
Łódzkie 
Studia 
Teologiczne 
Kwartalnik

Wyższe Seminarium Duchowne w Łodzi

tom	 34

rok	 2025

Łódź 
Theological 
Studies 
Quarterly

Theological Seminary in Łódź

nr 4



Rada Naukowa/Advisory Board
abp prof. dr hab. Marek Jędraszewski (em. prof. UAM, Poznań), ks. prof. dr hab. Paweł Bortkiewicz (UAM, Poznań), 
prof. dr Alfredo Cruz Prados (Universidad de Navarra, Pamplona), prof. dr Norberto González Gaitano (Pontificia 
Università della Santa Croce, Roma), ks. prof. dr hab. Paweł Góralczyk SAC (UKSW, Warszawa), prof. dr Horacio 
Simian-Yofre SJ (Univ. Córdoba, Argentyna, em. prof. Biblicum, Rzym), prof. dr hab. Ryszard Kleszcz (UŁ, Łódź),  
ks. prof. dr hab. Grzegorz Leszczyński (UŁ, Łódź), prof. dr Ettore Malnati (Facoltà Teologica, Lugano),  
ks. prof. dr hab. Piotr Moskal (KUL, Lublin) ks. prof. UWM dr hab. Mieczysław Różański (UWM, Olsztyn),  
prof. dr hab. Michał Seweryński (UŁ, Łódź), ks. prof. dr hab. Jan Słomka (UŚ, Katowice),  
ks. prof. dr hab. Krzysztof Stępniak (UKSW, Warszawa), o. prof. dr hab. Zbigniew Suchecki OFMConv (Pontificia 
Università Antonianum, Rzym), prof. dr hab. Marek Maciejczak (PW, Warszawa)

Kwartalnik recenzowany/Peer-reviewed Quarterly
Wersja referencyjna/Original version

Kolegium Redakcyjne/Editorial Council 
  Przewodniczący/Council-in-Chief	 ks. dr Tomasz Liszewski (WSD, Łódź)
  Wiceprzewodniczący, Sekretarz/Deputy Council-in-Chief, Assistant Editor
			   ks. prof. UKSW dr hab. Rafał Leśniczak (UKSW, Warszawa, WSD, Łódź)
  Reda�ktorzy/Editors	 ks. dr Waldemar Bartocha (UKSW, Warszawa)
			   ks. dr Karol Litawa (UPJPII, Kraków, WSD, Łódź)

  Reda�ktorzy tematyczni (sekcyjni)/Subject (Unit) Editors
             �ks. dr hab. Jan Wolski (WSD, Łódź), ks. prof. dr hab. Andrzej Perzyński (UKSW, Warszawa),  

ks. prof. dr hab. Grzegorz Leszczyński (UŁ, Łódź), dr Krzysztof Kamiński (Akademia  
Humanistyczno-Ekonomiczna, Łódź), ks. prof. UKSW dr hab. Waldemar Gliński (UKSW, Warszawa),  
ks. prof. UWM dr hab. Mieczysław Różański (UWM, Olsztyn), ks. dr hab. Arnold Zawadzki  
(KUL, Lublin), ks. dr hab. Marek Stępniak (WSD, Łódź), ks. prof. UKSW dr hab. Rafał Leśniczak 
(UKSW, Warszawa, WSD, Łódź), ks. dr Waldemar Bartocha (UKSW, Warszawa)

  Reda�ktorzy językowi/Language Editors
             �mgr Maria Barbara Libiszowska (język polski/Polish)  

mgr Agnieszka Kaflińska (język angielski/English)  
mgr Liliana Kołcz (Kanada/Canada) (język angielski/English, język francuski/French)

© Copyright by Wyższe Seminarium Duchowne w Łodzi

Wszelkie prawa zastrzeżone. Kopiowanie, przedrukowywanie i rozpowszechnianie całości  
lub fragmentów niniejszej publikacji bez zgody wydawcy zabronione

Wersja papierowa Kwartalnika Łódzkich Studiów Teologicznych jest wersją pierwotną

ISSN 1231-1634

Adres Redakcji/Editorial Office
90-457 Łódź, ul. św. Stanisława 14

tel. 42 6648800
e-mail: rafalles@vp.pl

Archidiecezjalne Wydawnictwo Łódzkie

90-458 Łódź, ul. ks. I. Skorupki 3, tel./fax 42 636-04-81
http://www.archidiecezja.lodz.pl/wydawnictwo 

e-mail: awl@archidiecezja.lodz.pl 



Redaktor naukowy/Scientific editor
ks./fr. Mieczysław Różański





Spis treści 

Mieczysław R ó ż a ń s k i, Wprowadzenie Redaktora Naukowego   7

ROZPRAWY I ARTYKUŁY

Eugeniusz B i a ł o n o ż k o, Radzieckie prawo wyznaniowe (1917–1988) i jego dziedzictwo  
w prawodawstwie Ukrainy, Białorusi i Rosji   9

Mariusz Ł a z ę c k i, Problematyka pokoju w starożytnej i współczesnej doktrynie Kościoła katolickiego. 
Zarys problematyki   27

Michal Tu r o š í k, Obligatio et votum: rímsko-právne reflexie v kánonickom chápaní  
obligácie   41

Andrzej Wr ó b e l, Mieczysław R ó ż a ń s k i, Straty kościoła pw. św. Katarzyny w Zgierzu w czasie  
II wojny światowej (1939–1945)   51

varia

Mariusz C h r o s t o w s k i, Zastosowanie sztucznej inteligencji w edukacji religijnej w Niemczech: 
możliwości, ograniczenia i punkty krytyczne   69

Magdalena G o r c z y c a, Życie codzienne w Korei Północnej. Analiza polskich artykułów prasowych 
oraz publikacji opartych na relacjach uciekinierów z „Raju na ziemi” (2013-2023)  
– część II   93

Piotr K a c z m a r e k, Wybrane niekatolickie teorie związane z przeżyciem mistycznym   115

Adam K u r e k, Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomenologiczna struktura formuł  
teologicznych   129

Hanna P i a s e c k a, Chrześcijańska nadzieja w kontekście bulli papieża Franciszka Spes non  
confundit   143

Przemysław P o n c z e k, Starożytna debata nad statusem moralnym aborcji. Polemika pogańska  
i chrześcijańska – część I   157

Michał S t a s z e w s k i, Prymat w myśli teologicznej Ojców Kościoła i pisarzy chrześcijańskich: 
Klemensa Rzymskiego, Ignacego z Antiochii i Ireneusza z Lyonu   191

Recenzje

Andrzej P. Perzyński (rec.), Grzegorz Ry ś, Chrześcijanie wobec Żydów. Od Jezusa po inkwizycję. 
XV wieków trudnych relacji, Wydawnictwo WAM, Kraków 2023, ss. 371   201

Marcin Walczak (rec.), Jordan B. P e t e r s o n, My, którzy zmagamy się z Bogiem. O przejawach 
boskości, Freedom Publishing, Wrocław 2025, ss. 604   204

*

Sposób cytowania oraz przygotowanie tekstu do druku w Kwartalniku ŁST   209



Table of contents

Mieczysław R ó ż a ń s k i, A foreword from the Editor    7

DISSERTATIONS AND ARTicles

Eugeniusz B i a ł o n o ż k o, Soviet Religious Law (1917–1988) and its Legacy in the Legislation  
of Ukraine, Belarus and Russia   9

Mariusz Ł a z ę c k i, The Outline of the Peace in the Ancient and Contemporary Doctrine of the Ca-
tholic Church. Overview of problems   27

Michal Tu r o š í k, Obligatio et votum: roman legal reflexions in canon view of obligation   41

Andrzej Wr ó b e l, Mieczysław Różański, The losses suffered by St. Catherine’s Church in Zgierz 
during World War II (1939–1945)   51

varia

Mariusz C h r o s t o w s k i, Application of Artificial Intelligence in Religious Education in Germany:  
Possibilities, Limitations and Focal Points   69

Magdalena G o r c z y c a, Daily Life in North Korea: An Analysis of Polish Press Articles and  
Publications Based on the Accounts of Defectors from „Paradise on Earth” (2013–2023)  
– Part II   93

Piotr K a c z m a r e k, Various Non-catholic Theories Related to Mystical Experience   115

Adam K u r e k, Edmund Husserl – Reinterpretation, Logic, and the Phenomenological Structure  
of Theological Formulas   129

Hanna P i a s e c k a, Christian hope as per Pope Francis’ Bull Spes non confundit   143

Przemysław P o n c z e k, The ancient debate over the moral status of abortion. Pagan and christian  
polemics – Part I   157

Michał S t a s z e w s k i, Primacy in the theological thought of the Church Fathers and Christian 
writers: Clement of Rome, Ignatius of Antioch and Irenaeus of Lyon   191

Recenzje

Andrzej P. Perzyński (rec.), Grzegorz Ry ś, Chrześcijanie wobec Żydów. Od Jezusa po  
inkwizycję. XV wieków trudnych relacji, Wydawnictwo WAM, Kraków 2023, ss. 371   201

Marcin Walczak (rec.), Jordan P e t e r s o n, My, którzy zmagamy się z Bogiem. O przejawach bosko-
ści, Freedom Publishing, Wrocław 2025, ss. 604   204

*

Methods of quotation and text preparation for print in Łódź Theological Studies Quarterly   209



Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Wprowadzenie Redaktora naukowego

Czwarty tom czasopisma naukowego „Łódzkie Studia Teologiczne” z 2025 r. 
w I części Artykuły i Rozprawy zawiera naukowe prace dotyczące zagadnień praw-
nych. Tom rozpoczyna artykuł Eugeniusza Białonożko, Radzieckie prawo wyzna-
niowe (1917–1988) i jego dziedzictwo w prawodawstwie Ukrainy, Białorusi i Rosji, 
w którym dokonuje analizy radzieckiego prawa wyznaniowego z lat 1917–1988, 
ukazując ewolucję w radzieckiej polityce religijnej oraz pozostawione dziedzictwo 
we współczesnym ustawodawstwie Ukrainy, Białorusi i Rosji. 

W artykule Mariusza Łazęckiego, Problematyka pokoju w starożytnej i współ- 
czesnej doktrynie Kościoła katolickiego. Zarys problematyki dokonane zostały roz-
ważania nad jakże istotnym w obecnym czasie zagadnieniem pokoju. Autor prze-
prowadza analizę tego problemu w pismach starożytnych pisarzy chrześcijańskich 
i pokazuje, jaki był ich wpływ na współczesną doktrynę Kościoła katolickiego. 

Michal Turošík w artykule Obligatio et votum: rímsko-právne reflexie v káno-
nickom chápaní obligácie pokazuje rzymskoprawne korzenie prawa kanonicznego. 
Wskazuje, że Kościół katolicki przejął rzymskie instytucje prawne, ale zinterpreto-
wał je na nowo w duchu etyki chrześcijańskiej. 

Ostatni w tej części artykuł dwóch autorów Andrzeja Wróbla i Mieczysława  
Różańskiego, Straty kościoła pw. św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny świato-
wej 1939–1945 jest wynikiem prowadzonych badań realizowanych w ramach gran-
tu Ministerstwa Kultury i Dziedzictwa Narodowego, a dotyczy strat materialnych 
diecezji łódzkiej w czasie II wojny światowej. Opisuje, jakie straty w naczyniach 
liturgicznych i sprzętach kościelnych poniosła parafia św. Katarzyny w Zgierzu. 

Część Varia zawiera siedem artykułów. Rozpoczyna ją tekst Mariusza Chro-
stowskiego, Zastosowanie sztucznej inteligencji w edukacji religijnej w Niemczech: 
możliwości, ograniczenia i punkty krytyczne. Autor podejmuje bardzo aktualny temat 
dotyczący wykorzystania sztucznej inteligencji w procesie nauczania religii. Ukazu-
je problem w trzech płaszczyznach: wiedzy na temat wiary Kościoła, zaznajomienie 
z formami praktykowania wiary i wspierania krytycznego osądu. 

Artykuł Magdaleny Gorczycy, Życie codzienne w Korei Północnej. Analiza 
polskich artykułów prasowych oraz publikacji opartych na relacjach uciekinierów 
z „Raju na ziemi” (2013–2023) – część II przenosi czytelnika do życia codziennego 
w Korei Północnej. Autorka analizuje w nim warunki życia w kraju, relacje społecz-
ne, edukację, obozy pracy oraz propagandę wraz z dezinformacją społeczeństwa. 

Piotr Kaczmarek w artykule Wybrane niekatolickie teorie związane z przeży- 
ciem mistycznym dokonuje przeglądu niekatolickich teorii związanych z mistycyzmem. 



Wprowadzenie Redaktora Naukowego8									                     [2]

Opierając się na osiągnięcich szkoły morfologii religii, wskazuje, że doświadczenie 
nadprzyrodzone jest wpisane w naturę ludzką, jest naturalną reakcją, która pojawia 
się wyniku kontaktu z rzeczywistością Numinosum. 

Artykuł Adama Kurka, Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomeno-
logiczna struktura formuł teologicznych pozostaje w kręgu rozważań filozoficzno-
-teologicznych i zajmuje się badaniem zjawiska modlitwy. 

Hanna Piasecka w artykule, Chrześcijańska nadzieja w kontekście Bulli 
papieża Franciszka „Spes non confundit” omawia bullę, wydaną 9 maja 2024 r. 
w uroczystość Wniebowstąpienia Pańskiego, ustanawiającą rok 2025 Rokiem Ju-
bileuszu, którego celebrowanie miało być okazją do żywego i osobistego spotkania 
z Chrystusem. 

Dwa ostatnie artykuły przenoszą nas do rozważań dotyczących czasów  
starożytnych. 

Pierwszy z artykułów Przemysława Ponczka, Starożytna debata nad statusem 
moralnym aborcji. Polemika pogańska i chrześcijańska – część I ukazuje podejście 
moralne do problematyki aborcji, dokonywane przez pogan i chrześcijan w czasach 
starożytnych. Przedstawia płaszczyzny dyskusji prowadzonych przez mędrców sta-
rożytności, którzy uważali, że aborcja jest zbrodnią, ponieważ prowadzi do śmierci 
poczętego dziecka i potępiali ją moralnie. 

Drugi tekst Michała Staszewskiego, Prymat w myśli teologicznej ojców Ko-
ścioła i pisarzy chrześcijańskich: Klemensa Rzymskiego, Ignacego z Antiochii i Ire-
neusza z Lyonu dotyczy rozważań pisarzy chrześcijańskich związanych z zagadnie-
niem prymatu papieskiego. 

Tom kończą dwie recenzje. Pierwsza, autorstwa ks. prof. Andrzeja P. Perzyń-
skiego, który przedstawił opinię na temat książki arcybiskupa Grzegorza Rysia, 
Chrześcijanie wobec Żydów. Od Jezusa po inkwizycję. XV wieków trudnych rela-
cji. Autorem drugiej jest Marcin Walczak, który zrecenzował książkę kanadyjskie-
go profesora psychologii Jordana B. Petersona, My, którzy zmagamy się z Bogiem. 
O przejawach boskości. 

*  *  *

Kolegium redakcyjne „Łódzkich Studiów Teologicznych” żywi nadzieję, że 
lektura zamieszczonych w tym tomie artykułów stanie się inspiracją do żywej dys-
kusji nad przedstawionymi w niej problemami, które opisują problemy prawne, spo-
łeczne i filozoficzno-teologiczne. 

Redaktor naukowy
ks. prof. UWM dr hab. Mieczysław Różański



R O Z P R A W Y  I  A R T Y K U Ł Y

Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Eugeniusz Białonożko 
Akademia Katolicka w Warszawie 

RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988)  
I JEGO DZIEDZICTWO W PRAWODAWSTWIE  

UKRAINY, BIAŁORUSI I ROSJI

1. Wprowadzenie. 2. Oddzielenie państwa od Kościoła i propaganda antyreligijna. 3. Stali-
nowska odwilż. 4. Chruszczow i nowe prześladowania. 5. Breżniewowska „nowa jakość” propa-
gandy ateistycznej. 6. Wpływ radzieckiego prawa w prawodawstwo Ukrainy, Rosji i Białorusi. 
7. Podsumowanie

Słowa kluczowe: prawo wyznaniowe, ZSRR, prawo postsowieckie, wolność sumienia i  re-
ligii, ateizm państwowy, instrumentalizacja Kościoła, represje religijne

1. Wprowadzenie

Pomimo upływu ponad trzydziestu lat od upadku Związku Socjalistycznych 
Republik Radzieckich stan badań nad jego spuścizną, dotyczącą problematyki reli-
gijnej pozostaje w fazie początkowej. Tocząca się obecnie wojna na Ukrainie przy-
czyniła się także do instrumentalizacji religii przez reżim Władimira Putina. Ukraina 
dokonuje prawnej delegalizacji jednego z Kościołów prawosławnych, a na Białorusi 
odnowiono radzieckie praktyki sądowe, polegające na wydawaniu wyroków na księ-
ży katolickich pod zarzutem szpiegostwa na rzecz Watykanu1. To tylko dobitne przy-
kłady, że warto wracać do badań nad społeczno-politycznym dziedzctwem ZSSR 
w zagadnieniach religijnych. 

1  W kwietniu 2025 r. na Białorusi sądy ogłosiły dwa wyroki: przeciwko ks. Henrykowi Okołoto-
wiczowi wydano wyrok pod zarzutem „zdrady państwa” oraz szpiegostwa na rzecz Watykanu i Polski. 
W przypadku ks. Andrzeja Juchniewicza początkowe zarzuty o podłożu politycznym zmieniono na 
oskarżenie i wyrok za pedofilię. Można to uznać za odrodzenie praktyk sowieckich, ponieważ w tym 
samym czasie (marzec 2025 r.) Mińsk ogłosił otwarcie ambasady przy Watykanie. (dostęp: 1.05.2025), 
katolik.life, https://salo.li/80104AE



Eugeniusz Białonożko10									                     [2]

Radzieckie prawodawstwo wytworzyło odrębną tradycję traktowania norm 
prawnych, która radykalnie odbiegała od tradycji rzymskiej oraz innych systemów 
cywilnoprawnych. Poprzez powołanie własnego systemu prawnego, opartego na 
ideach rewolucyjnych2 Włodzimierza Lenina, Józefa Stalina oraz kolejnych przy-
wódców partii komunistycznej, zbudowano zbrodniczy mechanizm prześladowania 
własnych obywateli w państwie, które u zarania swoich dziejów formalnie deklaro-
wało wolność, postęp oraz rewolucyjne zmiany.

Prawo jest odzwierciedleniem obyczajów panujących w danym kraju, formal-
nym sposobem opisywania norm, których przestrzegać ma mieszkaniec danego te-
rytorium. Niejednokrotnie prawo nie nadąża za zmianami zachodzącymi w społe-
czeństwie albo – odwrotnie – jest zmieniane tak, aby dostosować społeczeństwo do 
określonego, narzucanego przez władzę standardu światopoglądowego.

System radzieckiego prawa został dogłębnie opisany i skrytykowany przez 
prawników, historyków i filozofów prawa zarówno na Zachodzie (m.in. Harold  
J. Berman, John N. Hazard, David Moyal), jak i przez naukowców z państw byłe-
go ZSRR (m.in. Władimir Wojnowicz, Wiktor Yelensky, Anatolij Kołodny, Marian 
Szkarowski, Gieorgij Szmieliew). Jednakże otwarta agresja wojskowa Federacji 
Rosyjskiej na Ukrainę w lutym 2022 r. wymaga bardziej krytycznego spojrzenia 
na obszar byłego ZSRR oraz państwa postsowieckie. Warto zastanowić się, w ja-
kim stopniu ten czy inny obszar życia społecznego Ukrainy, Rosji albo Białorusi 
pozostaje naznaczony dziedzictwem ZSRR w wymiarze społeczno-kulturowym, 
prawnym lub politycznym. Ukraiński filozof o liberalnych poglądach, Mychajło Mi-
nakow, w  swojej pracy Człowiek postsowiecki i jego epoka. Próba filozoficznego 
zrozumienia epoki postsowieckiej zaznacza:

„[…] doświadczenie przezwyciężania samego siebie i samodoskonalenia póź-
noradzieckich ludzi, wspólnot oraz narodów. Autotranscendencja rozpoczęła się od 
dziwnych aktów pierestrojki – na przykład prób ograniczenia alkoholizmu, zezwole-
nia na małe przedsiębiorstwa i zgody na wyjście Kościoła z podziemia…”3. 

„[…] Tradycyjne społeczności obejmują społeczności terytorialne i religijne, 
małe wspólnoty etniczne związane z interesami społeczno-politycznymi, natomiast 
nowoczesne – organizacje pozarządowe i non-profit, związki zawodowe oraz fun-
dacje charytatywne. Zgodnie z postsowiecką specyfiką organizacji społeczeństwa 
obywatelskiego, obie kategorie przeżyły renesans w tym samym czasie, przyczynia-
jąc się do budowy horyzontalnych struktur społecznych i tworząc społeczne zapo-
trzebowanie na wolność sumienia i wyznania oraz systematyczny udział aktywnych 
obywateli w dodatkowej kontroli nad organami sprawującymi władzę”4.

2  Na Ukrainie i w Rosji po upadku Związku Radzieckiego często opisywano go wyłącznie jako 
system zbrodniczy i represyjny w stosunku do jednostki, a dojście do władzy bolszewików w paździer-
niku 1917 r. nazywano nie rewolucją, lecz przewrotem. Jednakże zmiany dokonane przez władze bol-
szewickie miały charakter rewolucyjny (radykalnie nowy) w znaczeniu opisanym przez Hannę Arendt 
w dziele On Revolution (New York, 2006).

3  M. Minakov, Пострадянська людина та її доба. Спроба філософського осмислення по-
страдянської епохи, Київ–Мілан: Лаурус–Kοινὴ, 2024, 29; tłum. ang.: M. Minakov, The Post-Soviet 
Human, Stuttgart, tamże, Verlag, 2024.

4  Tamże, 155.



[3]	 11RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… 

Religia – mimo prześladowań i represji – jako zjawisko społeczne nie znik-
nęła w  ZSRR, a odrodzenie religijne stało się jednym z elementów jego upadku 
i sposobem na demokratyzację w krajach byłego ZSRR (głównie na Ukrainie, gdzie 
życie religijne cechuje się rzeczywistym pluralizmem, w odróżnieniu od wszyst-
kich innych państw byłego ZSRR5 – pisząc o państwach byłego ZSRR, autor ma na 
myśli głównie Rosję, Ukrainę oraz Białoruś jako państwa, w których dokonała się 
historyczna cezura zakończenia epoki postsowieckiej, za którą uznaje się inwazję 
Rosji na Ukrainę w lutym 2022 r.). W związku z tym, powstaje potrzeba przeana-
lizowania radzieckiego prawa wyznaniowego pod kątem tego, jak religia jako zja-
wisko społeczne przetrwała w ZSRR mimo represji, jak radziecki system prawny 
umożliwiał prześladowania i regulowanie sfery religii oraz czy rosyjskie, białoruskie 
i ukraińskie prawodawstwo regulujące relacje państwo – Kościół zawiera elementy 
radzieckiego systemu prawnego w tej materii. Po rozpoczęciu otwartej rosyjskiej 
inwazji na Ukrainę w 2022 r. kolejny raz odradza się teza, że Rosja pozostaje im-
perium i funkcjonuje w paradygmacie wymyślonym przez ministra oświaty Impe-
rium Rosyjskiego, Siergieja Uwarowa: „Prawosławie, Samowładztwo, Ludowość”, 
a prawosławie jest istotnym elementem rosyjskiej propagandy wojennej oraz in-
strumentem budowy tożsamości imperialnej6. Imperium Rosyjskie było państwem 
wyznaniowym, natomiast współczesna Federacja Rosyjska, podobnie jak Związek 
Radziecki, jest państwem świeckim. Odpowiednio, w przypadku Federacji Rosyj-
skiej i Związku Radzieckiego warto mówić o zjawisku instrumentalizacji religii do 
celów militarnych. Istnieją liczne opracowania dotyczące instrumentalizacji i prze-
śladowania religii przez różne reżimy autorytarne; najbardziej znanym i dobrze 
opisanym przypadkiem jest sytuacja zinstrumentalizowania religii i Kościoła przez 
hitlerowskie Niemcy. W przypadku Federacji Rosyjskiej niewątpliwym źródłem jest 
radziecka tradycja wykorzystywania religii (nie tylko prawosławia) jako narzędzia 
wpływów zewnętrznych i wewnętrznych. Warto podkreślić, że formalnoprawnie 
Związek Radziecki nigdy nie zakazywał wyznawania żadnej religii, natomiast na 
poziomie konstytucji rezerwował sobie prawo do szerzenia propagandy ateistycznej 
(antyreligijnej)7. 

Odpowiednio, współczesne uwarunkowania polityczne, skala i długotrwałość 
konfliktu na terenie postsowieckim, procesy laicyzacji, a jednocześnie tak zwany 
„nowy skręt w prawo” oraz umocnienie reżimów autorytarnych w Rosji i na Bia-
łorusi, wymagają dokładniejszego opisania historii prawa wyznaniowego w ZSRR.

5  Т. Брик, Х. Казанова, Тридцять років релігійного плюралізму в Україні, w: Нариси новітнь-
ої історії України, 1991–2021, red. М. Мінаков, Г. Касьянов, Київ 2021. 

6  Zob. Філософські діалоги’2021. „Русский мир” як доктрина: витоки, загрози, методи, 
red. nauk., К., 2021, ISSN 2706-802Х; Fault Lines in the Orthodox World: Geopolitics, Theology, and 
Diplomacy in Light of the War in Ukraine, red. S. Rimestad, E.H. Saggau, wyd. 1, Springer Nature 
Switzerland 2025.

7  Konstytucji ZSRR 1977 gwarantowano możliwość odprawiania kultu i prowadzenia propagan-
dy antyreligijnej – art. 52 Конституция СССР в редакции от 7 октября 1977 г., Электронный музей 
конституционной истории России. (dostęp: 29.05.2025) http://rusconstitution.ru/library/constitution/
articles/9681/



Eugeniusz Białonożko12									                     [4]

2. Oddzielenie państwa od Kościoła  
i propaganda antyreligijna

Wybór cezur historycznych 1917 i 1988 r. podyktowany jest tym, że zarówno 
upadek Imperium Rosyjskiego (rewolucja lutowa 1917), jak i pierestrojka (1986 r. 
– faktycznie będąca impulsem, który spowodował upadek ZSRR) były powiąza-
ne z istotnymi wydarzeniami w dominującym Rosyjskim Kościele Prawosławnym 
(RKP). Warto podkreślić, że w początkowym etapie swojego istnienia ZSRR bo-
rykał się z potrzebą wypełnienia próżni prawnej, a u zmierzchu istnienia nie był 
w  stanie zmienić własnego prawodawstwa w odpowiedni sposób, aby przetrwać 
jako państwo.

W czerwcu 1917 r. został zwołany lokalny Sobór RKP, w wyniku którego za-
kończono okres synodalny RKP i wznowiono patriarchat (Sobór trwał do wrze-
śnia 1918 r., a patriarcha Tichon został wybrany już po rewolucji październikowej 
w 1917 r.). Wznowienie patriarchatu jako formy rządzenia RKP, a następnie jego 
przetrwanie dzięki decyzjom Stalina w 1943 r., umożliwiło instytucjonalne oraz du-
chowe przetrwanie prawosławia na terenie współczesnej Rosji, Ukrainy oraz Biało-
rusi. W 1988 r. władza radziecka zezwoliła na oficjalne świętowanie 1000. rocznicy 
chrztu Rusi, a następnie radzieckie prawodawstwo zostało radykalnie zmienione 
(przyjęcie ustawy nr 267-I RFSRR z dnia 25 października 1990 r. O wolności wyzna-
nia8) i osłabiona została praktyka kontroli wspólnot religijnych. Warto podkreślić, 
że RKP był dominującym Kościołem w ZSRR. Jednocześnie w Federacji Rosyjskiej 
statystycznie (pod względem liczby wiernych po upadku ZSRR, którzy deklarują 
nie tylko przynależność, ale i uczestniczą w praktykach religijnych prawosławia) 
jest ono dominującą religią9, co jest formalnie zapisane w rosyjskiej ustawie fede-
ralnej nr 125-FZ z dnia 26 września 1997 r. O wolności sumienia i stowarzyszeniach  

8  закон РСФСР от 25.10.90 n 267-1 O свободе вероисповедания (dostęp: 01.08.2025) http://
pravo.levonevsky.org/bazazru/texts25/txt25600.htm 

9  79% Rosjan uważa się za religijnych, 7% to ateiści. Tak wynika z badań rosyjskiego Instytutu 
Socjologii, którego naukowcy dowodzą, że liczba prawosławnych w Rosji stale rośnie. Trzy lata temu 
było ich 72 proc., ateistów – 12 proc. Rośnie także liczba muzułmanów – z 3 proc. w 2009 r. do 4 
proc. w roku ubiegłym. Liczba wyznawców innych religii pozostaje bez zmian i stanowi 1 proc. […] 
ale przestrzega wszystkich zasad wiary – 4 proc. Mieszkańcy Rosji są także przekonani, że Cerkiew 
«zawsze ratowała Rosję w trudnych okresach historii i obecnie powinna zrobić to znowu»” – T. Ser-
wetnyk, Rosja: coraz więcej wierzących niepraktykujących, „Rzeczpospolita”, 16.01.2013. (dostęp: 
01.05.2025), https://www.rp.pl/swiat/art16556961-rosja-coraz-wiecej-wierzacych-niepraktykujacych. 
„W 2024 r. 66% Rosjan zadeklarowało się prawosławnymi chrześcijanami (o 9% mniej niż w 2017 r.). 
Jednocześnie wśród prawosławnych rośnie liczba osób przestrzegających niektórych postów – stwier-
dziło tak 42% respondentów wśród wierzących. […] Ogólnorosyjskie Centrum Badań Opinii Publicz-
nej (VTsIOM) [opublikowało badania] w czasie początku Wielkiego Postu. Socjologowie przebadali 
1600 osób; 66% z nich stwierdziło, że uważa się za wyznawców prawosławia, 6% – islamu, po 1% 
– buddyzmu i protestantyzmu. Opcje «katolicyzm» i «judaizm» zadeklarowało mniej niż 1%. Jedno-
cześnie 13% respondentów stwierdziło, że uważa się za niewierzących; 4% określiło siebie jako wie-
rzących, ale bez konkretnego wyznania, a 3% jako «oscylujących między wiarą a niewiarą». Kolejne 
5% wybrało odpowiedź «inne», a 1% respondentów miało trudności z udzieleniem odpowiedzi. […] 
W 1991 r. 34 proc. Rosjan twierdziło, że należy do prawosławia” – Пост приняли, „Коммерсантъ”, 
18.03.2024. (dostęp: 1.05.2025), https://www.kommersant.ru/doc/6578502.



RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… [5]	 13

religijnych, która zawiera w swojej preambule uznanie „szczególnej roli prawosła-
wia w historii Rosji”10. To, jak dokonała się ponowna instrumentalizacja RKP przez 
reżim Putina, jest bardzo dobrze opisane i przeanalizowane w literaturze11.

Oddzielenie państwa od Kościoła w Rosji nastąpiło na skutek ustawy O wolno-
ści sumienia, ogłoszonej przez Rosyjski Rząd Tymczasowy 14 lipca 1917 r. Jednak 
prawosławie jako wyznanie uprzywilejowane pozostawało nim aż do lutego 1918 r., 
kiedy Rada Komisarzy Ludowych Rosyjskiej Federacyjnej Socjalistycznej Republi-
ki Radzieckiej (RFSRR) ogłosiła „Dekret o rozdziale Kościoła od państwa i szkoły 
od Kościoła”12. Dekret był jedynie deklaracją ogólnych zasad przyszłej polityki reli-
gijnej, co oznaczało potrzebę opracowania instrukcji, jak lokalne władze radzieckie 
będą realizować wspomniany dekret. Ludowy Komisariat Sprawiedliwości RFSRR 
przygotował instrukcje, które faktycznie stały się obowiązującym prawem. Na ich 
mocy władza radziecka realizowała oddzielenie państwa od Kościoła. W samym 
dekrecie, w pkt. 5, 12 i 13, znalazły się założenia, które umożliwiły represje w sto-
sunku do Kościoła jako instytucji oraz do religii jako zjawiska społecznego:

„[…] 5. Zapewnia się swobodne wykonywanie obrzędów religijnych, o ile nie 
zakłócają one porządku publicznego i nie naruszają praw obywateli Republiki Ra-
dzieckiej. Władze lokalne mają prawo do podjęcia wszelkich niezbędnych środków 
w celu zapewnienia w takich przypadkach porządku i bezpieczeństwa. 12. Żadne sto-
warzyszenia kościelne i religijne nie mają prawa do posiadania własności. 13. Cały 
majątek Kościołów i związków wyznaniowych zostanie uznany za własność ludową 
[…] następnie jest przekazywany do swobodnego użytku odpowiednich związków 
wyznaniowych”13.

W lipcu 1918 r. została przyjęta konstytucja (Ustawa Zasadnicza) Rosyjskiej 
Socjalistycznej Federacyjnej Republiki Radzieckiej (przyjęta przez V Wszechro-
syjski Zjazd Sowietów), która unormowała zasady prześladowania osób pełniących 
posługę w Kościele – art. 65 pozbawiał praw wyborczych wszystkie osoby duchow-
ne (w radzieckim prawodawstwie powstała osobna kategoria osób – popularnie na-
zywanych „liszeńcy” – które były pozbawione praw własności, praw wyborczych 
i innych praw)14. Jednocześnie art. 13 tej konstytucji gwarantował, że „wolność  

10  Федеральный закон от 26.09.1997 г. № 125-ФЗ О свободе совести и о религиозных объе-
динениях (dostęp: 1.08.2025) http://kremlin.ru/acts/bank/11523 

11  K. Chawryło, Sojusz ołtarza z tronem: rosyjski Kościół prawosławny a władza w Rosji, „Prace 
OSW = OSW Studies”, nr 54, grudzień 2015, ISBN 978-83-62936-76-2. (dostęp: 1.05.2025), https://
www.osw.waw.pl/sites/default/files/prace_54_pl_sojusz_oltarza_net_0.pdf

12  Декрет Совета Народных Комиссаров „Об отделении церкви от государства и школы от 
церкви” гарант.ру информационо-правовой портал (dostęp: 1.08.2025) https://constitution.garant.
ru/history/act1600-1918/5325/

13  Декрет о свободе совести, церковных и религиозных обществах 20 января (2 февраля) 
1918 г., w: Декреты Советской власти, Т. I, Москва: Гос. изд-во полит. литературы, 1957, 373–
374. (dostęp: 1.05.2025), https://www.hist.msu.ru/ER/Etext/DEKRET/religion.htm

14  Nieoficjalna nazwa obywateli RFSRR oraz ZSRR, którzy zostali pozbawieni własności, praw 
wyborczych i innych praw w latach 1918–1936 (zgodnie z konstytucjami RFSRR z 1918 i 1925 r.). 
Władza radziecka postanowiła chronić siebie poprzez wprowadzenie zasady podziału na „swoich” 
i „obcych”, prawnie sformalizowanej w systemie wyborczym; „liszeńcy” istnieli aż do połowy lat 30. 
XX w. 



Eugeniusz Białonożko14									                     [6]

religijnej i antyreligijnej propagandy jest uznawana dla wszystkich obywateli”. 
W maju 1929 r. została uchwalona nowa wersja Konstytucji RFSRR, gdzie w art. 4 
zapisano zamiast „wolności religijnej i antyreligijnej propagandy” uznano „wolność 
wyznawania religii i propagandę antyreligijną”, co prawnie stawiało wierzących 
w nierównej pozycji wobec innych obywateli15 W kolejnych konstytucjach ZSRR 
oraz RFSRR będzie gwarantowane prawo wyłącznie do propagandy antyreligijnej16 
(na różnych etapach historycznych antyreligijna propaganda w ZSRR miała swoją 
szczegółową specyfikę, ale zawsze była istotnym elementem działalności partii ko-
munistycznej aż do 1988 r., kiedy faktycznie i prawnie zaprzestano prześladowań 
religijnych). Art. 21 Konstytucji RFSRR z 1918 r. przyznawał azyl wszystkim cu-
dzoziemcom prześladowanym z powodów politycznych oraz religijnych17.

Między 1922 a 1929 r. Komitet Centralny Komunistycznej Partii Związku Ra-
dzieckiego (de facto organ zarządzający wszystkimi dziedzinami życia w ZSRR) 
powołał Komisję ds. Rozdziału Kościoła od Państwa. To faktycznie unormowało 
praktykę realnego zarządzania sferą religii wytycznymi partii, które następnie nabie-
rały mocy aktów prawnych. Warto podkreślić, że partia komunistyczna we własnych 
publikacjach potwierdzała, iż jej działalność opiera się na teoretycznych opracowa-
niach działaczy partyjnych, pracach Karola Marksa i Fryderyka Engelsa oraz na do-
kumentach partyjnych. Oznaczało to, że na początkowym etapie tworzenia radziec-
kiego prawa wyznaniowego oddzielenie Kościoła od państwa faktycznie oznaczało 
zwalczanie religii jako zjawiska instytucjonalnego i społecznego.

W kwietniu 1929 r. Wszechrosyjski Centralny Komitet Wykonawczy i Rada 
Komisarzy Ludowych RFSRR uchwaliły główny akt prawny O stowarzyszeniach 
religijnych18, regulujący działalność organizacji religijnych w ZSRR do 1990 r.  
(w 1975 r. do tekstu uchwały zostały wniesione zmiany). Ważnym aspektem tego aktu 
oraz Konstytucji RFSRR i „Dekretu o rozdziale Kościoła od państwa i szkoły od Ko-
ścioła”, było to, że akty te miały obowiązywać jedynie na terenie Rosji Radzieckiej, 
ale formalnie obowiązywały wszędzie tam, gdzie została ogłoszona władza radziecka. 
Przyczyniło się to do wytworzenia tradycji, że wszystkie akty prawne na szczeblu 
ZSRR były następnie kopiowane przez władze lokalnych republik radzieckich. Jed-
nocześnie realizowanie prawa albo poszczególnych wytycznych władzy centralnej  

15  Конституция (Основной закон) РСФСР в редакции от 18 мая 1929 г. Электронный музей 
конституционной истории России. (dostęp: 1.08.2025) http://rusconstitution.ru/library/constitution/
articles/928/

16  Opis metod, skali oraz specyfiki historycznej antyreligijnej propagandy w ZSRR stanowi osob-
ny przedmiot badawczy. Jednak warto podkreślić, że w warunkach ZSRR propaganda antyreligijna 
często była utożsamiana z prześladowaniem religijnym. Radzieckie metody prawne oraz nieformalne 
przypominają metody wałki z Kościolem Katolickim w Francij w czasch Rewolucij Francuskiej oraz 
Niemiec w czasch polityki kulturkampf. 

17  Конституция РСФСР 1918 г., dz.cyt.
18  Постановление Всероссийского Центрального Исполнительного Комитета, Совета На-

родных Комиссаров РСФСР о религиозных объединениях. 8 апреля 1929 г. Официальный сайт 
“Электронная библиотека исторических документов” (dostęp: 1.08.2025) https://docs.historyrussia.
org/ru/nodes/125740-postanovlenie-vserossiyskogo-tsentralnogo-ispolnitelnogo-komiteta-soveta-
narodnyh-komissarov-rsfsr-o-religioznyh-obedineniyah-8-aprelya-1929-g



RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… [7]	 15

odbywało się z opóźnieniem lub z uwzględnieniem lokalnej specyfiki regionu. Akt 
prawny O stowarzyszeniach religijnych wprowadzał obowiązek rejestrowania wspól-
not religijnych (minimalna liczba wiernych miała wynosić 20 osób); wspólnoty, które 
miały mniej niż 20 osób, kwalifikowały się jako grupy (jeżeli jakaś grupa religijna 
funkcjonowała, a nie była zarejestrowana, oznaczało to, że działa nielegalnie). Osoba 
duchowna nie mogła być jedną z tych 20 osób i nie mogła zarządzać stowarzyszeniem 
religijnym. Dawało to państwu możliwość kontroli i sterowania każdą grupą religij-
ną, ponieważ zawsze istniała możliwość oskarżenia osoby duchownej o zarządzanie 
wspólnotą. Teoretycznie tzw. dwudziestka mogła zarządzać wspólnotą i być prawdzi-
wym przykładem demokratyzacji, ale w państwie totalitarnym ludzie ci byli narzę-
dziem prześladowań oraz sposobem służącym do stałej inwigilacji lub manipulacji. 
Warto dodać, że działalność wspólnot religijnych na mocy dekretu była ograniczo-
na terytorialnie do terenu miejsca sprawowania kultu; każda czynność religijna poza 
określonym miejscem musiała być uzgodniona z władzą lokalną.

W białoruskim prawie wyznaniowym w latach 1991–2002 do rejestracji wspól-
noty religijnej potrzebnych było 10 osób, od 2022 r. prawo wymaga 20 osób. Na 
Ukrainie prawo wyznaniowe wymaga 10 osób do rejestracji wspólnoty religijnej. 
W  Rosji w latach 1991–1997 prawo wymagało 20 osób do rejestracji wspólnoty 
religijnej, następnie liczba ta została obniżona do 10 osób19. 

Akt prawny O stowarzyszeniach religijnych od 1929 do 1975 r. pozbawiał wspól-
noty religijne statusu osoby prawnej – co zostało podkreślone w pkt. 3 i 22 aktu: 
Związki wyznaniowe i grupy wiernych nie mają osobowości prawnej20. Szczegółowo 
opisano zakazy dotyczące działalności charytatywnej i edukacyjnej związków wy-
znaniowych. Bardzo szczegółowo opisano również sposób i podstawy zamykania 
budynków modlitewnych. Związki wyznaniowe zostały zobowiązane do zgłaszania 
władzom lokalnym informacji o zatrudnianych przez siebie duchownych (pkt 8)21, 
co de facto oznaczało wprowadzenie obowiązkowej rejestracji osób duchownych. 
Ich działalność ograniczała się do obszaru zamieszkania członków związku wyzna-
niowego, któremu służyli, oraz lokalizacji odpowiedniej sali modlitewnej (art. 19)22.

Istotnym elementem aktu prawnego O stowarzyszeniach religijnych od 1929  r. 
było wydawanie instrukcji, które tłumaczyły realizowanie tych czy innych norm 
tego aktu. Bardzo często instrukcje te były tajne, a wierni dowiadywali się o istnie-
niu jakiegoś prawa dopiero po tym, jak zostali oskarżeni o jego naruszenie. Tekst 
aktu O stowarzyszeniach religijnych odpowiadał dokumentom partii komunistycz-
nej i ogólnemu antyreligijnemu nastawieniu władz radzieckich, które poprzez regu-
lowanie i nadzorowanie chciały wychować obywateli własnego państwa w duchu 
antyreligijnym.

19  Artykuł 8 ustęp 3 Федеральный закон от 26.09.1997 г. № 125-ФЗ О свободе совести и о ре-
лигиозных объединениях (dostęp: 1.08.2025) http://kremlin.ru/acts/bank/11523

20  О религиозных объединениях (Постановление ВЦИК и СНК РСФСР от 8 апреля 1929 
года), „Собрание узаконений и распоряжений Рабочего и Крестьянского Правительства РСФСР” 
1929, nr 35, st. 353. (dostęp: 1.05.2025), https://salo.li/41ebf78

21  Tamże.
22  Tamże.



Eugeniusz Białonożko16									                     [8]

W 1936 r. w ZSRR została uchwalona konstytucja, potocznie nazywana stali-
nowską, która ze zmianami obowiązywała do 1977 r. jej art. 124 dotyczył proble-
matyki wyznaniowej i powtarzał normy oddzielenia od państwa Kościoła i szkoły, 
uznawał wolność kultu religijnego i propagandy antyreligijnej dla wszystkich obywa-
teli. Konstytucja zapewniała również powszechne prawo wyborcze oraz możliwość 
wyjścia poszczególnych republik sowieckich ze Związku Sowieckiego. W rzeczywi-
stości w 1937 r. rozpoczął się Wielki Terror (jeżowszczyzna) oraz kolejna kampania 
antykościelna, którego skutkiem była prawie całkowita eliminacja wspólnot religij-
nych. Jednocześnie w trakcie przygotowywania tekstu konstytucji stalinowskiej, jak 
świadczą dokumenty, wewnątrz partii trwała debata, czy warto eliminować religię 
jako zjawisko społeczne – wrogie Związkowi Radzieckiemu. Z jednej strony Piotr 
Krasikow (zastępca przewodniczącego Sądu Najwyższego ZSRR), w liście do Cen-
tralnego Komitetu Wykonawczego Partii Komunistycznej, informował, że poszcze-
gólni pracownicy uważają wszystkich wierzących za działaczy kontrrewolucyjnych 
i nie reagują na ich prośby. Krasikow proponował zreformować prawo wyznaniowe 
i pilnować jego wykonywania, żeby nie dopuścić do przejścia wspólnot religijnych 
do podziemia23. Z drugiej strony Gieorgij Malenkow proponował likwidację dekretu 
regulującego stosunki państwo–Kościół, ponieważ gwarantował on legalne funkcjo-
nowanie organizacji liczącej 600 tys. członków w całym ZSRR24. W 1938 r. Komi-
sja do Spraw Kultów Religijnych przy Centralnym Komitecie Wykonawczym ZSRR 
(CKW ZSRR) – najwyższy organ władzy państwowej ZSRR w latach 1922–1938  
– została zlikwidowana (komisję tę powołano w 1930  r. przy Prezydium CKW 
RFSRR, a w 1934 r. jej działalność została rozszerzona na ZSRR). Między latami 
1938 a 1943 jedynym organem państwowym, który zajmował się religią, był specjal-
ny oddział w strukturach służb specjalnych (NKWD). Działalność większości orga-
nizacji religijnych została zlikwidowana lub sparaliżowana w związku z represjami 
(w tym finansowymi) przeciwko hierarchom kościelnym, szeregowym wiernym oraz 
niszczeniem lub zamykaniem obiektów kultu (przykładowo w Buriacji w 1940 r. 
zniszczono wszystkie 46 dacanów oraz duganów)25.

Początkowy etap radzieckiego prawa wyznaniowego charakteryzował się odse-
parowaniem i eliminowaniem wszystkiego, co było związane z religią jako wrogie 
państwu socjalistycznemu. Przez dłuższy czas w historiografii radzieckiej i rosyj-
skiej funkcjonował mit, że nadużycia i represje to wina Stalina, Berii lub innych 
konkretnych osób. Należy jednak pamiętać, że Związek Radziecki od samego po-
czątku realizował politykę propagandy antyreligijnej (norma konstytucyjna w 1918 
i 1936 r.), która w warunkach państwa totalitarnego oznaczała represje i prześlado-
wania, ponieważ większość osób duchownych otrzymywała wyroki zgodnie z ko-
deksem karnym za działalność antysowiecką i kontrrewolucyjną.

23  Tamże, 62.
24  О.Б. Приказчикова, Деятельность постоянной центральной комиссии по вопросам куль-

тов (1929–1938 гг.), „Вестник ПСТГУ II: История. История Русской Православной Церкви” 
2009, Вып. II:2 (31), 75.

25  Termin „dacan” i „dugan” oznaczają buddyjskie uczelnie-klasztory w tybetańskiej tradycji 
Gelukpy położone w Rosji. В.М. Митыпов, Государственно-церковная политика в России/СССР 
в отношении буддийской конфессии, „Үлкен Алтай әлемі – Мир Большого Алтая – World of Great 
Altay” 2018, nr 4(2), 259, ISSN 2410–2725.



RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… [9]	 17

3. Stalinowska odwilż

W październiku 1943 r. Rada Komisarzy Ludowych ZSRR utworzyła Radę ds. 
Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego. W maju 1944 r. utworzono Radę ds. Wyznań 
Religijnych przy Radzie Komisarzy Ludowych ZSRR. Pierwsza Rada zajmowała 
się opracowywaniem ustaw, instrukcji i innych wytycznych dotyczących ich sto-
sowania wobec RKP. Druga Rada zajmowała się tym samym w stosunku do pozo-
stałych wyznań. Mimo powołania wspomnianych Rad, ustawodawstwo dotyczące 
wspólnot religijnych nie zostało zmienione. W 1965 r. obie Rady zostały połączone 
w jedną – Radę ds. Religii przy Radzie Ministrów ZSRR.

RKP od początku niemieckiej inwazji na ZSRR przyjął postawę patriotyczną 
i propaństwową, nawołując wiernych do obrony ojczyzny. W 1941 r. metropolita 
Sergiusz (w tym czasie Locum Tenens, a następnie patriarcha Moskwy) oraz kan-
celaria Patriarchatu Moskiewskiego zostali ewakuowani do Uljanowska. W 1942 r. 
metropolita Sergiusz, w specjalnej odezwie do duchowieństwa i wiernych na okupo-
wanym terytorium ZSRR, zachęcił do wspierania partyzantów i potępił współpracę 
z Niemcami. W 1943 r. rozpoczął się Sobór, na który 16 z 19 biskupów zostało przy-
wiezionych z Gułagu. Można stwierdzić, że władze podczas trwania wojny, porzuci-
ły plany zniszczenia religii i Kościoła, przystąpiły do odnowienia życia kościelnego 
w kraju pod ścisłą kontrolą państwa.

Warto podkreślić, że renesans religijny nastąpił w stosunku do wszystkich reli-
gii; tak w Buriacji faktycznie nastąpiło odrodzenie modelu państwowej kontroli nad 
religią z czasów przedrewolucyjnych, ale w otoczce socjalizmu. Buriaccy lamowie 
zbierali pieniądze na wojnę i otrzymywali podziękowania od Stalina. W pewnym 
sensie przypomina to czasy współczesne, kiedy rosyjskie duchowieństwo buddyj-
skie poparło wojnę przeciwko Ukrainie i błogosławiło żołnierzy idących na wojnę.

Stalinowska odwilż w stosunku do religii, a konkretnie do prawosławia, mia-
ła charakter wybitnie utylitarny i zakończyła się w 1948 r., kiedy stało się jasne, 
że prawosławie nie będzie mogło pełnić roli jednego ze światowych liderów. (Po-
przez zjednoczenie Kościołów autokefalicznych wokół Patriarchatu Moskiewskie-
go planowano powołać „Prawosławny Watykan” i przenieść centrum światowego 
prawosławia do stolicy komunistycznego imperium pod osobistą kontrolę Stalina 
i  Mołotowa26). Jednak chwilowe odstępstwo od norm ustawowych (poprzez wy-
danie tajnej instrukcji „O sprawach dotyczących Kościoła prawosławnego i klasz-
torów” z 22 sierpnia 1945 r.) lub dyrektyw Rady do Spraw Rosyjskiego Kościo-
ła Prawosławnego umożliwiło otwarcie kościołów, klasztorów, nabywanie mienia 
(faktycznie RKP uzyskał status osoby prawnej). Jednym z elementów, który za cza-
sów Stalina przyczynił się do osłabienia prześladowań duchowieństwa oraz religii, 
było to, że na terenach okupowanych przez ZSRR w 1939 r., a następnie podbitych 
przez hitlerowskie Niemcy, kościoły działały lub były na nowo otwierane; wzna-
wianie w trakcie wojny prześladowań Kościoła, który chętnie rozpoczął współpracę  

26  О.Ю. Васильева, Внешняя политика советского государства и русская православная цер-
ковь. 1943–1948 годы, w: Труды Института российской истории РАН. 1997–1998 гг., Вып. 2, 
ред. А.Н. Сахаров, Москва: ИРИ РАН, 2000, 339–353



Eugeniusz Białonożko18									                   [10]

z  państwem socjalistycznym, nie opłacało się. Stalin zinstrumentalizował religię 
i Kościół – co skutkowało wytworzeniem mitu o jakiejś szczególnej lub ukrytej reli-
gijności, a następna fala działalności antykościelnej za czasów Chruszczowa utrwa-
liła ten mit. Polityczna odwilż Chruszczowa oznaczała dla Kościoła początek no-
wych prześladowań.

4. Chruszczow i nowe prześladowania

Za formalny początek odwilży i destalinizacji uznaje się 1956 r., kiedy Nikita 
Chruszczow wystąpił na XX Zjeździe Komunistycznej Partii Związku Radzieckie-
go z przemówieniem o potrzebie walki z „kultem jednostki”. Tym samym zostało 
uznane, że wszystko, co działo się za Stalina, było odstępstwem od tego, co pisał 
i chciał wprowadzać Lenin. W lipcu 1954 r. Komitet Centralny KPZR przyjął rezo-
lucję O głównych niedociągnięciach w naukowej propagandzie ateistycznej i środ-
kach jej poprawy27, a w październiku tego samego roku przyjęto kolejną rezolucję 
pod tym samym tytułem. W obu tekstach stwierdzono, że mimo likwidacji klas wy-
zyskujących i panowania socjalizmu w ZSRR wciąż pozostają obywatele, którzy 
mają przekonania religijne, co zmuszało partię do podjęcia walki z tym zjawiskiem 
za pośrednictwem propagandy naukowo-ateistycznej.

„Kościół i różne sekty religijne ożywiły swoją działalność, wzmocniły kadry. 
Elastycznie dostosowując się do współczesnych warunków, coraz bardziej rozpo-
wszechniają ideologię religijną28. […] Niemądre i szkodliwe jest powątpiewanie 
o niektórych obywatelach Związku Radzieckiego i kwestionowanie ich z powodu 
przekonań religijnych. […] Środki administracyjne oraz obraźliwe ataki na wierzą-
cych i duchownych mogą jedynie przynieść szkodę i doprowadzić do konsolidacji, 
a nawet wzmocnienia ich uprzedzeń religijnych. Partia Komunistyczna wychowuje 
naród radziecki w duchu światopoglądu naukowego i prowadzi ideologiczną walkę 
z ideologią religijną jako zjawiskiem antynaukowym29”.

Od strony formalnoprawnej były to kolejne postanowienia partii, które następ-
nie były realizowane na szczeblu rządowym oraz regionalnym. Formalnie w ów-
czesnej konstytucji ZSRR nie było zapisane, że wyłączna rola w rządzeniu pań-
stwem należy do partii komunistycznej; ten przepis pojawił się dopiero w 1977 r. 
Również prawo regulujące relacje państwo Kościół nie zostało zmienione aż do 
1975 r. W związku z tym prześladowania religijne lat 50. i 60. XX w. opierały się 
na dekretach partii komunistycznej, umocowanych w konstytucyjnym zapisie o pro-
pagandzie antyreligijnej. Za czasów Chruszczowa na nowo zamykano lub niszczo-
no klasztory, kościoły, cerkwie, meczety, seminaria oraz akademie duchowne itd. 
Wspólnotom religijnym ponownie narzucono wysokie podatki, wznowiono kontrolę  

27  Коммунистическая партия Советского Союза в резолюциях и решениях съездов, конфе-
ренций и пленумов ЦК (1898–1986), Т. 8: 1946–1955, Ин-т марксизма-ленинизма при ЦК КПСС, 
wyd. 9, испр. и доп., Москва: Политиздат, 1985, 428–431.

28  Tamże, 428.
29  Tamże, 447–449



RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… [11]	 19

działalności duchowieństwa i wiernych, a każda osoba zainteresowana religią była 
dodatkowo sprawdzana i weryfikowana. Warto podkreślić, że walka z religią za 
czasów Chruszczowa charakteryzowała się naciskiem na propagandę naukowo- 
ateistyczną jako element walki światopoglądowej (co wytworzyło całą warstwę/ka-
stę partyjnych propagandzistów – głównym narzędziem propagandy było Wszech-
związkowe Towarzystwo Krzewienia Wiedzy Politycznej i Naukowej, „Znanije”30). 
W latach 1960–1961 przyjęto nowe kodeksy karne w poszczególnych republikach 
ZSRR, a w następnych latach przyjęto dyrektywy Prezydium Rady Najwyższej 
RFSRR. W związku z czym, za naruszenia w sferze prawa wyznaniowego groziła 
odpowiedzialność dyscyplinarna, administracyjna i karna. Art. 142 Kodeksu karnego 
RFSRR za naruszenie prawa o oddzieleniu Kościoła od państwa i szkoły od kościo-
ła przewidywał do trzech lat pozbawienia wolności, natomiast art. 227 przewiduje, 
że za działalność, która pod przykrywką religii i odprawiania obrzędów religijnych 
szkodzi zdrowiu ludzi, łamie ich prawa, narusza ich wolność osobistą, namawia do 
porzucenia aktywności społecznych lub obowiązków obywatelskich albo wciąga 
w te działania osoby niepełnoletnie („Naruszenie praw obywateli i ich wolności pod 
pozorem wykonywania obrzędów religijnych”) – do pięciu lat więzienia. Kodeksy 
karne Uzbeckiej, Turkmeńskiej, Tadżyckiej oraz Kirgiskiej SRR przewidywały arty-
kuł dotyczący „Wykorzystywania przesądów religijnych”: pozbawieniem wolności 
na okres do trzech lat.

Dopuszczenie się oszustw w celu wzbudzenia przesądów religijnych w masach 
ludności, a także w celu uzyskania korzyści materialnych – jest karane pozbawie-
niem wolności do 3 lat. Przymusowe pobieranie opłat na rzecz meczetów, kościołów 
i innych grup oraz organizacji religijnych, a także przymuszanie do wykonywania 
obrzędów religijnych – podlega karze pozbawienia wolności na okres do jednego 
roku lub pracami poprawczymi na okres do sześciu miesięcy lub grzywną w wyso-
kości do dwustu rubli.

W latach 60. XX w. ZSRR już nie ukrywał, że prowadzi walkę z religią jako 
instytucją zarówno na poziomie ideologicznym, jak i instytucjonalnym. Formalnie 
wszystkie te działania ubrane zostały w szatę edukacji. Publikacja O religii i Kościele.  
Zbiór dokumentów, wydana przez moskiewskie wydawnictwo literatury politycznej 
w 1965 r.31, było swego rodzaju podręcznikiem dla propagandzisty antyreligijnego.  
Warto zwrócić uwagę na jego strukturę: w pierwszym rozdziale podano cytaty Le-
nina, Marksa oraz Engelsa o tym, czym jest religia i dlaczego nie może jej być 
w społeczeństwie socjalistycznym i komunistycznym. W drugim, najdłuższym roz-
dziale, opisano dokumenty partii komunistycznej od 1903 do 1965 r. Warto pod-
kreślić, że zgodnie z tekstem tego podręcznika, między 1930 a 1954 rokiem partia 
komunistyczna w dziwny sposób nie interesowała się religią i Kościołem. Pod-
ręcznik bowiem za ten okres podaje tylko jeden dokument o enigmatycznej nazwie  

30  Wszechzwiązkowe Towarzystwo Krzewienia Wiedzy Politycznej i Naukowej – organizacja 
edukacyjna i propagandowa w Związku Radzieckim i Rosji, założona w 1947 r., która faktycznie za-
stąpiła Związek Wojujących Bezbożników – organizację założoną w 1925 r. dla propagandy ateizmu 
w ZSRR.

31  Tamże, 10.



Eugeniusz Białonożko20									                   [12]

Organizacja naukowo-oświeceniowej propagandy z 1944 r., w którym nie ma żadnej 
wzmianki o religii czy Kościele, a jego celem było podniesienie poziomu kulturalne-
go pracowników i przezwyciężenie „śladów braku kultury, przesądów i uprzedzeń”. 
W trzecim rozdziale podręcznika podano treść aktów i ustaw państwowych w spra-
wach religii. Jak widać, struktura podręcznika doskonale odzwierciedla sposób my-
ślenia, propagandę oraz system prawny ZSRR, gdzie ustawy i dekrety opierały się 
wyłącznie na dyrektywach partyjnych, które miały być wywiedzione z  teoretycz-
nych prac Lenina oraz Marksa i Engelsa.

W latach 60.–80. XX w., w ramach kampanii antyreligijnej, rozpoczęła się pro-
paganda obrzędów socjalistycznych. Faktycznie praktyki te były wznowieniem ob-
rzędów z lat 20. XX w., które miały zastąpić obrzędy religijne (przykładowo – wła-
dza radziecka wymyśliła zastąpienie chrztu obrzędem «zwiezdin» (gwiaździny) albo 
«czerwonymi chrzcinami», czyli uroczystym nadaniem imienia dziecku). O skali 
implementacji socjalistycznych obrzędów do życia społecznego może świadczyć 
fakt, że w 1978 r. na szczeblu Rady Ministrów Ukraińskiej SRR powołano Komisję 
ds. Tradycji, Świąt i Obrzędów Radzieckich, która formalnie istniała do 1989 r. Na 
terenie radzieckiej Ukrainy powołano ponad 10 tys. takich komisji. W 1986 r. Ma-
rija Orłyk, przewodnicząca Rady Ministrów Ukraińskiej SRR oraz przewodnicząca 
wspomnianej Komisji, wydała podręcznik, w którym opisywała i uzasadniała po-
trzebę szerzenia i pielęgnowania obrzędów radzieckich. Chruszczow, nie zmienia-
jąc prawa, ustanowił zasady propagandy antyreligijnej jako naukowo-ateistycznej, 
która funkcjonowała w ZSRR aż do 1988 r. Natomiast epoka Leonida Breżniewa 
(1964–1982), powszechnie nazywana zastojem, przyniosła zmiany w stosunku do 
religii i Kościoła, zarówno od strony formalnej, jak i nieformalnej.

5. Breżniewowska „nowa jakość”  
propagandy ateistycznej

W 1964 r. w Akademii Nauk ZSRR utworzono samodzielną jednostkę badaw-
czą – Instytut Naukowego Ateizmu, który po 1991 r. został przekształcony w Insty-
tut Religioznawstwa. W 1965 r. utworzono Radę ds. Wyznań przy Radzie Ministrów 
ZSRR przez przekształcenie dwóch niezależnych instytucji w jedną agencję – Rady 
ds. Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego (1943) oraz Rady ds. Wyznań Religijnych 
(1944). Po raz pierwszy opublikowano wówczas statut Rady, z którego wynikało, 
że jej zadaniem jest kontrola wszystkich organizacji religijnych na terenie całego 
ZSRR. Warto podkreślić, że od strony formalnoprawnej nowo utworzona Rada 
miała na celu realizację działań rządu, które opierały się na dyrektywach partyj-
nych. W 1975 r. Prezydium Rady Najwyższej RFSRR wprowadziło zmiany do aktu 
O stowarzyszeniach religijnych z 1929 r., dotyczące zaostrzenia procedur związa-
nych z  rejestracją oraz funkcjonowaniem wspólnot religijnych. Do samego końca 
istnienia ZSRR prawo radzieckie nie przewidywało możliwości rejestracji wspólno-
ty religijnej jako odrębnej osoby prawnej (jednostki cywilnoprawnej) ani organizacji 
pozarządowej (NGO).



RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… [13]	 21

W 1977 r. uchwalono nową ustawę zasadniczą ZSRR (popularnie znaną jako 
Konstytucja Rozwiniętego Socjalizmu lub Konstytucja Breżniewowska)32.W kwe-
stii wolności religijnej Konstytucja ta powtarzała postulaty z 1936 r. (wolność su-
mienia pojmowano jako możliwość wyznawania religii lub jej niewyznawania; 
jednocześnie gwarantowano możliwość odprawiania kultu oraz prowadzenia pro-
pagandy antyreligijnej. Postulowano oddzielenie państwa od Kościoła i szkoły33 – 
art. 52). Jednocześnie art. 6 tej samej Konstytucji stwierdzał, że wiodącą rolę w ży-
ciu społeczeństwa i zarządzaniu państwem odgrywa Komunistyczna Partia Związku 
Radzieckiego, a art. 51 przewidywał prawo zrzeszania się w organizacjach społecz-
nych, sprzyjających rozwojowi aktywności politycznej i samopomocy (jednocześnie 
organizacje te musiały być zgodne z celami komunizmu). W ten sposób Konstytucja 
ZSRR jako ustawa zasadnicza po raz pierwszy opisała od strony prawnej formalno- 
rzeczywisty stan walki państwa radzieckiego z religią. Od 1977 r. można było uza-
sadniać wszelkie ograniczenia związane z religią tym, że zrzeszanie się obywateli 
ZSRR na podstawie przekonań religijnych jest sprzeczne z budową komunizmu i in-
teresem partyjnym. W latach 80. XX w. nastąpiło złagodzenie niektórych regulacji 
dotyczących płacenia podatków przez osoby duchowne oraz zniesienie obowiązku 
rejestrowania obywateli, którzy prosili o chrzest (formalnie zapis ten był martwy, 
ponieważ większość osób zgłaszających się z prośbą o chrzest dziecka prosiła o za-
chowanie anonimowości). W latach 70. i 80. XX w. nastąpiła formalizacja i rutyni-
zacja większości praktyk regulowania relacji na linii Kościół–państwo, które zostały 
ustalone za czasów Stalina i Chruszczowa. W 1981 r. przewodniczący Rady ds. Re-
ligii przy Radzie Ministrów ZSRR, W.A. Kurojedow (generał KGB), wydał książkę 
Religia i Kościół w społeczeństwie radzieckim, w której jednym z rozdziałów opisał 
zaangażowanie poszczególnych Kościołów ZSRR w walkę o pokój.

Warto nadmienić, że w ramach radzieckiego ruchu dysydenckiego funkcjo-
nował Chrześcijański Komitet Obrony Praw Wierzących w ZSRR, a w 1973 r. 
akademik Igor Szafariewicz, matematyk o skrajnie nacjonalistycznych poglądach 
politycznych, przygotował dla Komitetu Praw Człowieka raport krytykujący usta-
wodawstwo dotyczące religii w ZSRR (opublikowany w Paryżu). W 1988 r. zgod-
nie z duchem pierestrojki, Rada ds. Wyznań przyjęła uchwałę O dostosowaniu 
aktów normatywnych do obowiązującego ustawodawstwa, która uchyliła szereg po-
przednich uchwał tejże Rady. W 1990 r. Rada Najwyższa ZSRR uchwaliła ustawę 
„O wolności sumienia i organizacjach religijnych”34. W 1991 r. Związek Radziecki 
przestał istnieć.

32  Конституция СССР в редакции от 7 октября 1977 г., Электронный музей конституцион-
ной истории России. Dostęp: 29.05.2025, http://rusconstitution.ru/library/constitution/articles/9681/

33  Tamże.
34  О свободе совести и религиозных организациях // Ведомости Съезда народных депутатов 

СССР и Верховного Совета СССР. 1990. № 41. Ст. 813; Dostęp: 01.08.2025 http://www.r-komitet.
ru/vera/26.htm 



Eugeniusz Białonożko22									                   [14]

6. Wpływ radzieckiego prawa  
w prawodawstwo Ukrainy, Rosji i Białorusi

Można stwierdzić, że radzieckie prawo wyznaniowe od samego początku ist-
nienia ZSRR cechowało się instrumentalizacją prawa jako narzędzia, które miało 
uformować, zmienić i ukształtować35 nowego obywatela – człowieka odrzucającego 
religię jako zjawisko społeczne. Na początkowym etapie (1918–1936), w okresie 
kształtowania się ZSRR jako państwa, ustanowiono dość restrykcyjne, a jednocze-
śnie ogólnikowe prawa, które następnie było egzekwowane wyłącznie poprzez dy-
rektywy i rozporządzenia partii komunistycznej, komitetów wykonawczych oraz 
służb specjalnych. Od strony formalnej w ZSRR religia i duchowieństwo nie były 
prześladowane z powodu przekonań, lecz za działalność antyradziecką lub szpiego-
stwo. W trakcie II wojny światowej Stalin postanowił wykorzystać religię jako na-
rzędzie motywacji w walce z Niemcami. Na mocy dekretów powołano Rady, które 
miały koordynować współpracę z organizacjami religijnymi. Rada ds. Rosyjskiego 
Kościoła Prawosławnego (1943) oraz Rada ds. Wyznań Religijnych (1944), a na-
stępnie Rada ds. Wyznań (1965), faktycznie wznowiły praktyki kontroli i sterowania 
religią, które istniały w Imperium Rosyjskim, ale na zasadach socjalizmu. Natomiast 
zwalczanie religii ubrano w szatę nauki, jednocześnie KGB kontynuowało stalinow-
ską zasadę werbunku i wykorzystywania duchowieństwa do celów politycznych36. 
Dopiero Konstytucja ZSRR z 1977 r. opisała w sposób formalnoprawny rzeczywi-
stość relacji między państwem a religią. Zmiany w stosunkach państwo – Kościół 
następowały również na poziomie dyrektyw i decyzji partyjnych (1988 – święto-
wanie 1000-lecia Chrztu Rusi), a następnie doprowadziły do zmian w ustawach ra-
dzieckich w postaci ustawy „O wolności sumienia i organizacjach religijnych”37. 
Można zaryzykować stwierdzenie, że instrumentalizacja religii oraz Kościołów 
w różnym stopniu znajduje odzwierciedlenie w prawie oraz praktyce współczesnej 
Rosji, Ukrainy i Białorusi.

Białoruska ustawa O wolności sumienia i organizacjach religijnych w wersji 
z 2023 r38. w znaczący sposób ogranicza działalność organizacji religijnych przez 
wprowadzenie procedury ponownej rejestracji. W opinii Olgi Glace, analityka Fo-
rum 18 – norweskiej organizacji zajmującej się wspieraniem wolności religijnej – 

35  W języku rosyjskim na określenie tego procesu jest używane pojęcie techniczne – słowo „prze-
kucie” (перековка) w jego pierwotnym znaczeniu: przerobić przedmiot lub konstrukcję z metalu – ko-
walem przez kucie.

36   Patriarcha Filaret (Denysenko) w wywiadzie dla Radia Swoboda w grudniu 2018 r. stwierdził, 
że wszyscy biskupi Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego byli zmuszeni współpracować z KGB. Do-
stęp: 29.05.2025, https://www.radiosvoboda.org/a/29669985.html.

37  О свободе совести и религиозных организациях // Ведомости Съезда народных депутатов 
СССР и Верховного Совета СССР. 1990. № 41. Ст. 813; Dostęp: 01.08.2025 http://www.r-komitet.
ru/vera/26.htm

38  закон республики Беларусь 30 декабря 2023 г. № 334-З Об изменении законов по во-
просам деятельности религиозных организаций Национальный правовой Интернет-портал 
Республики Беларусь, 05.01.2024, 2/3053 Dostęp: 01.08.2025 https://pravo.by/document/?gu-
id=12551&p0=H12300334



RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… [15]	 23

zmiany ustawodawstwa stanowią zagrożenie dla wszystkich organizacji religijnych 
poza Białoruskim Kościołem Prawosławnym39. Podobną opinię wyrażają analitycy 
polskiego państwowego think tanku OSW, wskazując, że Białoruś ogranicza wol-
ność religijną radzieckimi metodami.

Instrumentalizacja religii przez reżim Putina jest opisana w licznych tekstach 
naukowych, analitycznych oraz publicystycznych. W opinii autora źródłem takiego 
postępowania jest radziecka praktyka wymuszania na liderach religijnych przyj-
mowania postawy wygodnej dla władzy. W latach 2015–2025 nie było żadnych 
formalnoprawnych zmian na rzecz militaryzacji w ustawie regulującej działalność 
organizacji religijnych na terenie Federacji Rosyjskiej. Jednocześnie ustawa fede-
ralna z 1997 r. O wolności sumienia i stowarzyszeniach religijnych reguluje dzia-
łalność misjonarską na terenie Rosji, co w warunkach państwa autorytarnego daje 
możliwość zwiększania kontroli. Natomiast prawo zakazujące krytykowania władz 
za prowadzenie wojny napastniczej przeciwko Ukrainie obowiązuje każdego i jest 
egzekwowane niezależnie od poglądów religijnych czy funkcji pełnionej przez 
daną osobę40.

W przypadku Ukrainy za skutek radzieckiego prawa wyznaniowego można 
uznać ustawę nr 8371, przyjętą przez Radę Najwyższą Ukrainy 20 sierpnia 2024 r. 
i podpisaną przez prezydenta Wołodymyra Zełenskiego, która nosi oficjalną nazwę 
O ochronie porządku konstytucyjnego w sferze działalności organizacji religijnych”41. 
Jej celem jest ograniczenie działalności organizacji religijnych powiązanych z Ro-
sją, w szczególności Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego (RKP) i jego struktur, 
takich jak Ukraiński Kościół Prawosławny Patriarchatu Moskiewskiego (UKP PM). 
W warunkach wojny władze ukraińskie postanowiły zakazać działalności wszyst-
kich organizacji religijnych, które mają powiązania z państwem-agresorem, zamiast 
w trybie sądowym udowadniać winę poszczególnych hierarchów lub kierowników 
takich organizacji religijnych.

W Estonii istnieje podobna sytuacja (na terenie kraju jest legalne zarejestrowa-
ny prawosławny kościół, który znajduje się pod duchownym zwierzchnictwem Ro-
syjskiego Prawosławnego Kościoła), obecnie estoński parlament pracuje nad ustawą 
co ma ograniczyć działalności Rosyjskiego Kościoła prawosławnego.

39  O. Glace, BELARUS: Concern and secrecy surround compulsory re-registration process. Do-
stęp: 29.05.2025, https://www.forum18.org/archive.php?article_id=2945

40  Kwestię tego, jak wygląda rosyjska działalność opozycyjna w środowisku religijnym, moż-
na przeczytać w raporcie Center of Political Narratives of Democracy (Ukraine) Groups Akademia 
Wschód (Poland) Russian Opposition after February 24: in Search of Identity or the Moral Purity of 
Solzhenitsyn, „Geopolitica”, kwiecień 2025. (dostęp: 24.04.2025), https://www.geopolitic.ro/2025/04/
russian-opposition-february-24-search-identity-moral-purity-solzhenitsyn/, ISSN: 3044-8484, ISSN-
-L: 1583-543X

41  Закон Украї́ни «Про захист конституційного ладу у сфері дія́льності релігійних організа-
цій» Dostęp: 01.08.2025 https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/3894-IX#Text



Eugeniusz Białonożko24									                   [16]

7. Podsumowanie

Dziedzictwo radzieckiego prawa wyznaniowego pozostaje widoczne w prawo-
dawstwie współczesnej Rosji, Białorusi i Ukrainy. System prawny ZSRR, oparty na 
ideologii marksistowsko-leninowskiej, dążył do eliminacji religii jako zjawiska spo-
łecznego, choć formalnie deklarował wolność sumienia. W praktyce, przez dekrety 
i dyrektywy partyjne, państwo stosowało represje wobec duchowieństwa i wiernych. 
Jednocznie instrumentalizując Kościół jako instytut do szerzenia radzieckiej pro-
pagandy (przykladęm czego była radziecka walka o pokój). Kluczowe cechy tego 
systemu to brak osobowości prawnej wspólnot religijnych, ograniczenia terytorialne 
ich działalności, obowiązek rejestracji oraz penalizacja „antysowieckich” działań 
(od strony formalnej religia jako taka już była antysowiecka i to oznaczało, że każda 
osoba religijna jest podejrzana). 

Na początkowym etapie stanowienia się radzieckiego prawa (1917–1936) mamy 
do czynienie z rewolucyjnymi normami, który w radykalny sposób zakazują albo ze-
zwalają, jedynym uzasadnienie działań prawnych w tamtym okresie celowość rewo-
lucyjna albo wałka z pozostałość dawnego reżymu. Bolszewicy, naśladując Wielką 
rewolucje Francuską, próbują stworzyć własny system prawny niepoparty na zasa-
dach prawa rzymskiego (następuje zacierania różnic między prywatnym i publicz-
nym, a państwo rości sobie prawo do regulowania każdej dziedziny życia). Represja 
i prześladowania formalnie nie odbywają się na podstawie wyznawania jakieś wiary 
czy przynależności do kościoła – lecz opierają zarzuty na działalności wywrotowej 
i antypaństwowej (antysowieckiej). 

W trakcie II wojny światowej Stalin, nie zmieniając prawa, wprowadził insty-
tucje, które w sposób administracyjny zaczęły regulować i zarządzać kościołami 
w ZSRR. Po 1943 r. w ZSRR ukształtował się nieformalny system wpływów i naci-
sków, który umożliwił instrumentalizację kościołów, w szczególności Rosyjskiego 
Kościoła Prawosławnego (RKP), przez organy Rady Ministrów oraz służby specjalne. 
W świadomości społecznej Rosjan epizod ten wykreował mit Stalina jako osoby wraż-
liwej na kwestie religijne42. Z kolei „naukowo-ateistyczna” propaganda, która nasiliła 
się za czasów Chruszczowa, umocniła ten mit. Ważnym etapem w unormowaniu ra-
dzieckiego prawa wyznaniowego była Konstytucja z 1977 r., która po raz pierwszy 
oficjalnie potwierdziła, że nadrzędną rolę w zarządzaniu państwem odgrywa partia 
komunistyczna. Ograniczenia, regulacje i inne działania związane z życiem religijnym 
wynikały z obowiązującego systemu politycznego. Z początkiem pierestrojki radziec-
ki system regulacji i kontroli złagodził egzekwowanie prawa. Od strony formalno-
prawnej zmiany nastąpiły w 1990 r. wraz z uchwałą „O wolności sumienia”43.

42  Zob Поспеловский Д. Сталин и Церковь. «Конкордат» 1943 г. и жизнь Церкви (В свете 
архивных документов) // Континент. 2000. – № 1 (103). – С. 220—239 (dostęp: 01.08.2025) http://
www.odinblago.ru/stalin_i_cerkov/. Курляндский И.А. Сталин, власть, религия (религиозный 
и церковный факторы во внутренней политике советского государства в 1922–1953 гг.) / Россий-
ская акад. наук, Ин-т российской истории. М.: Кучково поле, 2011. 720 с.

43  О свободе совести и религиозных организациях // Ведомости Съезда народных депутатов 
СССР и Верховного Совета СССР. 1990. № 41. Ст. 813; (dostęp: 1.08.2025) http://www.r-komitet.
ru/vera/26.htm



RADZIECKIE PRAWO WYZNANIOWE (1917–1988) I JEGO DZIEDZICTWO… [17]	 25

Dziedzictwo radzieckiego prawa wyznaniowego jest widoczne w postsowiec-
kich państwach. W ustawodawstwo Rosji i Białorusi uznaje szczególną rolę pra-
wosławia, a instrumentalizacja RKP przez reżim Putina odzwierciedla radzieckie 
praktyki wykorzystywania religii do celów politycznych i militarnych epoki Sta-
lina. Na Białorusi prawo z 2023 r., wymagające ponownej rejestracji wspólnot re-
ligijnych, oraz wyroki przeciwko księżom katolickim za „szpiegostwo” wskazują 
na powrót do radzieckich metod represji. Ukraina, mimo pluralizmu religijnego, 
przyjęła w 2024 r. ustawę nr 8371, ograniczającą działalność organizacji powiąza-
nych z Rosją, co budzi kontrowersje jako potencjalne naruszenie wolności religijnej 
i  przypomina radzieckie podejście do regulacji religii (zakazu działalność całych 
organizacyj) w imię bezpieczeństwa państwa.

Radzieckie prawo wyznaniowe ukształtowało tradycję instrumentalizacji religii, 
która w różnym stopniu wpływa na współczesne regulacje w Rosji, Białorusi i Ukra-
inie. W tych państwach widoczne są zarówno kontynuacje, jak i próby przezwycię-
żenia postsowieckiego dziedzictwa, co wymaga dalszych badań nad jego społeczno-
-prawnymi konsekwencjami w kontekście obecnych konfliktów geopolitycznych.

Bibliografia

M. Minakov, Пострадянська людина та її доба. Спроба філософського осмислення пострадянської 
епохи, Київ–Мілан: Лаурус–Kοινὴ, 2024, 29; tłum. ang.: M. Minakov, The Post-Soviet Human, 
Stuttgart: tamże Verlag, 2024

В.А. Войналович Партійно-державна політика щодо релігії та релігійних інституцій в Україні 
1940–1960-х років: політологічний дискурс. – К.: Світогляд, 2005.

Декрет о свободе совести, церковных и религиозных обществах 20 января (2 февраля) 1918 г., 
w: Декреты Советской власти, Т. I, Москва: Гос. изд-во полит. литературы, 1957, 373–374. 
(dostęp: 1.05.2025), https://www.hist.msu.ru/ER/Etext/DEKRET/religion.htm.

Конституция РСФСР 1918 г., Электронный музей конституционной истории России. (dostęp: 
1.05.2025), http://rusconstitution.ru/library/constitution/articles/684/

Конституция СССР в редакции от 7 октября 1977 г., Электронный музей конституционной 
истории России. (dostęp: 29.05.2025), http://rusconstitution.ru/library/constitution/articles/9681/

О религии и церкви. Сборник документов, Москва: Политиздат, 1965.
О религиозных объединениях (Постановление ВЦИК и СНК РСФСР от 8 апреля 1929 года), 

„Собрание узаконений и распоряжений Рабочего и Крестьянского Правительства РСФСР” 
1929, nr 35, 353. (dostęp: 1.05.2025), https://salo.li/41ebf78.

Курляндский И.А. Сталин, власть, религия (религиозный и церковный факторы во внутренней 
политике советского государства в 1922–1953 гг.) / Российская акад. наук, Ин-т российской 
истории. М.: Кучково поле, 2011. 720 с.

Коммунистическая партия Советского Союза в резолюциях и решениях съездов, конференций 
и пленумов ЦК (1898–1986), Т. 8: 1946–1955, Ин-т марксизма-ленинизма при ЦК КПСС, 
wyd. 9, испр. и доп., Москва: Политиздат, 1985, 428–431

Поспеловский Д. Православная Церковь в истории Руси, России и СССР: учебное пособие.  
М.: Библейско-богословский институт св. апостола Андрея, 1996 – 408 с. (dostęp: 1.08.2025) 
http://www.odinblago.ru/rpc_v_istorii_rusi/ 

Поспеловский Д. Сталин и Церковь. «Конкордат» 1943 г. и жизнь Церкви (В свете архивных 
документов) // Континент. 2000. – № 1 (103). – С. 220–239 (dostęp: 1.08.2025) http://www.
odinblago.ru/stalin_i_cerkov/ 



Eugeniusz Białonożko26									                   [18]

SOVIET RELIGIOUS LAW (1917–1988) AND ITS LEGACY  
IN THE LEGISLATION OF UKRAINE, BELARUS AND RUSSIA

Summary

This academic article examines Soviet confessional law from 1917 to 1988 and its enduring lega-
cy in the contemporary legislation of Ukraine, Belarus, and Russia. It argues that despite the collapse of 
the USSR, the Soviet approach to religion continues to influence these post-Soviet states, particularly 
evident in current events such as the war in Ukraine, Russia’s instrumentalization of religion, Ukraine’s 
efforts to ban a branch of the Orthodox Church, and Belarus’s revival of Soviet-era persecution of 
clergy.

The article traces the evolution of Soviet religious policy, beginning with the initial decrees sepa-
rating church and state, which effectively aimed to eliminate religion as an institutional and social 
phenomenon. It discusses the 1929 law “On Religious Associations”, which established strict state 
control over religious communities. The text then explores the utilitarian “Stalinist thaw” during and 
after World War II, where religion, particularly the Russian Orthodox Church, was temporarily used 
for state purposes, followed by renewed and intensified anti-religious campaigns under Khrushchev, 
disguised as “scientific-atheistic propaganda”. The Brezhnev era saw a formalization of these control 
mechanisms, culminating in the 1977 Constitution, which legally solidified the Communist Party’s 
dominance and the incompatibility of religious association with communist goals.

The author concludes that Soviet law consistently instrumentalized religion to create a new, non-
religious citizen. This legacy of instrumentalization and state control over religious affairs is, to vary-
ing degrees, reflected in the current legal frameworks and practices of Russia, Belarus, and Ukraine, 
as demonstrated by recent legislative actions and state policies in these nations concerning religious 
organizations and freedom of conscience.

Key words: Law, religious law, USSR, Freedom of conscience, Religious repression, Totalitarianism

Nota o Autorze

Dr Eugeniusz Białonożko – wykładowca, dziennikarz, analityk Center of Political Narratives of 
Democracy (Ukraina) oraz grupy Akademia Wschód (Polska). Absolwent Wydziału Filozofii Kijow-
skiego Uniwersytetu Narodowego im. Tarasa Szewczenki.
ttps://orcid.org/0009-0001-4312-5650
Konakt e-mail eubiloko@gmail.com



Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Mariusz Łazęcki 
Międzynarodowy Instytut Badań na Pokojem i Prawami Człowieka

PROBLEMATYKA POKOJU  
W STAROŻYTNEJ I WSPÓŁCZESNEJ DOKTRYNIE  

KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO  
ZARYS PROBLEMATYKI

1. Wprowadzenie. 2. Problematyka pokoju w nauczaniu i praktyce Kościoła pierwszych 
wieków. 3. Współczesna doktryna Kościoła na temat pokoju. 4. Jaki pokój warty jest naszej re-
fleksji i trudu? 5. Co zrobić, aby pokój stał się trwałą rzeczywistością naszych czasów?

Słowa kluczowe: Kościół katolicki, pokój, Jan Paweł II

1. Wprowadzenie

Przez swoją długą historię Kościół katolicki świadczy o tym, że zawsze pozo-
stawał w służbie pokoju i uważał zachęcanie świata do ustawicznego budowania go 
we wszelkich relacjach międzyludzkich za swoją powinność. Przedmiotem niniej-
szego artykułu jest próba konfrontacji doktryny Kościoła pierwotnego na temat po-
koju z nauczaniem Urzędu Nauczycielskiego Kościoła XX i początku XXI w. w tym 
zakresie. Zmierza ona do zdefiniowania chrześcijańskiej postawy wobec pokoju i 
wojny, jaką odznaczali się chrześcijanie pierwszych wieków, i tej, jaką zajmują, czy 
też powinni zajmować, współcześni wyznawcy Chrystusa, inspirowani doktryną 
społeczną Kościoła katolickiego.

2. Problematyka pokoju w nauczaniu i praktyce  
Kościoła pierwszych wieków

Jedną z idei, którymi chrześcijaństwo zafascynowało świat pogański, była idea 
pokoju zawarta w przekazie ewangelicznym i apostolskim. Święty Paweł apostoł 
w Liście do Efezjan (Ef 2, 14) nazywa Chrystusa „naszym pokojem”, widząc w nim 
zapowiadanego przez proroka Izajasza „Księcia Pokoju” (Iz 9, 5). Wierni Chrystusowi  



Mariusz Łazęcki28									                     [2]

są według apostoła nosicielami pokoju, który jest owocem Ducha Świętego 
(Ga 5, 22) i znakiem Bożej obecności w świecie. Oczekując paruzji, są i mają być 
jako przybrane dzieci Boże w Chrystusie tymi, którzy wprowadzają pokój (Mt 5, 9).

W kontekście przesłania Apokalipsy św. Jana, chrześcijanie pierwszych wieków 
mieli eschatologiczny stosunek do wojny i pokoju. Wojna jawiła im się jako domena 
świata zmierzającego ku zagładzie, a pokój jako przymiot ery mesjańskiej. Gene-
ralnie starali się unikać wojny i konfliktów. Chociaż nie można postawić tezy, że 
wszyscy chrześcijanie byli pacyfistami, jest faktem, że tylko nieliczni z nich byli żoł-
nierzami w rzymskich legionach czy innych armiach. W ślad za słowami św. Pawła 
Apostoła z Pierwszego listu do Koryntian (Kor 7, 10), by każdy pozostał w stanie, 
w jakim został powołany, wielu żołnierzy po przyjęciu chrztu kontynuowało służbę 
wojskową. Wynikało to z przekonania, że armia rzymska jest w istocie swego rodza-
ju policją, do której należy utrzymanie Pax Romana, uznawanej przez Kościół pier-
wotny za znak Bożej Opatrzności, co wydaje się potwierdzać dość wyraźnie wypo-
wiedź Orygenesa z jego dzieła Przeciw Celsusowi1: „Jakże więc na świecie mogłaby 
zatryumfować taka pokojowa nauka (to znaczy nauka Chrystusa), która nie pozwala 
nawet mścić się na wrogach, gdyby w czasie wcielenia Jezusa nie zapanował na 
świecie pokój?”. Zdaniem P. Crepona, rzymski pokój sprzyjał rozpowszechnianiu 
się chrześcijaństwa i większość pisarzy II i III w. dopatrywała się w narodzeniu się  
Chrystusa za czasów cesarza Oktawiana Augusta opatrznościowego zbiegu oko-
liczności2. Niemniej jednak żołnierskie życie nie było uważane za odpowiednie dla 
chrześcijan. Na przeszkodzie wstępowaniu do wojska stało przede wszystkim upra-
wiane przez żołnierzy bałwochwalstwo, w szczególności oddawanie boskiej czci 
cesarzowi. Za odmowę udziału w składaniu ofiar bożkom wielu chrześcijańskich 
żołnierzy poniosło męczeńską śmierć. Niektórzy ponieśli ją, gdyż po nawróceniu się 
odmawiali wykonywania służby wojskowej. Inni, jak np. św. Marcin z Tours, po-
zostawali w wojsku dopóty, dopóki nie wydano im rozkazu, by zabijać walczących 
przeciw Rzymowi. Odmawiając wykonania rozkazu, przywołany Marcin z Tours 
miał powiedzieć: „Jestem żołnierzem Chrystusa, nie wolno mi walczyć”. Wypo-
wiedź ta dowodzi, że chrześcijanie pierwszych wieków woleli raczej sami oddać 
życie, niż brać czynny udział w wojnach i zabijać innych ludzi3. 

Jest symptomatyczne, że także pierwsi apologeci chrześcijańscy kontestowali 
służbę wojskową. Klemens Aleksandryjski w Protrepticos nie widzi inaczej chrze-
ścijańskiego żołnierza niż jako żołnierza pokoju, wyposażonego w zbroję sprawie-
dliwości, którego jedynym orężem jest Słowo Boże i praktyka chrześcijańskich 
cnót4. Święty Justyn Męczennik w swojej Apologii opisał to pokojowe nastawienie 
pierwszych chrześcijan do innych ludzi następująco: „My, którzy niegdyś mordowa-
liśmy się wzajemnie (mówiąc o sobie i innych nawróconych z pogaństwa), teraz nie 

1  Orygenes, Contra Celsum, II, 30.
2  P. Crepon, Le religioni e la guerra, Genova 1992, 77; „La pace romana favoriva l’espansione del 

cristianesimo e la maggioranza degli scrittori cristani del II e III secolo vedevano una coincidenza prov-
videnciale nella circostanza che „Gesu nacque sotto il regno di Augusto...(Origene, Contro Celso II, 30)”.

3  Por. T. Merton, Pokój w erze postchrześcijańskiej, Kraków 2006, 105.
4  Klemens Aleksandryjski, Protrepticos, XI, 116.



[3]	 29POKÓJ W STAROŻYTNEJ I WSPÓŁCZESNEJ DOKTRYNIE KOŚCIOŁA 

tylko nie walczymy z naszymi wrogami, ale nie kłamiąc ani nie oszukując swoich sę-
dziów, chętnie oddajemy swoje życie, wzywając Chrystusa”5. Z kolei św. Cyprian, po-
tępiając wojnę, z ironią podkreślał w swoim dziele Ad Donatum, że zabijanie jednostki 
przez jednostkę uznawane jest za przestępstwo, morderstwa zaś dokonywane na sze-
roką skalę przez państwo uchodzą za cnotę6. O pacyfistycznej optyce chrześcijaństwa 
świadczy również Tertulian, który uznawał wszelkie wojny za sprzeczne z zasadami 
wiary i doktryny chrześcijańskiej. Zasadniczym argumentem pozostawały dla niego 
słowa Chrystusa z Ewangelii według św. Mateusza, adresowane do św. Piotra: „Scho-
waj swój miecz do pochwy, ponieważ wszyscy, którzy dobywają miecza, od miecza 
giną” (Mt 26, 52). Stąd też w swoim dziele De Idololatria, na ich podstawie stwierdził, 
że zabierając Piotrowi miecz, Chrystus „rozbroił każdego żołnierza”7. Nieco później 
Orygenes, komentując ten fragment Ewangelii, doda: „ nie można wyciągać miecza 
ani po to, aby prowadzić wojny, ani by zaprowadzać nasze prawa, ani z żadnego inne-
go powodu, bo to ewangeliczne zalecenie nie dopuszcza żadnych wyjątków”8.

Nie ulega wątpliwości, że Tertulian i Orygenes zajmowali stanowisko pacyfistyczne.
Obaj uważali, że chrześcijanin powinien prowadzić jedynie walkę duchową, w celu 
osiągnięcia duchowej doskonałości. Gdy chodzi o Orygenesa, jego poglądy doty-
czące etyki pokoju odnajdujemy w dziele Przeciw Celsusowi. Orygenes polemizuje 
w nim z poglądami epikurejczyka Celsusa, zawartymi w jego dziele Prawdziwe sło-
wo, napisanym około 178 r. po Chrystusie w Rzymie lub Aleksandrii, zawierającym 
totalny atak na chrześcijaństwo i postępowanie chrześcijan. 

Na tezy Celsusa: 1) chrześcijanie są aspołeczni, ponieważ odmawiają służby 
wojskowej i tym samym nie troszczą się o pokój, porządek i dobro wspólne; 2) woj-
ny trzeba toczyć, ponieważ ludzie nie mogą żyć razem w jedności – Orygenes od-
powiada następująco: „Wzywa Celsus, byśmy ze wszystkich sił pomagali władcy 
i współpracowali z nim nad tym, co sprawiedliwe, byśmy bili się w jego obronie, 
byśmy na jego rozkaz stawali do walki i wspólnie z nim dowodzili wojskiem. Od-
powiem mu, że w stosownej porze wspieramy władców, że tak powiem po bożemu, 
«wyposażeni w zbroję Bożą» (Ef 6, 11). Czynimy to w posłuszeństwie rozkazowi 
apostoła «Polecam ci przede wszystkim zanosić prośby, błagania, modlitwy i dzięk-
czynienia za wszystkich ludzi, za władcę i wszystkich, którzy sprawują władzę» 
(1 Tym 2, 2–3). Im bardziej jest kto pobożny, tym skuteczniej pomaga władcom, 
skuteczniej nawet niż żołnierze, którzy stają do walki i zabijają tylu nieprzyjaciół, 
ilu tylko zdołają zabić. To jeszcze powiem wrogom naszej wiary, którzy zmuszają 
nas do walki o wspólne dobro i każą nam zabijać ludzi: wasi kapłani, którzy opie-
kują się posągami i służą waszym bogom, nie chcą splamić swych rąk ludzką krwią, 
aby rękami czystymi od krwi i zbrodni mogli składać bogom określone ofiary; nie 
powołujecie więc ich pod broń, gdy wybuchnie wojna. Jeżeli aprobujecie takie po-
stępowanie, to tym bardziej powinniście uznać za słuszne postępowanie chrześcijan,  

5  Justyn Męczennik, Apologia, I, 39.
6  Cyprian, Ad Donatum, VI, 10.
7  Tertulian, De Idololatria, XIX.
8  Zob. A. Bobrus, Pacyfizm w nauce społecznej Kościoła, w: Pacyfizm czy zagłada, Warszawa 

1996, 196, n. 6.



Mariusz Łazęcki30									                     [4]

którzy w czasie wojny sami wyruszają do walki jako kapłani i słudzy Boga, nie pla-
mią jednak swych rąk, a walczą tylko modlitwami, zanosząc je do Boga w intencji 
żołnierzy bijących się za słuszną sprawę oraz w intencji sprawiedliwego władcy; 
modlą się o to, aby pobici zostali wrogowie i przeciwnicy ludzi sprawiedliwych. 
Gdy więc zwyciężamy za pomocą modlitwy wszystkie złe duchy, które wzniecają 
wojny, gwałcą przysięgi i zakłócają pokój, większą niesiemy pomoc władcy aniżeli 
walczący orężem wojownicy. Troszczymy się też wraz z innymi o sprawy państwo-
we, albowiem sprawiedliwie się modlimy, uprawiamy ćwiczenia ascetyczne i po-
święcamy czas na rozmyślania, które uczą nas gardzić rozkoszami zmysłowymi i nie 
ulegać im. Walczymy tedy za cesarza lepiej niż ktokolwiek inny; nie wyruszamy jed-
nak na jego rozkaz w bój, lecz organizujemy własny legion pobożności i wspieramy 
władcę modlitwami, które zanosimy do Boga”9.

Należy podkreślić, że powyższa wypowiedź Orygenesa jest tylko z pozoru na-
iwna. Orygenes miał świadomość, że modlitwy są skuteczną bronią w walce ducho-
wej i że to od nich naprawdę zależy pokój w Imperium. Ścieżka jego argumentacji 
była następująca: Miecz zabija wroga podczas bitwy. Modlitwa natomiast niszczy 
złe moce, które dzielą ludzi na dwa walczące ze sobą obozy. Jeżeli złe moce zostaną 
pokonane przez modlitwę, obydwie strony na tym skorzystają. Uniknie się wojny 
i wszyscy zjednoczą się w pokoju. Innymi słowy, Orygenes uważał, że chrześcijanin 
nie powinien wspierać wysiłków wojennych żadnego konkretnego państwa, lecz za 
pomocą modlitwy powinien walczyć ze złym duchem, który namawia władców i na-
rody do wojny. Polecał więc pokonywać zło dobrem. 

Swój pogląd, że chrześcijanom nie wolno przelewać krwi ludzkiej, i w konse-
kwencji nie wolno im brać udziału w wojnach, Orygenes podbudowywał teologicz-
nie, odwołując się także do nauczania proroka Izajasza: „Tym, którzy nas pytają, 
skąd przybywamy i kto jest naszym wodzem, odpowiadamy, że przybyliśmy zgod-
nie z nakazem Jezusa, aby przekuć bojowe miecze naszych zuchwałych myśli na 
lemiesze, zamienić włócznie, którymi walczyliśmy na sierpy10. Nigdy już nie chwy-
tamy miecza przeciwko ludom i nie uczymy się walczyć, lecz stajemy się dzieć-
mi pokoju za sprawą Jezusa”11. Orygenes widział zatem udział chrześcijan w życiu  
polis jako duchowy i transcendentny. Jego zdaniem, chrześcijanie winni być po-
słuszni w  pierwszym rzędzie Chrystusowi, dlatego cesarzowi powinni pomagać 
swoimi modlitwami, a nie stosowaniem siły. Krótko mówiąc, dla Orygenesa pewni-
kiem było to, że chrześcijanin powinien być pacyfistą.

Na twierdzenie Celsusa, że wojny trzeba toczyć, ponieważ ludzie nie mogą żyć 
razem w jedności, Orygenes odpowiadał przecząco. Uważał, że zjednoczenie takie 
jest możliwe w Logosie. Wcielenie Logosu, przypieczętowane zmartwychwstaniem, 
zapoczątkowało bowiem życie wspólne „w duchu i prawdzie”, chociaż najprawdo-
podobniej do pełnej jedności wszystkich ludzi dojdzie dopiero na końcu czasów, 
czyli w wymiarze eschatologicznym.

9  Orygenes, Przeciw Celsusowi, VIII, 73; cytaty z tego dzieła pochodzą z przekładu z języka grec-
kiego, dokonanego przez S. Kalinkowskiego, opublikowanego w 1986 r. w Warszawie.

10  Zob. Iz 2, 2–4.
11  Orygenes, Przeciw Celsusowi, V, 33.



POKÓJ W STAROŻYTNEJ I WSPÓŁCZESNEJ DOKTRYNIE KOŚCIOŁA [5]	 31

Mniej więcej dwieście lat po dziele Orygenesa Przeciw Celsusowi powstaje 
dzieło św. Augustyna O państwie Bożym (De civitate Dei). Czasy św. Augustyna 
to czasy zniszczenia Rzymu przez Aleryka w 411 r. po Chrystusie i najazdów bar-
barzyńców na północno-afrykańskie prowincje rzymskie, za które pogańska opinia 
publiczna obwiniała chrześcijan. Z drugiej strony, są to czasy uznania religii chrze-
ścijańskiej za religię państwową (w 380 r. po Chrystusie). 

Z korespondencji św. Augustyna z Woluzjanem, pogańskim prokonsulem Afry-
ki, i Markiem, komesem Afryki, dowiadujemy się, że głównymi zarzutami stawia-
nymi chrześcijanom, podobnie jak za czasów Celsusa, była ich rzekoma aspołecz-
ność, wyrażająca się w odmowie służby wojskowej oraz niemożność pogodzenia 
chrześcijańskiej nauki o przebaczeniu z koniecznością prowadzenia wojny w obro-
nie państwa.

Święty Augustyn generalnie był zadowolony z polityki państwa rzymskiego 
wobec chrześcijan. Uważał, że Kościół potrzebuje państwa, gdyż przyczynia się ono 
do zachowania pokoju i bezpieczeństwa, co leży jak najbardziej w jego interesie 
i umożliwia prawidłowy rozwój sfery religijności. Doceniał przy tym rolę państwa 
w osiąganiu przez obywateli, w tym chrześcijan, swoich doczesnych celów. Uważał, 
że państwo także potrzebuje Kościoła, który, głosząc naukę moralną, ukazuje mu 
drogę sprawiedliwości, bez której państwo nie byłoby godne tego miana. Ze wzglę-
du na istniejącą współzależność między Kościołem i państwem, Kościół powinien 
uznać naturalne i specyficzne cele państwa i nie czynić nic takiego, co mogłoby za-
kłócić spokój publiczny, owszem, przyczyniać się do jego utrzymania, zachowania 
i ugruntowania przez sankcjonowanie zarządzeń państwowych, o ile ustawy te nie 
stoją w sprzeczności z prawem Bożym naturalnym i objawionym. Kościół powinien 
ponadto modlić się w intencji państwa, zwłaszcza w intencji pokoju, gdyż pokój 
państwa jest równocześnie pokojem Kościoła.

Odpierając zarzuty środowisk pogańskich, w odróżnieniu od Orygenesa, 
św. Augustyn nie poprzestawał tylko na podkreślaniu potrzeby modlitwy o pokój, 
lecz twierdził, że chrześcijaninowi wolno brać udział z bronią w ręku w obronie 
państwa, jeżeli jest to wojna sprawiedliwa (bellum iustum) i sprawiedliwie prowadzona12. 
Wojnę sprawiedliwą nazywał akcją o charakterze odwetowym, zainicjowaną w na-
stępstwie nienaprawionej krzywdy, wyrządzonej jednemu państwu przez drugie. 
W ten sposób wyjaśnił, że chrześcijańskie przebaczenie nie sprzeciwia się koniecz-
ności zbrojnej obrony przeciwko wrogom państwa. Augustyn utrzymywał, że tyl-
ko rządy ludzi dobrych mają zdolność do powstrzymania kresu niepowściągliwej 
chciwości, ponieważ gotowe są prowadzić wojnę sprawiedliwą tylko w warunkach 
koniecznych i z życzliwym umiarkowaniem (non sine benivolentia), która wyko-
rzenia występki i przyczynia się do zapewnienia społeczności pokoju i sprawiedli-
wości13. Szczególnie rażące jest powodzenie ludzi występnych i złych, ponieważ 
nic nie jest bardziej nieszczęśliwe od szczęśliwości grzeszników (nihil est infelicius 

12  Szerzej na ten temat zob. R. Regout, La doctrine de la guerre juste de saint Augustin a nos 
jours, Paris 1934.

13  Zdaniem Th. Mertona św. Augustyn swoje poglądy na temat prowadzenia sprawiedliwej wojny 
w dużej mierze zaczerpnął od Cycerona. Zob. Th. Merton, Pokój w erze postchrześcijańskiej, 116.



Mariusz Łazęcki32									                     [6]

flicitate peccantium). Dlatego państwo, które za pomocą siły przywraca naruszony 
ład etyczny, powstrzymuje szerzące się zło i realizuje wymogi sprawiedliwości. 

Augustyn był bardzo lojalnym obywatelem imperium rzymskiego. Imperializm 
rzymski tłumaczył zaś niegodziwością ludów sąsiednich (iniquitas), która zmuszała  
Imperium rzymskie do prowadzenia wojen sprawiedliwych. Uważał, że dzięki temu nie 
doszło do ukształtowania się państwa złych, które rządziłoby ludźmi sprawiedliwymi.

W De civitate Dei biskup Hippony trzykrotnie używa wyrażenia bella iusta  
(sprawiedliwe wojny), by wyjaśnić, że jakkolwiek wojny są nieszczęściem, są 
usprawiedliwione, gdy stanowią ostateczną konieczność dla ludzi dobrych, sprawie-
dliwych, którzy bronią się przed poddaniem pod panowanie ludzi złych14. W konse-
kwencji, u św. Augustyna wojna staje się środkiem do osiągnięcia pokoju.

W liście do Bonifacjusza, trybuna i komesa Afryki, napisanym w latach wojny i walk 
wewnętrznych, które rozrywały Afrykę w pierwszych dziesięcioleciach V w., Augustyn 
usiłuje wykazać możność pogodzenia wojny i noszenia broni z wyznaniem chrześcijań-
skim oraz konieczność i słuszność wojny, która dąży do ładu i pokoju. Czytamy tam: 
„Należy stanowczo zachować pokój. Wojna jest wynikiem konieczności […] Nie pokój 
bowiem wymaga rozniecenia wojny, lecz wojnę prowadzi się dla osiągnięcia pokoju. 
Bądź więc pokój czyniącym nawet wtedy, kiedy prowadzisz wojnę, abyś, zwyciężając, 
doprowadził do pożytku pokoju tych, których pokonujesz; błogosławieni bowiem pokój 
czyniący, mówi Pan, ponieważ oni będą nazwani synami Bożymi”.

W dużej mierze działalność społeczno-polityczna Augustyna zmierzała do bu-
dowania i utrwalania pokoju w Afryce Północnej, nękanej rozlicznymi najazdami 
przeróżnych grabieżców. Z tego względu doceniał on znaczenie armii rzymskiej 
w zabezpieczeniu pokoju. Uważał jednak, że tak naprawdę bohaterem jest ten, kto 
umie zdobyć i ocalić pokój w wyniku dialogu, niż ten, kto osiąga go prowadzeniem 
wojny. W liście do komesa Dariusza, przybyłego w 429 r. na kontynent afrykański, 
pisał: „większą chwałą jest zniszczyć wojnę słowem niż ludzi bronią i uzyskać albo 
zachować pokój pokojem niż wojną”.

Autor słynnego powiedzenia (dewizy): ama et fac quod vis (Kochaj i czyń, co 
chcesz), był zdumiewającego zdania, że „miłość nie wyklucza wojen z miłosierdzia” 
(List 138). Zasada ta, oparta na naiwnym założeniu, że Kościół i chrześcijanie za-
wsze będą szlachetnie dążyć do ostatecznego pokoju, a dobro pokoju można osią-
gnąć przemocą, stanie się z czasem, wbrew intencjom jej autora, inspiracją do pro-
wadzenia średniowiecznych wypraw krzyżowych i inkwizycji. Na ironię, szlachetne 
i czyste intencje Augustyna, który chciał pogodzić etos chrześcijańskiego pokoju 
z etyką wojny sprawiedliwej, przy tego typu założeniach, zaprowadzą Kościół, jak 
się okaże bardzo szybko, w ślepą uliczkę, w której duchowni błogosławić będą za-
bijanie człowieka przez człowieka. W moim głębokim przekonaniu, wprowadzenie 
przez św. Augustyna idei wojny sprawiedliwej do doktryny Kościoła katolickiego 
było kardynalnym błędem, który po dziś dzień ciąży na chrześcijaństwie. Trzeba to 
jasno powiedzieć: nie ma żadnego moralnego usprawiedliwienia zła, które niesie 
z sobą wojna, każda wojna. 

14  Augustyn, O państwie Bożym, IV, 15.



POKÓJ W STAROŻYTNEJ I WSPÓŁCZESNEJ DOKTRYNIE KOŚCIOŁA [7]	 33

3. Współczesna doktryna Kościoła na temat pokoju

W zgodzie z przekazem biblijnym i tradycją papież Pius XI głosił światu, że 
prawdziwy i autentyczny pokój jest bardziej owocem miłości niż sprawiedliwości. 
Zauważał, że sprawiedliwość, dążąc do pokoju, zmierza przede wszystkim do usu-
nięcia wszelkich trudności i naprawienia krzywd i szkód, które są źródłem konflik-
tów, tymczasem, pokój wyraża się szczególnie w akcie miłości15.

Wart podkreślenia jest fakt, że błogosławiony papież Pius XII jako dewizę swojego 
pontyfikatu przyjął słowa Opus iustitaiae pax, Pokój jest owocem sprawiedliwości.

Wzrastające zagrożenie wojną nuklearną skłoniło papieża Jana XXIII do ogło-
szenia encykliki poświęconej pokojowi i godności człowieka, Pacem in terris16. 
Ustami tego św. Papieża, Kościół katolicki zwrócił w niej uwagę wszystkim ludziom 
dobrej woli, że winni oni współpracować w dziele budowania światowego pokoju na 
bazie prawdy, sprawiedliwości, miłości i wolności. Jego zdaniem nieludzka i niedo-
puszczalna jest myśl, że wojna, a tym bardziej atomowa, mogłaby być adekwatnym 
środkiem do osiągnięcia sprawiedliwości17.

Urząd Nauczycielski Kościoła potępił jednoznacznie ustami Soboru Watykań-
skiego II barbarzyństwo wojny18. Pozostając w optyce wojny sprawiedliwej, Sobór 
Watykański II stwierdził, że wymagania obrony koniecznej usprawiedliwiają istnie-
nie w państwach sił zbrojnych, których działania winny służyć pokojowi19. Jednak 
jednoznacznie opowiedział się za uszanowaniem postawy tych, którym sumienie nie 
pozwala na pełnienie służby wojskowej i używanie broni. W związku z tym wysu-
nął postulat, by osoby te miały prawnie zagwarantowaną służbę zastępczą na rzecz 
współtworzonej społeczności20.

Stolica Apostolska wielokrotnie zwracała uwagę, że polityka rozprzestrzeniania 
broni nuklearnej, typowa dla okresu zimnej wojny, powinna być zastąpiona konkret-
nymi postanowieniami o rozbrojeniu, opartymi na dialogu i wielostronnych nego-
cjacjach. W tej kwestii Sobór Watykański II wypowiedział się bardzo jasno: „Broń 
masowego rażenia – biologiczna, chemiczna i nuklearna – stanowi szczególnie po-
ważne zagrożenie; ci, którzy ją posiadają, mają olbrzymią odpowiedzialność przed 
Bogiem i całą ludzkością”21.

O światowy pokój troszczył się bardzo papież Paweł VI. Z godną podziwu od-
wagą nawoływał podczas Zgromadzenia Ogólnego Narodów Zjednoczonych 4 paź-
dziernika 1965 r.: „Nigdy więcej jednych przeciwko drugim, nigdy, nigdy więcej! 
[…] nigdy więcej wojny, nigdy więcej wojny!”22. Wojna nigdy nie była i nigdy nie 

15  Pius XI, Encyklika Ubi arcans; AAS 14(1922), 686.
16  AAS 55 (1963), 257–304.
17  Jan XXIII, Encyklika Pacem in terris; AAS 55(1963), 291.
18  Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 

et spes, n. 77, AAS 58 (1966), 1100.
19  Tamże, n.79; AAS 58 (1966), 1102–1103.
20  Tamże, n. 79, 1103.
21  Tamże, n. 80; AAS 58 (1966), 1104. 
22  Paweł VI, Przemówienie na Zgromadzeniu Ogólnym Narodów Zjednoczonych (4 X 1965); 

AAS 57(1965), 881.



Mariusz Łazęcki34									                     [8]

będzie, zdaniem Pawła VI, właściwym środkiem do rozwiązywania międzynarodo-
wych problemów, ponieważ rodzi ona nowe i jeszcze bardziej złożone konflikty23. 
W swojej encyklice O postępie narodów Populorum progressio pisał, że pokój ro-
dzi się dzień po dniu w mozolnych poszukiwaniach porządku zamierzonego przez 
Boga24. W czasie swojego pontyfikatu ustanowił pierwszy dzień cywilnego roku 
Światowym Dniem Pokoju, by tego dnia chrześcijanie szczególnie modlili się wraz 
z innymi w intencji pokoju i budowy pokojowego ładu w świecie25. Był przekonany, 
że modlitwa dodaje odwagi i jest prawdziwym wsparciem wszystkich prawdziwych 
przyjaciół Pokoju, którzy dążą do jego wprowadzenia w miejscach i okoliczno-
ściach, w których żyją26. Paweł VI podkreślał, że pokój jest wartością samą w sobie. 
Jest ściśle powiązany z wymaganiami sprawiedliwości. Wzmacnia się przez ofiarę 
z siebie, wyrozumiałość, miłosierdzie i niesienie pomocy innym27. Od 1968 r. z tej 
okazji Paweł VI i dalej jego następcy wygłaszają specjalne orędzia. Papieskie orę-
dzia na Światowy Dzień Pokoju stanowią bogate źródło inspiracji i dowodzą rozwo-
ju doktryny Kościoła na temat działalności duszpasterskiej na rzecz pokoju. Z okazji 
Światowego Dnia Pokoju w 1974 r. Paweł VI skonstatował w swoim orędziu, że 
pokój nie zakwitnie dopóki wszyscy nie zrozumieją swojej odpowiedzialności za 
jego promocję28. 

Papieżem, który jednak najbardziej przyczynił się do budowania pokoju w na-
szych czasach, był Jan Paweł II. Jego nauczanie na temat pokoju nie tylko dobrze 
wpisało się w bogate nauczanie Magisterium Ecclesiae, dotyczące problematyki 
wojny i pokoju, lecz było wyjątkowe także pod względem treści i  intensywności. 
Podstawowa uwaga, jaka nasuwa się odnośnie do pojmowania pokoju przez św. Jana 
Pawła II, jest taka, że ów sługa sług Bożych, nie definiował pokoju w kontekście 
wojny, chociaż ją wielokrotnie potępiał. W jego rozumieniu, pozostający w zgodzie 
z nauczaniem Soboru Watykańskiego II, pokój nie jest tylko stanem braku wojny, ce-
lem, końcem czy wyjściem prawnie uregulowanym ze stanu wojny lub następstwem 
umowy międzynarodowej, poprzez którą dwa wrogo usposobione do siebie państwa 
regulują na przyszłość swoje bilateralne stosunki. 

Dla Jana Pawła II pokój jest przede wszystkim wartością ewangeliczną. Jest da-
rem Boga udzielonym ludziom dobrej woli, aby ci strzegli go dla dobra wszystkich. 
Sprawiedliwość i pokój są bowiem ostatecznie przeznaczone każdemu człowiekowi, 
jak i każdemu narodowi.

Papież Jan Paweł II mówi o pokoju w dwóch aspektach: wewnętrznym (inaczej 
etyczno-moralnym) i zewnętrznym (inaczej prawnym). Pokój jest dla niego warto-
ścią29 i powszechnym obowiązkiem30, który ma swój fundament w porządku rozumu 

23  Paweł VI, Przemówienie do Kardynałów (
24  
25  Paweł VI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1968; AAS 59 (1967), 1100.
26  Tamże, 1098.
27  Paweł VI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1976; AAS 67 (1975), 671.
28  Paweł VI, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1974; AAS 65 (1973), 672. 
29  Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1986; AAS 78 (1986), 278–279.
30  Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2004; AAS 96 (2004), 116.



POKÓJ W STAROŻYTNEJ I WSPÓŁCZESNEJ DOKTRYNIE KOŚCIOŁA [9]	 35

i moralności społecznej posiadających swoje korzenie w samym Bogu31. Jest zako-
twiczony w pojęciu każdej konkretnej osoby ludzkiej32. Pojednanie i pokój z samym 
sobą i Bogiem są warunkami pokoju z innymi, czyli pokoju zewnętrznego. Według 
Jana Pawła II, ze względu na porządek etyczny pokój wymaga posłuszeństwa sumie-
niu i poszanowania praw człowieka. W orędziu na XXIV Światowy Dzień Pokoju z 
8 grudnia 1991 r. możemy przeczytać dosadne słowa: „Jeżeli chcesz pokoju, respek-
tuj sumienie każdego”.

Zdaniem Jana Pawła II prawdziwy pokój musi opierać się na poszanowaniu 
wolności, sprawiedliwości, miłości i prawdy. Wszelkie zamachy na wolność, wyni-
kającą z rozumnej natury człowieka, godzą bowiem w porządek ustanowiony przez 
Boga i w konsekwencji w pokój społeczny. Pokój suponuje uznanie, poszanowanie 
i rozwój wolności człowieka. W 1986 r., snując rozważania o pokoju, papież miał od-
wagę powiedzieć do zgromadzonej młodzieży: „Nie bójcie się podjąć ryzyka wolno-
ści. Pokój rodzi się z serca nowego”. W 1997 r. ostrzegał dyplomatów, że w klimacie  
braku powszechnej zgody i poszanowania sprawiedliwości może umrzeć autentycz-
na kultura pokoju33. Przemawiając do Rządu i Korpusu Dyplomatycznego Kanady 
19 września 1984 r., powiedział między innymi: „Prawdziwy pokój nadejdzie dopie-
ro wtedy, gdy serca i umysły wszystkich zwrócą się ku zrozumieniu, sprawiedliwo-
ści i miłości”. Według niego także prawda jest wielką siłą działającą na rzecz pokoju. 
W szczególności rzetelne i pełne informacje mogą we wspaniały sposób przyczynić 
się do sprawy pokoju. Kultura i badania naukowe nie powinny służyć wyścigowi 
zbrojeń. Zarówno sprawiedliwość, jak i prawda pozostają w służbie pokoju tylko 
wówczas, jeżeli znajdują swoje dopełnienie w miłości.

W duchu Ewangelii twierdził, że pokój między ludźmi jest owocem braterstwa. 
Narody nie są wezwane do tego, by ze sobą walczyć, lecz do porozumienia się ze 
sobą w celu pokojowego współistnienia. Gotowość do dialogu jest tą wartością, któ-
ra powinna zawsze inspirować relacje między narodami. Uważał, że do zbudowania 
autentycznej światowej wspólnoty konieczna jest promocja niezależności i solidar-
ności między narodami. Dla niego rozwój i solidarność były kluczowe w sprawie 
pokoju. Podkreślał, że wspólna odpowiedzialność narodów dotyczy nie tylko unika-
nia wojny, lecz także pozytywnego działania na rzecz rozwoju narodów, który jest 
drugim imieniem pokoju34.

Jan Paweł II był świadomy tego, że godność osoby ludzkiej, z której wypływają 
wszystkie prawa człowieka, jest fundamentem sprawiedliwości i pokoju. Dla Jana 
Pawła II pokój i prawa człowieka są ze sobą ściśle powiązane. Dlatego też chciałbym 
przypomnieć, że jedno z jego orędzi na światowy Dzień Pokoju miało tytuł Pokój 
i prawa człowieka. W ich poszanowaniu, tzn. praw człowieka, widzi pryncypialny 
punkt wyjścia do budowania wolności, sprawiedliwości i pokoju w świecie. Z jed-
nej strony, przyznaje prawom człowieka konceptualne pierwszeństwo przed poko-
jem, z drugiej zaś, daje pokojowi priorytet pragmatyczny uważając, że bez niego  

31  Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1982; AAS 74 (1982), 328.
32  Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, n. 51; AAS 83 (1991), 856–857.
33  Jan Paweł II, Przemówienie do korpusu dyplomatycznego (13 I 1997); AAS 89 (1997), 474.
34  Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, 52; AAS 83 (1991), 858. 



Mariusz Łazęcki36									                   [10]

nie można skutecznie z nich korzystać. Dostrzega, że relacja między prawami czło-
wieka i pokojem ma charakter dialektyczny, gdzie priorytet pryncypalny praw czło-
wieka wiąże się z priorytetem pragmatycznym pokoju.

Jan Paweł II przy okazji jednej z pielgrzymek do Polski powiedział, że sama 
myśl o zbudowaniu pokoju na gruzach praw człowieka jest nie do przyjęcia, Taki bo-
wiem pokój byłby pokojem cmentarnym. Stąd też zachęca do obrony praw człowieka 
i twierdzi, że tego rodzaju zaangażowanie ma swoje podstawy w Ewangelii. 

Dla Jana Pawła II jest najzupełniej jasne, że zbudowanie powszechnego pokoju 
i zachowanie go jest niemożliwe, jeżeli nie stanie się on treścią współżycia ludzkie-
go na co dzień. Budowę pokoju należy więc zacząć, jeżeli się można tak wyrazić, od 
dołu, tzn. od codziennego bezpośredniego współżycia ludzi i od spraw społeczno-
-gospodarczych, gdyż bezrobocie i złączona z nim bieda, są często powodem niepo-
kojów społecznych i początkiem rozlicznych wojen.

Według Papieża zagrożeniem dla pokoju jest każda niesprawiedliwość, której 
doznaje poszczególny człowiek czy jakieś społeczeństwo. Jednakże drogą do zagwa-
rantowania sprawiedliwości nie może być przemoc. Kościół – podkreślał – głosi, że 
przemoc jest złem, że przemoc nie jest do przyjęcia jako sposób rozwiązywania 
problemów, przemoc nie jest godna człowieka. Przemoc kłamliwie zabija w efekcie 
to, czego obiecuje bronić: godność, życie i wolność istot ludzkich35. Jest nim zwłasz-
cza w czasach współczesnych terroryzm, który zasługuje na całkowite potępienie, 
ponieważ człowiek jest sam w sobie celem i nigdy nie może być traktowany jako 
środek do celu. Zdaniem papieża, z całą pewnością niepokoi również ustawiczny 
wyścig zbrojeń i produkcja środków masowego rażenia: atomowych, chemicznych 
i biologicznych, oznaczające brak wiary w trwałość pokoju.

Aby osiągnąć pokój, trzeba wychowywać do pokoju. Dlatego zachęca usta-
wicznie do szerzenia wartości sprawiedliwości i pokoju. Optuje za zastępowaniem 
wszelkich siłowych rozwiązań dialogiem i współpracą na rzecz dobra wspólnego. 
Przypomina słowa Chrystusa: beati gli operatori di pace. Uważa, że dialog na rzecz 
pokoju jest nadzieją naszych czasów.

Należy podkreślić, że Kościół katolicki od czasu Soboru Watykańskiego II stara 
się unikać odwoływania się do doktryny wojny sprawiedliwej, kładąc nacisk na po-
trzebę i kontrolę powszechnego rozbrojenia. Jednakże słowa soborowej Konstytucji 
duszpasterskiej o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes: „dopóki w sy-
tuacji międzynarodowej istnieje niebezpieczeństwo wojny, nie można rządom zaprze-
czyć prawa do koniecznej obrony, byleby wyczerpały najpierw wszelkie sposoby po-
kojowych rokowań” wydają się świadczyć, że współczesna nauka społeczna Kościoła 
nadal uznaje tę teorię, aczkolwiek warunkowo. W konsekwencji nadal dopuszcza się 
myśl, że wojna nie zawsze ma walor negatywny. Inaczej mówiąc, w takim modelu 
wojna nie jest złem absolutnym i pokój nie jest dobrem absolutnym. Szkoda, że zdanie 
Piusa XII wypowiedziane z okazji Bożego Narodzenia 1944 r.: „teoria wojny jako 
środka zdatnego do rozwiązywania konfliktów międzyludzkich jest już zupełnie prze-
starzała”, nie znalazło do tej pory należytego rozwinięcia w nauce społecznej Kościoła.

35  Jan Paweł II, Przemówienie w Drogheda w Irlandii (29 września 1979), L’Osservatore Romano, 
wyd. franc., 9 X 1979, 9.



POKÓJ W STAROŻYTNEJ I WSPÓŁCZESNEJ DOKTRYNIE KOŚCIOŁA [11]	 37

Pokłosiem tej teorii wydaje się lansowana współcześnie teoria humanitarnej 
interwencji zbrojnej. Uzasadnienie jej upatruje się w potrzebie ochrony elementar-
nych praw człowieka. Międzynarodowa wspólnota polityczna poczytuje sobie dziś 
za obowiązek brać w obronę ludność niszczoną i prześladowaną przez zbrodnicze 
reżimy z naruszeniem suwerenności państwowej. W taki oto sposób pojawiła się 
kwestia moralna, wyznaczająca nową jakość w polityce międzynarodowej – czy or-
ganizacja międzynarodowa, grupa państw albo pojedyncze państwo może podjąć się 
interwencji zbrojnej, narażając życie własnych żołnierzy wyłącznie w celu zagwa-
rantowania poszanowania praw człowieka na terytorium jakiegoś obcego państwa. 
Trudno nie zauważyć, że także tego rodzaju interwencje mogą być jedynie pretek-
stem do załatwiania własnych, egoistycznych interesów.

Argumentacja na rzecz interwencji humanitarnej obejmuje cztery założenia: 
1) wszyscy ludzie z racji przyrodzonej godności mają podstawowe prawa i interesy; 
2) państwa mają wartość tylko wtedy, gdy respektują podstawowe prawa człowieka; 
3) podmioty zewnętrzne mają obowiązek chronić zagrożone prawa człowieka; 4) inter-
wencja jest zasadna, jeżeli jest ostatecznym i skutecznym sposobem ochrony tych praw. 

Odnośnie do ostatniego z tych założeń należy zaznaczyć, że wielu głęboko za-
angażowanych obrońców praw człowieka odnosi się nieufnie do interwencji huma-
nitarnej właśnie dlatego, iż wątpi w możliwość jej powodzenia.

Nawet, jeżeli bez jakiejkolwiek krytyki przyjęlibyśmy te argumenty za wystar-
czające, należy zwrócić uwagę, że interwencja humanitarna jest zasadniczo polityką 
relatywną, którą akceptuje się z powodu naruszenia interesów i praw człowieka. 
Interwencje te, jak pokazuje życie (Afganistan, Irak) niosą jednak ze sobą nieba-
gatelne trudności. Dlatego zapobieganie rozmaitym problemom jest rozwiązaniem 
dużo lepszym niż reagowanie wtedy, gdy już powstały. 

4. Jaki pokój warty jest naszej refleksji i trudu?

Słowo pokój przewija się w myśli ludzkiej na różne sposoby. W aspekcie we-
wnętrznym pokój oznacza stan ładu duchowego, który zwykliśmy opisywać słowa-
mi  essere in pace con se stessi o pace della coscienza. W aspekcie zewnętrznym 
oznacza przede wszystkim assenza di guerra o piu brevemente come non- guerra. 
Pokój w tym aspekcie Raymond Aron, nel libro Paix et guerre entre le nations defi-
nisce come „sospensione piu o meno durevole delle modalita violente delle rivalita 
fra unita politiche”. Secondo Norberto Bobbio (in: Il problema della guerra e le vie 
della pace, Bolonia 1979) nel suo senso negativo la pace e uno stato di cose gene-
rico (lo stato di non-guerra); nel suo senso positivo, la pace e uno stato specifico, 
previsto e regolato dal diritto internazionale, uno stato che viene ad essere determi-
nato in seguito ad un accordo col quale due stati cessano dalle ostilita e regolano i 
loro raporti futuri. Per lui „fare la pace” significa non soltanto cessare dalle ostilita 
o non fare piu la guerra, ma anche instaurare uno stato giuridicamente regolato che 
tende ad avere una certa stabilita. Chodzi zatem zarówno o pokój wewnętrzny, jak i 
zewnętrzny, dzięki któremu możliwy jest postęp kulturalny i gospodarczy.



Mariusz Łazęcki38									                   [12]

Sądzę, że droga do powszechnego, światowego pokoju, określonego w Karcie 
Atlantyckiej mianem „trwałego pokoju, który da rękojmię, że wszyscy ludzie we 
wszystkich krajach będą żyć wolni od strachu i niedostatku”, wiedzie poprzez ra-
cjonalizację osobistych działań i formację ludzkiego serca. Inaczej mówiąc, pokój 
wewnętrzny implikuje pokój zewnętrzny.

Wyrażając swój stosunek do wojny i pokoju, człowiek zaznacza swoja posta-
wę etyczną. Jest ona uwarunkowana wartościami, którymi człowiek żyje, przede 
wszystkim tymi, które mu wpojono w procesie edukacji i które z własnej woli uznał 
za swoje. Skoro możliwy jest wewnętrzny rozwój, możliwe jest też odrzucenie nie-
nawiści i przemocy, ostatecznie uznanie człowieka za cel, czyli wartość najwyż-
szą. Zadaniem etyki pokoju jest przeorientowanie każdego człowieka z pokutującej 
w mentalności ludzkiej zasadzie: si vis pacem para bellum na zasadę: si vis pacem 
para pacem.

5. Co zrobić, aby pokój stał się trwałą rzeczywistością 
naszych czasów?

W odpowiedzi na to pytanie z pomocą przychodzi nam między innymi społecz-
ne nauczanie Kościoła katolickiego. W numerze 78 Konstytucji Gaudium et spes 
czytamy: Troska o pokój wymaga od każdego człowieka stałego panowania nad 
namiętnościami, a ze strony legalnej władzy – roztropnej czujności. Nadto do zbu-
dowania pokoju w świecie konieczna jest zdecydowana wola poszanowania innych 
ludzi i narodów oraz wytrwałe praktykowanie braterstwa. Prawdziwy pokój jest 
owocem miłości, która posuwa sie poza granice tego, co może ludziom świadczyć 
sama sprawiedliwość. Taki właśnie pokój rodzi się z miłości bliżniego”.

Przede wszystkim więc trzeba odrzucić honorowaną w kodeksie Hammurabie-
go i w Starym Testamencie zasadę odwetu i zafascynować się etyką chrześcijańskiej 
miłości. Martin Luter King powiedział kiedyś znakomite zdanie: „Jezus wiedział, że 
filozofia oko za oko pozostawiłaby wszystkich ślepymi... tylko dobro może wyrugo-
wać zło i tylko miłość potrafi zwyciężyć nienawiść”.

La vera etica della pace suppone la continua richerca di modi di rissolvere 
i confliti, anche globali, soltanto con le mezzi che escludano la violenza.

Trzeba promować fundamentalną tożsamość człowieczeństwa, zamiast poczu-
cia odmienności. Kształtować przekonanie o wrodzonej wartości i godności każdej 
ludzkiej osoby. Budować wzajemne zaufanie.

Trzeba dążyć do poznania prawdy i jednocześnie pokornie uznawać, że nikt z lu-
dzi jej całkowicie nie posiadł.

Trzeba bronić każdego życia i pokojowo przeciwstawić się cywilizacji śmierci. 
Trzeba edukować w kierunku przestrzegania prawa, ale jednocześnie uwraż-

liwiać, że samo prawo nie wystarczy do zabezpieczenia sprawiedliwości i pokoju 
społecznego. Do tego konieczna jest jeszcze wrażliwość na potrzeby innych, brater-
stwo i solidarność.



POKÓJ W STAROŻYTNEJ I WSPÓŁCZESNEJ DOKTRYNIE KOŚCIOŁA [13]	 39

Trzeba dbać o dobro wspólne i kształtować w sobie wolę współdziałania na 
rzecz rozwoju każdej jednostki i całych społeczeństw. 

Trzeba zwalczać w sobie pychę, która każe nam zmuszać innych ludzi, aby my-
śleli tak jak my. Należy pójść jeszcze dalej, uczyć tolerancji do innych, nawet tych, 
których uważa się za gorszych, gdyż stanowi ona minimalną, ale niezbędną wartość 
polityczną, której realizacja stwarza szansę pokoju. Bez tolerancji, w dobrym tego 
słowa znaczeniu, nie mogłaby przetrwać żadna pluralistyczna wspólnota. Zaufanie 
i tolerancja są dwoma moralnymi filarami pokoju społecznego, na których można 
budować sprawiedliwy ład ustrojowy. Obie te wartości podbudowują wolność i jed-
nocześnie pozwalają wolności przybrać bardziej realny kształt.

T. Hobbes sądził, że natura ludzka jest wojownicza i konfliktowa, wobec czego 
potrzebna nam jest silna władza królewska, na którą przenieślibyśmy swoje prawa 
do użycia siły. Mylił się – trwały pokój panuje nie tam, gdzie jest absolutna władza, 
lecz tam, gdzie wolność jednych nie niszczy wolności innych. 

Per questa ragione bisonia ricordare, che le liberta ed i diritti di un individuo 
trovano un limite unicamente nelle liberta et nei diritti degli altri. Ogni diritto diven-
ta un dovere per gli altri e viceversa.

Reasumując poczynione rozważania, należy dodać, że aplikacja norm etyki po-
koju gwarantuje nie tylko prawdziwą satysfakcję innym osobom, ale przede wszyst-
kim sprawia, że Che faciano la pace, jak mówi Chrystus, sono beati.

Bibliografia

Augustyn, O państwie Bożym, PAX, Warszawa 1977.
Bobrus A., Pacyfizm w nauce społecznej Kościoła, w: Pacyfizm czy zagłada, Warszawa 1996.
Crepon P., Le religioni e la guerra, Genova 1992.
Cyprian, Ad Donatum,  CCL 3A, 3–13 – ed. M. Simonetti, 1976.
Jan XXIII, Encyklika Pacem in terris; AAS 55(1963).
Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1982,AAS 74 (1982).
Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1986, AAS 78(1986).
Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2004, AAS 96(2004).
Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, AAS 83(1991).
Jan Paweł II, Przemówienie do korpusu dyplomatycznego (13 I 1997); AAS 89(1997).
Jan Paweł II, Przemówienie w Drogheda w Irlandii (29 września 1979), L’Osservatore Romano, wyd. 

franc., 9 X 1979.
Justyn Męczennik, Apologia, M. Michalski, Antologia literatury patrystycznej, t. 1,Warszawa 1975.
Klemens Aleksandryjski, Protrepticos, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1988.
Merton T., Pokój w erze postchrześcijańskiej, Kraków 2006.
Orygenes, Przeciw Celsusowi, przekł. S. Kalinkowski, Warszawa 1986.
Pius XI, Encyklika Ubi arcans; AAS 14(1922).
Regout R., La doctrine de la guerre juste de saint Augustin a nos jours, Paris 1934.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, 

n. 77, AAS 58(1966).
Tertulian, De Idololatria, Wybór pism, t. III, oprac. T. Kołosowski, I. Salamonowicz-Górska, Warsza-

wa 2007.



Mariusz Łazęcki40									                   [14]

THE OUTLINE OF THE PEACE IN THE ANCIENT  
AND CONTEMPORARY DOCTRINE OF THE CATHOLIC CHURCH 

Overview of problems

Summary

The issues surrounding peace have consistently occupied a central position in human thought. 
A novel conception of peace, was introduced by Christ, and subsequently elaborated upon by the apos-
tles and early Church Fathers. The present article aims to examine the perspectives on this subject. It is 
structured in two parts. The first part analyses the views of the apostles and early Christian authors, 
beginning with Clement of Alexandria, continuing with Celsus, Tertullian, and Origen, and culminating 
with the reflections of St Augustine. The second part addresses the question of peace within the doctrine 
of the Catholic Church during the 20th and early 21st centuries, tracing developments from Pope Pius 
XI, through the teachings of the Second Vatican Council, to the contributions of Pope John Paul II.

Key words: Catholic Church, peace, Pope John Paul II

Nota o Autorze

Mariusz Łazęcki – Uczelnia Łazarskiego w Warszawie, Międzynarodowy Instytut Badań na Po-
kojem i Prawami Człowieka, adwokat. 
ORCID 0009-0001-7274-43544
Kontakt e-mail: www.lazeckilegal.pl



Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Michal Turošík
Uniwersytet Komeńskiego w Bratysławie 

OBLIGATIO ET VOTUM: RÍMSKO-PRÁVNE REFLEXIE  
V KÁNONICKOM CHÁPANÍ OBLIGÁCIE

1. Úvod. 2. Rímsky záväzok. 3. Záväzok podľa kánonického práva. 4. Od „pacta sunt se-
rvanda“ k „fides servanda est“. 5. Kánonická normotvorba a záväzkový diskurz. 6. Princípy rím-
skeho obligačného myslenia v kánonickom práve. 7. Teologicko-právna syntéza: záväzok ako 
morálny akt. 8. Kánonické právo ako systém teologicko-právnej racionality. 9. Záver

Kľúčové slová: rímske, kánonické, právo, záväzok, sľub

1. Úvod

Dejiny európskej právnej kultúry sú okrem iného dôkazom toho, že rímske 
právo sa stalo nielen inšpiráciou moderných právnych kodifikácii, ale jeho termino-
lógia, inštitúty či racionalitu prevzala do svojho právneho myslenia aj cirkev a sta-
li sa imanentnou súčasťou kánonického práva. V nasledujúcom článku sa budeme 
venovať záväzkovému právu, ktoré je narecipovanejšou časťou rímskeho práva 
s ohľadom na moderné právo. Našou úlohou bude verifikácia hypotézy, podľa kto-
rej môžeme konštatovať, že cirkev nebola pasívna pri recepcii rímskeho práva ani 
v oblasti záväzkov, ale naopak kánonické právo nám ponúka jasné prieniky s rím-
skym právom, hoc prirodzene prenesené do patričného morálno-teologického rám-
ca. Rímske právo chápalo obligáciu ako právny vzťah medzi veriteľom a dlžníkom 
spočívajúci vo vzájomných právach a povinnostiach zabezpečujúci právny rámec 
majetkovej výmeny. Kánonické právo naopak chápalo pojem záväzok ako akt viery 
a svedomia, ktorý okrem záväzku voči konkrétnej osobe v sebe neoddeliteľne zahŕňa 
aj záväzok voči Bohu. Naším cieľom bude v predloženom článku analyzovať práve 
rímsko-právne korene kánonického vymedzenia záväzku a sľubu. Primárnou metó-
dou, ktorú budeme na tento účel používať bude komparácia. Primárne budeme poro-
vnávať Corpus iuris civilis a Decretum Gratiani. Ide teda najmä o právno-historic-
kú, ale aj teologicko-normatívnu analýzu. Na jednej strane sledujem vývoj a povahu 
pojmu obligatio v rímskom práve, na strane druhej jeho transformáciu v kánonickom 
prostredí, kde sa obligácia mení na votum (sľub) s vnútornou morálnou dimenziou. 



Michal Turošík42									                     [2]

Výsledkom tejto premeny je syntéza právnej racionality a morálneho poriadku, ktorá 
sa stala jedným z pilierov európskej právnej civilizácie.

2. Rímsky záväzok

Záväzok je právne puto, ktorým sme podľa práva našej obce povinní niekomu 
k majetkovému plneniu1. Objasnime si najprv jeho etymologický pôvod. Slovo obli-
gatio pochádza zo slovesa ligare, znamenajúc niečo spojiť, prípadne zviazať. Tento 
pojem označoval nielen právnu ale aj morálnu povinnosť. Azda najvýznamnejšia, 
podľa Kasera “vo svojej podstate svojská“, rímska definícia záväzku, ktorú môžeme 
nájsť v Justiniánskych inštitúciách hovorí, že obligácia je právnym putom, ktorým 
sme podľa práva našej obce viazaní niekomu k majetkovému plneniu. Berger tvrdí, 
že tento pojem vystihuje nielen to priamo vyjadrené „právne puto“, ale aj morálne 
puto2. Ďalšia časť definície odkazuje na právo „našej obce“, teda na civilné právo, 
ktoré v rámci typovej viazanosti obmedzovalo počet uznaných záväzkov. Posledná 
časť , tak ako ju poznáme z domácich učebníc, hovorí o majetkovom plnení. Ne-
mecký romanista, Kaser však dodáva: „...presnejšie vybavenie záležitosti, z ktorej 
vyplýva povinnosť“3. Rímske právo nám touto známou definíciou zdôrazňuje dve 
základné črty obligácie, a  to necessitas a  vinculum. Rimania teda svoju definíciu 
platného záväzku postavili na možnosti ho oprieť o platný právny dôvod (causa), 
ale aj vymáhateľnosť prostredníctvom žaloby. Záväzky ex contractu boli kľúčovými 
rímskymi počinmi v  oblasti záväzkového práva, pretože umožňovali organizovať 
hospodárske a spoločenské vzťahy na základe dobrovoľného konsenzu. V primár-
nych prameňoch rímskeho práva nemôžeme v tomto smere opomenúť dôraz na do-
brú vieru (bona fides). Digesta v dobre známom fragmente pripomínajú: In omnibus 
contractibus fides servanda est, „Vo všetkých zmluvách treba zachovať dobrú vieru“. 
Týmto spôsobom sa rímske právo postupne odpútava od čisto formálneho mode-
lu k hodnotovému chápaniu spravodlivosti a dôvery medzi zmluvnými stranami. 
Hoci rímske právo bolo v zásade sekulárne a orientované na vonkajšie správanie, 
v oblasti záväzkového práva sa už aj v ňom objavujú morálne komponenty, ktoré 
neskôr cirkev rozvinula do etického systému. Prvým z nich je pojem fides, chápaný 

1  Inst. 3, 13 Nunc transeamus ad obligationes. obligatio est iuris vinculum, quo necessitate ad-
stringimur alicuius solvendae rei, secundum nostrae civitatis iura.

2  To okrem iného dokazujú podľa nášho názoru niektoré typy záväzkových vzťahov ako sú napr. 
solidárne záväzky prípadne inštitút ručenia či rímska koncepcia pôžičky ako pôvodne prísne lukratív-
neho, priateľského kontraktu. A. Berger, Encyclopedic Dictionary of Roman Law. Philadelphia: The 
American philosophical society, 1991, s. 603. 

3  Tento, možno neurčitejší preklad, dáva priestor na chápanie záväzku nielen ako pozitívneho 
plnenia spočívajúceho v majetkovej výmene, ale aj iných druhov plnení, ktoré môžu spočívať v určitej, 
samozrejme peniazmi oceniteľnej činnosti, prípadne opačne v nekonaní. Dokonca je možné z tohto pre-
kladu cítiť aj akúsi určitejšiu hrozbu sankcie v prípade nesplnenia záväzku. Podľa Kasera táto definícia 
totiž pravdepodobne nie je výsledok poklasického právneho myslenia. „ ...ale ide o dozvuk zo skorších 
čias, kedy ešte obligácia predpokladala, že dlžník padne do moci veriteľa“. K tomu pozri: M. Kaser,  
R. Knütel, Römisches Privatrecht. München: C.H. BECK, 2008, s. 171. 



[3]	 43OBLIGATIO ET VOTUM: RÍMSKO-PRÁVNE REFLEXIE V KÁNONICKOM CHÁPANÍ…

ako dobrá viera, ktorá zároveň ale symbolizovala aj dôveru a spoľahlivosť, ktorá 
má nielen právnu, ale aj spoločenskú hodnotu. V rímskej spoločnosti sa porušenie 
fides vnímalo ako spoločenské previnenie, hoci nie vždy právne sankcionovateľné4. 
Druhým prvkom je aequitas. Išlo o zásadu spravodlivosti a slušnosti, ktorú právnici 
používali aj pri výklade záväzkov.5 Ulpianus ju opisuje ako „konštantnú a trvalú 
vôľu dávať každému, čo mu patrí“ (constans et perpetua voluntas ius suum cuique 
tribuendi). Tento ideál spravodlivosti mal výrazný vplyv na neskoršie kánonické 
chápanie záväzku ako aktu spravodlivosti voči Bohu aj človeku. Rímske záväzkové 
právo tak vytvorilo princípy, ktoré cirkev neskôr prijala a reinterpretovala v duchu 
kresťanskej morálky. Záväzok sa tak stáva nielen právnym inštitútom, ale aj symbo-
lom dôvery, vernosti a čestnosti, teda hodnôt, ktoré sa v kánonickom práve povýšia 
na teologické cnosti. 

3. Záväzok podľa kánonického práva

Kým rímske právo definovalo záväzok (obligatio) ako právne puto medzi dvo-
ma osobami, kresťanské myslenie už od počiatku chápalo záväzok v širšom horizon-
te ako morálny a duchovný vzťah človeka voči Bohu a blížnemu. Prvé cirkevné texty 
zdôrazňovali, že vernosť sľubu patrí k základným prejavom spravodlivosti a pravdi-
vosti človeka. Svätý Augustín napríklad upozorňuje, že „sľub, ktorý bol daný Bohu, 
je svätý, pretože sa týka večnej pravdy“6. V prostredí stredovekého kánonického 
práva sa pojem záväzku postupne presúva z roviny občianskej na rovinu eticko-
-religióznu. V centre tohto posunu stojí pojem votum, teda sľub daný Bohu. Decre-
tum Gratiani, ktoré bolo zostavené okolo roku 1140, poskytuje prvú systematickú 
kánonickú definíciu sľubu:„Sľub je prisľúbenie dané Bohu o dobre, ktoré je možné 
a lepšie.“7 Z tejto definície vyplývajú tri zásadné prvky: a) adresát sľubu je Boh, nie 
človek, b) sľub sa týka morálneho dobra a c) sľub má záväzný charakter, ktorý viaže 
svedomie. Gratian teda vychádza z rímskej pojmovej presnosti, ale zároveň posúva 
ťažisko zo sféry právneho donútenia do sféry vnútornej zodpovednosti. Kánonické 
právo tak rozširuje pojem záväzku o jeho duchovnú dimenziu, pričom nejde len 
o právny vzťah medzi osobami, ale o akt svedomia, ktorým sa človek zaviaže Bohu 
alebo komunite Cirkvi.

4. Od „pacta sunt servanda“ k „fides servanda est“

Rímske právo stálo na zásade pacta sunt servanda, teda dohody musia byť zacho-
vané. Táto zásada bola nielen normou práva, ale aj výrazom základnej dôvery, ktorá 

4  F. Wieacker, Römische Rechtsgeschichte. München: C.H. Beck 1988, s. 223.
5  W. Ullmann, The Medieval Idea of Law. London: Methuen 1946, s. 37.
6  (Promissio Deo facta sancta est, quia ad veritatem aeternam pertinet) Augudtinus, De mendacio, 

c. 15. In: PL 40, 516.
7  Votum est promissio Deo facta de bono possibili et meliori. Decretum Gratiani, C.22 q.4 c.



Michal Turošík44									                     [4]

udržiava spoločenský poriadok. Cirkev tento princíp prijala, ale reinterpretovala ho 
teologicky: záväzok musí byť zachovaný nielen preto, že je právne platný, ale preto, 
že záväznosť vyplýva z morálneho princípu vernosti (fides). Tento posun je vidite-
ľný už u scholastikov 12. a 13. storočia. Tomáš Akvinský vo Summa Theologiae (II–
II, q.88, a.3) vysvetľuje: „Sľub je prisľúbenie dané Bohu8; zaväzuje mocou cnosti 
nábožnosti. Zároveň však kánonické právo zachováva právne formy rímskej tradície. 
Gratian i jeho nasledovníci (napr. Rufinus, Huguccio) sa opierajú o logiku consensus 
facit obligationem, teda „súhlas vytvára záväzok“.9 Súhlas vôle (consensus) má teda 
rovnaký právny účinok ako v rímskom kontrakte, ale jeho obsah je odlišný: v káno-
nickom práve ide o úmysel konať dobro a zachovať vernosť Bohu. Tento teologický 
prevrat možno vyjadriť jednoduchým posunom: rímske právo: pacta sunt servanda 
(dohody treba dodržiavať, pretože poriadok spoločnosti to vyžaduje), ale aj káno-
nické právo: fides servanda est (sľuby treba zachovávať, pretože vernosť je cnosť).  
Tým sa z právnej zásady stáva morálna norma s teologickým obsahom. Kánonic-
ké právo tak prevzalo mnohé z rímskych právnych pojmov, najmä v oblasti zmlúv 
(contractus). V stredovekých komentároch k Decretum Gratiani sa často nachádza 
rozlíšovanie medzi ľudskou zmluvou (contractus humanus) a božskou zmluvou (vo-
tum divinum).10 Rozdiel však spočíva v cieľovej orientácii. Rímska obligácia mala 
za cieľ vynútiteľnú spravodlivosť medzi ľuďmi, zatiaľ čo kánonická obligácia, ktorú 
reprezentoval sľub, má za cieľ morálnu dokonalosť človeka a úctu k Bohu. Kým 
rímske právo poznalo sankcie v podobe žaloby a odškodnenia, kánonické právo po-
zná sankciu v svedomí. Porušenie sľubu je hriech, ktorý si vyžaduje pokánie. Táto 
zmena cieľa a sankcie ukazuje, že cirkev síce neodmietla právny model záväzku, ale 
ho premenila na prostriedok duchovného rastu. Záväzok sa stal aktom, ktorý zjedno-
cuje právny rozum a morálnu vôľu.

5. Kánonická normotvorba a záväzkový diskurz

V období 12. až 14. storočia sa vďaka Gratianovej škole a glosátorom začína 
rozvíjať systematické spracovanie kánonickej teórie záväzkov. Pápežské dekretálie, 
napríklad Gregora IX. (Liber Extra), opakovane potvrdzujú, že aj zmluvy uzavreté 
mimo formálneho rámca môžu byť záväzné, ak sú uzavreté v dobrej viere (ex bona 

8  Votum est promissio Deo facta; obligat autem per virtutem religionis. Thomas Aquinas, Sum-
ma Theologiae, II–II, q.88, a.3. Ed. Leonina, t. 9 Záväzok teda nadobúda morálno-teologickú kvalitu, 
pretože jeho porušenie nie je len právnym deliktom, ale aj hriechom proti cnosti spravodlivosti a ná-
božnosti. Akvinský zdôrazňuje, že vernosť danému slovu je zároveň formou spravodlivosti, iustitia in 
verbo.

9  Decretum Gratiani, D.45 c.1.
10  Obe formy záväzku majú spoločné základné znaky: vyžadujú úmysel, predmet a súhlas. Rím-

ske právo vyžadovalo, aby predmet bol možný, dovolený a určený (res licita, possibilis, determinata); 
podobne kánonické právo požadovalo, aby sľub smeroval k „dobru možnému a lepšiemu“ (bonum po-
ssibile et melius). K tomu pozri: S. Kuttner, Harmony from Dissonance: An Interpretation of Medieval 
Canon Law. Latrobe, 1960, s. 78. 



OBLIGATIO ET VOTUM: RÍMSKO-PRÁVNE REFLEXIE V KÁNONICKOM CHÁPANÍ…[5]	 45

fide contractus).11 Scholastické rozbory záväzku (napr. u Huguccia alebo Henrica 
de Segusio, zvaného Hostienzis) sa snažia zosúladiť dve tradície. V prvom rade išlo 
o rímsky právny realizmus, ktorý sa zaujíma o formu, obsah a sankciu a v druhom 
rade o kresťanský morálny idealizmus, ktorý zdôrazňuje úmysel, vernosť a čestnosť. 
Výsledkom je komplexný systém záväzkov, ktorý presahuje hranice práva a zasahu-
je do teológie, filozofie i etiky.

6. Princípy rímskeho obligačného myslenia  
v kánonickom práve

Pojem bona fides patrí k najstarším a najvplyvnejším kategóriám rímskeho 
záväzkového práva. V klasickom rímskom myslení predstavovala bona fides kri-
térium správania v kontraktných vzťahoch: nešlo len o formálne splnenie zmluvy, 
ale aj o čestnosť, dôveru a poctivosť pri plnení záväzku. Bona fides sa stala nástro-
jom, ktorým sa právo priblížilo k spravodlivosti (aequitas). Kánonické právo tento 
princíp prijalo, no dalo mu hlbší, morálno-teologický obsah. V rímskom práve sa 
postupne stal rozhodujúcim prvkom pri vzniku zmluvy konsenzus. Už Gaius pozna-
menal, že „zmluva vzniká zo súhlasu, nie zo slov“12. Tento prelom znamenal odklon 
od formalizmu k intencionalizmu, na základe ktorého právny úkon vychádza z vôle 
strán. Kánonické právo tento princíp prebralo, ale opäť ho morálne prehĺbilo. Podľa 
Gratiana sa platnosť záväzku odvíja od úprimného úmyslu a vnútorného súhlasu, nie 
od vonkajších formalít: “Súhlas vytvára záväzok“13. Tento výrok, ktorý sa často pri-
pisuje rímskym glosátorom, sa stal jedným z najznámejších kánonických princípov. 
V manželskom práve Cirkvi získal dogmatickú hodnotu, nakoľko súhlas tvorí ma-
nželstvo14 a stal sa základom celého právneho systému vzťahov, v ktorých sa rešpek-
tuje slobodná vôľa človeka ako prejav Božieho obrazu. Scholastici (najmä Rufinus a 
Huguccio) vysvetľovali, že skutočný súhlas predpokladá zjednotenie vôle a rozumu, 
teda že zmluva či sľub sú záväzné len vtedy, ak sú vedome a slobodne chcené. Takto 
sa rímska zásada consensus facit obligationem stáva teologickým princípom: človek 
sa zaväzuje preto, že chce konať dobro a jeho vôľa smeruje k Božiemu poriadku. 
V modernom jazyku možno povedať, že rímsky „konsenzuálny model záväzku“ sa 
v kánonickom práve premenil na model svedomitého rozhodnutia. Právna vôľa sa 
stáva zároveň morálnou.

V rímskom práve mala causa zásadný význam: bola právnym dôvodom, prečo 
záväzok vzniká. Zmluva bez rozumnej príčiny bola považovaná za neplatnú. Digesta  

11  Tento princíp je priamym dedičstvom rímskeho ius gentium a zároveň predobrazom moderného 
princípu dobrej viery v zmluvných vzťahoch. Kánonické právo tak položilo základy pre novodobé 
chápanie morálnej záväznosti právneho úkonu, ktorá pretrváva dodnes v katolíckej morálnej teológii aj 
v civilnom práve. K tomu: Liber Extra, X 1.35.1 (De pactis).

12  contractus ex consensu nascitur, non ex verbis. G. III, 136.
13  consensus facit obligationem. Decretum Gratiani, D.45 c.1.
14  Liber Extra, X 4.1.27 (De sponsalibus).



Michal Turošík46									                     [6]

uvádzajú: „Causa je dôvod záväzku“15. Rímski právnici rozlišovali causa civilis 
(právnu príčinu) a causa naturalis (morálnu či spoločenskú príčinu). Toto rozlíšenie 
umožnilo cirkvi rozvinúť vlastnú doktrínu o mravnej oprávnenosti záväzkov. V De-
cretum Gratiani sa causa spája so zásadou, že žiadny záväzok nemôže byť platný, 
ak je proti Božiemu zákonu alebo dobrým mravom16. Preto sa záväzok založený 
na nespravodlivosti alebo podvode považoval nielen za neplatný, ale aj za hriešny. 
Tomáš Akvinský v Summa Theologiae vysvetľuje, že causa voti (dôvod sľubu) musí 
byť „dobré a možné dobro“ (bonum possibile et honestum)17. 

Okrem už vyššie uvedeného je potrebné spomenúť aj princíp iustitia, ktorý tvo-
ril základ celého rímskeho i kánonického právneho myslenia. Ulpianova definícia 
spravodlivosti ako „stála a trvalá vôľa dávať každému, čo mu patrí“ ,sa stala uni-
verzálnou18. V rímskom práve mala iustitia commutativa (spravodlivosť výmeny) 
zaručiť rovnosť medzi stranami záväzku. Cirkev tento princíp prijala, no doplnila 
ho o iustitia legalis et divina, spravodlivosť voči Bohu. Porušenie záväzku je pre-
to nielen nespravodlivosťou voči človeku, ale aj urážkou Božej vernosti. Akvinský 
zdôrazňuje, že sľub patrí k úkonom spravodlivosti, pretože ide o „splatenie dlhu 
pravdy a dobra“ (debitum veritatis et bonitatis)19. Tým sa teda definitívne spája právo 
a teológia. Záväzok prestáva byť len právnym „putom“ a stáva sa spojením rozumu, 
vôle a viery.

7. Teologicko-právna syntéza:  
záväzok ako morálny akt

V kánonickom chápaní je záväzok predovšetkým aktom ľudskej vôle, ktorý sa 
dotýka nielen vonkajšieho právneho poriadku (forum externum), ale aj vnútorného 
fóra svedomia (forum internum). Tým sa kánonické právo odlišuje od rímskeho, kto-
ré bolo orientované výlučne na vonkajšiu vynútiteľnosť. Gratian už vo svojom De-
cretum pripomína, že nie každý skutok, ktorý je právne dovolený, je zároveň dovo-
lený morálne: „Mnohé veci sú dovolené podľa ľudského práva, no zakázané podľa 

15  Causa est obligandi ratio. D, 2.14.7.2.
16  Decretum Gratiani, C.22 q.4 c.1.
17  Inak by záväzok odporoval prirodzenému i Božiemu poriadku. Týmto spôsobom sa causa  

v kánonickom práve stáva kritériom morálnej legitimity právneho úkonu. Rímske „prečo“ záväzku sa 
tak mení na teologické „načo“ záväzku. Záväzok je platný len vtedy, ak smeruje k dobru a spáse. Tho-
mas Aquinas, Summa Theologiae, II–II, q.88, a.2.

18  constans et perpetua voluntas ius suum cuique tribuendi. D.1.1.10.
19  Záväzok teda nie je iba nástrojom rovnováhy, ale aj cestou k morálnemu poriadku. Takto sa rím-

sky pojem spravodlivosti transformuje na teologickú kategóriu, ktorá spája právo, morálku a vieru do 
jedného systému. Všetky štyri princípy, teda bona fides, consensus, causa a iustitia prešli v kánonickom 
práve zásadnou premenou. Cirkev ich neprevzala mechanicky, ale prečistila ich od formalizmu a pre-
pojila s teologickou antropológiou: človek ako obraz Boží je schopný pravdy, vernosti a spravodlivosti, 
preto jeho právne záväzky majú aj vnútorný, duchovný rozmer. Kým v rímskom práve predstavovali 
tieto princípy normatívnu štruktúru správania, v kánonickom práve sa stávajú cnostnými zásadami 
morálneho života. K tomu pozri: Thomas Aquinas, Summa Theologiae, II–II, q.88, a.3.



OBLIGATIO ET VOTUM: RÍMSKO-PRÁVNE REFLEXIE V KÁNONICKOM CHÁPANÍ…[7]	 47

Božieho“20. Tým sa otvára priestor pre dvojúrovňovú normativitu. V  prvom rade 
právna záväznosť, ktorá pôsobí navonok a je predmetom cirkevného súdu. Zároveň, 
morálna záväznosť, ktorá sa dotýka svedomia a zodpovednosti pred Bohom. Tomáš 
Akvinský preto učí, že sľub (votum) zaväzuje nie preto, že by bol uložený zvonka, 
ale preto, že je dobrovoľne prijatý záväzok pred Bohom: „Sľub zaväzuje mocou cno-
sti nábožnosti, pretože je prisľúbením daným Bohu“21. Tak sa rodí pojem „morálne-
ho záväzku“ (obligatio moralis), ktorý prekračuje hranice práva a zasahuje do oblasti 
etiky a spirituality. Kánonické právo uznáva, že človek môže byť viazaný aj vtedy, 
keď jeho záväzok nie je právne sankcionovateľný. Ak totiž vznikol z úprimného 
úmyslu konať dobro, zaväzuje jeho svedomie. Záväzok ako služba spravodlivosti 
a viery. Záväzok je v kánonickej tradícii chápaný ako služba spravodlivosti a verno-
sti, teda ako konanie, ktoré odráža Boží poriadok. V Summa Theologiae Akvinský 
tvrdí, že sľub je aktom cnosti spravodlivosti (iustitia), pretože zabezpečuje, aby člo-
vek plnil, čo prisľúbil: „K spravodlivosti patrí dávať, čo je dlžné, a medzi tieto dlhy 
patrí aj plnenie sľubov Bohu“22. Záväzok má teda teologický cieľ: nejde len o za-
chovanie právneho poriadku, ale o uskutočnenie Božej vôle v ľudských vzťahoch. 
Rímsky ideál utilitas publica (verejný prospech) sa v kánonickom prostredí premie-
ňa na zásadu podľa ktorej, spása duší je najvyšší zákon23. Rímske právo vychádzalo 
z predstavy, že záväzok je výsledkom racionálneho úkonu, teda dohody dvoch strán, 
ktoré chcú dosiahnuť rovnováhu výmeny. Kánonické právo však k tomu pridáva 
psychologicko-teologickú dimenziu: záväzok je zároveň aktom vnútornej vernosti 
(fides). Podľa Akvinského je fides viac než len čestnosť; je to totiž stálosť vôle v pra-
vde (constantia voluntatis in veritate)24. Tento pojem prehlbuje chápanie záväzku: 
porušenie sľubu už nie je len porušením dohody, ale rozbitím vnútorného poriadku 
pravdy. Kánonické právo preto zdôrazňuje aj potrebu úmyslu a rozvahy pri prijíma-
ní sľubu. Gratian pripomína, že votum inconsultum, teda sľub bez rozmyslu, nie 
je Bohu milý, pretože nie je prejavom racionálnej vôle, ale nerozumného afektu25. 
Tým sa kánonické právo dostáva do blízkosti Aristotelovej etiky, ktorá chápe cnosť 
ako rovnováhu medzi vôľou a rozumom. Záväzok teda nie je len vonkajší čin, ale 
aj proces vnútornej formácie človeka. Človek sa prostredníctvom verného plnenia 
záväzkov stáva morálne zrelým, a teda realizuje svoju slobodu správnym spôsobom.

20  Multa sunt licita iure humano quae prohibentur iure divino. Decretum Gratiani, D.1 c.7.
21  Votum obligat per virtutem religionis, quia est promissio Deo facta. Thomas Aquinas, Summa 

Theologiae, II–II, q.88, a.3.
22  Ad iustitiam pertinet reddere debitum, inter quae est et reddere Deo vota. Thomas Aquinas, 

Summa Theologiae, II–II, q.58, a.1.
23  salus animarum suprema lex. Táto transformácia ukazuje, že Cirkev chápe právny poriadok 

ako prostriedok spásy, nie ako autonómny cieľ. Každý záväzok má byť hodnotený podľa toho, či vedie 
k dobru, pokoju a spravodlivosti a nie len podľa formálnej platnosti. V tomto zmysle sa v kánonickej 
tradícii prelína etická teleológia s právnou racionalitou: záväzok sa stáva službou viery, teda konkrét-
nym prejavom lásky k Bohu a k blížnemu. Viera, pravda a stabilita vôle: psychologická dimenzia 
záväzku.

24  Thomas Aquinas, Summa Theologiae, II–II, q.109, a.3.
25  Decretum Gratiani, C.22 q.4 c.2.



Michal Turošík48									                     [8]

8. Kánonické právo ako systém  
teologicko-právnej racionality

Kánonické právo predstavuje jedinečnú syntézu právnej formy a morálneho ob-
sahu. Od rímskej tradície preberá logickú štruktúru, kategórie a systematiku, ale 
napĺňa ich novým duchovným obsahom. Rímska obligatio bola „vinculum iuris“, 
ako sme už naznačili, právnym putom; kánonická obligácia je vinculum caritatis 
naopak putom lásky, ktoré spája človeka s Bohom. Právne pravidlá sa v kánonickom 
práve stávajú morálnymi normami, pretože ich cieľom nie je len poriadok, ale dobro 
a spása. Tento model možno označiť ako „teologicko-právnu racionalitu“. Z rím-
skeho práva pochádza racionálna štruktúra a pojmová presnosť, zatiaľ čo z teológie 
pochádza hodnotový obsah, zameraný na cnosť, úmysel a vieru. Takto sa kánonické 
právo stáva mostom medzi právom a etikou. V ňom nachádzame odpoveď na otázku, 
ako môže byť právo nielen donucovacím nástrojom, ale aj prostriedkom morálnej 
formácie. Ako to výstižne zhrnul Walter Ullmann, Cirkev sa stala miestom, „kde sa 
právo premenilo na etiku a etika sa institucionalizovala v práve“26. A práve v oblasti 
záväzkov tento proces dosiahol svoju najdokonalejšiu podobu. Teologicko-právna 
syntéza kánonického záväzkového myslenia môže byť zhrnutá do troch bodov. Prvý 
bod hovorí o  tom, že právny základ, teda záväzok má formálnu štruktúru, ktorú 
cirkev prebrala z rímskeho práva. Druhý dôležitý moment je jeho morálny obsah. 
Záväzok je aktom cnosti, ktorý zaväzuje svedomie a vôľu. Nesmieme opomenúť 
ani tretí bod. Ide o duchovný cieľ, nakoľko cieľom záväzku je dobro a spása, nie 
len právna istota. Kánonické právo tak predstavuje kulminačný bod vývoja rímskej 
právnej tradície: záväzok sa mení z technického pojmu na morálnu realitu, kde sa 
stretávajú právo, rozum a viera.

9. Záver

Z historicko-právnej perspektívy možno povedať, že rímske právo položilo 
základy všetkých neskorších právnych systémov Európy svojou mimoriadnou ra-
cionalitou, pojmovou presnosťou a dôsledným chápaním spravodlivosti. Kánonické 
právo na tieto základy nadviazalo, no zároveň ich rozvinulo do nového duchovného 
rozmeru: do sveta, kde sa právna povinnosť stretáva s morálnou zodpovednosťou 
a  záväzok sa stáva prejavom viery. V rímskom práve bola obligatio chápaná ako 
„vinculum iuris“, právne puto, ktorým sa človek viaže k inému subjektu. V kánonic-
kom práve však tento pojem nadobúda novú kvalitu: stáva sa „vinculum conscien-
tiae“, teda putom svedomia, ktoré spája človeka s Bohom. Cirkev týmto posunom 
premenila právo z nástroja donútenia na nástroj morálnej formácie. Kánonická teória 
záväzku spája dve línie, ktoré sa v dejinách európskeho myslenia zriedkavo zjedno-
tili: právnu racionalitu a morálnu teleológiu. Právne normy, ktoré vznikli z rímskej 
tradície, sa v Cirkvi transformovali na normy morálne. Tie sú záväzné nielen vo 

26  W. Ullmann, The Medieval Idea of Law. London: Methuen, 1946, s. 63.



OBLIGATIO ET VOTUM: RÍMSKO-PRÁVNE REFLEXIE V KÁNONICKOM CHÁPANÍ…[9]	 49

vonkajšom konaní, ale aj vo vnútornej vôli. Takto sa pacta sunt servanda zmenilo 
na fides servanda est, čím sa právna zásada povýšila na cnosť vernosti. Táto syntéza 
má hlboký kultúrny význam. Vďaka nej sa európske právne myslenie vyvíjalo ako 
dialóg medzi rozumom a vierou, medzi vonkajším poriadkom a vnútorným presve-
dčením. V oblasti záväzkového práva to znamenalo, že právny úkon prestal byť iba 
výsledkom zmluvného súhlasu, a stal sa aj morálnym úkonom človeka ako slobod-
nej osoby, ktorá sa vedome zaviaže k dobru. Moderné právo, ktoré čerpá z rímskej 
i kánonickej tradície, dodnes nesie stopy tejto syntézy. Myšlienky dobrej viery (bona 
fides), spravodlivosti (iustitia), a úprimného úmyslu (consensus), ktoré formovali 
kánonické právo, zostávajú živé aj v dnešných civilných kódexoch. Ich korene však 
siahajú hlbšie, a to až k viere, že pravý záväzok je nielen právnou, ale aj morálnou 
skutočnosťou. Kánonické právo teda nepredstavuje odklon od rímskej právnej tra-
dície, ale jej duchovné naplnenie. Jeho zásada salus animarum suprema lex je najvy-
šším vyjadrením tejto premeny: právo má slúžiť človeku, aby mohol naplniť svoj 
morálny a duchovný cieľ. V tomto zmysle zostáva kánonické právo živým dôkazom 
toho, že spravodlivosť bez viery je prázdna, a viera bez spravodlivosti je slepá. 

Záverom tak potvrdzujeme, že kánonické právo nielen zachovalo dedičstvo 
Ríma, ale ho pretvorilo na univerzálny jazyk morálnej zodpovednosti jazyk, ktorý 
v rôznych formách prežíva v západnom právnom a etickom myslení dodnes.

Bibliografia 

Berger A., Encyclopedic Dictionary of Roman Law, Philadelphia: The American Philosophical Society 
1991.

Ullmann W., The Medieval Idea of Law, London: Methuen 1946.
Thomas Aquinas, Summa Theologiae.
Kuttner S., Harmony from Dissonance: An Interpretation of Medieval Canon Law, Latrobe 1960.
Rufinus, Summa Decretorum.
Augustinus, De mendacio.
Wieacker F., Römische Rechtsgeschichte, München: C.H. Beck 1988.
Kaser M., Knűtel R., Römisches Privatrecht, München: C.H. Beck 2008.

OBLIGATIO ET VOTUM: ROMAN LEGAL REFLEXIONS 
IN CANON VIEW OF OBLIGATION

Summary

The article analyzes the Roman-legal roots of the canonical understanding of obligation and vow, 
examining how the legal concept of obligation was transformed into a moral-theological notion. The 
author compares Roman sources, primarily the Corpus iuris civilis, with the Decretum Gratiani to 
demonstrate that the church not only received Roman legal institutions but reinterpreted them within 
the framework of Christian ethics. The Roman obligatio as vinculum iuris, a legal bond between credi-
tor and debtor was reshaped in canonical thought into vinculum conscientiae and vinculum caritatis, 
a bond of conscience and love toward God. While Roman law emphasized the principle pacta sunt 
servanda, canon law transformed it into the moral imperative fides servanda est. Thus, canon law  



Michal Turošík50									                   [10]

synthesizes legal rationality and moral teleology, making obligation not merely a legal but also a spiri-
tual act of the human person. The study highlights that principles such as bona fides, iustitia, and con-
sensus facit obligationem have endured in modern legal systems, confirming the role of canon law as a 
bridge between law and faith.

Key words: roman, canon, law, obligation, vow

OBLIGATIO ET VOTUM:  
refleksje o prawie rzymskim  

w kanonicznym rozumieniu obowiązku

Streszczenie 

Artykuł analizuje rzymskoprawne korzenie kanonicznego rozumienia zobowiązania i ślubu, 
śledząc, jak pojęcie prawne zobowiązania przekształciło się w płaszczyznę moralno-teologiczną. Autor 
porównuje źródła rzymskie, przede wszystkim Corpus Iuris Civilis z Decretum Gratiani, aby pokazać, 
że Kościół nie tylko przejął rzymskie instytucje prawne, ale także zinterpretował je na nowo w duchu 
etyki chrześcijańskiej. Rzymskie zobowiązanie jako vinculum iuris, czyli więź prawna między wierzy-
cielem a dłużnikiem, w myśleniu kanonicznym zmienia się w vinculum conscientiae i vinculum carita-
tis, czyli więź sumienia i miłości do Boga. Podczas gdy prawo rzymskie kładło nacisk na zasadę pacta 
sunt servanda, prawo kanoniczne przekształciło ją w moralny imperatyw fides servanda est. Prawo 
kanoniczne syntetyzuje w ten sposób racjonalność prawną i teleologię moralną, a zobowiązanie staje 
się nie tylko aktem prawnym, ale także duchowym aktem człowieka. Przedstawiony artykuł podkreśla, 
że zasady, takie jak: bona fides, iustitia i consensus facit obligationem przetrwały również w nowocz-
esnych kodeksach prawnych, dzięki czemu prawo kanoniczne potwierdza swoją rolę pomostu między 
prawem a wiarą.

Słowa kluczowe: prawo rzymskie, prawo kanoniczne, zobowiązanie, obietnica

O Autorovi

Michal TUROŠÍK vyštudoval Právnickú fakultu UMB v Banskej Bystrici. Pôsobí na Katedre rímske-
ho a cirkevného práva Univerzity Komenského v Bratislave. Jeho vedecký záujem sa sústredí na rímske 
právo s osobitným dôrazom na rímske záväzkové právo. 
ORCID: 0900-0000-6985-2277
Kontakt e-mail: michal.turosik@umb.sk



Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Andrzej Wróbel
Archiwum Państwowe w Piotrkowie Trybunalskim

Mieczysław Różański 
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie 

Straty kościoła pw. św. Katarzyny w Zgierzu  
w czasie II wojny światowej (1939–1945)

1. Wprowadzenie. 2. Zarys dziejów parafii św. Katarzyny w Zgierzu do 1939 r. 3. Parafia 
zgierska w czasie II wojny światowej 4. Rabunek mienia w parafii św. Katarzyny w Zgierzu.  
5. Zakończenie

Słowa kluczowe: II wojna światowa, Kościół katolicki, straty wojenne, parafia św. Kata-
rzyny Zgierz

1. Wprowadzenie

Problematyka strat materialnych w czasie II wojny światowej na nowo odżyła 
w przestrzeni społecznej i medialnej w ostatnich latach. Zauważyć należy, że stan 
opracowań o utraconych lub zniszczonych w czasie II wojny światowej przedmio-
tów, zwłaszcza o charakterze zabytkowym, których właścicielami były parafie i in-
stytucje Kościoła Rzymskokatolickiego w Polsce nie jest wystarczający. Podjęty 
w 2024 r. i kontynuowany w 2025 r. projekt badawczy w ramach rządowego pro-
gramu: Badanie polskich strat wojennych, który nosi tytuł: Straty kulturowe diecezji 
łódzkiej w czasie drugiej wojny światowej (1939–1945)1. Projekt zaowocował po-
wstaniem niniejszego artykułu, którego zadaniem jest ukazanie, jakie przedmioty 
liturgiczne i wyposażenie kościoła św. Katarzyny w Zgierzu utracone zostały w wy-
niku działań niemieckiego okupanta. 

Przyjęta przez badaczy metodologia opiera się na badaniu materiałów archi-
walnych, które przechowywane są w archiwach parafialnych, Archiwum Archidie-
cezjalnym w Łodzi i archiwach państwowych, a także na opracowaniach dokona-

1  Dofinansowano ze środków Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego pochodzących z Fun-
duszu Promocji Kultury w ramach programu „Badanie polskich strat wojennych”.



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański52									                     [2]

nych przez innych badaczy, zwłaszcza czasów II wojny światowej. Polega ona na 
dokonaniu konfrontacji opisów inwentarzy kościelnych tuż po II wojnie światowej 
i ostatnich inwentarzy przedwojennych. Dodatkowo do określenia skali strat służą 
wszelkiego rodzaju raporty, opisy dekanatów i inne dokumenty proweniencji ko-
ścielnej lub państwowej oraz wizje lokalne w poszczególnych parafiach. 

2. Zarys dziejów parafii św. Katarzyny w Zgierzu  
do 1939 r. 

Zgierz jest jednym z najstarszych miast w województwie łódzkim. Prawdopo-
dobnie jego nazwa pochodzi od lasu, który został wypalony, aby następnie umieścić 
tam osadę, lub od miejsca, w którym kiedyś palono ognie ofiarne2. Pierwsza infor-
macja o Zgierzu umieszczona została w dokumencie z 1231 r.3. Odbyła się tu narada, 
w której Władysław Odonic i Konrad Mazowiecki starali się ustalić postępowanie 
przeciwko zagrażającemu im Henrykowi Brodatemu4. Zgierz otrzymał prawa miejskie 
przed 1288 r., a król Władysław Jagiełło potwierdził je w 1420 r. W 1504 r. miasto 
otrzymało prawo organizowania cotygodniowych targów5. Miasto należało do dóbr 
monarchy polskiego. Łącznie z przyległymi wsiami królewskimi tworzyły kompleks 
majątkowy wyłączony częściowo spod zarządu starostwa łęczyckiego. W 1659 r. król 
Jan Kazimierz za zasługi wojenne przekazał to starostwo Stanisławowi Wężykowi  
(szlachcic)6. Zgierz w wyniku II  rozbioru Polski znalazł się w zaborze pruskim, w 
prowincji Prusy Południowe7. Największy rozwój miasta przypada na XIX w., kiedy 
miasto znalazło się w zaborze rosyjskim w Królestwie Polskim. Powstawały wówczas 
w tej okolicy prężne ośrodki przemysłu włókienniczego. W marcu 1821 r. członkowie 
Komisji Przemysłowej Województwa Mazowieckiego podpisali w tym mieście tzw. 
umowę zgierską, która uregulowała sprawy osadnictwa przemysłowego i zapewniła 
imigrantom liczne przywileje. Do Zgierza zaczęli przybywać osadnicy m.in. z Prus i 
Saksonii. Dogodne warunki geograficzne (rzeka Bzura) ułatwiały rozwój przemysłu i 
budowę foluszy. W ten sposób Zgierz stał się wkrótce stolicą polskiego sukiennictwa. 
Sukno tu produkowane wysyłano głównie do Rosji, a nawet do Chin8. 

Parafia katolicka pw. św. Katarzyny w Zgierzu erygowana została przed 1255 r., 
gdyż pod tym rokiem na przywileju Kazimierza księcia łęczyckiego i kujawskiego 
występuje między innymi jako świadek Alexius capellanus de Sger9 K. Potkański, 

2  R. Rosin, Zgierz w XII–XVI w., Acta Universitatis Lodzensis. Folia Historica, z. 2, 1981, 77.
3  Kodeks dyplomatyczny Polski, t. 1–2, wyd. L. Ryszewski, A. Muczkowski, Warszawa 1847–

1853, t. 1, nr 20. 
4  B. Zientara, Henryk Brodaty i jego czasy, Warszawa 1975, 261; R. Rosin, Początki i rozwój Zgierza 

do końca XVI wieku, w: Zgierz. Dzieje miasta do 1988 roku, pod red. R. Rosina, Łódź–Zgierz 1995, 47.
5  https://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/z/323-zgierz/96-historia-miejscowosci/70052-historia-

miejscowosci, (dostęp: 6.09.2025).
6  R. Rosin, Początki i rozwój Zgierza do końca XVI wieku, 70. 
7  Zgierz. Źródła do dziejów miasta w XIX i XX w., wyd. M. Bandurka, Łódź 1976, 50, 62. 
8  Tamże.
9  Kodeks dyplomatyczny Polski, t. 2, 55. 



[3]	 53Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…

przenosi tę datę na czas wcześniejszy – 1161 r.10. Zachował się dokument króla Zyg-
munta Starego z 1507 r. w sprawie altarii w kościele św. Katarzyny. W Liber bene-
ficiorum archidiecezji gnieźnieńskiej Jana Łaskiego z 1511 r. wymienione zostały 
miejscowości należące do parafii zgierskiej. Były to: Zgierz, Łagiewniki Brużyca 
Wielka, Brużyczka, Dąbrówki, Kały, Modrzewie, Nakielnica, Lućmierz, Jedlicze, 
Proboszczewice, Piaskowice, Sokołów, Skotniki, Smardzewice Zegrzany. Wówczas 
proboszczem był ks. Tomasz Rożanowski, herbu Ogończyk, kanonik i oficjał krakow-
ski. Parafia była kollacji królewskiej i działała w niej szkoła parafialna11. Pierwotny 
kościół pobudowany został z drewna i był pw. św. Mikołaja i przetrwał do początków 
XV w. Druga świątynia wzniesiona została z nowym tytułem św. Katarzyny12. 

W 1644 r. założona została w mieście fundacja drugiego kościoła – kościoła 
szpitalnego pw. św. św. Wawrzyńca i Józefa i od tego czasu kościół św. Katarzyny 
wspominany jest w dokumentach jako kościół farny. Kościół szpitalny w 1821 r. 
został przeniesiony na cmentarz przy ul. Piotra Skargi (spłonął w 1987 r.). Z 1714 r. 
zachowała się wiadomość o dekanacie zgierskim, którego dziekanem jest każdo-
razowy proboszcz parafii św. Katarzyny. W wyniku bulli Piusa VII z 30 czerwca 
1818 r., która redystrybuowała granice diecezji w Królestwie Polskim po Kongresie 
Wiedeńskim i rozwiązywała niektóre instytucje kościelne, odpowiadając na nowe 
realia polityczne po rozbiorach, parafia zgierska włączona została do archidiecezji 
warszawskiej. 

Budynek kościoła był w bardzo złym stanie technicznym, dlatego w 1825 r. 
ówczesny proboszcz ks. J. Goldtmann rozpoczął budowę nowej świątyni w stylu 
klasycystycznym wg projektu Bonifacego Witkowskiego13. Konsekracja kościoła 
odbyła się 14 października 1827 r.. Dokonał jej sufragan warszawski Franciszek 
Pawłowski. W kościele znajdowały się trzy ołtarze. W ołtarzu głównym umiesz-
czony był obraz Matki Bożej, sprowadzony ze Skierniewic z kaplicy arcybiskupów 
gnieźnieńskich14. Jeden z ołtarzy bocznych zawierał wizerunek ukrzyżowanego  
Jezusa, a drugi – obraz św. Anny15. W latach 1856–1864 kościół rozbudowano, 
a jego wnętrze urządzono w stylu barokowym. 

Obecny kościół, podobnie jak trzy poprzednie, jest sytuowany na wzgórzu na 
skarpie nad Bzurą. Wybudowany został w latach 1910–1924 w stylu neogotyckim, 
zwany gotykiem wiślano-bałtyckim, według projektu łódzkiego architekta Ste-
fana Lemenèe. Do 1914 r. wybudowano: fundamenty, ściany boczne, a środkowe  

10  Tamże, 47; tę datę erekcji parafii podaje K. Potkański, łącząc ten fakt z erekcją Kapituły Łę-
czyckiej. Jak podaje R. Rosin nie podał on źródła, z którego wyciągnął taki wniosek. 

11  Joanne de Lasco, Liber Beneficuiorum, wyd. J. Łukowski, J. Korytkowski, t. 2, Gniezno 1881, 
385–386. 

12  T. Graliński, Spis parafii i kościołów diecezji łódzkiej i krótki ich opis historyczny. Dekanat 
zgierski, Wiadomości Diecezjalne Łódzkie, 28 (1954) nr 1, 38.

13  M. Wierzbowski, A. Zamojski, W cieniu zgierskiej fary, z. 2, Zgierz 2001, 10; szerzej o Bonifa-
cym Witkowskim; M. Getka-Kenig, Urzędnicza kariera Bonifacego Witkowskiego (1800–1840) – przy-
czynek do dziejów biurokracji budowlanej w Królestwie Polskim, Kwartalnik Historii Nauki i Techniki, 
t. 68, 2023, nr 3, 81–96. 

14  T. Graliński, dz.cyt., 38. 
15  M. Wierzbowski, A. Zamojski, dz.cyt., 11. 



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański54									                     [4]

do wysokości okien i wieżę do wysokości szczytu kościoła. Wybuch I wojny świa-
towej przerwał roboty budowlane. Zostały one wznowione w 1920 r., po zakończe-
niu wojny. Kościół ten jest murowany z cegły na zaprawie cementowo-wapiennej, 
postawiony na kamienno-ceglanym cokole. Wszystkie elewacje są z nietynkowanej  
cegły licówki, opięte uskokowymi przyporami. W przyziemiu cokół wysoki 120 cm, 
kamienny, wyżej ceglany, zakończony tynkowym gzymsem profilowanym. Jest to 
budowla trójnawowa z transeptem, bazylikowa, wzniesiona na planie krzyża ła-
cińskiego, z pięciobocznie zamkniętym prezbiterium flankowym, prostokątny-
mi aneksami oraz dwukondygnacyjną wieżą wysokości 60 m16. Długi na 47,5 m, 
szeroki 12,5 m, i wysoki do sklepienia 20,40 m17. Po utworzenie diecezji łódzkiej 
w 1920 r. parafia ta znalazła się w jej strukturach. Biskup łódzki Wincenty Ty-
mieniecki dokonał 13 lipca 1930 r. konsekracji kościoła. Do kościoła nabyte zo-
stały 4 dzwony o łącznej wadze 6 tys. kg za 27 tys. zł. Ich konsekracji dokonał  
7 czerwca 1936 r. ówczesny ordynariusz biskup łódzki Włodzimierz Jasiński. Do 
świątyni zakupione zostały nowe 48-głosowe organy za 44 tys. zł. Wykonane były 
przez firmę Wacława Biernackiego. Zostały poświęcone w listopadzie 1934 r. przez 
biskupa Kazimierza Tomczaka18. 

W 1939 r. do parafii należało miasto Zgierz oraz wsie: Adamówek, Aniołów, An-
toniew, Bazylia, Borowiec, Chrośno – Nadleśnictwo, Dąbrówka Wielka, Dąbrówka 
Studzianny, Dąbrówka Sowice, Dąbrówka Malice, Grotniki, Jastrzębie Górne, Jastrzę-
bie Dolne, Jedlicze, Kały, Brudy Kołowskie, Kontrewera, Kogulec, Kruwie, Marjanka 
(wieś i folwark), Marjanów, Okręglik, Proboszczewice, Piaskowice, Piaskowiec, Ro-
sanów, Rudunki, Sokołów, Stępowizna, Teofilów, Wymokle, Zegrzanki19. 

3. Parafia zgierska w czasie II wojny światowej 

Po zajęciu Zgierza 8 września 1939 r. przez jednostki 13. Korpusu Piechoty gen. 
Maximiliana von Weischa z 8. Armii Niemieckiej (Wehrmachtu)20 władzę w mie-
ście objął niemiecki komendant wojskowy. Wermacht rozpoczął najpierw od rewi-
zji w mieszkaniach Polaków i aresztowań. Dużą liczbę zatrzymanych mieszkańców 
uwięziono w kościele św. Katarzyny, informując ich, że są zakładnikami, a jeżeli kto-
kolwiek w mieście odważy się napaść na niemieckiego żołnierza, to zostaną rozstrze-
lani. Później Niemcy w kościele urządzili jeniecki punkt zborny21. Zgromadzonych 
tam jeńców wywieziono do stalagów i oflagów22. Władza zarządu wojskowego trwała 

16  Tamże, (dostęp: 10.09.2025).
17  AAŁ, Akta parafii do 1945 r., sygn. 207, Inwentarz Fundi Instructi” sporządzony przez pro-

boszcza ks. Jana Cesarza.
18  T. Graliński, dz.cyt., 38. 
19  Miejscowości wchodzące w skład diecezji łódzkiej, w: Spis duchowieństwa i parafii diecezji 

łódzkiej 1939, Łódź 1939, 20
20  T. Bojanowki, Łódź pod okupacją niemiecka w latach II wojny światowej (1939–1945), Łódź 

1992, 35–37. 
21  B. Bejm, T. Bojanowski, dz.cyt., 369.
22  Tamże. 



Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…[5]	 55

do 26 października 1939 r. W Zgierzu księża mogli prowadzić pracę duszpasterską, 
kościół parafialny był zajęty przez Niemców. Później w świątyni przywrócono chociaż 
możliwość sprawowania liturgii. 

Na ziemiach wcielonych do Rzeszy od początku okupacji Niemcy byli wrogo 
nastawieni do duchownych. Arthur Greiser, namiestnik III Rzeszy w Kraju Warty, 
wprowadza ograniczenie w możliwości uczestnictwa w nabożeństwach liturgicz-
nych i działalności duszpasterskiej. 16 kwietnia 1941 r. nakazał usunięcie i znisz-
czenie wszystkich krzyży i figur Matki Bożej przy drogach i ulicach. W Zgierzu 
młotami rozbito wszystkie kaplice, m.in. kaplicę Matki Bożej przy ul. 3 maja i To-
warowej, a kaplicę ufundowaną przez rodzinę Kurowskich wysadzono dynamitem23. 

Na początku wojny, 6 września 1939 r., zginął proboszcz parafii św. Katarzyny 
ks. dr Antoni Roszkowski. Został on trafiony odłamkami bomby lotniczej na szosie 
warszawski koło Babska24. Po nim proboszczem został ks. Zygmunt Wronowski, 
który współpracował z wikariuszami: ks. Maksymilianem Skarbkiem, Franciszkiem 
Pabiańczykiem i Bronisławem Bartkiewiczem25. Pierwszy, który doznał represji 
aresztowania i osadzenia w więzieniu był ks. Franciszek Pabiańczyk, którego wła-
dze okupacyjne aresztowały 15 lipca 1941 r. i osadziły więzieniu w Łodzi26. Pozo-
stałych księży aresztowano 6 października 1941 r., w czasie akcji masowych repre-
sji duchowieństwa w Kraju Warty. Osadzono ich najpierw w obozie przejściowym 
w Konstantynowie pod Łodzią, a następnie wywieziono do obozu koncentracyjnego  
w Dachau27. Po aresztowaniu ostatniego z księży kościół w zgierzu zamknięto i utwo- 
rzono w nim magazyn rzeczy będących w dyspozycji wojsk niemieckich. Począt-
kowo składowano w nim zboże i mąkę, a od 1943 r. przechowywano w nim sprzęt 
wojskowy28. Odtąd aż do końca wojny nie było w Zgierzu czynnego kościoła kato-
lickiego. Parafianie nie jeździli do kościołów do Łodzi, z których 3 były tylko czyn-
ne. Nabożeństwa odprawiane były tajnie w mieszkaniach prywatnych. 

4. Rabunek mienia w parafii św. Katarzyny w Zgierzu

Okupant niemiecki prowadził rabunkową politykę wobec dóbr kultury na te-
renach okupowanych. Jako pierwszą zorganizowaną akcję uznać można rekwizy-
cje dzwonów kościelnych. Rozporządzeniem z 15 marca 1940 r. Herman Göring, 
pełnomocnik ds. planu czteroletniego rozwoju gospodarczego III Rzeszy, zobowią-
zał właścicieli i zarządców kościołów z terenów Rzeszy, ziem wcielonych i ziem  

23  Tamże, 395. 
24  Martyrologium polskiego duchowieństwa rzymskokatolickiego pod okupacją hitlerowską 1939 

1945, wyd. W. Jacewicz, J. Woś, z. 2, Warszawa 1977, 254; 
25  M. Różański, Spis duchowieństwa i parafii diecezji łódzkiej z (1940–1941), Łódzkie Stadia 

Teologiczne, R. 13(2004), 418. 
26  Martyrologium polskiego duchowieństwa, 248; Został on później osadzony w obozie koncen-

tracyjnym w Buchenwaldzie i Dachau. 
27  Tamże, 268 (ks. Zygmunt Wronowski); 258 (ks. Maksymilian Skarbek); 212 (ks. Bronisław 

Bartkiewicz). 
28  B. Bejm, T. Bojanowski, dz.cyt., 395.



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański56									                     [6]

okupowanych do przeprowadzenia ewidencji dzwonów, którą opiniowały urzędy 
ochrony zabytków. Zgodnie z wytycznymi tego rozporządzenia dzwony były kwali-
fikowane do czterech kategorii, oznaczonych od A do D. Do kategorii A wpisywano 
dzwony powstałe po 1875 r. oraz te bez wartości historycznej i były od razu wysy-
łane do Hamburga w celu ich przetopienia. Do kategorii B i C wpisywano dzwony 
zabytkowe i artystyczne i miały one być przetopione po wyczerpaniu się zapasów 
z kategorii A. Szczególnie cenne okazy oznaczano kategorią D, a o ich losie decy-
dował osobiście H. Göring. Ewidencje dzwonów w kościołach na terenie kraju war-
ty sporządzono od maja do lipca 1940 r. arkusze meldunkowe były weryfikowane 
i opatrywane komentarzami przez Sekcję Zabytkowych Metali. W kartach meldun-
kowych księża mieli zawrzeć następujące informacje: wymiary dzwonu – wyso-
kość i wagę, datę odlania, nazwisko wykonawcy oraz literalnie dane o inskrypcji 
i charakterystycznych ornamentach oraz przedstawieniach na nich umieszczonych29. 
Wszelkie dzwony pod surowymi karami miały być na koszt parafii wymontowane 
i odesłane do punktów zbornych, wyznaczonych przez odpowiednie starostwa po-
wiatowe, skąd następnie wysyłano je koleją do hut w głębi Rzeszy albo przetapiano 
na sztaby w miejscowych odlewniach30. Niemcy z kościoła św. Katarzyny zabrali  
4 dzwony31. Wszystkie wyprodukowane były w 1936 r. w Odlewni Karola Schwal-
bego w Białej koło Bielska. Pierwszy o średnicy 152 cm warzył 1962 kg, był tonacji 
c. Drugi dzwon o średnicy 121 cm warzył 1017 kg i był tonacji e. Następny o śred-
nicy 100 cm ważył 560 kg był tonacji g. Ostatni – średnica 90 cm, waga 396 kg 
o tonacji a32.

Z mienia parafialnego gestapo zabrało z kościoła sprzęty liturgiczne: kieli-
chy, monstrancje, pateny, srebrne lichtarze, 13 chorągwi kościelnych, dywany, cały 
przedstawiający wartość majątek ruchomy. Oprócz tego z plebanii, z mieszkań księ-
ży, zwłaszcza księdza proboszcza, wywieziono wszystkie meble, bieliznę pościelo-
wą, stołową, 18 obrazów olejnych oraz odzież33. 

Podstawą do odtworzenia stanu materialnego kościoła św. Katarzyny jest inwen-
tarz Fundi instructi, sporządzony w 1935 r. przez ówczesnego proboszcza ks. Jana 
Cesarza34 oraz spis inwentarza dokonany przy zmianie proboszcza w 1937 r.35. Wy-
kaz przedmiotów zamieszczony został w poniższych tabelach z podziałem na ro-
dzaje sprzętów znajdujących się w kościele wraz z ich szacunkową wartością na 
1935 r. Zaznaczyć należy, że podane w tabeli sprzęty liturgiczne inne przedmioty 
nie wyczerpują wszystkich rzeczy, które zostały zrabowane z świątyni. Odtworzenie 
ich w sposób całkowity jest niemożliwy z uwagi na brak spisów Fundi instructi oraz 
sprawozdań dokonanych tuż po zakończeniu działań wojennych. Dodatkowo należy 

29  Straty wojenne. Zabytkowe dzwony utracone w latach 1939–1945 w granicach Polski po 1945 
roku, opr. T. Łuczak, t. 2, Poznań 2006, 55–58. 

30  M. Karkocha, Dzwony kościelne utracone w czasie II wojny światowej z terenu diecezji kielec-
kiej. Przyczynek do zagadnienia, Przegląd Nauk Historycznych 2014, R. XIII, Nr. 2, 94–95.

31  AAŁ, Akta Kurii Biskupiej do 1945, sygn. 76, k. 248. 
32  AAŁ, Akta parafii do 1945 r., sygn. 206, Protokół odbioru organów.
33  B. Bejm, T. Bojanowski, dz.cyt., 395.
34  AAŁ, Akta parafii do 1945 r., sygn. 206. 
35  Tamże, sygn. 207. 



Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…[7]	 57

wskazać, że należałoby dokonać oceny, jaki był stan techniczny kościoła po jego 
ponownym otwarciu i zaadoptowaniu do celów liturgicznych. 

Tabela 1. Naczynia i sprzęty liturgiczne36 

Kielichy i pateny

Lp. Opis Wysokość/
średnica Waga Uwagi Wartość 

zł

1 Srebrny, złocony z 
drogimi kamieniami

22,5 cm 65 dkg jubileusz kapłański 
ks. Antoniego 
Gabryelskiego  
(1836–1886)

600

Patena srebrna złocona 16 cm 19 dkg

2 Srebrny, złocony z emalią 24 cm 87,5 dkg jubileusz kapłański ks. 
Ludwika Dąbrowskiego, 
dziekana łódzkiego 
(1857–1907)

600

Patena srebrna złocona, 
średnica

15 cm 15 dkg

3 Srebrny, złocony wysoki 24 cm 47 dkg bez napisu 200

Patena srebrna, złocona 15 i ¼ cm 14 dkg

4 Srebrny, złocony, 
podstawa okrągła

21,5 cm 43 dkg bez napisu. 180

Patena srebrna, złocona, 
średnica

14 cm 14 dkg

5 Srebrny, czara złocona, 
węzeł grubszy, podstawa 
okrągła, wysoki, waga, 
średnica

22 cm 35,5 dkg na kielichu jest wyryta 
korona i litery: „m. n. s. 
W. w. k. p.”

180

Patena srebrna 14 i ¾ cm 13,5 dkg dorobiona w 1931 r.

6 Srebrny, złocony 22 i ¼ cm 51 dkg Podstawa stara a na 
niej napis: „Andreas 
Woskowicz cum 
Consorte swa Edwigis 
… Anno Domini 1670”.

180

Patena srebrna, złocona 15 i ¼ cm 14,5 dkg

7 Metalowy, złocony 22 cm 44,5 dkg bez napisu 150

Patena srebrna, złocona, 
średnica

14,5 cm 13 dkg

8 Metalowy, biały, czara 
wewnątrz złocona

23,5 cm 61 dkg 100

Patena metalowa, 
pozłacana

14 i ¼ cm 13,5 dkg

36  Tamże, sygn. 206, k. 6–7. 



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański58									                     [8]

Monstrancje

1 srebrna, złocona, wysoka 65,5 cm 2 kg 
30,5 dkg

Wewnątrz na 
podstawie napis: Jakób 
Dzwonikowski 1879 r.

500

2 metalowa, złocona 77 cm 3 kg  
34 dkg

Sprawiona za ks. 
proboszcza Józefa 
Goldtmana w1824 r.

400 

Puszki

srebrna, złocona 24 cm 99,5 dkg 300

metalowa, biała, wewnątrz 
złocona

35,5 cm 96,5 dkg 180

metalowa, bez 
przykrywki, stara

39,5cm 75,5 dkg 70

Inne

Pateny do Komunii 
Świętej – 2 sztuki

70 

Puszka do Hostii 
(Repositorium)

Hostjarka

Naczynie do umycia 
palców 

Relikwiarze

1 z drzewem Krzyża św., 
metalowy, wysoki 

42,5 cm 82,5 dkg 250

2 z relikwiami św. Romana  
i Wincentego, metalowy

43 cm 72 dkg

Krzyże procesyjne

metalowy, biały duży, 
ozdobny

sprawiony przez 
pracujących w fabryce 
Zacherta w 1898 r.

600

metalowy niklowy, 
mniejszy 

Krzyż na Ołtarzu Wielkim, 
srebrny

50 cm 1 kg 
19,5 dkg

150

platerowane, sztuk 2 na bocznych ołtarzach 50 

drewniany, sztuk 1

drewnianych do 
pogrzebów, sztuk 3



Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…[9]	 59

Pacyfikał metalowy z 
relikwiami św. Romana

25

krzyżyk do 
błogosławieństw

Inne sprzęty liturgiczne

Umbrakula – 2 (stara i 
nowa)

sprawiona przez Żywą 
Różę

200

Trybularze platerowane z 
łódkami sztuk 2 

120

Lampa wieczna – 1 50

Kandelabry metalowe – 3 
pary 

150

Lawaterz cynowy stary – 
sztuk 1

Żyrandole do 
elektryczności sztuk 3

800

Żyrandole do świec – 
sztuk 2

Latarki do procesji 
metalowe – sztuk 4

200

Dzwonki harmonijne: 
ręczne – sztuk 4, na kijach 
– sztuk 2

100

Tacki: metalowe sztuk 4, 
ołowiane – sztuk 1

20

Kociołek i kropidło do 
aspersji (platerowane)

40

Naczynie z tacką 
platerowane do Chrztu 
Św., naczynek do olejów 
św – sztuk 5

100

paten do chorych

Ampułki metalowe z tacką 
– 1 para

20

Ampułki szklane – 6 par

Puszek cynkowych do 
kwesty – 20 sztuk

40

Elektrolux i drabina do 
czyszczenia Kościoła

sprawiona w 1933 r. 65



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański60									                   [10]

Ozdoby do żłóbka – 1 
komplet

250

ozdoby do Grobu Pana 
Jezusa – 1 komplet

Fotel dla celebransa i 2 
taborety 

sprawione w 1932 r. 
przez Apostolstwo 
Modlitwy

200

Słupki do kandelabrów  
i kwiatów, drewniane,   
6 sztuk

30

Pulpitów ołtarzowych,  
5 sztuk 

100

Klęczników 4 sztuki, 
klęczników – krzeseł,  
5 sztuk 

15

Krzeseł rozkładanych 
100 sztuk

120

Feretrony, 4 sztuk 800

SUMA 6105 

Tabela 2. Figury37

Lp. Figura Materiał Wartość zł

1 Serca Pana Jezusa gips 600

2 św. Antoniego Gips 

SUMA 600

Tabela 3. Lichtarze

Lp. Opis/ilość Wysokość Waga Wartość 

duże, metalowe posrebrzane  
– 12 sztuk

63 cm 4 kg 30 dkg 2000

metalowe – 8 sztuk 69 cm 4 kg 11,5 dkg

metalowe – 4 sztuki, wysokie 59 cm 2,5 kg 3,2 dkg

metalowe, posrebrzane –  
2 sztuki, wysokie waga

56 cm 1 kg 53 dkg

ołowiane – 4 sztuki, wysoka 
waga. Razem zł

66 cm 6 kg 1 dkg

37  Tamże, k. 7. 



Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…[11]	 61

Lichtarzyków metalowych 
małych – 12 sztuk

50

SUMA 2050

Tabela 4. Chorągwie38 

Lp. Chorągwie Wartość zł

1 różnych organizacji kościelnych – 12 sztuk 2500

2 do pogrzebów – sztuk 1 

RAZEM 2500 

Obraz39 Matki Bożej Różańcowej, malowany w duchu szkoły francuskiej 
w XVIII w. Wysokość 1,62 m, szerokość 1,26 m. Remontowany w 1930 r. przez 
artystę Bolesława Nawrockiego. 

Tabela 5. Szaty liturgiczne i przedmioty liturgiczne40 

Lp. Opis Wartość 

Ornaty Ornaty

Ornaty białe białe

brokatowy, srebrny słup, bogato ręcznie haftowany 400

brokatowy, srebrny w kwiaty bez słupa z galonem 350

adamaszkowy, imię Maria 80

brokatowy, słup w bogato w kwiaty haftowany z galonem 350

brokatowy, srebrny w kwiaty, słup moro, złotem haftowany 250

rypsowy, słup z pasa słupskiego cały w kwiaty 200

brokatowy, słup w krzyż na hafcie haftowany 200

adamaszkowy, cały z galonem 100

brokatowy, słup w krzyż na koronie w kwiaty haftowany 150

rypsowy, słup adamaszkowy z galonem 160

haftowany, w piękne kwiaty, przełożone w nowy adamaszek w 1931 r. 150

adamaszkowy, słup srebrem na kanwie haftowany 200

adamaszkowy, słup w krzyż, deseń imię Jezus 100

adamaszkowy, słup w krzyż, sprawiony w 1935 r. 127

Dalmatyki białe – 2 sztuki 300

38  Tamże, k. 7v. 
39  Tamże, k. 8. 
40  Tamże, k. 8–9v. 



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański62									                   [12]

Ornaty czerwone 

pluszowy, cały słup złotem haftowany 350

brokatowy, cały w kwiaty z galonem – piękny 350

adamaszkowy, cały z galonem 120

adamaszkowy, cały z galonem, przerobiony z antepedium  
osobiście przez ks. Świądra, wikariusza parafii

100

adamaszkowy, słup atłasowy w kwiaty haftowany 120

adamaszkowy, cały słup w krzyż, sprawiony w 1935 r. 127

Dalmatyki czerwone pluszowe – 2 sztuki 300

Ornaty fioletowe

adamaszkowy, słup pluszowy, imię Jezus 150

adamaszkowy, słup złoty, brokat, galon 200

pluszowy, cały z galonem 100

adamaszkowy, cały słup w krzyż, sprawiony w 1935 r. 127

Ornaty zielone

adamaszkowy, słup złoty brokat, sprawiony w 1933 r. 395

adamaszkowy słup cały w kwiaty z galonem 250

adamaszkowy, słup z tyłu brokatowy w kwiaty  
– z przodu adamaszek fioletowy 

100

adamaszkowy, słup cały w kwiaty z galonem 100

adamaszkowy, słup w krzyż z galonem, sprawiony w 1935 r. 127

Ornaty czarne

adamaszkowy, słup pluszowy z galonem 120

morowy cały, słup, imię Jezus z galonem 120

adamaszkowy, słup brokatowy, srebrny 120

morowy, słup w krzyż na kanwie w kolory. Ofiara śp. ks. Franciszka 
Pruskiego rozstrzelanego w 1914 r. przez Prusaków – okupantów 

150

adamaszkowy, cały słup w krzyż, sprawiony w 1935 r. 127

Kapy

Kapy białe

brokiet srebrny w kwiaty, pas i kaptur, haft ręczny złoty 250

adamaszkowa, pas rypsowy, na kapturze imię Jezus 150

roma z pasem żółtym 200

adamaszkowa, kaptur nowy, pas niebieski 120

brokatowa w kwiaty, pas rypsowy 200



Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…[13]	 63

Kapy czerwone

adamaszkowa, pas i kaptur pluszowe, pas złoty 400

brokatowa, srebrna, cała w kwiaty 400

adamaszkowa, pas i kaptur wzorzyste 250

Kapy fioletowe

roma, pas i kaptur pluszowe 150

Kapa zielona

adamaszkowa, pas i kaptur brokatowy srebrny 250

Kapy czarne

morowa, pas i kaptur pluszowe 300

roma z galonem 150

adamaszkowa, pas rypsowy 250

Stuły

Stuły białe

z mory srebrnej, haft złoty 120

stuły jedwabne – sztuk 2 

Stuły czerwone

aksamitna 50

haftowana

do krzyża na Wielkanoc

Stuły fioletowe

do słuchania spowiedzi, sztuk 13 

Stuły czarne

sztuk 2 90

Obrusy ołtarzowe

kilimowe – sztuk 2 50 

okrycie włóczkowe – sztuk 1 

aksamitne – sztuk 1 

czerwone – sztuk 3 

fioletowe – sztuk 2

zasłony na krzyże w Wielkim Poście 



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański64									                   [14]

Baldachimy

adamaszkowy, bogato ręcznie haftowany na 6 drążkach, zakończonych 
złoceniami, koronami, sznury, frędzle – sprawiony staraniem asysty  
w 1932 r.

1000

adamaszkowy mniejszy na 4 drążkach 200

Tuwalnie

rypsowe 220

atłasowe

tiulowe – sztuk 2 

sukienki na puszki –sztuk 8 80

bursy dla chorych – sztuk 5 25

Bielizna kościelna

alby – sztuk 9 (4 podarte), humerałów – sztuk 20 200

Komże
kapłańskich – sztuk 16 300

dla służby kościelnej – sztuk 15 

dla ministrantów –– sztuk 24

Obrusy
małe na tabernakulum 100
na słupki – sztuk 20 

na balustradę do Komunii świętej – sztuk 10 

Inne
korporały – sztuk 20

korporały do paten małych – sztuk 30

puryfikaterze – sztuk 60 10
palki – sztuk 35 10
ręczniki małe – 40 sztuk

a)	  ręczniczki do lawaterza – 4 sztuki 30
paski do alb – 6 sztuk

Pelerynki dla chłopców
czerwonych – 11 sztuk 60
zielonych – 6 sztuk 

fioletowych – 8 sztuk 



Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…[15]	 65

Sutanny dla chłopców

czerwonych – 2 sztuki 30

fioletowych – 2 sztuki

lilje do procesji – 12 sztuk 60

Dywany

kilimowy 4 x 5 m z 3 chodnikami, sprawiony w 1934 r. 427

stary duży zniszczony, starych mniejszych – 3 sztuki 100

RAZEM 13 002

Tabela 6. Księgi liturgiczne41

Lp. Księga Wartość zł 

Missale Romanum Vinnase, 1827 r. 300

Missale Romanum Ratisbonum, 1884 r.

Missale Romanum Ratisbonum, 1903 r.

Missale Romanum Ratisbonum, 1923 r.

Missale Romanum Ratisbonum, 1929 r.

Mszały żałobne – 4 sztuki (zniszczone) 30

Ewangelie na Boże Ciało – sztuk 1 20

Rytuał: duży – 1, małych – 4 sztuki 60

Kancjonały – 2 sztuki 6

Ewangeliczka – sztuk 1 7

SUMA 423

5. Zakończenie 

Przedstawiony wykaz strat, jakie udało się ustalić, korzystając z zachowanych 
materiałów archiwalnych, które poniósł kościół św. Katarzyny w Zgierzu, pokazują, 
jakie były założenia grabieżczej polityki okupanta niemieckiego, który niszczył lub 
przywłaszczał przedmioty kultu religijnego, aby deprecjonować ślady kultury pol-
skiej i ograbić instytucję kościelną. Z przekazanej informacji w Fundi instructi ks. 
Jana Cesarza wynika, że minimalna wartość szacunkowa utraconych przedmiotów 
które znajdowały się w zgierskiej świątyni wynosiła 13  425 zł według szacunku 
z 1935 r. W sumie tej nie znalazły się skonfiskowane dzwony kościelne oraz przed-
mioty, które zostały zabrane z innych świątyń znajdujących się na terenie parafii 

41  Tamże, k. 9v. 



Andrzej Wróbel, Mieczysław Różański66									                   [16]

zgierskiej oraz przedmioty, które zostały zrabowane z prywatnych mieszkań księży, 
którzy pracowali w tej parafii, a zwłaszcza z mieszkania księdza proboszcza, jak 
wskazano zabrano kilkanaście obrazów. Dalsze badania dotyczące strat, które po-
niosła świątynia św. Katarzyny w Zgierzu, mogą bardziej szczegółowo ukazać, co 
zostało zniszczone lub zabrane z jej wyposażenia. 

Bibliografia 

Archiwum Archidiecezjalne w Łodzi 
Akta parafii do 1945 r., sygn. 206, 207. 
Akta Kurii Biskupiej do 1945, sygn. 76.

Opracowania

Bejm B., Bojanowski T., Okupacja niemiecka, w: Zgierz. Dzieje miasta do 1988 roku, pod red.  
R. Rosina, Łódź–Zgierz 1995.

Bojanowki T., Łódź pod okupacją niemiecką w latach II wojny światowej (1939–1945), Łódź 1992, 
35–37. 

Getka-Kenig M., Urzędnicza kariera Bonifacego Witkowskiego (1800–1840) – przyczynek do dziejów 
biurokracji budowlanej w Królestwie Polskim, Kwartalnik Historii Nauki i Techniki, t. 68, 2023, 
nr 3, 81–96. 

Graliński T., Spis parafii i kościołów diecezji łódzkiej i krótki ich opis historyczny. Dekanat zgierski, 
Wiadomości Diecezjalne Łódzkie, 28(1954) nr 1. 

de Lasco Joannes, Liber Beneficuiorum, wyd. J. Łukowski, J. Korytkowski, t. 2, Gniezno 1881.
Karkocha M., Dzwony kościelne utracone w czasie II wojny światowej z terenu diecezji kieleckiej. Przy-

czynek do zagadnienia, Przegląd Nauk Historycznych 2014, R. XIII, Nr. 2. 
Kodeks dyplomatyczny Polski, t. 1–2, wyd. L. Ryszewski, A. Muczkowski, Warszawa 1847–1853.
Martyrologium polskiego duchowieństwa rzymskokatolickiego pod okupacją hitlerowską 1939–1945, 

wyd. W. Jacewicz, J. Woś, z. 2, Warszawa 1977. 
Rosin R., Zgierz w XII–XVI w., Acta Universitatis Lodzensis. Folia Historica, z. 2, 1981, 77–99. 
Rosin R., Początki i rozwój Zgierza do końca XVI wieku, w: Zgierz. Dzieje miasta do 1988 roku, pod 

red. R. Rosina, Łódź–Zgierz 1995. 
Różański M., Spis duchowieństwa i parafii diecezji łódzkiej z (1940–1941), Łódzkie Stadia Teologicz-

ne, R. 13(2004). 
Straty wojenne. Zabytkowe dzwony utracone w latach 1939–1945 w granicach Polski po 1945 roku, 

opr. T. Łuczak, t. 2, Poznań 2006. 
Wierzbowski M., Zamojski A., W cieniu zgierskiej fary, z. 2, Zgierz 2001. 
Zgierz. Źródła do dziejów miasta w XIX i XX w., wyd. M. Bandurka, Łódź 1976. 
Zientara B., Henryk Brodaty i jego czasy, Warszawa 1975. 

The losses suffered by St. Catherine’s Church  
in Zgierz during World War II (1939–1945)

Summary

The parish of St. Catherine in Zgierz was established in the 12th or 13th century. It possessed 
many valuable items, which were looted by the German occupiers during World War II. The article 
presents the looted items, which were identified during a project co-financed by the Ministry of Culture 



Straty kościoła św. Katarzyny w Zgierzu w czasie II wojny…[17]	 67

and National Heritage. The basis for compiling a list of the parish’s losses was the “fundi instructi” 
inventory and documentation produced after the end of the Second World War.

Nota o Autorach

Andrzej Wróbel – doktor nauk humanistycznych, historyk, archiwista, kierownik Oddziału 
Archiwum Państwowego w Tomaszowie Mazowieckim. 
ORCID 0000 0002 7752 6022
Kontakt e-mail: andrzejwrobel@poczta.fm

Ksiądz Mieczysław Różański – prezbiter archidiecezji łódzkiej, dr hab. prof. uczelni Uni-
wersytetu Warmińsko-Mazurskiego w Olsztynie, filia w Ełku, zastępca dyrektora Archiwum 
Archidiecezjalnego w Łodzi.
ORCID 0000-0003-3345-1740
Kontakt e-mail: mieczyslaw.rozanski@uwm.edu.pl





V A R I A

Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Mariusz Chrostowski
Lehrstuhl für Didaktik der Religionslehre, für Katechetik und Religionspädagogik 
Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt 

Zastosowanie sztucznej inteligencji  
w edukacji religijnej w Niemczech:  

możliwości, ograniczenia i punkty krytyczne1

1. Wprowadzenie. 2. SI: pojęcie i sposób działania. 3. SI a realizacja zadań edukacji reli-
gijnej: możliwości i ograniczenia zastosowania. 3.1. SI a „przekazywanie usystematyzowanej 
i istotnej dla życia wiedzy o wierze Kościoła”. 3.2. SI a „zapoznanie z formami żywej wiary”.  
3.3. SI a „wspieranie zdolności do dialogu religijnego i krytycznego osądu”. 4. Zamiast podsumo-
wania: główne punkty krytyczne 

Słowa kluczowe: lekcja religii; sztuczna inteligencja; edukacja, Niemcy

1. Wprowadzenie

Cyberrzeczywistość, która jeszcze niedawno wydawała się elementem fantasy 
lub science fiction, dziś staje się integralną częścią naszej codzienności. Otacza nas 
sztuczna inteligencja (dalej: SI). Alexa, Google i Siri zamykają i otwierają drzwi do 
domu, włączają i wyłączają światła, regulują termostat, a nawet opowiadają zabaw-
ne żarty. Smartwatche liczą kroki i monitorują jakość snu. Różnorodne algorytmy SI 
wspierają sektor ochrony zdrowia, umożliwiając trafne diagnozy i dobór odpowied-
nich leków2. W przemyśle motoryzacyjnym ułatwiają lepsze rozpoznawanie obiek-
tów oraz orientację pojazdów, wyposażonych w funkcje automatycznego prowadze-
nia w ruchu drogowym3. Chatboty, takie jak Repilka, zastępują przyjaciół ponad  

1  Niniejszy artykuł stanowi polskojęzyczne tłumaczenie autorskiego tekstu opublikowanego na 
łamach niemieckiego czasopisma Religionspädagogische Beiträge; zob. M. Chrostowski, Anwendung 
von Künstlicher Intelligenz im Religionsunterricht: Möglichkeiten, Grenzen und Brennpunkte, Religi-
onspädagogische Beiträge 46 (2023) 1, 79–95.

2  Por. T.J. Trothen, Replika: Spiritual Enhancement Technology?, Religions 275 (2022) 13, 1.
3  Zob. m.in.: S. Kroschwald, Künstliche Intelligenz im autonomen Auto, Datenschutz Datensich 

45 (2021), 522–528.



Mariusz Chrostowski70									                     [2]

10 mln ludzi na całym świecie4. Duolingo, największa szkoła językowa, jaka ist-
nieje, nie posiada budynków ani klas, funkcjonuje bowiem wyłącznie w przestrzeni 
wirtualnej5. ChatGPT potrafi generować spójne i znaczące teksty6; z nowoczesnych 
technologii korzystają nawet wspólnoty religijne, np. robot Kannon Mindar w japoń-
skim mieście Kioto wyjaśnia licznym odwiedzającym w prostych słowach zasady 
buddyzmu oraz uczy ich modlitwy7.

Ponieważ SI w znaczący sposób kształtuje i zmienia styl oraz rzeczywistość ży-
cia współczesnej ludzkości, stawia przed nowoczesnymi społeczeństwami, edukacją 
szkolną, a tym samym również przed edukację religijną nowe wyzwania8. Lekcje 
religii powinny z jednej strony intensyfikować wykorzystanie nowoczesnych tech-
nologii w ramach religijnych procesów nauczania i uczenia się tak, aby pozostały 
atrakcyjne dla nowych pokoleń i nie zostały wykluczone z dynamicznie zmieniają-
cego się świata życia i nauki. Z drugiej strony muszą one również uwzględniać rze-
czywistość egzystencji młodych ludzi, zachowywać chrześcijańską wizję człowie-
ka oraz uwrażliwiać zarówno uczniów, jak i nauczycieli religii na ryzyka związane 
z cyfryzacją, informatyzacją czy mechanizacją człowieka9. 

Na tym tle niniejszy artykuł realizuje potrójny cel. W pierwszym kroku podjęto 
próbę odpowiedzi na pytanie, czym jest sztuczna inteligencja (SI) i jak działa. Na-
stępnie, w drugim kroku, zaprezentowano przykładowe możliwości i ograniczenia 
zastosowania SI w realizacji trzech podstawowych zadań nauczania religii w nie-
mieckich szkołach. W ostatnim kroku – zamiast podsumowania – zarysowano głów-
ne punkty krytyczne, które w znacznym stopniu wynikają z przeprowadzonej analizy.

Ponadto należy podkreślić, że autor – w odniesieniu do nauczania religii 
w Niemczech – formułuje przede wszystkim propozycje metodyczne oraz porusza 
kwestie, związane z treściami religijnopedagogicznymi, które nie zostały jeszcze 
przepracowane na konkretne i praktyczne rozwiązania. W związku z tym niniej-
szy artykuł stanowi tylko i wyłącznie dydaktyczną refleksję nad sztuczną inte-
ligencją (SI) i nie rości sobie prawa do przedstawiania rozwiązań koncepcyjno- 
-praktycznych.

4  Zob. m.in.: E. Baumberger, «Du bist mir so wichtig», schreibt der Chatbot, https://www.reflab.
ch/du-bist-mir-so-wichtig-schreibt-der-chatbot/ (dostęp: 02.04.2023).

5  Zob. m.in.: A.n.I. Hoesny, M. Ulfah, Duolingo Application as Media in Teaching Vocabulary 
Mastery, Journal of English Education and Technology, 3 (2022) 2, 107–120. 

6  Zob. m.in.: A.R. Kirmani, Artificial Intelligence-enabled science poetry, ACS Energy Letters 8 
(2022), 574–576; F. Graham, Daily briefing: Will ChatGPT kill the essay assignment?, https://www.
nature.com/articles/d41586-022-04437-2 (dostęp: 02.04.2023). 

7  Zob. m.in.: Th. von Hahn, Er predigt, obwohl er nicht lebendig ist, https://www.sueddeutsche.
de/panorama/roboter-japan-mensch-buddhismus-2019-1.4725379 (dostęp: 15.03.2023). 

8  Zob. m.in.: Sztuczna inteligencja (AI) jako megatrend kształtujący edukację. Jak przygotowywać 
się na szanse i wyzwania społeczno-gospodarcze związane ze sztuczną inteligencją?, red. J. Fazlagić, 
Warszawa 2022.

9  Zob. m.in.: K. Zweig, Künstliche Intelligenz im Religionsunterricht: Wer soll den Menschen rich-
ten dürfen? https://www.erzbistum-koeln.de/export/sites/ebkportal/kultur_und_bildung/schulen/.con-
tent/documentcenter/zeitschrift_impulse/Jahrgang_2020/20imp3basisartikel.pdf (dostęp: 20.03.2023); 
J. Palkowitsch-Kühl, Digitalisierung als Herausforderung für Unterrichtsprozesse religiöser Bildung, 
Loccumer Pelikan 1 (2019), 10–15.



[3]	 71Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…

2. SI: pojęcie i sposób działania

Sztuczna inteligencja „jest dziedziną informatyki, która zajmuje się nabywa-
niem zdolności poznawczych, które zazwyczaj przypisuje się ludzkiej inteligencji. 
Należą do nich uczenie się, rozwiązywanie problemów i rozpoznawanie wzorców”10.  
Ponadto autorzy raportu „Eurofound” podkreślają, że pojęcie sztucznej inteligencji 
odnosi się również do języka naturalnego, przetwarzania mowy i obrazów oraz ucze-
nia maszynowego („Machine Learning”)11.

Ostatni czynnik, czyli uczenie maszynowe, wyznacza obecnie kierunek w dys-
kusji na temat nowoczesnych systemów sztucznej inteligencji12 i uznawane jest za 
kluczową technologię SI13. Jest ono definiowane jako „poddziedzina sztucznej in-
teligencji, która umożliwia systemom automatyczne uczenie się i doskonalenie na 
podstawie doświadczeń (danych), bez konieczności bycia bezpośrednio zaprogra-
mowanymi”14. W tym sensie, aby znaleźć model do przedstawienia i rozwiązania 
określonego problemu w ramach uczenia maszynowego, system SI musi zostać wytre- 
nowany na podstawie danych przykładowych, tzw. danych treningowych. Ponadto,  
proces ten przypomina sposób uczenia się ludzi, którzy zdobywają większość swojej 
wiedzy poprzez doświadczenie15. Szczególną rolę odgrywa tu „głębokie uczenie” 
(„Deep Learning”), które bazuje na sztucznych sieciach neuronowych. Sieci te dzia-
łają podobnie jak ludzki mózg i służą w szczególności do rozpoznawania wzorców 
w obrazach i tekstach, stanowiąc podstawę systemów rekomendacji, takich jak: Siri 
czy Alexa. Dodatkowo należy podkreślić, że algorytmy głębokiego uczenia są tak 
zaawansowane technologicznie, że często określa  się je  mianem „czarnej skrzynki” 
(„Black Box”), ponieważ ludzie nie są w stanie śledzić każdej decyzji, podejmowa-
nej przez dany model. Wynika to z faktu, że algorytm używa milionów zestawów 
danych i koreluje ich określone właściwości w celu wygenerowania wyników. Co 
więcej, proces ten jest w dużej mierze autonomiczny, co sprawia, że staje się trudny 
do interpretacji przez człowieka16.

10  Amazon, Was ist künstliche Intelligenz? Maschinelles Lernen und Deep Learning, https://
aws.amazon.com/de/machine-learning/what-is-ai/#:~:text=K%C3%BCnstliche%20Intelligenz%20
(AI)%20ist%20der,z%C3%A4hlen%20Lernen%2C%20Probleml%C3%B6sung%20und%20Muster-
erkennung (dostęp: 03.04.2023); por. także: C. Bünte, Künstliche Intelligenz – die Zukunft des Marke-
ting. Ein praktischer Leitfaden für Marketing-Manager, Wiesbaden 2018, 5. 

11  Zob. Eurofound, Game-changing technologies: Transforming production and employment in 
Europe, Luxembourg 2020.

12  Por. R. Bucher, Anwendungen von künstlicher Intelligenz in der Bildung – Chancen und Risiken, 
https://files.ifi.uzh.ch/hilty/t/examples/bachelor/Bachelorarbeit_Bucher.pdf (dostęp: 10.02.2023), 13.

13  Por. N. Vojdani, B. Erichsen, Anwendungspotenziale von maschinellem Lernen in der Produk-
tion und Logistik, Logistics Journal: Proceedings 1 (2020), 1.

14  L. Wuttke, Praxisleitfaden für Künstliche Intelligenz in Marketing und Vertrieb Beispiele, Kon-
zepte und Anwendungsfälle, Wiesbaden 2022, 58. 

15  Por. R. Bucher, art.cyt., 13.
16  Por. L. Wuttke, dz.cyt., 59–60; zob. także: Ch. Molnar, Interpretable Machine Learning: 

A  Guide for Making Black Box Models Explainable, https://christophm.github.io/interpretable-ml-
book/ (dostęp: 22.05.2023). 



Mariusz Chrostowski72									                     [4]

Systemy SI mogą funkcjonować efektywnie jedynie wtedy, gdy dysponują od-
powiednimi zestawami danych i potrafią je poprawnie wykorzystać. Człowiek może 
odgrywać w tym procesie większą lub mniejszą rolę, co wskazuje na kolejny ważny 
aspekt, a mianowicie „uczenie się” sztucznej inteligencji. W tym sensie SI nie jest 
wszechwiedząca, a jej zdolności wynikają – jak już wspomniano – z odpowiednie-
go szkolenia. Można wyróżnić trzy główne typy uczenia maszynowego: 1. Uczenie 
nadzorowane (Supervised Learning) – Dane wejściowe są opatrzone etykietami, 
aby sztuczna inteligencja mogła nauczyć się i rozpoznać określone cechy, np. wy-
raz twarzy, takie jak: złość czy strach. 2. Uczenie nienadzorowane (Unsupervised 
Learning) – SI uczy się samodzielnie rozpoznawać cechy i grupować elementy na 
podstawie określonych właściwości i kryteriów, jednak nie jest w stanie ich nazwać 
ani oceniać. Przykładem uczenia nienadzorowanego są systemy rekomendacji, które 
pomagają znaleźć klientów o podobnych preferencjach, aby zaproponować im ade-
kwatne filmy, produkty itp. 3. Uczenie ze wzmocnieniem (Reinforcement Learning) 
– SI otrzymuje zasady i teorie do zastosowania, następnie stara się rozwiązać okre-
ślone problemy i otrzymuje wirtualną nagrodę lub karę za udane lub nieudane próby. 
SI może uczyć się poprzez próbę i błąd. Przykładami zastosowania tej formy uczenia 
są różne rodzaje gier komputerowych17.

W tym kontekście należy również wspomnieć, że sztuczna inteligencja ma bardzo 
szerokie i zróżnicowane spektrum zastosowań. SI jest w stanie rozpoznawać i interpre-
tować różne wzorce, monitorować duże zbiory danych, wyciągać cenne wnioski z da-
nych, aby uzyskać nowe informacje i dostrzegać abstrakcyjne zależności, przewidywać 
lub modelować prawdopodobny rozwój trendów w przyszłości, a także komunikować 
się i wchodzić w interakcje z ludźmi, otoczeniem fizycznym oraz maszynami18.

3. SI a realizacja zadań edukacji religijnej:  
możliwości i ograniczenia zastosowania

Ponieważ zakres funkcji sztucznej inteligencji jest już ogromny i rozwija się 
z roku na rok, nie jest zaskoczeniem, że zainteresowanie tym tematem w naukach 
o edukacji i wychowaniu na poziomie międzynarodowym stale rośnie19. Publikacje 

17  Por. L. Wuttke, dz.cyt., 60–69; R. Bucher, art.cyt., 15–17; zob. także: A. C. Müller, S. Guido, 
Introduction to Machine Learning with Python. A Guide for Data Scientists, Boston 2016; W. Holmes, 
M. Bialik, Ch. Fadel, Artificial Intelligence In Education Promises and Implications for Teaching and 
Learning, Boston 2019. 

18  Por. D. Castro, J. New, The Promise of Artificial Intelligence, https://www2.datainnovation.
org/2016-promise-of-ai.pdf (dostęp: 15.03.2023), 4–5; J. Scherk, G. Pöchhacker-Tröscher, K. Wagner, 
Künstliche Intelligenz – Artificial Intelligence, https://www.bmk.gv.at/dam/jcr:32e07784-1825-4441-
880f-39b67cf8fc4b/kuenstliche_intelligenz.pdf (dostęp: 11.03.2023), 13–14.

19  Zob. m.in.: Y. Liu, S. Salmiza, J. Huang, M. Syed, A. Syed, Review of the Application of Arti-
ficial Intelligence in Education, International Journal of Innovation, Creativity and Change 12 (2020) 
8, 548–562; P. Limna, S. Jakwatanatham, S. Siripipattanakul, P. Kaewpuang, P. Sriboonruang, Review 
of Artificial Intelligence (AI) in Education during the Digital Era, Advance Knowledge for Executives  
1 (2022) 3, 1–9; X. Zhai, X, Chu; Ch.Ch. Sing i in., A Review of Artificial Intelligence (AI) in Education 
from 2010 to 2020, Hindawi Complexity 1 (2021) 8812542, 1–18. 



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[5]	 73

w tej dziedzinie dotyczą różnych aspektów edukacji szkolnej, m.in.: opracowywania 
etycznych zasad stosowania SI w edukacji20; rozwijania kompetencji cyfrowych21; 
wykorzystywania botów nauczycielskich22 lub chatbotów w edukacji23; tworzenia 
narzędzi konwersacyjnych w edukacji24 itd. Natomiast recepcja tematów związa-
nych z SI w pedagogice religijnej jest wciąż stosunkowo niewielka, a publikacje 
w tej dziedzinie koncentrują się głównie na zagadnieniach etyczno-antropologicz-
nych25, potencjale i ryzykach zastosowania SI w nauczaniu religii chrześcijańskiej26 
i islamskiej27 oraz na cyfryzacji procesów edukacji religijnej w szerokim sensie28. 

20  Zob. m.in.: V. Dignum, The role and challenges of education for responsible AI, London Re-
view of Education 19 (2021) 1, 1–11; M. Taddeo, L. Floridi, How AI can be a force for good, Science 
361 (2018) 6404, 751–752; B. Williamson, Big data in education: The digital future of learning, policy 
and practice, London 2017. 

21  Zob. m.in.: S. K. Leitner, Künstliche Intelligenz im Unterricht. Wie ein Conversational Agent 
zur Vermittlung von digitalen Kompetenzen eingesetzt werden kann, https://unipub.uni-graz.at/ob-
vugrhs/download/pdf/7708901?originalFilename=true (dostęp: 28.03.2023); Digitale Kompetenz. 
Herausforderungen für Wissenschaft, Wirtschaft, Gesellschaft und Politik, Digitale Kompetenz, red. 
M. Friedrichsen, W. Wersig, Wiesbaden 2020; Digitale Bildung und Künstliche Intelligenz in Deutsch-
land, red. R. Fürst, Wiesbaden 2020. 

22  Zob. m.in.: S. Bayne, Teacherbot: interventions in automated teaching, Teaching in Higher Ed-
ucation, Critical Perspectives 20 (2015) 4, 455–467; A. Bozkurt, W. Kilgore, M. Crosslin, Bot-teachers 
in hybrid massive open online courses (MOOCs): A post-humanist experience, Australasian Journal of 
Educational Technology 34 (2018), 3, 39–59; F. Zehner, Künstliche Intelligenz. Ihr Potenzial und der 
Mythos des Lehrkraft-Bots, https://www.pedocs.de/volltexte/2020/17561/pdf/Zehner_2019_Kuenstli-
che_Intelligenz_A.pdf (dostęp: 29.03.2023). 

23  Zob. m.in.: M.A. Kuhail, N. Alturki, S. Alramlawi, K. Alhejori, Interacting with education-
al chatbots: A systematic review, Education and Information Technologies 28 (2023), 973–1018; 
G.J. Hwang, Y.Ch. Chang, A review of opportunities and challenges of chatbots in education, Interac-
tive Learning Environments 31 (2023) 7, 4099–4112.

24  Zob. m.in.: P. Yeves-Martínez, D. Pérez-Marín, Prof. Watson: A Pedagogic Conversational 
Agent to teach programming in primary education, Proceedings 31 (2019) 1, 1–8. 

25  Zob. m.in.: B. Grümme, Bernhard, KI, ein Ernstfall der Religionspädagogik, Religion unterrich-
ten 2 (2022), 38–43; B. Platow, Über Bildung der Zukunft. Ein Diskurs über technologisch konstituierte 
Bildung in theologischer Perspektive, ET-Studies 12 (2021) 2, 223–240; B. Platow, Digitalisierung/
Big Data/Künstliche Intelligenz, w: Ethische Kernthemen. Lebensweltlich – theologisch-ethisch – di-
daktisch, red. H. Simojoki, M. Rothgangel, U.H.J. Körtner, Göttingen 2022, 85–95; K. Zweig, art.cyt.

26  Zob. m.in.: E. Kyle, ‘Intelligent’ Religious Education?: Possibilities for Integrating Artificial 
Intelligence and other assistive Technologies, https://www.academia.edu/4491545/_Intelligent_Reli-
gious_Education_Possibilities_For_Integrating_Artificial_Intelligence_And_Other_Assistive_Tech-
nologies (dostęp: 03.03.2023); T. Khoa, T. Nguyen, Preliminary Research on the Social Attitudes 
toward AI’s Involvement in Christian Education in Vietnam: Promoting AI Technology for Religious 
Education, Religions 12 (2021) 3, 1–20. 

27  Zob. m.in.: Hamruni, S. Suwartini, Artificial Intelligence In Global Islamic Education, Journal 
of Humanities And Social Science (IOSR-JHSS) 27 (2022) 6, 39–49; M. Taufik, Strategic Role of Is-
lamic Religious Education in Strengthening Character Education in the Era of Industrial Revolution 
4.0, Jurnal Ilmiah Islam Futura 20 (2020) 2, 86–104.

28  Zob. m.in.: Religious Education in a Mediatized World, red. I. Nord, H. Zipernovszky, Stuttgart 
2017; I. Nord, Konfessionell, kooperativ, kontextuell und digitalisiert. Christliche Bildung in Zeiten der 
Digitalisierung, exemplarisch dargestellt mit Bezug auf den evangelischen Religionsunterricht, w: Re-
ligionen und der globale Wandel. Politik, Wirtschaft, Bildung, red. R. Mokrosch, H.E. Mallouki, Stutt-
gart 2019, 169–190; J. Palkowitsch-Kühl, art.cyt.; T. Gojny, Digitalisierung und Religionsunterricht. 



Mariusz Chrostowski74									                     [6]

Chociaż intensyfikacja badań naukowych, dotyczących wyłącznie tematów 
związanych z SI w dziedzinie nauk o wychowaniu i edukacji, w porównaniu z pe-
dagogiką religijną, jest faktem, nie można zapominać, że sztuczna inteligencja jest 
jedną z najistotniejszych technologii przyszłości29. Jest to również megatrend, który 
kształtuje życie ludzkie i edukację, stanowiąc jednocześnie wielowymiarowe wy-
zwanie dla całego systemu edukacji szkolnej, a więc także nauczania religii30. W tym 
ujęciu, jeśli edukacja (w klasycznym sensie) oznacza „uwolnienie i umożliwienie 
człowiekowi – a właściwie wszystkim ludziom – odpowiedzialnego kształtowania 
własnego życia, a także współżycia z innymi oraz z naturalnym środowiskiem na 
rzecz wspólnej przyszłości”31, a „procesy edukacji religijnej […] są osadzone w wa-
runkach społecznych”32, warto rozważyć również możliwości oraz granice zasto-
sowania SI w kontekście realizacji trzech podstawowych zadań edukacji religijnej 
z perspektywy katolickiej, a mianowicie: 1) „przekazywanie usystematyzowanej 
i  istotnej dla życia wiedzy o wierze Kościoła”; 2) „zapoznanie z formami żywej 
wiary”; oraz 3) „wspieranie zdolności do dialogu religijnego i krytycznego osądu”33. 
Nawet jeśli wspomniane zadania – jak podkreśla N. Mette – wykazują pewną ten-
dencję do „rekatechizacji” szkolnego nauczania religii w Niemczech34, określają one 

Potentiale und Perspektiven, https://rpz-heilsbronn.de/Dateien/Arbeitsbereiche/GPM/GELB/2020/03_
Gojny.pdf (dostęp: 20.05.2023); G. Meyer, C. Misera, Virtuelle Welten als Herausforderung für die 
Religionspädagogik, Österreichisches Religionspädagogisches Forum, 28 (2020) 1, 13–38; A. Sahu, 
S. Samantaray, H. Siddiqua, Cyberspace: A Contemporary Path for Religious Education, w: Smart 
Intelligent Computing and Applications: Proceedings of the Third International Conference on Smart 
Computing and Informatic, red. S. Ch. Satapathy, V. Bhateja, J.R. Mohanty, S.K. Udgata, Singapore 
2020, 155–163; J.-H. Herbst, Vom Overheadprojektor zu Big Data-Analytics? Ideologiekritische Per-
spektiven auf die Digitalisierung des Religionsunterrichts, Österreichisches Religionspädagogisches 
Forum 28 (2020) 1, 179–196; KIBOR (red.), Mensch 4.0 – Maschine 4.0: Bausteine für den Religi-
onsunterricht an beruflichen Schulen, Göttingen 2020; Digitalisierung - Religion – Gesellschaft, red. 
M. Datterl, W. Guggenberger, C. Paganini, Innsbruck 2021; A. Dietzsch, S. Pfister, Digitaler Religions-
unterricht: Fachdidaktische Perspektiven und Impulse, Stuttgart 2021; M. Gronover, Religiöse Bildung 
in einer digitalisierten Welt. Beiträge zur Theorie und Praxis des Religionsunterrichts an berufsbilden-
den Schulen, red. A. Obermann, H. Schnabel-Henke, Münster 2021.

29  Zob. Europäisches Parlament, Künstliche Intelligenz: Chancen und Risiken, https://www.eu-
roparl.europa.eu/news/de/headlines/society/20200918STO87404/kunstliche-intelligenz-chancen-und-
risiken (dostęp: 17.03.2023).  

30  Zob. m.in.: Sztuczna inteligencja (AI) jako megatrend…, dz.cyt. 
31  N. Mette, Das Bildungspotential der Religionen für die SchülerInnen erschließen. Plädoyer für 

einen von Religionen gemeinsam verantworteten Religionsunterricht, Österreichisches Religionspäd-
agogische Forum 26 (2018) 2, 24–25.

32  U. Kropač, Religion – Religiosität – Religionskultur: Ein Grundriss religiöser Bildung in der 
Schule, Stuttgart 2019, 41.

33  Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Der Religionsunterricht vor neuen Herausforde-
rungen, Bonn 2005, 18; Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Die Zukunft des konfessionellen 
Religionsunterrichts Empfehlungen für die Kooperation des katholischen mit dem evangelischen Re-
ligionsunterricht, Bonn 2016, 12–13; Kirchenamt der EKD, Evangelischer Religionsunterricht in der 
digitalen Welt. Ein Orientierungsrahmen, Hannover 2022, 35.

34  Por. N. Mette, Der Religionsunterricht in der Schule. Eine solide Grundlage für die Weiter-
entwicklung des Unterrichtsfachs, w: Die Würzburger Synode. Die Texte neu gelesen, red. R. Feiter, 
R. Hartmann, J. Schmiedl, Freiburg i. Br 2013, 57.



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[7]	 75

nadal jego heurystyczny horyzont i stanowią tym samym odpowiednie punkty od-
niesienia do poniższej analizy35.

3.1. SI a „przekazywanie usystematyzowanej i istotnej  
dla życia wiedzy o wierze Kościoła” 

Pierwszy obszar zadań nauczania religii w niemieckich szkołach obejmuje nie 
tylko przekazywanie podstawowej wiedzy religijnej, ale także rozwijanie umiejęt-
ności i postaw, takich jak: tolerancja, szacunek, miłość do wolności i bliźniego, soli-
darność, nadzieja na życie wieczne36.

Sztuczna inteligencja może zatem okazać się szczególnie pomocna w zakre-
sie wzmacniania przekazywania podstawowej wiedzy o wierze Kościoła w ramach 
edukacji religijnej, tj. informacji dotyczących depozytu wiary, jego wewnętrznej 
struktury i logiki, różnych form religijnego języka (np. modlitw, symboli, pieśni, 
przypowieści biblijnych), tradycji religijnych, obyczajów oraz wiedzy o innych re-
ligiach – w szczególności judaizmie i islamie37. Ważną rolę mogą w tym zakresie 
odegrać interaktywne platformy edukacyjne oraz inteligentne systemy nauczania 
(intelligent tutoring systems), oparte na sztucznej inteligencji, takie jak wspominane 
już kilkakrotnie Siri firmy Apple, Cortana firmy Microsoft czy Alexa firmy Amazon. 
Odpowiednio zaprogramowani asystenci głosowi, wspomagani przez SI, mogliby 
prowadzić rozmowy z uczniami, wyjaśniając określone zagadnienia religijne, trady-
cje religijne, pojęcia teologiczne, tło historyczne, historie biblijne itp., bez koniecz-
ności angażowania nauczyciela religii. Dodatkowo, dzięki dostępowi do obszernej 
bazy danych i rozmaitych zasobów online, mogliby tworzyć interaktywne moduły 
edukacyjne, wykorzystując w nich filmy oraz prezentacje, aby skutecznie przekazy-
wać uczniom wiedzę w sposób wizualny38.

Ponadto narzędzie, takie jak ChatGPT, czyli duży model językowy, oparty na 
SI, wykorzystuje głównie algorytmy głębokiego uczenia się do generowania, prze-
twarzania i tworzenia języka naturalnego39, jak i symulacji ludzkiego dialogu40. Ich 
zastosowanie w ramach edukacji religijnej może wspierać rozwój pytań i poleceń, 

35  Por. J. Könemann, C.P. Sajak, S. Lechner, Einflussfaktoren religiöser Bildung. Eine qualitativ-
explorative Studie, Wiesbaden 2017, 11.

36  Por. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Der Religionsunterricht…, dz.cyt., 18–23.
37  Por. tamże, 11–12.
38  Zob. m.in.: J. Fazlagić, Rozwój sztucznej inteligencji jako wyzwanie dla systemu edukacji, w:  

Sztuczna inteligencja (AI) jako megatrend kształtujący edukację. Jak przygotowywać się na szanse  
i wyzwania społeczno-gospodarcze związane ze sztuczną inteligencją?, red. J. Fazlagić, Warszawa 
2022, 25–37. 

39  Zob. m.in.: S. Luber, Was ist ein Large Language Model (LLM)?, https://www.cloudcomputing-
insider.de/was-ist-ein-large-language-model-llm-a-9b7bdd0c3766b5a9c0ee1e0c909790a3/ (dostęp: 
28.05.2023); L. Floridi, Luciano, AI as Agency Without Intelligence: on ChatGPT, Large Language 
Models, and Other Generative Models, Philosophy & Technology 36 (2023) 15, 1–7.

40  Zob. m.in.: L. Hoffmann, ChatGPT im Hochschulkontext – eine kommentierte Linksammlung, 
https://hochschulforumdigitalisierung.de/de/blog/chatgpt-im-hochschulkontext-%E2%80%93-eine-
kommentierte-linksammlung (dostęp: 02.04.2023).  



Mariusz Chrostowski76									                     [8]

które mają na celu pobudzanie uczniów do krytycznego myślenia oraz głębszej ana-
lizy, interpretacji i oceny przekazywanych informacji. Co więcej, takie narzędzia 
SI mogą być zastosowane m.in. do tworzenia ćwiczeń i quizów, które pomagają 
uczniom w rozpoznawaniu i zrozumieniu kontekstu omawianych zagadnień oraz 
w przyswajaniu materiału. Mogą one także stymulować nauczanie grupowe i zdalne, 
ułatwiając dyskusje i debaty, oferując strukturę rozmowy, feedback w czasie rzeczy-
wistym oraz spersonalizowane wskazówki41.

Aby nie pozostawać wyłącznie na poziomie teoretycznym, chciałbym przed-
stawić quiz, który stworzyłem za pomocą ChatGPT dla 9. klasy niemieckiego gim-
nazjum, jako podsumowanie piątego obszaru nauczania, tj. „Spotkanie z wiarą ży-
dowską”42. Poniższe pole tekstowe 1 zawiera wynik wygenerowany przez chatbota 
w  odpowiedzi na moje zadanie: Stwórz mi quiz składający się z pięciu pytań na 
temat „Spotkanie z wiarą żydowską” dla 9. klasy gimnazjum.

1. Ile świętych ksiąg istnieje w judaizmie?
    A) 1; B) 2; C) 3; D) 4
2. Jakie jest najważniejsze żydowskie przykazanie?
    A) �Obchodzenie szabatu; B) Pościć w Jom Kipur;  

C) Przestrzegać żydowskich praw; D) Modlić się o określonych porach
3. Co jest świętowane podczas „Chanuki“?
    A) �Wyzwolenie Żydów z Egiptu; B) Ponowne poświęcenie drugiej świątyni  

w Jerozolimie; C) Narodziny Mojżesza; D) Zbiory owoców jesienią
4. Co w judaizmie oznacza słowo „koszer”?
    A) Zgodny z prawem; B) Czysty; C) Dozwolony; D) Święty
5. Które żydowskie święto nazywane jest „Świętem Szałasów”?
    A) Chanuka; B) Rosz Haszana; C) Jom Kipur; D) Sukkot

Pole tekstowe 1. Quiz składający się z pięciu pytań (tekst wygenerowany przez ChatGPT,  
na podstawie polecenia Mariusza Chrostowskiego, 27.03.2023)

Innym realnym zastosowaniem ChatGPT w edukacji religijnej jest rozwijanie 
umiejętności uczniów w zakresie rozumienia i używania języka religijnego, który 
w ostatnich dziesięcioleciach bywa coraz częściej postrzegany przez wiele osób jak 
nieznany język obcy43. ChatGPT może pomóc m.in. w przekładaniu teologiczno-

41  Por. E. Kasneci, K. Sessler, S. Küchemann i in., ChatGPT for good? On opportunities and 
challenges of large language models for education, https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/
S1041608023000195 (dostępne:  20.03.2023); L. Bishop, A Computer Wrote this Paper: What Chat-
GPT Means for Education, Research, and Writing,  https://ssrn.com/abstract=4338981or http://dx.doi.
org/10.2139/ssrn.4338981 (dostępne: 02.03.2023).

42  LehrplanPLUS, Katholische Religionslehre 9, https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehr-
plan/gymnasium/9/katholische-religionslehre (dostęp: 19.03.2023).  

43  Zob. m.in.: S. Altmeyer, Fremdsprache Religion? Sprachempirische Studien im Kontext reli-
giöser Bildung, Stuttgart 2011; S. Altmeyer, Zum Umgang mit sprachlicher Fremdheit in religiösen 
Bildungsprozessen, w: Sprache. Kommunikation. Religionsunterricht. Gegenwärtige Herausforde-
rungen religiöser Sprachbildung und Kommunikation über Religion im Religionsunterricht, red. 
A. Schulte, Leipzig 2018, 191–205; M. Breul, Die Versprachlichung des Religiösen, IRP-Impulse, 



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[9]	 77

-biblijnych form językowych i struktur myślowych na język potoczny oraz wskazy-
wać wzorce myślowe, które są zrozumiałe i odnoszą się do życia oraz doświadczeń 
młodych ludzi44. Może on być również wykorzystywany do definiowania poszcze-
gólnych pojęć, tworzenia glosariuszy terminów religijnych, opracowywania tekstów 
pomostowych oraz strategii czytania, ułatwiających zrozumienie tekstu45. Zgodnie 
z założeniem M. Fricke, że dla wielu uczniów, a także nauczycieli niektóre frag-
menty Biblii są trudne do zrozumienia na poziomie poznawczym, np. Rdz 1, 6–7: 
„Niechaj powstanie sklepienie w środku wód i niechaj ono oddzieli jedne wody 
od drugich”46, poprosiłem ChatGPT o wykonanie następującego zadania, którego 
wynik został przedstawiony w polu tekstowym 2: Napisz krótko, jak możemy dziś 
rozumieć biblijny fragment: Niechaj powstanie sklepienie w środku wód i niechaj 
ono oddzieli jedne wody od drugich (Rdz 1, 6–7).

Tekst: „Niechaj powstanie sklepienie w środku wód i niechaj ono oddzieli jed-
ne wody od drugich” (Rdz 1, 6–7) można dziś interpretować jako rozróżnienie 
między wodą występującą na powierzchni ziemi (taką jak morza, rzeki i jeziora)  
a wodą znajdującą się w atmosferze (taką jak chmury i opady deszczu). Opisuje 
on naturalny podział wody, która występuje zarówno na ziemi, jak i w powietrzu.

Pole tekstowe 2. Wyjaśnienie do Rdz 1, 6–7 (tekst wygenerowany przez ChatGPT,  
na podstawie polecenia Mariusza Chrostowskiego, 26.05.2023)

W tym miejscu należy zauważyć, że zarówno quiz, stworzony przez ChatGPT, 
jak i wyjaśnienie do Rdz 1, 6–7 są rzeczowe, logiczne i spójne. Quiz może być 
na przykład wykorzystany jako część jednostki lekcyjnej, która podsumowuje cały 
piąty obszar tematyczny nauczania religii. Może również służyć do sprawdzenia z 
uczniami, jak dobrze odpowiedzi przygotowane przez ChatGPT pokrywają się z tre-
ściami zawartymi w podręczniku lub np. do wyjaśnienia terminów użytych w quizie. 
Wyjaśnienie do Rdz 1, 6–7 może także stanowić punkt wyjścia dalszych prac indy-
widualnych lub grupowych w kontekście konfrontacji tekstów biblijnych z aktual-
nym stanem wiedzy oraz osobistymi doświadczeniami uczniów. Ponadto ChatGPT 
może pomóc w analizie dużych zbiorów tekstów biblijnych i teologicznych. Dzięki 
zastosowaniu technik rozpoznawania i analizy tekstu, chatbot mógłby pomóc ziden-
tyfikować i wyjaśnić określone tematy lub schematy interpretacyjne, co wspierałoby 
uczniów w lepszym zrozumieniu danego tekstu oraz dostrzeganiu jego intertekstu-
alnych powiązań47.

1 (2018), 4–9; A. Schulte, Sprache, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200766/ (dostęp: 
22.05.2023).

44  Zob. m.in.: Kirchenamt der EKD, Im Dialog über Glauben und Leben. Zur Reform des Lehr-
amtsstudiums Evangelische Theologie/Religionspädagogik. Empfehlungen der Gemischten Kommissi-
on, Gütersloh 1997. 

45  Por. A. Schulte, art.cyt.
46  Por. M. Fricke, Mit ‚schwierigen‘ Texten der Bibel umgehen Analysen und Anregungen für 

Schule und Gemeinde, Zeitschrift für Theologie und Gemeinde 11 (2006), 234.
47  Por. M. Graves, ChatGPT’s Significance for Theology, Theology and Science, 21 2023, 2, 201–204.



Mariusz Chrostowski78									                   [10]

W świetle powyższej analizy należy z jednej strony podkreślić, że zastosowanie 
SI w przekazywaniu wiedzy sprzyja indywidualizacji procesów edukacyjnych na 
lekcjach religii, m.in. poprzez dostosowywanie treści nauczania. Może to pozytyw-
nie wpłynąć na uwzględnianie indywidualnych mocnych i słabych stron uczniów 
w klasach o zróżnicowanym składzie48. Z drugiej strony należy jednak zaznaczyć, że 
nadmierne korzystanie z personalizowanego uczenia się i nauczania z wykorzysta-
niem systemów SI może mieć negatywne konsekwencje dla relacji międzyludzkich 
– zarówno pomiędzy uczniami a nauczycielami, jak i pomiędzy samymi uczniami49. 
Szczególnie w aspekcie nauczania religii ważne jest, aby nauczyciel był postrzegany 
nie tylko jako ekspert w dziedzinie religii, ale również jako świadek wiary w co-
dziennym życiu50. SI stanowi zatem narzędzie wspierające nauczyciela religii, ale 
nie może go całkowicie zastąpić ani wyeliminować51. Należy również pamiętać, że 
nauczanie religii w swojej obecnej formie opiera się w dużej mierze na tzw. zoriento-
wanej konfesyjnie „triadzie”, obejmującej treści nauczania, nauczycieli i uczniów52. 
Tylko przy uwzględnieniu oraz współdziałaniu tych trzech czynników można sku-
tecznie kształtować umiejętności i postawy związane z religią, takie jak: miłość bliź-
niego, otwartość, życzliwość czy umiejętność dialogu. Dzięki temu uczniowie mogą 
rozwijać odpowiedzialną, samodzielną i dojrzałą tożsamość oraz osobowość53.

3.2. SI a „zapoznanie z formami żywej wiary” 

Kolejnym obszarem zadań, w ramach edukacji religijnej jest refleksyjne, przemy-
ślane i ukierunkowane zapoznawanie uczniów na działania z formami żywej wiary, 
mającymi na celu umożliwienie dzieciom i młodzieży wielowymiarowego – przede 
wszystkim praktycznego – zrozumienia chrześcijaństwa. Szczególną rolę odgrywa tu-
taj praktyka religijna,  realizowana np. poprzez różne formy rytuałów i nabożeństw54. 
Należy zatem stworzyć uczniom możliwość zdobywania osobistych doświadczeń, 
związanych z religią oraz uczestnictwa we wspólnocie Kościoła, np. poprzez odwie-
dzanie miejsc kultu religijnego lub wspólną modlitwę55. SI może znaleźć w tym zakre-
sie zastosowanie przede wszystkim w trzech następujących obszarach:

48  Zob. m.in.: R. Bucher, art.cyt.
49  Zob. m.in.: G. Dishon, New data, old tensions: big data, personalized learning, and the chal-

lenges of progressive education, Theory and Research in Education 15 (2017) 3, 272–289; P. Regan, 
J. Jesse, Ethical challenges of edtech, big data and personalized learning: twenty-first century student 
sorting and tracking, Ethics and Information Technology 21 (2019), 167–179; M.L. Bieroński, Etyczne 
i moralne wyzwania związane ze stosowaniem Sztucznej Inteligencji, Kieleckie Studia Teologiczne 19 
(2020), 7–25.

50  Zob. m.in.: R. Englert, Der Religionslehrer – Zeuge des Glaubens oder Experte für Religion?, 
Religionspädagogische Beiträge 68 (2012), 77–88; R. Burrichter, Zeugen bürgten für Brückenbau. Ka-
techetische Blätter 138 (2013), 8–12; E. Gaus, A. Biesinger, Zeugniskompetenz im Fokus. Vom Primat 
des Zeugnisgebens im Religionsunterricht, Religionspädagogische Beiträge 71 (2014), 36–44.

51  Zob. m.in.: F. Zehner, art.cyt.
52  Por. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Die bildende Kraft, dz.cyt., 77–78.
53  Por. tamże, 50–51, 77–78; J. Könemann, C.P. Sajak, S. Lechner, dz.cyt., 13.
54  Por. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Der Religionsunterricht, dz.cyt., 23–27.
55  Por. tamże, 12–13.



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[11]	 79

a. �Wirtualne pielgrzymki i wizyty w miejscach kultu religijnego: Rzeczywistość 
wirtualna, generowana za pomocą SI, może umożliwić zarówno odbywanie 
pielgrzymek religijnych, jak i szczegółowe eksplorowanie znaczących miejsc 
kultu56. 

b. �Wirtualne rytuały, ceremonie i medytacje: SI może tworzyć wirtualne środo-
wiska, w których uczniowie mogą projektować i przeprowadzać różne rytu-
ały, ceremonie, medytacje itp. Takie aktywności nie tylko pomagają młodym 
ludziom w rozwijaniu kreatywności i odkrywaniu własnych form ekspresji 
religijnej, ale także pogłębiają ich znajomość praktyk religijnych oraz zwięk-
szają zarówno zainteresowanie, jak i aktywne uczestnictwo w celebracjach 
liturgicznych57.

c. �Wirtualni duchowi przewodnicy: Wirtualni asystenci SI mogliby pełnić rolę 
duchowych przewodników, odpowiadając – podobnie jak chatboty – na róż-
norodne pytania dotyczące religii i duchowości. Ich aktywność mogłaby 
opierać się na określonych tekstach i naukach religijnych oraz obejmować 
np. osobiste porady, modlitwy, ćwiczenia duchowe czy rekolekcje58.

Chociaż schematy komunikacji i uczestnictwa w religii dynamicznie ewoluują 
pod wpływem praktyk cyfrowych59, a zastosowanie SI w edukacji religijnej może 
przybliżać uczniom różne formy żywej wiary, to jednak ze względu na ich wielo-
wymiarowość nie jest w stanie ich w pełni zastąpić. Jest to szczególnie widoczne 
w kontekście performatywnej dydaktyki religii, która zakłada osobiste doświadcze-
nie jako swoisty klucz do zrozumienia religii60. Owszem, za pomocą wirtualnych 
pielgrzymek można zwiedzać kościoły i przyglądać się poszczególnym obiektom, 
takim jak: obrazy, rzeźby czy drzwi świątynne61, ale czy można poczuć atmosfe-
rę kościoła, jego zapach, grę świateł? Na platformie „Roblox” można uczestniczyć 
w wirtualnych nabożeństwach liturgicznych62, ale czy jest możliwe doświadczenie 
żywej wspólnoty ludzi zgromadzonych w tym samym miejscu, siedzących w tych 

56  Zob. m.in.: M.W. MacWilliams, Virtual Pilgrimages on the Internet, Religion 32 (2002) 4, 
315–335; M. Zimmermann, „Dann eben virtuell!“ Virtuelle Synagogenbesuche in Deutschland, Reli-
gion 49 (2023), 12–14.

57  Zob. m.in.: R. Chbib, U. Paffrath, Künstliche Intelligenz und Religion – Herausforderungen und 
Potentiale, Frankfurt a. M. 2020.

58  Zob. m.in.: T.J. Trothen, art.cyt., 1–14 .
59  Por. T. Schlag, Thomas; I. Nord, Religion, digitale, https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200879 

 (dostęp: 21.05.2023).
60  Zob. m.in.: Schauplatz Religion. Grundzüge einer Performativen Religionspädagogik, red. T. Klie,  

L. Silke, Leipzig 2003; Performative Religionsdidaktik. Religionsästhetik – Lernorte – Unterrichtspra- 
xis, red. T. Klie, L. Silke, Stuttgart 2008; H. Mendl, Religion erleben. Ein Arbeitsbuch für den Religi-
onsunterricht. 20 Praxisfelder, München 2017; H. Mendl, Religion zeigen – Religion erleben – Religi-
on verstehen. Ein Studienbuch zum Performativen Religionsunterricht, Stuttgart 2016.

61  Por. V. Schampaul, Kirchengebäude entdecken, https://reli-ethik-blog.de/virtuelle-kirchentou-
ren/ (dostęp: 27.03.2023). 

62  Por. J.A. Austria, Traslacion @ Roblox: The Pandemic and The Emergence of A Virtual Black 
Nazarene Sacred Space, https://www.dlsu.edu.ph/wp-content/uploads/pdf/conferences/arts-congress-
proceedings/2021/frdp-01.pdf (dostęp: 23.05.2023).



Mariusz Chrostowski80									                   [12]

samych ławkach i wspólnie śpiewających oraz modlących się? Chatboty, takie jak 
Replika, mogą zachęcać do odkrywania własnej duchowości63, jednak czy są w sta-
nie odpowiedzieć na nasze – często przecież tak bardzo spontaniczne – emocje i wąt-
pliwości, oferując wsparcie duchowe na głębszym poziomie? Te pytania prowadzą 
do wniosku, że nawet najbardziej zaawansowane i nowoczesne narzędzia SI oraz 
technologie cyfrowe nie są w stanie zastąpić fundamentalnego aspektu edukacji re-
ligijnej, jakim jest „zorientowane na działanie rozumienie religii jako praktyki”64. 
Należy więc podkreślić w odniesieniu do religii i edukacji religijnej, że wirtualne, 
analityczne i zdystansowane podejście do rzeczywistości zawsze będzie jedynie czę-
ściowe i niewystarczające65. 

3.3. SI a „wspieranie zdolności do dialogu religijnego  
i krytycznego osądu” 

Wspieranie zdolności do prowadzenia dialogu religijnego oraz krytycznego 
osądu stanowi kluczowe i niezwykle istotne zadanie szkolnej edukacji religijnej. 
Wiara, która rości sobie prawo do racjonalności, musi wykazywać wyraźny związek 
z rozumem i krytyczną refleksją. Tylko wówczas uczniowie są w stanie wypraco-
wać własne, autonomiczne stanowisko religijne i działać zgodnie z nim66. Szkolne 
nauczanie religii należy zatem postrzegać jako przestrzeń konstruktywnego poszu-
kiwania prawdy. „Jest ono prowadzone w oparciu o określone rozumienie prawdy: 
prawda nie jest własnością, którą ktoś posiada, lecz zobowiązaniem, któremu podle-
gają i któremu są zobowiązani wszyscy uczestnicy procesu nauczania”67. To właśnie 
ów postulat dążenia do prawdy stanowi fundament kształtowania własnego stano-
wiska religijnego, kształtowania tolerancji wobec innych poglądów oraz otwartości 
uczniów na dialog religijny i światopoglądowy. Dialog ten powinien obejmować 
zarówno indywidulane przekonania i doświadczenia, jak i wiedzę oraz obserwacje, 
płynące z innych religii, światopoglądów, dyscyplin naukowych, a także aktualne 
kwestie społeczno-kulturowe i polityczne. Co więcej, musi on także wspierać i pro-
mować szacunek oraz prowadzenie konstruktywnych rozmów ponad granicami kon-
fesyjnymi, religijnymi i światopoglądowymi68.

63  T.J. Trothen, art.cyt., 1–14 .
64  B. Dressler, Darstellung und Mitteilung. Religionsdidaktik nach dem Traditionsabbruch. Reli-

gionsunterricht an höheren Schulen, Zeitschrift des Bundesverbandes der katholischen Religionslehrer 
und Religionslehrerinnen 45 (2002) 1, 16.

65  Por. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Der Religionsunterricht, dz.cyt., 25; Kir-
chenamt der EKD, Evangelischer Religionsunterricht, dz.cyt., 16.

66  Por. J. Könemann, C.P. Sajak, S. Lechner, dz.cyt., 12; Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz, Der Religionsunterricht, dz.cyt., 27–30.

67  Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Der Religionsunterricht, dz.cyt., 28.
68  Por. J. Könemann, C.P. Sajak, S. Lechner, dz.cyt., 12; zob. także: K. Lindner, H. Simojoki, 

Was Religionsunterricht erreichen will : Bildungsstandards und Kompetenzen, w: Religionsdidaktik 
Grundschule: Handbuch für die Praxis des evangelischen und katholischen Religionsunterrichts, red. 
G. Hilger, W. Ritter, K. Lindner, H. Simojoki, E. Stögbauer, München 2014, 78–91; J. Woppowa, Der 
Religionsunterricht im Licht aktueller Erklärungen. Zukunftsweisende Anlässe für eine kooperative 



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[13]	 81

SI może z jednej strony wspierać uczniów w rozwoju ich zdolności do dialogu 
religijnego i krytycznego osądu, umożliwiając im nie tylko szybki dostęp do różnych 
perspektyw teologicznych i światopoglądowych oraz kontrowersyjnych stanowisk, 
ale także oferując  skuteczne badanie, analizowanie, porównywanie i interpretowa-
nie różnych wzorców argumentacyjnych. Może również wspomagać prowadzenie 
dyskusji lub debat na tematy (inter-)religijne, zadając pytania, dostarczając istotnych 
informacji lub przedstawiając alternatywne poglądy. Ponadto, SI może szybko do-
starczać spersonalizowaną informację zwrotną i dokonywać merytorycznej oceny 
treści, wspierając uczniów w rozwoju krytycznego myślenia oraz argumentowaniu69.

Z drugiej strony sztuczna inteligencja napotyka również na pewne ograniczenia 
w tym kontekście, ponieważ jest uzależniona od danych, które są programowane 
przez ludzi lub powstają w ramach „czarnych skrzynek”70. Jeśli te dane nie repre-
zentują w pełni różnych tradycji religijnych i światopoglądowych, mogą zawierać 
uprzedzenia i zniekształcenia, mogące hamować zarówno sam dialog, jak i zdolność 
uczniów do krytycznej oceny określonych fenomenów i sytuacji. Złożoność kwestii 
religijnych może stanowić wyzwanie dla SI, ponieważ w obecnej formie jest ona zdol-
na tylko w ograniczonym zakresie do odpowiedzi na złożone pytania teologiczno- 
filozoficzne, co sprawia, że niezbędna pozostaje gruntowna ludzka weryfikacja 
informacji oraz głęboka analiza, refleksja i interpretacja. Ponadto, subiektywność 
i  indywidualne doświadczenia religijne, które są nierozłącznie związane z religij-
nością, nie mogą być ignorowane, ponieważ SI może mieć trudności z odzwiercie-
dleniem i uwzględnieniem ich różnorodności oraz wyjątkowości71. Dodatkowo, jak 
już wspomniano, nawet najlepsze narzędzia cyfrowe nie są w stanie zastąpić osobi-
stego spotkania z innymi ludźmi, które współtworzy mimika, gesty, reakcje, a także 
przestrzeń i otoczenie72. W tym sensie rozwój indywidualnej zdolności do oceny 
oraz konstruktywnego i otwartego dialogu z osobami myślącymi i żyjącymi inaczej 
w pluralistycznym społeczeństwie, np. z wyznawcami innych religii lub osobami 
niewierzącymi, jest w pełni możliwy jedynie w kontekście rzeczywistego spotkania, 
uwzględniającego wszystkie konwergencje i dywergencje między nimi73. 

Religionspädagogik von Christen und Muslimen?, HIKMA. Journal of Islamic Theology and Religious 
Education 8 (2017), 229–240.

69  Zob. m.in.: J. Fazlagić, art.cyt.; S. Vincent-Lancrini, R. van der Vliesi, Trustworthy artificial in-
telligence (AI) in education: Promises and challenges, OECD: Education Working Papers 218 (2020), 
1–17; H. Roberts-Mahoney, A.J. Means, M.J. Garrison, Netflixing human capital development: person-
alized learning technology and the corporatization of K-12 education, Journal of Education Policy 31 
(2016) 4, 405–420. 

70  Por. Ch. Molnar, art.cyt.
71  Zob. m.in.: M.M. Sysło, Sztuczna inteligencja wkracza do szkół: jak uczyć się o AI i z pomocą 

AI, w: Sztuczna inteligencja (AI) jako megatrend kształtujący edukację. Jak przygotowywać się na szan-
se i wyzwania społeczno-gospodarcze związane ze sztuczną inteligencją?, red. J. Fazlagić, Warszawa 
2022, 74–98; P.J. Denning, D.E. Denning, Dilemmas of Artificial Intelligence, Communications of the 
ACM 63 (2020) 3, 22–24.

72  Por. P. Hannikainen, M. Hannikainen, How real is virtual religion?, https://europeanacademyo-
freligionandsociety.com/news/how-real-is-virtual-religion/ (dostęp: 23.05.2023).

73  Zob. m.in.: U. Kropač, M. Schambeck, Konfessionslosigkeit als Normalfall: Religions- und 
Ethikunterricht in säkularen Kontexten, Freiburg i. Br. 2022; U. Kropač, Perspektivenübernahme und 



Mariusz Chrostowski82									                   [14]

W świetle powyższego, a zwłaszcza w odniesieniu do wspierania zdolności do 
dialogu religijnego i krytycznego osądu w edukacji religijnej, należy również zwró-
cić uwagę, że ekspansja SI  rodzi pilne pytania egzystencjalne i teologiczne74: Co roz-
wój SI oznacza dla ludzkiej tożsamości? Czy maszyna, oparta na systemie SI, może 
być traktowana jako „zamiennik” człowieka? Czy sztuczna inteligencja może być 
uznawana za część Bożego stworzenia, imago Dei? Co dzieje się z ludzką wolnością 
w społeczeństwie zdominowanym przez SI, a także jakie ma to konsekwencje dla 
wolnej woli człowieka? Na ile sensowne jest promowanie wadliwej i niedoskonałej 
SI? Czy wszystko, co umożliwia nowoczesna technika, jest jednocześnie etycznie 
dopuszczalne? Te (i wiele innych) pytania wymagają szczególnej uwagi, zwłaszcza 
w ramach przedmiotów, które otwierają specyficzny sposób dostępu do świata, czyli 
„konstytutywnej racjonalności”75. W programach nauczania religii, etyki i filozofii 
istotne są tematy, takie jak: odpowiedzialność i sumienie, sprawiedliwość, wolność, 
godność i prawa człowieka, środowisko i stworzenie, które w kontekście SI powinny 
zyskać jeszcze większą przestrzeń, aby umożliwić uczniom nie tylko stawianie czoła 
współczesnym problemom i wyzwaniom, ale także odpowiednie na nie reagowa-
nie76. Ponadto, szczególnie w zakresie edukacji religijnej, konieczne jest pogłębienie 
antropologiczno-teologicznych aspektów rozumienia zjawiska SI77, ponieważ w ten 
sposób wskazane idee stają się modelem myślenia, „przy którego pomocy ulega-
ją dekonstrukcji kontrprojekty, a sam podmiot może inicjować rekonstrukcję [zna-
czeń]. Jednocześnie z tymi konstruktywnie krytycznymi perspektywami wyklucza 
się demonizowanie postępu technologicznego lub religijnie motywowane niszczenie 
maszyn”78. 

4. Zamiast podsumowania: główne punkty krytyczne 

Na podstawie przeprowadzonej analizy, w tym miejscu zostaną omówione czte-
ry główne punkty krytyczne, które są ściśle związane z dyskutowanymi możliwo-
ściami i ograniczeniami zastosowania SI w kontekście realizacji zadań w edukacji 
religijnej:

Perspektivenwechsel, w: Handbuch Religionsdidaktik, red. U. Kropač, U. Riegel, Stuttgart 2021, 317–
324; D. Käbisch, Konfessioneller Religionsunterricht angesichts zunehmender Konfessionslosigkeit: 
zwölf Thesen, Rpi-Impulse 3 (2017) 3, 11–13; Ch. Salzmann, Lernchance durch Perspektivenwechsel: 
Regionales Lernen, Katechetische Blätter 137 (2012) 3, 170–176.

74  Zob. m.in.: A. Foerst, God in the Machine: What Robots Teach Us About Humanity and God, 
New York 2004; Y. Wilks, Artificial Intelligence: Modern Magic or Dangerous Future?, London 2019; 
L.F. Cormie, Artificial Intelligence: Challenges and Possibilities for Theology and Ethics, Toronto 
Journal of Theology 36 (2020) 1, 75–77; Y.S. Song, Religious AI as an Option to the Risks of Superin-
telligence: A Protestant Theological Perspective, Theology and Science 19 (2021) 1, 65–78.

75  Zob. J. Baumert, Deutschland im internationalen Bildungsvergleich, w: Die Zukunft der Bil-
dung, red. N. Killius, J. Kluge, L. Reisch, Frankfurt a. M. 2002, 100–150.

76  Por. E.-M. Leven, J. Palkowitsch-Kühl, KI begegnen, https://www.friedrich-verlag.de/digitale-
schule/digital-unterrichten/ki-begegnen-9112 (dostęp: 22.05.2023).

77  Zob. m.in.: B. Grümme, art.cyt.
78  B. Platow, art.cyt., 237.



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[15]	 83

a. �Procesy nauczania i uczenia się w ramach edukacji religijnej nie mogą zostać 
zastąpione przez SI bez poniesienia wymiernych strat

W centrum pierwszego punktu krytycznego znajduje się teza, że religia naucza-
na przez boty lub awatary edukacyjne albo odbywająca się wyłącznie w wirtualnej 
klasie, stanowiłaby poważną stratę dla religijnych procesów nauczania i uczenia się. 
W tym sensie osobisty i międzyludzki aspekt edukacji religijnej nie może zostać 
w żadnym wypadku wykluczony79. Przykładowo, bezpośrednia wymiana z innymi 
uczniami oraz samymi nauczycielami religii w ich autentyczności i emocjonalności 
jako świadkami wiary, a także doświadczenie wspólnoty i modlitwy z nią, krytycz-
nej refleksji i dyskusji na lekcjach, pozostają kluczowymi elementami w przekazy-
waniu i przyswajaniu wiedzy, umiejętności i postaw religijnych, które są niezbędne 
do pełnego zrozumienia religii w społeczeństwach pluralistycznych. Z tego względu 
edukacja religijna wymaga dziś i w przyszłości „mieszanych rozwiązań”, które sta-
nowią symbiozę tradycyjnych procesów nauczania i uczenia się oraz SI. W związku 
z tym SI powinna być postrzegana i wykorzystywana w ramach szkolnego naucza-
niu religii z perspektywy „sztuczna inteligencja i człowiek80

b. SI może niezamierzenie podważyć proces upodmiotowienia uczniów

Wsparcie procesu upodmiotowienia uczniów jest w pedagogice i dydaktyce 
religijnej kluczową ideą refleksyjnego działania81. Jest ono ściśle związane z uzna-
niem obrazu człowieka jako stworzonego na obraz i podobieństwo Boże (por. Rdz 
1, 27) i wskazuje na fakt, „że na tej podstawie dokonuje się stopniowe formowanie 
jednostki na dorosłego, samodzielnie odpowiedzialnego podmiotu”82. Ponadto, pro-
ces upodmiotowienia jednostki może rozwijać się tylko we wszystkich kontekstach 
społecznych, ponieważ życie ludzkie zawsze odbywa się w pozytywnych, a tak-
że negatywnych relacjach z innymi w całym kontekście kulturowym, społecznym, 
ekonomicznym i politycznym83. W edukacji religijnej samodzielne uczenie się oraz 
indywidualne i wspólne poszukiwanie odpowiedzi na podstawowe pytania ludzkie-
go życia – skąd, po co i dokąd? – są kluczowe w zrozumieniu boskiego obrazu 
osoby ludzkiej oraz jej upodmiotowienia84. W tym sensie, zbyt optymistyczne po-
strzeganie możliwości samoregulowanego uczenia się cyfrowego z wykorzystaniem 
SI w edukacji religijnej wymaga krytycznej oceny i stanowi ważny punkt krytyczny. 
Trzy aspekty są szczególnie istotne85: 1. Samodzielne uczenie się bez odpowiednie-
go wprowadzenia dydaktycznego i odpowiednio zaplanowanych ćwiczeń nie tyl-
ko może szybko przerosnąć uczniów, ale także prowadzić do rezygnacji z nauki.  

79  Por. tamże.
80  Zob. m.in.: M.M. Sysło, art.cyt.
81  Zob. m.in.: Zob. m.in.: B. Schröder, Religionspädagogik, Tübingen 2012; R. Boschki, Subjekt, 

https://bibelwissenschaft.de/stichwort/100312/ (dostęp: 25.05.2023).
82  N. Mette, Bausteine einer praktisch-theologischen Subjekttheorie, w: Einführung in die katho-

lische Praktische Theologie, red. N. Mette, Darmstadt 2005, 66.
83  Zob. m.in.: B. Schröder, dz.cyt.; R. Boschki, Subjekt, art.cyt. 
84  Por. T. Schlag, Thomas; I. Nord, art.cyt.
85  Por. tamże.



Mariusz Chrostowski84									                   [16]

2. Stworzenie człowieka na obraz i podobieństwo Boga nie ogranicza się do tech-
nicznie krytycznej perspektywy, dlatego uczniowie muszą być stawiani przed wy-
zwaniem, by „działać twórczo i rozwijać się w kierunku kreatywnej, w pełni sa-
modzielnej, oryginalnej osobowości”86. 3. Rozwój indywidualnej oryginalności 
i  autonomii odbywa się w scenariuszach nauczania, intensywnie wspierających 
sprzężenie zwrotne, które cechuje wartościowa i tolerancyjna współpraca w klasie, 
która może być w rzeczy samej wspierana przez SI, ale nigdy przez nią zastąpiona87.

c. �Wątpliwa jakość i procesy pozyskiwania danych treningowych SI mogą wpły-
wać na religijne procesy nauczania i uczenia się, wzmacniając uprzedzenia 
lub dyskryminację

Wzrastająca kompleksowość SI wpływa na to, że staje się ona coraz mniej przej-
rzysta, a ingerencja w jej strukturę oraz próba wyjaśnienia tego, jak i dlaczego działa 
w dany sposób, są z roku na rok trudniejsze. Z tego powodu ponownie należy od-
nieść się do już wspomnianych modeli „czarnej skrzynki”, które sygnalizują, że bada-
cze często nie wiedzą dokładnie, czego system SI się „nauczył”88. Ponadto, systemy 
oparte na uczeniu maszynowym reagują bardzo wrażliwie na najmniejsze zmiany 
w danych treningowych. Przedstawiona sytuacja może prowadzić do tego, że błędy 
w obrębie bazy danych mogą być łatwo powielane przez niewłaściwe lub niewystar-
czające programowanie. Taki stan rzeczy może prowadzić do sytuacji, w której syste-
my SI, uczone na danych zawierających podejścia dyskryminacyjne (np. kulturowe, 
etniczne i religijne), będą przejawiać te uprzedzenia89. W tym sensie rozpowszech-
nianie i wzmacnianie uprzedzeń lub próby jakiejkolwiek dyskryminacji, mogłoby 
również przyczynić się do zakłócenia, a nawet zniekształcenia religijnych procesów 
edukacyjnych. Szczególnie problematyczne wydaje się to, gdy uczniowie samodziel-
nie przyswajają dyskryminujące treści za pomocą SI, a ich wiedza nie jest poddawana 
krytycznej weryfikacji przez nauczyciela religii i innych uczniów np. w ramach pane-
li dyskusyjnych na lekcji. W związku z tym, przy stosowaniu SI w praktyce edukacji 
religijnej należy zawsze kierować się dobrem uczniów i pamiętać, że „bez względu 
na to, jakie działania podejmujemy (lub ich nie podejmujemy), człowiek zostanie 
skrzywdzony”90. Z tego też względu najpierw muszą zostać opracowane transparent-
ne zasady etyczne, które zapewnią, że systemy oparte na SI nie będą uprzedzać ani 
dyskryminować określonych grup kulturowych, etnicznych czy religijnych.

Na tym tle nabierają szczególnego znaczenia również wątpliwości, związane 
z często przywoływanym argumentem playing God 

91. Ludzie mogą nie tylko przy-
pisywać sobie boskie przywileje, działać wbrew naturze, podejmować decyzje na 
podstawie błędnej oceny, ale także stosować szereg manipulacji, których skutków 

86  Tamże.
87  Por. tamże.
88  Por. F. Pasquale, The Black Box Society: The Secret Algorithms That Control Money and Infor-

mation, Cambridge 2015.
89  Zob. m.in. M.M. Sysło, art.cyt.
90  P. J. Denning, D.E. Denning, art.cyt., 24.
91  B. Mackinnon, Playing God, w: Encyclopedia of Bioethics, red. S.G. Post, New York 2004, 456.



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[17]	 85

– także w zakresie systemów SI – nikt dziś nie jest w stanie przewidzieć92. Z tego po-
wodu przy integracji SI należy zawsze krytycznie analizować i dyskutować przede 
wszystkim konsekwencje antropologiczno-etyczne, związane z jej zastosowaniem 
w edukacji religijnej.

d. �Problemy związane z ochroną danych osobowych i bezpieczeństwem, ogra-
niczoną przenaszalnością oraz wysokimi kosztami mogą poważnie utrudnić 
aplikacje rozwiązań SI w edukacji religijnej

Znaczące ograniczenia etyczne i kolejny punkt krytyczny stanowi kwestia 
ochrony danych osobowych i związane z nią systemy śledzenia, które mogą zbierać 
szczegółowe informacje o aktywności i preferencjach nauczycieli religii i uczniów93. 
Aby rozwiązać ten problem w sposób trwały, systemy SI proszą użytkowników 
o zgodę na dostęp do ich danych osobowych. Wiele osób wyraża zgodę (np. w ra-
mach używania ChatGPT), nie zdając sobie jednak sprawy z zakresu informacji 
(metadanych), które udostępniają i które są zbierane, takich jak: narodowość, język, 
lokalizacja, dane biograficzne itp. Tego rodzaju nieświadome udostępnianie danych 
wrażliwych zagraża prywatności, dlatego rodzi się także pytanie, czy etycznie do-
puszczalne jest zmuszanie uczniów i nauczycieli religii do korzystania z systemów 
SI w edukacji, nawet jeśli wyrażają oni zgodę na rezygnację ze swojej prywatności94. 

Należy również zauważyć, że ograniczona przenaszalność systemów SI stanowi 
poważny mankament. Oznacza to, że systemy SI, zaprogramowane dla konkretnych 
warunków (np. dla określonych uczniów, nauczycieli religii, klas i szkół), zazwyczaj 
są nieprzydatne dla innych grup użytkowników95. Ponadto nie powinna być igno-
rowana kwestia kosztów – zwłaszcza w kontekście niedofinansowanego systemu 
edukacji w Niemczech96. Choć trudno jest oszacować koszty opracowania i wdro-
żenia systemu SI w zakresie edukacji religijnej bez szczegółowego zapoznania się 
z projektem, warto zauważyć, że wersja podstawowa aplikacji, opartej na rozwią-
zaniach SI, kosztuje (według analityków innowacji) około 50 000 USD97. Koszty 
związane z SI – szczególnie w sytuacji, w której edukacja religijna jest traktowana 
jako res mixta, zakładająca współpracę Kościoła i państwa – powinny być uważa-
ne za jedno z głównych utrudnień w realizacji specyficznych rozwiązań w zakresie 
wspierania religijnych procesów nauczania i uczenia się przez nowe technologie.

Wskazane punkty krytyczne wyraźnie wskazują na potrzebę wysokiej rozwagi 
i pogłębionej refleksji w odniesieniu do zastosowania SI w edukacji religijnej tak, 
aby ta technologia mogła służyć kompleksowemu przekazywaniu uporządkowanej 
i życiowo istotnej wiedzy religijnej, praktycznemu zaangażowaniu w formy żywej 

92  Zob. m.in.: M.L. Bieroński, art.cyt.
93  Zob. m.in.: P. Regan, J. Jesse, art.cyt.; S. Akgun, Ch. Greenhow, Artificial intelligence in educa-

tion: Addressing ethical challenges in K-12 settings, AI and Ethics 2 (2022), 431–440. 
94  Por. tamże.
95  Zob. m.in.: M.M. Sysło, art.cyt.; R. Bucher, art.cyt.; H. Roberts-Mahoney, A.J. Means,  

M.J. Garrison, art.cyt.
96  Zob. m.in.: M. Schrooten, Bildungsfinanzierung – Fokus Schule, Frankfurt a. M. 2021.
97  Por. A. Klubnikin, How much does artificial intelligence cost? Well, it depends, https://itrex-

group.com/blog/how-much-does-artificial-intelligence-cost/ (dostęp: 26.05.2023).



Mariusz Chrostowski86									                   [18]

wiary oraz skutecznej promocji zdolności do dialogu religijnego i podejmowania 
krytycznych osądów. W tym sensie w przyszłości niezbędna będzie szeroka dysku-
sja naukowa w obszarze pedagogiki religijnej, która pozwoli znaleźć interreligijne, 
interdyscyplinarne i etycznie uzasadnione odpowiedzi na pytanie, jak SI może zo-
stać wykorzystana do efektywniejszej realizacji zadań edukacji religijnej. W związ-
ku z tym omawiany temat z pewnością pozostanie cyber-muzyką, nadającą ton przy-
szłościowej dyskusji o edukacji religijnej.

Bibliografia

Akgun S., Greenhow Ch., Artificial intelligence in education: Addressing ethical challenges in K-12 
settings, AI and Ethics 2 (2022), 431–440. 

Altmeyer S., Zum Umgang mit sprachlicher Fremdheit in religiösen Bildungsprozessen, w: Sprache. 
Kommunikation. Religionsunterricht. Gegenwärtige Herausforderungen religiöser Sprachbildung 
und Kommunikation über Religion im Religionsunterricht, red. A. Schulte, Leipzig 2018, 191–205.

Amazon, Was ist künstliche Intelligenz? Maschinelles Lernen und Deep Learning, https://aws.amazon.
com/de/machine-learning/what-is-ai/#:~:text=K%C3%BCnstliche%20Intelligenz%20(AI)%20
ist%20der,z%C3%A4hlen%20Lernen%2C%20Probleml%C3%B6sung%20und%20Musterer-
kennung (dostęp: 03.04.2023).

Austria J.A., Traslacion @ Roblox: The Pandemic and The Emergence of A Virtual Black Nazarene 
Sacred Space, https://www.dlsu.edu.ph/wp-content/uploads/pdf/conferences/arts-congress-pro 
ceedings/2021/frdp-01.pdf (dostęp: 23.05.2023).

Baumberger E., «Du bist mir so wichtig», schreibt der Chatbot, https://www.reflab.ch/du-bist-mir-so-
-wichtig-schreibt-der-chatbot/ (dostęp: 02.04.2023).

Baumert J., Deutschland im internationalen Bildungsvergleich, w: Die Zukunft der Bildung, red. 
N. Killius, J. Kluge, L. Reisch, Frankfurt a. M. 2002, 100–150.

Bayne S., Teacherbot: interventions in automated teaching, Teaching in Higher Education, Critical 
Perspectives 20 (2015) 4, 455–467.

Bieroński M.L., Etyczne i moralne wyzwania związane ze stosowaniem Sztucznej Inteligencji, Kielec-
kie Studia Teologiczne 19 (2020), 7–25.

Bishop L., A Computer Wrote this Paper: What ChatGPT Means for Education, Research, and Writing,  
https://ssrn.com/abstract=4338981or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.4338981 (dostęp: 02.03.2023).

Boschki R., Subjekt, https://bibelwissenschaft.de/stichwort/100312/ (dostęp: 25.05.2023).
Bozkurt A., Kilgore W., Crosslin M., Bot-teachers in hybrid massive open online courses (MOOCs): 

A post-humanist experience, Australasian Journal of Educational Technology 34 (2018), 3, 39–59.
Bucher R., Anwendungen von künstlicher Intelligenz in der Bildung – Chancen und Risiken, https://

files.ifi.uzh.ch/hilty/t/examples/bachelor/Bachelorarbeit_Bucher.pdf (dostęp: 10.02.2023).
Bünte C., Künstliche Intelligenz – die Zukunft des Marketing. Ein praktischer Leitfaden für Marketing-

Manager, Wiesbaden 2018. 
Burrichter R., Zeugen bürgten für Brückenbau, Katechetische Blätter 138 (2013), 8-12.
Castro D., New J., The Promise of Artificial Intelligence, https://www2.datainnovation.org/2016-pro-

mise-of-ai.pdf (dostęp: 15.03.2023).
Chbib R., Paffrath U., Künstliche Intelligenz und Religion – Herausforderungen und Potentiale, Frank-

furt a. M. 2020.
Chrostowski M., Anwendung von Künstlicher Intelligenz im Religionsunterricht: Möglichkeiten, Gren-

zen und Brennpunkte, Religionspädagogische Beiträge 46 (2023) 1, 79–95.
Cormie L.F., Artificial Intelligence: Challenges and Possibilities for Theology and Ethics, Toronto 

Journal of Theology 36 (2020) 1, 75–77.
Denning P.J., Denning D.E., Dilemmas of Artificial Intelligence, Communications of the ACM 63 

(2020) 3, 22–24.



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[19]	 87

Dietzsch A., Pfister S., Digitaler Religionsunterricht: Fachdidaktische Perspektiven und Impulse,  
Stuttgart 2021.

Digitalisierung – Religion – Gesellschaft, red. M. Datterl, W. Guggenberger, C. Paganini, Innsbruck 2021.
Dignum V., The role and challenges of education for responsible AI, London Review of Education 19 

(2021) 1, 1–11.
Dishon G., New data, old tensions: big data, personalized learning, and the challenges of progressive 

education, Theory and Research in Education 15 (2017) 3, 272–289.
Dressler B., Darstellung und Mitteilung. Religionsdidaktik nach dem Traditionsabbruch. Religionsun-

terricht an höheren Schulen, Zeitschrift des Bundesverbandes der katholischen Religionslehrer 
und Religionslehrerinnen 45 (2002) 1, 11–19.

Englert R., Der Religionslehrer – Zeuge des Glaubens oder Experte für Religion?, Religionspädagogi-
sche Beiträge 68 (2012), 77–88.

Eurofound, Game-changing technologies: Transforming production and employment in Europe,  
Luxembourg 2020.

Europäisches Parlament, Künstliche Intelligenz: Chancen und Risiken, https://www.europarl.europa.
eu/news/de/headlines/society/20200918STO87404/kunstliche-intelligenz-chancen-und-risiken 
(dostęp: 17.03.2023).  

Fazlagić J., Rozwój sztucznej inteligencji jako wyzwanie dla systemu edukacji, w:  Sztuczna inteligencja 
(AI) jako megatrend kształtujący edukację. Jak przygotowywać się na szanse i wyzwania spo-
łeczno-gospodarcze związane ze sztuczną inteligencją?, red. J. Fazlagić, Warszawa 2022, 25–37. 

Floridi L., AI as Agency Without Intelligence: on ChatGPT, Large Language Models, and Other Gen-
erative Models, Philosophy & Technology 36 (2023) 15, 1–7.

Foerst A., God in the Machine: What Robots Teach Us About Humanity and God, New York 2004.
Fricke M., Mit ‚schwierigen‘ Texten der Bibel umgehen Analysen und Anregungen für Schule und Ge-

meinde, Zeitschrift für Theologie und Gemeinde 11 (2006), 231–252.
Digitale Kompetenz. Herausforderungen für Wissenschaft, Wirtschaft, Gesellschaft und Politik, Digita-

le Kompetenz, red. M. Friedrichsen, W. Wersig, Wiesbaden 2020.
Digitale Bildung und Künstliche Intelligenz in Deutschland, red. R. Fürst, Wiesbaden 2020. 
Gaus E., Biesinger A., Zeugniskompetenz im Fokus. Vom Primat des Zeugnisgebens im Religionsunter-

richt, Religionspädagogische Beiträge 71 (2014), 36–44.
Gojny T., Digitalisierung und Religionsunterricht. Potentiale und Perspektiven, https://rpz-heilsbronn.

de/Dateien/Arbeitsbereiche/GPM/GELB/2020/03_Gojny.pdf (dostęp: 20.05.2023).
Graves M., ChatGPT’s Significance for Theology, Theology and Science, 21 2023) 2, 201–204.
Grümme B., Bernhard, KI, ein Ernstfall der Religionspädagogik, Religion unterrichten 2 (2022), 38–43.
Hamruni, Suwartini S., Artificial Intelligence In Global Islamic Education, Journal of Humanities And 

Social Science (IOSR-JHSS) 27 (2022) 6, 39–49.
Hannikainen P., Hannikainen M., How real is virtual religion?, https://europeanacademyofreligionand-

society.com/news/how-real-is-virtual-religion/ (dostęp: 23.05.2023).
Herbst J.-H., Vom Overheadprojektor zu Big Data-Analytics? Ideologiekritische Perspektiven auf die 

Digitalisierung des Religionsunterrichts, Österreichisches Religionspädagogisches Forum 28 
(2020) 1, 179–196.

Hoesny A.n.I., Ulfah M., Duolingo Application as Media in Teaching Vocabulary Mastery, Journal of 
English Education and Technology, 3 (2022) 2, 107–120. 

Hoffmann L., ChatGPT im Hochschulkontext – eine kommentierte Linksammlung, https://hochschulfo-
rumdigitalisierung.de/de/blog/chatgpt-im-hochschulkontext-%E2%80%93-eine-kommentierte-
linksammlung (dostęp: 02.04.2023).  

Holmes W., Bialik M., Fadel Ch., Artificial Intelligence In Education Promises and Implications for 
Teaching and Learning, Boston 2019. 

Hwang G.J., Chang Y.Ch., A review of opportunities and challenges of chatbots in education, Interac-
tive Learning Environments 31 (2023) 7, 4099–4112.

Käbisch D., Konfessioneller Religionsunterricht angesichts zunehmender Konfessionslosigkeit: zwölf 
Thesen, Rpi-Impulse 3 (2017) 3, 11–13.



88									                   [20]mariusz Chrostowski

Kasneci E., Sessler K., Küchemann S. i in., ChatGPT for good? On opportunities and challenges 
of large language models for education, https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/
S1041608023000195 (dostępne:  20.03.2023).

Khoa T., Nguyen T., Preliminary Research on the Social Attitudes toward AI’s Involvement in Christian 
Education in Vietnam: Promoting AI Technology for Religious Education, Religions 12 (2021) 3, 
1–20. 

Mensch 4.0 – Maschine 4.0: Bausteine für den Religionsunterricht an beruflichen Schulen, red. KIBOR, 
Göttingen 2020.

Kirchenamt der EKD, Evangelischer Religionsunterricht in der digitalen Welt. Ein Orientierungsrah-
men, Hannover 2022.

Kirchenamt der EKD, Im Dialog über Glauben und Leben. Zur Reform des Lehramtsstudiums Evan-
gelische Theologie/Religionspädagogik. Empfehlungen der Gemischten Kommission, Gütersloh 
1997. 

Kirmani A.R., Artificial Intelligence-enabled science poetry, ACS Energy Letters 8 (2022), 574–576; 
F. Graham, Daily briefing: Will ChatGPT kill the essay assignment?, https://www.nature.com/
articles/d41586-022-04437-2 (dostęp: 02.04.2023). 

Performative Religionsdidaktik. Religionsästhetik – Lernorte – Unterrichtspraxis, red. T. Klie, L. Silke, 
Stuttgart 2008.

Schauplatz Religion. Grundzüge einer Performativen Religionspädagogik, red. T. Klie, L. Silke, Le-
ipzig 2003.

Klubnikin A., How much does artificial intelligence cost? Well, it depends, https://itrexgroup.com/blog/
how-much-does-artificial-intelligence-cost/ (dostęp: 26.05.2023).

Könemann J., Sajak C.P., Lechner S., Einflussfaktoren religiöser Bildung. Eine qualitativ-explorative 
Studie, Wiesbaden 2017.

Kropač U., Religion – Religiosität – Religionskultur: Ein Grundriss religiöser Bildung in der Schule, 
Stuttgart 2019.

Kropač U., Perspektivenübernahme und Perspektivenwechsel, w: Handbuch Religionsdidaktik, red. 
U. Kropač, U. Riegel, Stuttgart 2021, 317–324.

Kropač U., Schambeck M., Konfessionslosigkeit als Normalfall: Religions- und Ethikunterricht in 
säkularen Kontexten, Freiburg i. Br. 2022.

Kroschwald S., Künstliche Intelligenz im autonomen Auto, Datenschutz Datensich 45 (2021), 522–528.
Kuhail M.A., Alturki N., Alramlawi S., Alhejori K., Interacting with educational chatbots: A systematic 

review, Education and Information Technologies 28 (2023), 973–1018.
Kyle E., ‘Intelligent’ Religious Education?: Possibilities for Integrating Artificial Intelligence and 

other assistive Technologies, https://www.academia.edu/4491545/_Intelligent_Religious_Educa-
tion_Possibilities_For_Integrating_Artificial_Intelligence_And_Other_Assistive_Technologies 
(dostęp: 03.03.2023).

LehrplanPLUS, Katholische Religionslehre 9, https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gym-
nasium/9/katholische-religionslehre (dostęp: 19.03.2023).  Altmeyer S., Fremdsprache Religion? 
Sprachempirische Studien im Kontext religiöser Bildung, Stuttgart 2011.

Leitner S.K., Künstliche Intelligenz im Unterricht. Wie ein Conversational Agent zur Vermittlung von 
digitalen Kompetenzen eingesetzt werden kann, https://unipub.uni-graz.at/obvugrhs/download/
pdf/7708901?originalFilename=true (dostęp: 28.03.2023).

Leven E.-M., Palkowitsch-Kühl J., KI begegnen, https://www.friedrich-verlag.de/digitale-schule/digi-
tal-unterrichten/ki-begegnen-9112 (dostęp: 22.05.2023).

Limna P., Jakwatanatham S., Siripipattanakul S., Kaewpuang P., Sriboonruang P., Review of Artifi-
cial Intelligence (AI) in Education during the Digital Era, Advance Knowledge for Executives  
1 (2022) 3, 1–9.

Lindner K., Simojoki H., Was Religionsunterricht erreichen will : Bildungsstandards und Kompeten-
zen, w: Religionsdidaktik Grundschule: Handbuch für die Praxis des evangelischen und katho-
lischen Religionsunterrichts, red. G. Hilger, W. Ritter, K. Lindner, H. Simojoki, E. Stögbauer, 
München 2014, 78–91.



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[21]	 89

Liu Y., Salmiza S., Huang J., Syed M., Syed A., Review of the Application of Artificial Intelligence in 
Education, International Journal of Innovation, Creativity and Change 12 (2020) 8, 548–562.

Luber S., Was ist ein Large Language Model (LLM)?, https://www.cloudcomputing-insider.de/was-ist-
ein-large-language-model-llm-a-9b7bdd0c3766b5a9c0ee1e0c909790a3/ (dostęp: 28.05.2023).

M. Breul, Die Versprachlichung des Religiösen, IRP-Impulse, 1 (2018), 4–9; A. Schulte, Sprache, 
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/200766/ (dostęp: 22.05.2023).

Mackinnon B., Playing God, w: Encyclopedia of Bioethics, red. S. G. Post, New York 2004, 456–457.
MacWilliams M.W., Virtual Pilgrimages on the Internet, Religion 32 (2002) 4, 315–335.
Mendl H., Religion erleben. Ein Arbeitsbuch für den Religionsunterricht. 20 Praxisfelder, München 2017.
Mendl H., Religion zeigen – Religion erleben – Religion verstehen. Ein Studienbuch zum Performati-

ven Religionsunterricht, Stuttgart 2016.
Mette N., Bausteine einer praktisch-theologischen Subjekttheorie, w: Einführung in die katholische 

Praktische Theologie, red. N. Mette, Darmstadt 2005.
Mette N., Das Bildungspotential der Religionen für die SchülerInnen erschließen. Plädoyer für einen 

von Religionen gemeinsam verantworteten Religionsunterricht, Österreichisches Religionspäda-
gogische Forum 26 (2018) 2, 24–25.

Mette N., Der Religionsunterricht in der Schule. Eine solide Grundlage für die Weiterentwicklung des 
Unterrichtsfachs, w: Die Würzburger Synode. Die Texte neu gelesen, red. R. Feiter, R. Hartmann, 
J. Schmiedl, Freiburg i. Br 2013.

Meyer G., Misera C., Virtuelle Welten als Herausforderung für die Religionspädagogik, Österreichi-
sches Religionspädagogisches Forum, 28 (2020) 1, 13–38.

Molnar Ch., Interpretable Machine Learning: A Guide for Making Black Box Models Explainable, 
https://christophm.github.io/interpretable-ml-book/ (dostęp: 22.05.2023). 

Müller A.C., Guido S., Introduction to Machine Learning with Python. A Guide for Data Scientists, 
Boston 2016.

Religious Education in a Mediatized World, red. I. Nord, H. Zipernovszky, Stuttgart 2017; I. Nord, 
Konfessionell, kooperativ, kontextuell und digitalisiert. Christliche Bildung in Zeiten der Digita-
lisierung, exemplarisch dargestellt mit Bezug auf den evangelischen Religionsunterricht, w: Re-
ligionen und der globale Wandel. Politik, Wirtschaft, Bildung, red. R. Mokrosch, H.E. Mallouki, 
Stuttgart 2019, 169–190.

Religiöse Bildung in einer digitalisierten Welt. Beiträge zur Theorie und Praxis des Religionsunter-
richts an berufsbildenden Schulen, red. M. Gronover, A. Obermann, H. Schnabel-Henke, Münster 
2021.

Palkowitsch-Kühl J., Digitalisierung als Herausforderung für Unterrichtsprozesse religiöser Bildung, 
Loccumer Pelikan 1 (2019), 10–15.

Pasquale F., The Black Box Society: The Secret Algorithms That Control Money and Information, Cam-
bridge 2015.

Platow B., Digitalisierung/Big Data/Künstliche Intelligenz, w: Ethische Kernthemen. Lebensweltlich 
– theologisch-ethisch – didaktisch, red. H. Simojoki, M. Rothgangel, U.H.J. Körtner, Göttingen 
2022, 85–95.

Platow B., Über Bildung der Zukunft. Ein Diskurs über technologisch konstituierte Bildung in theolo-
gischer Perspektive, ET-Studies 12 (2021) 2, 223–240.

Regan P., Jesse J., Ethical challenges of edtech, big data and personalized learning: twenty-first century 
student sorting and tracking, Ethics and Information Technology 21 (2019), 167–179.

Roberts-Mahoney H., Means A.J., Garrison M.J., Netflixing human capital development: personalized 
learning technology and the corporatization of K-12 education, Journal of Education Policy 31 
(2016) 4, 405–420. 

Sahu A., Samantaray S., Siddiqua H., Cyberspace: A Contemporary Path for Religious Education, w: 
Smart Intelligent Computing and Applications: Proceedings of the Third International Conference 
on Smart Computing and Informatic, red. S. Ch. Satapathy, V. Bhateja, J.R. Mohanty, S.K. Udga-
ta, Singapore 2020, 155–163.

Salzmann Ch., Lernchance durch Perspektivenwechsel: Regionales Lernen, Katechetische Blätter 137 
(2012) 3, 170–176.



Mariusz Chrostowski90									                   [22]

Schampaul V., Kirchengebäude entdecken, https://reli-ethik-blog.de/virtuelle-kirchentouren/ (dostęp: 
27.03.2023). 

Scherk J., Pöchhacker-Tröscher G., Wagner K., Künstliche Intelligenz –- Artificial Intelligence, https://
www.bmk.gv.at/dam/jcr:32e07784-1825-4441-880f-39b67cf8fc4b/kuenstliche_intelligenz.pdf 
(dostęp: 11.03.2023).

Schlag T., Thomas; Nord I., Religion, digitale, https://bibelwissenschaft.de/stichwort/200879 (dostęp: 
21.05.2023).

Schröder B., Religionspädagogik, Tübingen 2012.
Schrooten M., Bildungsfinanzierung – Fokus Schule, Frankfurt a. M. 2021.
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Der Religionsunterricht vor neuen Herausforderungen, 

Bonn 2005.
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Die Zukunft des konfessionellen Religionsunterrichts 

Empfehlungen für die Kooperation des katholischen mit dem evangelischen Religionsunterricht, 
Bonn 2016.

Song Y.S., Religious AI as an Option to the Risks of Superintelligence: A Protestant Theological Per-
spective, Theology and Science 19 (2021) 1, 65–78.

Sztuczna inteligencja (AI) jako megatrend kształtujący edukację. Jak przygotowywać się na szanse i wy-
zwania społeczno-gospodarcze związane ze sztuczną inteligencją?, red. J. Fazlagić, Warszawa 2022.

Sysło M.M., Sztuczna inteligencja wkracza do szkół: jak uczyć się o AI i z pomocą AI, w: Sztuczna 
inteligencja (AI) jako megatrend kształtujący edukację. Jak przygotowywać się na szanse i wy-
zwania społeczno-gospodarcze związane ze sztuczną inteligencją?, red. J. Fazlagić, Warszawa 
2022, 74–98.

Taddeo M., Floridi L., How AI can be a force for good, Science 361 (2018) 6404, 751–752.
Taufik M., Strategic Role of Islamic Religious Education in Strengthening Character Education in the 

Era of Industrial Revolution 4.0, Jurnal Ilmiah Islam Futura 20 (2020) 2, 86–104.
Trothen T.J., Replika: Spiritual Enhancement Technology?, Religions 275 (2022) 13, 1–14.
Vincent-Lancrini S., van der Vliesi R., Trustworthy artificial intelligence (AI) in education: Promises 

and challenges, OECD: Education Working Papers 218 (2020), 1–17.
Vojdani N., Erichsen B., Anwendungspotenziale von maschinellem Lernen in der Produktion und Logi-

stik, Logistics Journal: Proceedings 1 (2020), 1–7.
Von Hahn Th., Er predigt, obwohl er nicht lebendig ist, https://www.sueddeutsche.de/panorama/robo-

ter-japan-mensch-buddhismus-2019-1.4725379 (dostęp: 15.03.2023). 
Wilks Y., Artificial Intelligence: Modern Magic or Dangerous Future?, London 2019.
Williamson B., Big data in education: The digital future of learning, policy and practice, London 2017. 
Woppowa J., Der Religionsunterricht im Licht aktueller Erklärungen. Zukunftsweisende Anlässe für 

eine kooperative Religionspädagogik von Christen und Muslimen?, HIKMA. Journal of Islamic 
Theology and Religious Education 8 (2017), 229–240.

Wuttke L., Praxisleitfaden für Künstliche Intelligenz in Marketing und Vertrieb Beispiele, Konzepte und 
Anwendungsfälle, Wiesbaden 2022.

Yeves-Martínez P., Pérez-Marín D., Prof. Watson: A Pedagogic Conversational Agent to teach pro-
gramming in primary education, Proceedings 31 (2019) 1, 1–8. 

Zehner F., Künstliche Intelligenz. Ihr Potenzial und der Mythos des Lehrkraft-Bots, https://www.pedocs.
de/volltexte/2020/17561/pdf/Zehner_2019_Kuenstliche_Intelligenz_A.pdf (dostęp: 29.03.2023). 

Zhai X., Chu X, Sing Ch.Ch., Jong i in., A Review of Artificial Intelligence (AI) in Education from 2010 
to 2020, Hindawi Complexity 1 (2021) 8812542, 1–18. 

Zimmermann M., „Dann eben virtuell!“ Virtuelle Synagogenbesuche in Deutschland, Religion 49 
(2023), 12–14.

Zweig K., Künstliche Intelligenz im Religionsunterricht: Wer soll den Menschen richten dürfen? 
https://www.erzbistum-koeln.de/export/sites/ebkportal/kultur_und_bildung/schulen/.content/do-
cumentcenter/zeitschrift_impulse/Jahrgang_2020/20imp3basisartikel.pdf (dostęp: 20.03.2023).



Zastosowanie SI w edukacji religijnej w Niemczech…[23]	 91

Application of Artificial Intelligence  
in Religious Education in Germany:  

Possibilities, Limitations and Focal Points

Summary

As the teaching of religion aims to prepare students for responsible participation in an increas-
ingly technologically advanced society, the question of whether and to what extent artificial intelligence 
(AI) can be used in this subject becomes relevant. In this context, this article has three main objectives. 
First, it will explain the concept of AI and how it functions. Second, it will provide examples of the 
possibilities and limitations of using AI in implementing three fundamental tasks in religious education 
in German schools: imparting structured and essential knowledge about Church faith, familiarising 
students with forms of spiritual practice, and fostering dialogue and critical thinking skills. Finally, it 
outlines four critical points largely derived from analysis, which address potential risks in using AI for 
teaching and learning religion: undermining student empowerment, reinforcing prejudices or discrimi-
nation through questionable data quality and AI training processes, data protection concerns, limited 
portability, and high costs associated with AI systems.

Key words: Religious Education, Artificial Intelligence, Education, Germany

Nota o Autorze

Mariusz Chrostowski – doktor nauk teologicznych w zakresie pedagogiki religii, doktor nauk 
filozoficznych w zakresie pedagogiki społecznej. Obecnie habilitant i adiunkt na Wydziale Teologicz-
nym Katolickiego Uniwersytetu Eichstätt-Ingolstadt (Katedra Pedagogiki Religii). 
ORCID: 0000-0002-5817-2687
Kontakt e-mail: mariusz.chrostowski@ku.de





Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Magdalena Gorczyca
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

Życie codzienne w Korei Północnej  
Analiza polskich artykułów prasowych  

oraz publikacji opartych na relacjach uciekinierów  
z „Raju na ziemi” (2013–2023) 

Część II

Słowa kluczowe: Korea Północna, życie codzienne, kult jednostki, propaganda, reżim tota-
litarny, prawa człowieka

Mechanizmy represji w Korei Północnej

Kodeks karny KRLD reguluje kary, jakim podlegają obywatele państwa. Po-
dział przewinień jest rozdzielony na dwie kategorie: główne oraz uzupełniające. 
Uzupełniające kary obejmują prace społeczne, pozbawienie praw wyborczych, kon-
fiskatę mienia oraz ograniczenie uprawnień do wykonywania zawodu1. Natomiast 
do kar głównych należą: kara dożywotniego lub krótkoterminowego zesłania na 
przymusowe roboty oraz kara śmierci2. Zgodnie z art. 29 k.k. kary śmierci nie wolno 
wykonywać na osobach, które w chwili popełnienia przestępstwa nie ukończyły 18. 
roku życia oraz wobec kobiet w ciąży3. Według raportu Amnesty International Death 
sentences and executions 2022 dane na temat liczby egzekucji wykonanych w Ko-
rei Północnej są tajne, co uniemożliwia ustalenie dokładnego zakresu tych działań4. 
W  rzeczywistości liczba przeprowadzonych egzekucji może być bardzo wysoka,  

1  The Committee for Human Rights in North Korea, The Criminal Law of the Democratic People’s 
Republic of Korea (2009), https://www.hrnk.org/uploads/pdfs/The%20Criminal%20Law%20of%20
the%20Democratic%20Republic%20of%20Korea_2009_%20(1).pdf (dostęp: 12.03.2024.). 

2  Zob. Bezprawnik, Za ten tekst grozi mi kara śmierci w Korei Północnej. Ale trudno – omawiamy 
kodeks karny KRLD, https://bezprawnik.pl/kodeks-karny-korei-polnocnej/ (dostęp: 12.03.2024). 

3  The Committee for Human Rights in North Korea, art.cyt.
4  Amnesty International, Raport o karze śmierci w 2022: liczba udokumentowanych egzeku- 

cji najwyższa od 5 lat, https://www.amnesty.org.pl/raport-o-karze-smierci-w-2022-liczba-udokumen 
towanych-egzekucji-najwyzsza-od-5-lat/ (dostęp: 12.03.2024). 



Magdalena Gorczyca94									                     [2]

ponieważ karę śmierci stosuje się zarówno jako formę kontroli społecznej, jak i śro-
dek represji politycznych. W 2023 r. południowokoreańskie Ministerstwo Zjedno-
czenia opublikowało raport Report on North Korean Human Rights, stworzony na 
podstawie zeznań ponad 500 uciekinierów z lat 2017–2022. Zgodnie z raportem eg-
zekucje są powszechnie wykonywane za czyny, które nie uzasadniają zastosowania 
kary śmierci5. Są one również przeprowadzane na osobach nieletnich oraz kobietach 
w ciąży, co stanowi naruszenie prawa KRLD6. Według raportu, w kodeksie karnym 
Korei Północnej z 2012 r. wskazano siedem przestępstw, za które obowiązywała 
kara śmierci. Obecnie liczba ta wzrosła do jedenastu przestępstw7. Są to m.in.: spi-
sek w celu obalenia rządu, terroryzm, zdrada przeciwko państwu, niszczenie i sabo-
taż, handel, przestępczość narkotykowa czy obrażanie godności państwa.

W praktyce jednak na karę śmierci można zostać skazanym za niemal każde 
„przestępstwo”. Władze Korei Północnej są w stanie zaklasyfikować nawet niewiel-
kie przewinienia do kategorii podlegających karze śmierci. Taki przypadek w swojej 
książce opisała Yeonmi Park. Uciekinierka przedstawiła historię mężczyzny, który 
został skazany na karę śmierci za zjedzenie wołu. Park pisze: „Jedzenie wołowiny 
bez specjalnego zezwolenia to przestępstwo. Woły stanowią własność państwa i są 
zbyt cenne, by stanowić pokarm; wykorzystuje się je do orki i jako zwierzęta po-
ciągowe. Każdy, kto zabija wołu, kradnie własność państwową. Młody człowiek 
popełnił kilka drobnych przestępstw, jednak najpoważniejsze polegało na zabiciu 
zwierzęcia. Chorował na gruźlicę i nie miał co jeść, ale policji to nie obchodziło”8. 
Zabicie wołu samo w sobie nie stanowi przestępstwa podlegającego karze śmierci, 
jednak reżim przypisał to przewinienie do jednej z jedenastu kategorii, aby możliwe 
było dokonanie egzekucji. 

Uciekinierzy z Korei Północnej wymienili również inne powody, za które w kra-
ju wykonuje się karę śmierci. Są to przewinienia, takie jak9: zniszczenie wizerun-
ku Kim Ir Sena, kradzież, prostytucja, gromadzenie zapasów, próba przekroczenia 
granicy, działalność religijna lub uczestnictwo w praktykach religijnych, prywatna 
działalność biznesowa. 

W 2021 r. Korea Północna, z obawy przed południowokoreańskimi wpływa-
mi, jeszcze bardziej zaostrzyła prawo karne. Zgodnie z relacją reporterów TVN24, 
aktualnie Pjongjang wprowadził surowe kary za przewinienia, takie jak: noszenie 
ubiorów czy fryzur inspirowanych modą z Korei Południowej oraz za używanie połu-
dniowokoreańskiego slangu10. Redakcja portalu Gazeta.pl pisze: „W Korei Północnej  

5  Onet, Za co grozi kara śmierci w Korei Północnej? Powód może być błahy, https://wiadomosci.onet.
pl/swiat/za-co-grozi-kara-smierci-w-korei-polnocnej-powod-moze-byc-blahy/7d0b1gp (dostęp: 12.03.2024). 

6  Ministry of Unification, 2023 Report on North Korea Human Rights, 27, https://unikorea.go.kr/
eng_unikorea/news/Publications/ronkhr/ (dostęp: 12.03.2014). 

7  Tamże, 76. 
8  Y. Park, dz.cyt., 68. 
9  B. Demick, Światu nie mamy czego zazdrościć. Zwyczajne losy mieszkańców Korei Północnej, 

Wołowiec 2017.
10  TVN24, Prawo przeciwko „reakcyjnej myśli”. 15 lat obozu pracy, a nawet kara śmierci, 

https://tvn24.pl/swiat/korea-polnocna-kara-smierci-lub-oboz-pracy-za-zagraniczne-filmy-przepisy-
dotyczace-fryzur-i-ubioru-doniesienia-bbc-st5114405 (dostęp: 14.03.2024). 



[3]	 95Życie codzienne w Korei Północnej…

zakazane jest oglądanie innej telewizji niż rządowa oraz wszelkich zagranicznych 
materiałów. Osoby, które były w posiadaniu południowokoreańskich produkcji spo-
tkały się z karą śmierci – publiczną egzekucją. Taką cenę płaci się również za słu-
chanie K-popu. Kara za słuchanie koreańskiego popu lub oglądanie zagranicznych 
filmów i seriali spotykała nie tylko oglądających, ale też rodziny zatrzymanych”11. 

Prawo karne Korei Północnej uważane jest za jedno z najbardziej surowych na 
świecie. Obywatelom grozi kara śmierci za przewinienia, które w cywilizowanych 
krajach są karane więzieniem lub grzywną. Na przykład polski Kodeks karny regu-
luje, że karą za kradzież jest pozbawienie wolności od 3 miesięcy do 5 lat w zależ-
ności od okoliczności czynu. W Korei Północnej za takie przewinienie może grozić 
kara śmierci lub zesłania do obozu. 

W Korei Północnej publiczne egzekucje są stałym narzędziem terroru stoso-
wanego przez rodzinę Kimów. Naruszają one prawo skazańców, jak i świadków do 
bycia wolnym od nieludzkiego lub poniżającego traktowania. Egzekucje stanowią 
publiczne widowiska, które zdaniem Y. Park mają umacniać lojalność społeczeń-
stwa wobec reżimu i uświadamiać skutki nieposłuszeństwa12. Często odbywają się 
one po pokazowym procesie, który z punktu widzenia prawnego nie spełnia stan-
dardów uczciwego i rzetelnego procesu13. Egzekucje przeprowadzane są przez od-
działy wykonawcze w miejscach publicznych, takich jak: boiska sportowe, dworce 
kolejowe czy lotniska14. Miejsca te dobierane są w taki sposób, aby zgromadzić jak 
największą liczbę ludzi. Publiczne egzekucje stanowią często najważniejsze wyda-
rzenie dnia. Zgodnie z relacjami uciekinierów, w niektórych przypadkach władze in-
formują obywateli o planowanej egzekucji już kilka dni wcześniej i zachęcają ich do 
uczestnictwa w wydarzeniu. Barbara Demick opisuje taki przypadek: „Jun-sang wi-
dział egzekucję publiczną, któregoś lata, gdy przyjechał na wakacje do domu. Przez 
całe dni zapowiadano ją przez głośniki z samochodów objeżdżających okolicę. Do 
drzwi pukali przewodniczący wspólnot inminbam, by powiadomić mieszkańców, że 
oczekuje się ich obecności”15. 

Uczestnictwo w egzekucjach jest obowiązkowe nawet dla uczniów szkoły pod-
stawowej. Zgodnie z relacją Hyeonseo Lee, władze często odwołują zajęcia, aby 
młodzież szkolna mogła uczestniczyć w wydarzeniach. Również fabryki wysyła-
ją robotników, aby zapewnić wystarczająco duży tłum16. Co więcej, egzekucje są 
często nagrywane, a później odtwarzane na wykładach edukacyjnych dla miesz-
kańców Korei Północnej17. Polska Agencja Prasowa donosi, że w 2023 r. władze 
miasta Hyesan zgromadziły na miejscowym lotnisku 25 tys. osób, a następnie  

11  Gazeta.pl, W Korei Północnej można stracić życie za wiele rzeczy, także za oglądanie zagra-
nicznej telewizji, https://buzz.gazeta.pl/buzz/7,156947,28035776,kore-polnocna-i-jej-zakazy-egzeku-
cja-za-ogladanie-zagranicznych.html (dostęp: 12.03.2024).

12  Y. Park, dz.cyt., 68. 
13  Zob. Amnesty International, Death sentences and executions 2022, 13, https://www.amnesty.

org/en/documents/act50/6548/2023/en/ (dostęp: 25.03.2024). 
14  Ministry of Unification, dz.cyt., 28. 
15  B. Demick, dz.cyt., 216. 
16  H. Lee, dz.cyt., 139. 
17  Ministry of Unification, dz.cyt., 78. 



Magdalena Gorczyca96									                     [4]

zmusiły je do oglądania egzekucji dziewięciu obywateli oskarżonych o handel woło-
winą18. Wysłannik PAP-u pisze: „RFA przypomina, że za każdym razem, gdy dochodzi 
do publicznej egzekucji, rząd zazwyczaj wymaga, aby świadkami byli możliwie wszy-
scy mieszkańcy okolicy. Tak samo było w ubiegłą środę – relacjonują mieszkańcy. 
Fabryki, farmy i targowiska w Hyesan zostały zamknięte, a wszyscy w wieku od 17 do 
60 lat, którzy mogą chodzić, otrzymali nakaz uczestnictwa”19. Hyeonseo Lee w swo-
jej książce opisuje również przebieg publicznej egzekucji. Uciekinierka relacjonuje: 
„Skazany miał nieco ponad dwadzieścia lat i zaliczał się do osób, które zawsze miały 
pieniądze. Dziewczyny tłoczyły się wokół niego, a miejska chuliganeria była w niego 
zapatrzona. Człowiek ten pomagał ludziom uciekać do Chin i handlował przemyco-
nymi stamtąd towarami. Jego prawdziwą zbrodnią było jednak to, że nie zaprzestał 
działalności na czas żałoby po śmierci Kim Il-sunga. Miał zostać rozstrzelany razem 
z trzema innymi skazańcami na lotnisku w Hyesan”20. I dalej: „Każdego z trzech ska-
zańców przywiązano do pala, mocując ich głowy, tułów i pas. Związano im nogi i ręce 
na plecach, za słupem. Rozpoczął się pilnie śledzony sąd ludowy, w czasie którego 
sędzia oznajmił, że oskarżeni przyznali się do winy. Potem zapytał, czy chcą wygłosić 
jakieś ostatnie słowa. Nie czekał na odpowiedź, bo wszyscy skazani zostali zakneblo-
wani, a wcześniej wepchnięto im w usta kamienie, żeby w chwili śmierci nie przekli-
nali władz”21. Lee relacjonuje, że rodzina oskarżonego została zmuszona do oglądania 
egzekucji z pierwszego rzędu22. W Korei Północnej jest to często stosowana praktyka, 
mająca na celu jeszcze większe zastraszenie społeczeństwa. 

Skazańcom najczęściej odbiera się życie poprzez trzykrotne lub dziewięciokrot-
ne strzały. Taki rodzaj przeprowadzania egzekucji ma nieść ze sobą symboliczne 
znaczenie. B. Demick pisze: „Najpierw opadnie głowa, potem osunie się tułów, na 
koniec zegną się nogi. Będzie wyglądało, że skazaniec, umierając, kłania się, jakby 
prosił o wybaczenie”23. Zgodnie z raportem Report on North Korean Human Rights 
w Korei Północnej zdarzają się przypadki, kiedy sposób przeprowadzania egzekucji 
jest o wiele bardziej brutalny niż trzykrotne postrzelenie. Według relacji uciekiniera, 
w 2018 r. w kraju doszło do egzekucji, którą przeprowadzono przy użyciu karabinu 
maszynowego. W raporcie napisano: „Pięciu strzelców wykonujących karę śmierci 
zastrzeliło osobę, strzelając do niej z karabinów maszynowych. Kolejnych pięciu 
strzelców wycelowało i oddało strzały z broni maszynowej w ciało zmarłego. Zo-
stałem zmuszony do uczestnictwa w publicznej egzekucji, ponieważ szef inminbanu 
ogłosił to wydarzenie za obowiązkowe bez wyjątku. Wtedy nie mogłem odmówić 
uczestnictwa. Tłum obserwatorów był ogromny. Było tam tak wiele osób, że opusz-
czenie miejsca egzekucji po zakończeniu zajęło ponad godzinę”24. 

18  PAP, Publiczna egzekucja 9 osób oskarżonych w Korei Północnej o nielegalny handel woło-
winą, https://www.pap.pl/aktualnosci/publiczna-egzekucja-9-osob-oskarzonych-w-korei-polnocnej-o-
nielegalny-handel-wolowina (dostęp: 14.03.2024). 

19  Tamże. 
20  H. Lee, dz.cyt., 140.
21  Tamże. 
22  H. Lee, dz.cyt., 141. 
23  B. Demick, dz.cyt., 217. 
24  Ministry of Unification, dz.cyt., 92. 



Życie codzienne w Korei Północnej…[5]	 97

Uczestnictwo w egzekucjach pozostawia trwały ślad w psychice obywateli Ko-
rei Północnej. Uciekinierzy zeznają, że po oglądaniu egzekucji pojawiły się u nich 
problemy ze snem lub wszechobecne poczucie strachu25. Egzekucje publiczne są 
sprzeczne z wieloma międzynarodowymi ustaleniami zawartymi m.in. w Powszech-
nej Deklaracji Praw Człowieka, Międzynarodowym Pakcie Praw Obywatelskich 
i Politycznych, Konwencji ONZ przeciwko Torturom i Innym Formom Okrutnego, 
Nieludzkiego lub Poniżającego Traktowania albo Karania. Należy jednak zauważyć, 
że Korea Północna nigdy nie podpisała tych aktów, a tym samym nie uznaje ich za 
wiążące. Jednak ze względu na powszechną akceptacje tych aktów, publiczne egze-
kucje uznawane są za naruszenie prawa międzynarodowego prawa oraz podstawo-
wych praw człowieka. 

W Korei Północnej inwigilacji podlegają wszyscy obywatele poza Wielkim 
Przywódcą26. W państwie istnieje wiele organizacji zajmujących się bezpieczeń-
stwem narodowym, jednak najważniejszą rolę odgrywa Agencja Bezpieczeństwa 
Państwa, potocznie zwana Bowibu. Zajmuje się ona przestępstwami o zabarwieniu 
politycznym. Agenci Bowibu działają we wszystkich północnokoreańskich miejsco-
wościach i wsiach, a także poza granicami państwa. Agencja Bezpieczeństwa budzi 
strach wśród obywateli, ponieważ to właśnie ta instytucja odpowiada za zarządzanie 
obozami pracy oraz prowadzi śledztwa w sprawach przewinień antypaństwowych 
(często z użyciem przemocy fizycznej)27. H. Lee pisze: „Żaden przekład nie odda 
tego, jaką grozą przejmuje to słowo każdego mieszkańca Korei Północnej. Na sam 
jego dźwięk, jak ujął to poeta Jang Jin-sung, dziecku płacz zamiera na ustach”28. 

Specyfika pracy Bowibu polega na tym, że służby nie muszą śledzić wszyst-
kich obywateli. Ta praca często wykonywana jest za nich przez donosicieli, którzy 
zgłaszają agentom wszystkie niepożądane zachowania. Przewodniczący inminban 
również składają Agencji Bezpieczeństwa raporty, zawierające informacje o prze-
winieniach popełnionych przez członków wspólnoty. Takie informacje są następnie 
dokumentowane i przechowywane w specjalnych teczkach agentów Bowibu29. Takie 
teczki mają wszyscy obywatele Korei Północnej. H. Lee pisze dalej: „Ludzi z Bowibu 
nie interesowały rzeczywiste przestępstwa utrudniające życie zwykłym obywatelom 
– kradzieże, do których dochodziło na każdym kroku czy korupcja. Ich zajmowały 
wyłącznie sprawy braku lojalności politycznej. Wystarczyło najmniejsze podejrzenie 
– niekoniecznie oparte na prawdziwych przesłankach – by cała rodzina – dziadkowie, 
rodzice i dzieci – zniknęła nie wiadomo gdzie. Dom takich ludzi otaczano taśmą, a ich 
samych wsadzano nocą do ciężarówki. Później nikt już ich nie widział”30.

W Korei Północnej powszechne są również wszelkie formy łamania wolności 
obywatelskich. Zgodnie z Artykułem 79. Konstytucji Socjalistycznej mieszkańcy 
KRLD mają zagwarantowaną nietykalność osobową, co oznacza, że ich domostwa  

25  Tamże, 93. 
26  B. Demick, dz.cyt., 38. 
27  Y. Park, dz.cyt., 33. 
28  H. Lee, dz.cyt., 57. 
29  B. Demick, dz.cyt., 38.
30  H. Lee, dz.cyt., 57. 



Magdalena Gorczyca98									                     [6]

nie mogą być przeszukiwane bez odpowiedniej podstawy prawnej31. Jednakże 
w kraju często przeprowadza się rewizje domów bez przestrzegania odpowiednich 
procedur. W Report on North Korean Human Rights odnotowano: „W większości 
przypadków funkcjonariusze nie okazywali swoich dokumentów tożsamości oraz 
dokumentów określających decyzję o przeszukaniu i konfiskacji”32. Funkcjonariusze 
przeprowadzali również rewizje bez zgody prokuratora. Profesor Waldemar Dziak, 
w wywiadzie dla „Gazety Prawnej” relacjonuje, że w Pjongjangu żaden dom nie 
jest zamykany na klucz. W. Dziak w odpowiedzi na pytanie, dlaczego tak się dzieje, 
mówi: „Żeby dozorca mógł sprawdzić, gdy poszedł pan do pracy, jak tam w domu 
wygląda. Na przykład czy ma pan odświeżone i wytarte z kurzu portrety obu wo-
dzów, czy stać pana na jedzenie, jakie ma pan w lodówce, wszystko. To wydaje się 
nieprawdopodobne, ale inwigilacji w tej skali nie było ani w Rosji za Stalina, ani 
w Chinach za Mao”33. 

Władze kontrolują również telefony oraz korespondencję obywateli. Komórki 
są stale podsłuchiwane, a poczta regularnie sprawdzana przez odpowiednie służby34. 
Północnokoreański uciekinier relacjonuje: „Zostałem złapany w moim domu przez 
dwóch członków 15. Biura Monitorowania Bezprzewodowego, które działa pod Mi-
nisterstwem Bezpieczeństwa Państwowego. […] Kiedy przyszli do mojego domu, 
aby mnie aresztować, członkowie 15. Biura przynieśli wydrukowane zapisy moich 
rozmów telefonicznych i treści wiadomości tekstowych. Pokazali mi dowody wraz 
z dokumentem określającym przeszukanie i zażądali mojego chińskiego telefonu 
komórkowego. Zapisy zawierały każdy szczegół moich wiadomości i rozmów, któ-
re miałem z moją matką, włącznie z treścią w dosłownym znaczeniu, datą i czasem 
trwania każdej komunikacji”35. 

W Korei Północnej nielegalne jest również swobodne poruszanie się po kraju. 
Obywatele, którzy planują podróż, muszą otrzymać od władz odpowiednią zgodę 
pisemną. Taki dokument zawiera szczegółowe informacje o czasie podróży, miej-
scu docelowym oraz celu wizyty. Podróż bez zgody wiąże się z konsekwencjami 
prawnymi. H. Lee relacjonuje: „Na stacjach kolejowych w Korei Północnej prze-
prowadza się bardzo staranne kontrole dokumentów. Pasażerowie często są spraw-
dzani i przez policję, i przez kontrolerów biletów. Nikt nie może wsiąść do pociągu, 
jeśli nie ma pozwolenia na podróż wbitego w przepustkę. Do pozwolenia dołączony 
jest bilet, który zachowuje ważność przez cztery dni. Ten zestaw dokumentów jest 
sprawdzany wielokrotnie podczas całej prowadzącej do celu drogi”36.

Kontrole służb bezpieczeństwa są przeprowadzane także poza granicami pań-
stwa. Wielu uciekinierów, którym udało się opuścić Koreę Północną, zostaje zła-
panych przez działających w ukryciu agentów Bowibu, a następnie odesłanych 

31  Ministry of Unification, dz.cyt., 218. 
32  Tamże, 219. 
33  Gazeta Prawna, Dziak u Mazurka: Reżim w Korei nieporównywalny z państwami faszystowski-

mi i komunistycznym, https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/1036445,waldemar-dziak-
korea-polnocna-inwigilacja-rezim.html (dostęp: 15.03.2024). 

34  Ministry of Unification, dz.cyt., 220. 
35  Tamże, 221. 
36  H. Lee, dz.cyt., 80. 



Życie codzienne w Korei Północnej…[7]	 99

z powrotem do kraju. H. Lee pisze: „Zdarzały się przypadki, gdy chińska policja 
zatrzymywała zbiegów i przekazywała ich Bowibu, choć ludzie ci podróżowali 
z ważnymi paszportami południowokoreańskimi”37. Taka sytuacja stanowi ogromne 
zagrożenie życia uciekinierów, ponieważ po ucieczce są oni uznawani za wrogów 
państwowych, a następnie poddawani brutalnym przesłuchaniom lub zsyłani do 
obozów reedukacyjnych. Pomimo ryzyka, jakie grozi za ponowną ucieczkę z kraju, 
wielu Koreańczyków z północy podejmuje ponownie próbę. Po przekroczeniu gra-
nicy uciekinierzy nie są w stanie żyć dalej w państwie terroru. 

W KRLD od ponad pięćdziesięciu lat istnieje sieć obozów koncentracyjnych, 
nazywanych przez północnokoreańskie władze „obozami pracy” lub „obozami re-
edukacyjnymi”38. Obozy powstały w trakcie wojny koreańskiej i pierwotnie służyły 
do przetrzymywania jeńców wojennych. Po zakończeniu konfliktu miejsca te prze-
kształcono w obozy dla więźniów politycznych oraz innych przestępców. Pierwszy 
raz o północnokoreańskich obozach pracy świat dowiedział się z relacji Kanga Chol 
Hwana, który w 1992 r. zbiegł z jednego z ośrodków39. W 2013 r. firma Google 
opublikowała mapy z dokładnymi lokalizacjami północnokoreańskich obozów kon-
centracyjnych kwanliso. W 2014 r. władze Korei Północnej przyznały, że na tere-
nie państwa działają takie ośrodki. Reżim nie przyznał się jednak do łamania praw 
człowieka40. Dokładna liczba obozów nie jest znana, jednak ich istnienie można po-
twierdzić dzięki zdjęciom satelitarnym. Co więcej, zdjęcia te wykazały, że wciąż 
budowane są nowe ośrodki41. 

Szacuje się, że w obozach dla więźniów politycznych przetrzymywanych jest 
od 150 do 200 tys. obywateli42. Najbardziej znanymi ośrodkami są: Haengyŏng, 
Yodok, Kaechon. Więźniowie w obozach zajmują się zwykle górnictwem, pozy-
skiwaniem drewna oraz rolnictwem. Według reportera „Gazety Bałtyckiej”, obozy 
dla więźniów politycznych pod pewnymi względami przypominają osiedla mieszka-
niowe. Znajdują się tam szkoły, fabryki, a także pola uprawne. Miejsca te otoczone 
są jednak drutami kolczastymi i pilnie strzeżone. W dzienniku napisano: „Obozy 
z reguły mają po kilkadziesiąt kilometrów długości i podobną szerokość. Są zatem 
ogromnymi przestrzeniami, z których ucieczka jest praktycznie niemożliwa. Teren 
jest ogrodzony drutami kolczastymi pod napięciem elektrycznym, a wieże wartow-
nicze ze strażnikami gotowymi natychmiast użyć broni”43. 

37  Tamże, 393. 
38  M. Lange, Obozy koncentracyjne w Korei Północnej. „Więźniowie bez szans na prze-

życie”, https://gazetabaltycka.pl/promowane/obozy-koncentracyjne-w-korei-polnocnej-co-
o-nich-wiemy (dostęp: 16.03.2024). 

39  Zob. D. Malovic, J. Morillot, Uchodźcy z Korei Północnej. Relacje świadków, Warszawa 2008, 
185. 

40  M. Burza, Korea Północna. Obóz pracy obok zakładu produkcji uranu. Kim Dzong Un potrze-
buje rąk do pracy, https://next.gazeta.pl/next/7,151003,26980798,korea-polnocna-oboz-jeniecki-obok-
-zakladu-produkcji-uranu.html (dostęp: 16.03.2024). 

41  M. Lange, art.cyt.
42  M. Burza, art.cyt. 
43  M. Lange, art.cyt.



Magdalena Gorczyca100									                     [8]

Obozy pracy według H. Lee dzielą się na dwa rodzaje. Pierwszy z nich to obozy 
kyohwaso, do których trafiają więźniowie skazani na „rewolucyjną reedukację na 
drodze pracy”44. Obozy te mają na celu resocjalizacje obywateli. W ciągu dnia więź-
niowie zajmują się przypisanymi przez władze obowiązkami, natomiast wieczora-
mi odbywają się zajęcia z samokrytyki oraz wykłady reedukacyjne45. Ten rodzaj 
obozów charakteryzuje się możliwością powrotu do społeczeństwa, jeżeli więźniom 
uda się przeżyć okres kary. Jednostki takie jednak do końca życia podlegają ścisłej 
obserwacji46. 

Drugi rodzaj obozów to obozy koncentracyjne zwane kwanliso, czyli obozy 
dla więźniów politycznych. Ośrodki te funkcjonują bez podstaw prawnych, a osoby 
podejrzane o przestępstwa przeciwko państwu zsyłane są do nich bez postawienia 
zarzutów oraz przeprowadzenia procesu sądowego lub po przeprowadzeniu procesu 
pokazowego47. Więźniowie kwanliso nie mają możliwości opuszczenia obozów i po-
zostają w nich aż do śmierci. Co więcej, zgodnie z zasadą, że więźniów politycznych 
należy karać do trzeciego pokolenia, razem ze skazańcami zsyłane są ich rodziny. 
B. Demick pisze: „Pobyt w kwanliso jest dożywotni. Najczęściej trafiają tam rów-
nież dzieci, rodzice i rodzeństwo przestępcy, piętnem «nieczystej krwi» naznaczone 
są bowiem trzy pokolenia. Współmałżonków jako osoby niespokrewnione, zwykle 
nie zsyła się do obozu, lecz zmusza do rozwodu. O tym, co dzieje się w kwanliso, 
wiadomo niewiele, bardzo rzadko bowiem ktoś stamtąd wychodzi, by opowiedzieć 
o swoich losach”48. W kwanliso panują bardzo surowe warunki życia. Więźniowie 
zmuszani są do wycieńczającej pracy trwającej dłużej niż dwanaście godzin dziennie 
– zdarza się, że pracują po 16 godzin bez przerwy oraz posiłku. Ludzie przebywa-
jący w kwanliso cierpią głód i poddawani są brutalnym torturom. Przeprowadza się 
na nich również doświadczenia i eksperymenty medyczne49. Wielu z nich umiera na 
skutek niedożywienia lub z powodu zbyt niebezpiecznych warunków pracy. Ucie-
kinierzy zeznali, że oprócz kwanliso oraz kyohwaso w kraju funkcjonują również 
obozy danryundae, których celem jest „szkolenie poprzez prace”. W obozach tych 
władze skupiają się na narzuceniu dyscypliny, podczas gdy w kyohwaso głównym 
celem jest reformacja poprzez pracę50.

Zgodnie z raportem Ministerstwa Zjednoczenia Report on North Korean Human  
Rights, powody aresztowań więźniów politycznych zostały podzielone na kilka 
kategorii. Są to51: kwestie związane z podważaniem autorytetu Kim Ir Sena oraz 
Kim Dzong Ila, takie jak: zdrada werbalna, kwestie związane z songbun, szpiego-
stwo, działalność religijna, kwestie związane z przewinieniami oficerów, takimi jak:  

44  H. Lee, dz.cyt., 129. 
45  B. Demick, dz.cyt., 268. 
46  H. Lee, dz.cyt., 129.
47  Ministry of Unification, dz.cyt., 534. 
48  B. Demick, dz.cyt., 202. 
49  Polskie Radio24, Korea Północna: obozy koncentracyjne na zdjęciach z kosmosu, https://pol-

skieradio24.pl/artykul/995454,Korea-Polnocna-obozy-koncentracyjne-na-zdjeciach-z-kosmosu (do-
stęp: 24.03.2024). 

50  Ministry of Unification, dz.cyt., 581. 
51  Tamże, 545. 



Życie codzienne w Korei Północnej…[9]	 101

walka o władzę w KRLD, defraudacja, próby ucieczki z kraju lub ucieczka członków 
rodziny, handel ludźmi, kontakt telefoniczny z mieszkańcami Korei Południowej. 

Do kwestii związanych z songbun należą aresztowania obywateli, którzy po 
okupacji japońskiej należeli do klas burżuazyjnych oraz obywateli, którzy w trak-
cie wojny koreańskiej walczyli po stronie południowej. W niektórych przypadkach 
do obozów trafiali nie tylko oskarżeni, ale również całe ich rodziny. W raporcie 
napisano: „W przypadku osób internowanych ze względu na songbun swoich dziad-
ków ani rodzice, ani oni sami nie wiedzieli dokładnie, dlaczego zostali internowani. 
Wszystko, co mogli zrobić, to tylko domyślać się, że mogło to wynikać z czegoś, co 
wydarzyło się podczas japońskiej okupacji i wojny koreańskiej”52. 

W przypadku aresztowań za zdradę werbalną uciekinierzy wymienili powody, 
takie jak: wyrwanie głośnika nadającego Centralną Agencję Informacyjną z po-
wodu zbyt głośnego nadawania, krytykowanie władzy oraz reżimu Kim Ir Sena, 
niewłaściwe obchodzenie się z portretami53. B. Demick w swojej książce opisała 
historie Chang-bo, którego ominęła kara obozu wyłącznie ze względu na wysoką 
pozycje społeczną oraz zaangażowanie we wspólnotę inminban. Chang-bo pracował 
w fabryce kaloszy i pewnego dnia wypowiedział na głos uwagę, która mogła zostać 
uznana za krytykę reżimu: „Ciekawe. Tyle tego robią, a dla moich dzieci jakoś nie 
starcza”54. Za ten komentarz mężczyznę przesłuchiwano przez trzy dni. B. Demick 
pisze: „Gdyby tak niefrasobliwie jak Chang-bo postąpił ktoś bez jego koneksji, mo-
głoby się to łatwo skończyć obozem w górach. Słyszeli przecież, że za głupi żart ze 
wzrostu Kim Ir Sena pewien człowiek został tam zesłany dożywotnio”55. 

W kraju wiele osób zostaje aresztowanych za używanie chińskich telefonów, 
prowadzenie handlu z Chinami, przekazywanie północnokoreańskich gazet i maga-
zynów do Chin. Y. Park pisze: „Radia i telewizory trafiają do odbiorców szczelnie 
zamknięte, zaplombowane i nastawione fabrycznie na odbiór państwowych stacji 
radiowych i telewizyjnych. Jeśli ktoś próbuje w nich grzebać, może zostać areszto-
wany i wysłany na reedukację do obozu pracy”56. Zdaniem Grega Scarlatoiu, dyrek-
tora wykonawczego HRNK57, w Korei Północnej do obozu można trafić nawet za 
„niewłaściwe obchodzenie się” ze stroną gazety, na której wydrukowano wizerunek 
Przywódcy58. Wspomniane „niewłaściwe obchodzenie się” najczęściej obejmuje 
przypadki, takie jak zagięcie strony gazety czy jej zgniecenie. Według relacji ucie-
kinierów zdarzają się również zsyłki za przestępstwa, takie jak podróżowanie bez 
odpowiednich dokumentów czy angażowanie się w działalność religijną oraz po-
siadanie Biblii. W 2023 r. media doniosły o przypadku zesłania na dożywotni pobyt 
w obozie dwuletniego dziecka oraz całej jego rodziny. Powodem aresztowania było 

52  Ministry of Unification, dz.cyt., 545.
53  Tamże, 546. 
54  B. Demick, dz.cyt., 66. 
55  Tamże, 67. 
56  Y. Park, dz.cyt., 69.
57  Skrót od Human Rights in North Korea.
58  J. Manicki, „W każdy poniedziałek paliliśmy zwłoki”. Horror w Korei Północnej, https://

www.o2.pl/informacje/w-kazdy-poniedzialek-palilismy-zwloki-horror-w-korei-polnocnej-
6562478633228832a (dostęp: 18.03.2024).



Magdalena Gorczyca102									                   [10]

znalezienie Biblii w domu oskarżonych. Reporterzy Polsat News piszą: „Władze 
Korei Północnej są bezlitosne dla chrześcijan. Wyrokiem sądu dwuletnie dziecko 
zostało skazane na karę dożywocia. Początkowo chłopiec trafi zapewne do zamknię-
tego ośrodka, a po osiągnięciu nastoletniego wieku zostanie przeniesiony dla obozu 
dla więźniów”59. W Report on North Korean Human Rights zawarto także relację, 
zgodnie z którą obywateli więziono za handel żeń-szeniem w strefie przygranicznej 
z Chinami60. W 2021 r. po pokazowym procesie do obozu reedukacyjnego zesłano 
troje nastolatków za noszenie fryzur inspirowanych modą zagraniczną oraz podwi-
nięcie spodni w taki sposób, aby odsłaniały kostki61. 

W północnokoreańskich obozach pracy regularnie naruszane są podstawowe 
prawa człowieka, takie jak: prawo do nienaruszalności cielesnej, prawo do wol-
ności, prawo do godności oraz prawo do życia. Zgodnie z relacjami uciekinierów 
w obozach ludzie giną masowo z powodu tortur, wielogodzinnego systemu pracy 
oraz ciągłego niedożywienia. Według szacunku byłego więźnia obozu, podczas jego 
ośmiomiesięcznego pobytu zmarło ok. 800 współwięźniów62. Sytuacje w północno- 
koreańskich obozach tak skomentował Thomas Buergenthal, sędzia Międzynarodo-
wego Trybunału Sprawiedliwości oraz były więzień nazistowskich obozów koncen-
tracyjnych: „Wierzę, że warunki w tych obozach są straszne i wiele gorsze niż te, 
które spotkały nas w obozach nazistów. O takim ludzkim dramacie nie słyszałem 
nigdy wcześniej podczas swojej walki o prawa człowieka na świecie”63. 

Według relacji Jee Heon-a, osadzeni są chronicznie niedożywieni. Uciekinierka 
relacjonuje, że wszyscy więźniowie w jej obozie mieli zapadnięte oczy i wygląda-
li jak zwierzęta. Ich posiłkiem była zdarta z żab skóra, którą jedli po posoleniu64.  
B. Demick opisuje natomiast losy Hyucka, który trafił do obozu 12. znajdującego się 
na obrzeżach przygranicznego miasteczka Hoeryong. W obozie panowały drama-
tyczne warunki, więźniowie byli wychudzeni i zmuszani do wielogodzinnej pracy. 
Demick pisze: „W czasie pierwszej kolacji Hyuck zrozumiał, dlaczego starsi więź-
niowie są tacy wychudzeni, dlaczego kości ramieniowe sterczą im tak, że koszule 
wiszą na nich jak na wieszakach. Strażnik wydawał im coś, co nazywano pulpetami 
ryżowymi, choć składało się głównie z kukurydzy, łusek, kolb i liści. Taki pulpet, nie 
większy od piłki tenisowej, mieścił się Hyuckowi w dłoni. To była kolacja. Czasem 

59  Polsat News, Dwuletnie dziecko skazane na dożywocie. Znaleziono przy nim Biblię, https://
www.polsatnews.pl/wiadomosc/2023-05-26/dwuletnie-dziecko-skazane-na-dozywocie-znaleziono-
przy-nim-biblie/ (dostęp:18.03.2024).

60  Ministry of Unification, dz.cyt., 545.
61  PAP, BBC: w Korei Północnej śmierć lub obóz pracy za zagraniczne filmy, ubiór, fryzury, 

https://www.pap.pl/aktualnosci/news%2C886249%2Cbbc-w-korei-polnocnej-smierc-lub-oboz-pracy-
za-zagraniczne-filmy-ubior (dostęp: 18.03.2024).

62  J. Manicki, art.cyt. 
63  K. Karnowski, Tajne obozy w Korei Północnej. „Warunki gorsze niż w Auschwitz”, 

https://www.o2.pl/informacje/tajne-obozy-w-korei-polnocnej-warunki-gorsze-niz-w-auschwitz-
6197973763102849a (dostęp: 24.03.2024). 

64  WP, Koszmarny obraz Korei Północnej z zeznań uciekinierów z obozów pracy, https://
wiadomosci.wp.pl/koszmarny-obraz-korei-polnocnej-z-zeznan-uciekinierow-z-obozow-pracy-
6079002684269185a (dostęp: 24.03.2024). 



Życie codzienne w Korei Północnej…[11]	 103

dostawali dodatkowo kilka ziaren fasoli”65. Według relacji Hyucka, więźniowie pra-
cowali od godziny siódmej rano do zachodu słońca i mogli przerywać pracę jedynie 
na czas posiłków, snu oraz szkoleń ideologicznych66. Zdaniem Y. Park osadzeni nie 
są traktowani jak istoty ludzkie. Uciekinierka pisze: „Nie wolno im nawet patrzeć 
w oczy strażnikom, bo zwierzęta nie mogą patrzeć na twarze ludzi”67. Park rela-
cjonuje również, że kobiety zmuszane są do równie ciężkiej pracy jak mężczyźni. 
W obozach stosuje się również odpowiedzialność zbiorową. Zgodnie z relacją matki 
Y. Park, która odbyła karę w obozie, jeżeli jakiś więzień pracuje zbyt wolno, cierpi 
na tym cała brygada, którą strażnicy zmuszają do biegania przez całą noc dookoła 
obozu68. Noce osadzeni spędzają na podłodze lub w brudnych barakach. Demick pi-
sze: „Ponieważ brakowało koców, więźniowie układali się jak najbliżej siebie, żeby 
było im cieplej. Czasem jeden koc przypadał na dziesięciu. Wieczorem mężczyźni 
nie byli w stanie mówić ze zmęczenia, ale przed snem wzajemnie masowali sobie 
obolałe plecy. Często kładli się na waleta, bo wtedy łatwiej mieścili się pod kocem 
i mogli pocierać stopami plecy towarzyszy”69. 

Najgorsza sytuacja panuje w obozach politycznych kwanliso. Zgodnie z rela-
cją dziennikarzy z TVN24, w obozie nr 18. w powiecie Bukczang przy wydobyciu 
węgla pracują siedmioletnie dzieci, a także ciężarne kobiety do momentu póki ciąża 
nie jest w zaawansowanym stadium70. W ośrodkach tych dochodzi regularnie do 
publicznych egzekucji oraz torturowania osadzonych. Według doniesień Jee Heona  
zdarzają się tam przypadki, kiedy ciężarne kobiety zmuszone są do mordowania 
własnych dzieci71. 

Dzon Kiol Il spędził trzy lata w obozie pracy. Zdaniem mężczyzny, na skutek 
tortur człowiek przyzna się tam do wszystkiego nawet do czynów, których nie po-
pełnił. Uciekinier relacjonuje: „W obozie pracy dostajesz do obrobienia 1000 mkw 
pola. I tylko jeśli skończysz pracę, dostajesz jedzenie. Jeżeli obrobisz pół pola, to pół 
porcji. Ludzie umierali codziennie. Ale to nikogo nie martwiło, bo za przyniesienie 
nieboszczyka i zakopanie go dostawało się dodatkową porcję ryżu”72. Utylizacja 
szczątków ludzkich to zadanie, którym zajmują się osadzeni. Były więzień obozu 
koncentracyjnego Chongori relacjonuje, że osadzeni co poniedziałek zmuszeni byli 
do palenia zwłok, które następnie układali w stosy w okrągłym zbiorniku. Uciekinier  

65  B. Demick, dz.cyt., 205. 
66  Tamże.
67  Y. Park, dz.cyt., 104. 
68  Tamże, 114. 
69  B. Demick, dz.cyt., 206. 
70  TVN24, „Krwawy węgiel” Korei Północnej. „Pokolenia rodzą się, żyją i umierają w strefach 

wydobycia”, https://tvn24.pl/swiat/korea-polnocna-raport-cale-pokolenia-wiezniow-zmuszane-do-nie 
wolniczej-pracy-w-kopalniach-wegla-st5029853 (dostęp:24.03.2024). 

71  TVN 24, „Byłem wdzięczny, że ucięto mi tylko jeden palec”. Wstrząsające relacje 
z obozów w Korei Północnej, https://tvn24.pl/swiat/bylem-wdzieczny-ze-ucieto-mi-tylko-
jeden-palec-wstrzasajace-relacje-z-obozow-w-korei-polnocnej-ra348463-ls3442575 (do-
stęp: 24.03.2024). 

72  Rzeczpospolita, Ostatni taki reżim, https://www.rp.pl/swiat/art13790591-ostatni-taki-rezim 
(dostęp: 27.03.2024). 



Magdalena Gorczyca104									                   [12]

mówi: „Miejsce było przesiąknięte zapachem krwi i gnijących lub palących się 
zwłok”73. Zarządcy obozu Chongori kazali również więźniom gromadzić popiół ze 
spalanych ciał, który miał służyć do nawożenia okolicznych pól74. 

Osadzonym pozwala się jednak na pewne aspekty normalności. Są oni zachę-
cani do zakładania rodzin. Redakcja TVN24 pisze: „Zachęcano ich do zawierania 
małżeństw i zakładania rodzin. Ale to także miało swój cel. – Mówili nam, żeby-
śmy mieli dużo dzieci. Potrzebowali utrzymać kopalnie, ale ludzie umierali każdego 
dnia. Codziennie dochodziło do wypadków”75. Pobyt w obozie znacząco wpływa 
na człowieka. Y. Park w swojej książce opisuje przemianę, jaką przeszedł ojciec po 
dziesięciu latach pobytu w obozie pracy. Zdaniem uciekinierki przed wyrokiem był 
on błyskotliwym oraz dowcipnym człowiekiem. Natomiast po pobycie w obozie 
całkowicie się zmienił. Uciekinierka pisze: „Nie potrafił patrzeć w oczy policjan-
tom, nawet tym, z którymi kiedyś żartował i pił przy stole w swoim domu. Daw-
niej uwielbiał muzykę południowokoreańską, ale teraz nie chciał jej słuchać. Bał 
się, że ktoś może ją usłyszeć i donieść. Po opuszczeniu obozu śpiewał tylko jedną 
pieśń, zatytułowaną Nasza ojczyzna jest ważniejsza od mojego życia, której fragment 
brzmiał: «W górach Korei szumią zielone lasy, lecz ja nie zasadziłem ani jednego 
drzewa…»”76.

Mieszkańcy Korei Północnej od ponad trzydziestu lat muszą stale mierzyć się 
z głodem. W kraju problem ten jest nieustannie obecny i dotyka niemal ogółu spo-
łeczności. Brak szeroko rozwiniętej produkcji żywności, niedobory surowców oraz 
ograniczony dostęp do pomocy humanitarnej sprawiają, że miliony Koreańczyków 
z północy cierpi z powodu niedożywienia. 

Z największą klęską głodu Korea Północna zmierzyła się w połowie lat 90. 
XX w. Zgodnie z szacunkami ekspertów w między 1995 a 1999 r. z powodu nie-
dożywienia zmarło od 600 tys. do nawet miliona osób77. Bezpośrednią przyczyną 
powstałego głodu był upadek Związku Radzieckiego, który wspierał gospodarkę 
KRLD dostawami taniej ropy naftowej78. Po upadku ZSRR w kraju zaczęto ucinać 
racje żywnościowe oraz obniżać wynagrodzenie za pracę, a następnie całkowicie 
je zlikwidowano. W okresie tym władze prowadziły politykę, według której zno-
szenie głodu stało się obowiązkiem patriotycznym. B. Demick pisze: „Na plaka-
tach w Pjongjangu pojawiło się nowe hasło: «Wystarczą nam dwa posiłki dziennie». 
W telewizji pokazano dokument o mężczyźnie, któremu z przejedzenia ryżem pękł 
żołądek”79. Przed 1990 r. ośrodki edukacyjne zapewniały darmowe posiłki uczniom.  
W okresie kryzysu gospodarczego posiłki te powoli wycofywano. Według relacji 
Mi-ran, pomimo kampanii „dwa posiłki dziennie” uczelnia wydawała tylko jeden  

73  J. Manicki, art.cyt. 
74  Tamże. 
75  TVN24, „Krwawy…, art.cyt. 
76  Y. Park, dz.cyt., 126. 
77  Dziennik.pl, Szokujące ustalenia. Nawet milion ofiar głodu w Korei Północnej, https://wiado-

mosci.dziennik.pl/swiat/artykuly/442096,milion-osob-zmarlo-z-glodu-w-korei-polnocnej-ustalenia-
onz.html (dostęp: 26.03.2024). 

78  B. Demick, dz.cyt., 10. 
79  B. Demick, dz.cyt., 68. 



Życie codzienne w Korei Północnej…[13]	 105

posiłek, którym była zupa z liści rzepy na osolonej wodzie. Brak pożywienia  
przyczynił się do pogorszenia stanu zdrowia studentek – współlokatorce Mi-ran 
z powodu niedożywienia zaczęła łuszczyć się skóra twarzy. Wiele studentek rezy-
gnowało ze studiów, aby móc swobodnie szukać pożywienia80. 

Zgodnie z relacjami uciekinierów, w trakcie Wielkiego Głodu na ulicach co-
dziennie widywano żebraków oraz ciała zmarłych ludzi. Z powodu braku normal-
nego pożywienia Koreańczycy z północy zmuszeni byli do jedzenia wszystkiego, 
co tylko dało się spożyć, m.in. trawy, kory drzew, gryzoni czy żab. Y. Park pisze: 
„Wiosna miała tylko tę zaletę, że nie potrzebowałyśmy dużo chrustu do palenia 
w piecu i mogłyśmy chodzić na niskie wzgórza pod miastem, by jeść owady i dzikie 
rośliny, próbując oszukać głód. Niektóre rośliny były nawet smaczne, na przykład 
kwiaty dzikiej koniczyny. Eunmi najbardziej lubiła roślinę, nazwaną przez nas «ko-
cimiętką», o drobnych, miękkich liściach. Ale pewnego dnia zjadłyśmy korzeń, od 
którego spuchły nam języki, i nie mogłyśmy mówić co najmniej przez godzinę”81. 
Kobiety w  trakcie kryzysu gospodarczego wymieniały się wzajemnie przepisami, 
które miały pomóc oszukać głód. Przepisy te brzmiały: „Kukurydzę mielić w cało-
ści, razem z kolbą, łodygą, łuskami, liśćmi i niczego nie wyrzucać. Kluski gotować 
długo, przynajmniej przez godzinę, aż napęcznieją i będzie się wydawało, że jest ich 
więcej. Do zupy zamiast warzyw należy dorzucić trochę trawy”82. Ludzie, aby prze-
trwać, zmuszeni byli do kradzieży oraz oszustw. Zgodnie z relacją H. Lee, w kraju 
dochodziło nawet do przypadków kanibalizmu83. Uciekinierka pisze: „Rozmawia-
łam z wieloma osobami, które wtedy otarły się o śmierć, i wiem już, że głód potrafi 
doprowadzić człowieka do obłędu – sprawić, że rodzice odbiorą jedzenie własnym 
dzieciom, ludzie będą zjadać ciała umarłych, a najłagodniejszy sąsiad posunie się 
do morderstwa”84. Na skutek głodowania w okresie dzieciństwa wiele dzieci do-
znało deformacji karłowatości, która charakteryzuje się nieproporcjonalnie krótkimi 
nogami i dużą głową. Organizm dziecka cierpiącego na niedożywienie w okresie 
wzrostowym rozwija głowę oraz tułów kosztem kończyn85.

Od końca lat 90. XX w. sytuacja w Korei Północnej znacząco się nie zmieni-
ła. W latach 2004–2006, z powodu niedożywienia cierpiało 33,8% społeczeństwa86. 
Od momentu objęcia władzy w 2011 r., Kim Dzong Un skoncentrował się na roz-
budowie potencjału militarnego swojego państwa. Według polskiegoradia24, ceną 
za zbrojenia są stale pogarszające się warunki życia w kraju, w tym wzrost liczby 
niedożywionych obywateli. W 2021 r. Przywódca przyznał się do kryzysu żywno-
ściowego, jednak nie podjął odpowiednich kroków, aby temu kryzysowi zapobiec. 
Według szacunków ekspertów w 2022 r. Korea Północna wydała na szkolenia zbroj-

80  Tamże, 105.
81  Y. Park, dz.cyt., 98. 
82  B. Demick, dz.cyt., 159. 
83  H. Lee, dz.cyt., 161. 
84  Tamże. 
85  B. Demick, dz.cyt., 306. 
86  Polskie Radio24, Rozwój broni jądrowej, głód i pogrążenie w izolacji. Dekada rządów 

Kim Dzong Una, https://polskieradio24.pl/artykul/2870214,rozwoj-broni-jadrowej-glod-i-
pograzenie-w-izolacji-dekada-rzadow-kim-dzong-una (dostęp: 25.03.2024). 



Magdalena Gorczyca106									                   [14]

ne ponad 500 mln dolarów, czyli znacznie więcej niż potrzeba do zrównoważenia 
rocznego niedoboru zboża w kraju87. 

Zgodnie z relacją reportera Onet.pl aktualna sytuacja w Korei Północnej jest 
najgorsza od czasów Wielkiego Głodu. W 2020 r. kryzys znacząco się zaostrzył, po-
nieważ Korea Północna, chcąc chronić się przed pandemią koronawirusa, zamknęła 
swoje granice. W praktyce oznaczało to zamknięcie linii zaopatrzeniowych z Chin88. 
Zgodnie z relacjami świadków, aktualnie tak samo jak w latach 90. na ulicach można 
zetknąć się z ciałami zmarłych osób. Ji Yeon mówi: „Nawet jeśli ludzie umierają 
obok, musisz myśleć tylko o sobie. To bezduszne, ale taka jest rzeczywistość”89, 
a  Chan Ho relacjonuje: „Na początku bałem się, że umrę na wirusa COVID-19. 
Potem jednak zacząłem się martwić, że umrę z głodu”90. Według szacunków ONZ 
w latach 2019–2021 liczba cierpiących z głodu wzrosła i wynosiła aż 42% miesz-
kańców, a około jedna piąta północnokoreańskich dzieci cierpiała na zaburzenia 
wzrostu związane z brakiem dostatecznej ilości pożywienia91. 

W Korei Północnej powszechnym zjawiskiem są kochebi, czyli dzieci błąkające się 
samotnie po ulicach. Słowo kochebi w języku koreańskim dosłownie oznacza kwietne 
jaskółki i jest używane w odniesieniu do osieroconych dzieci, które gromadzą się w gru-
pach i wspólnie szukają pożywienia (tak jak ptaki gromadzą się w stada)92. Zjawisko to 
zaczęło występować masowo na skutek klęski głodu w drugiej połowie lat 90., kiedy 
to rodzice odmawiali sobie jedzenia na rzecz własnych dzieci. Według relacji Y. Park, 
samotne jaskółki można spotkać nawet w Pjongjangu, co uświadamia skalę problemu, 
ponieważ stolica pełni rolę reprezentacyjną, a reżim za wszelką cenę stara się zapobiegać 
występowaniu oznak ubóstwa w mieście93. Zgodnie z Report on North Korean Human 
Rights, Korea Północna nie wspomniała o kochebi w sprawozdaniu dla Komitetu Praw 
Dziecka z 2016 r. oraz w Powszechnym Przeglądzie Okresowym z 2019 r. Co więcej, 
reżim utrzymuje, że takie zjawisko występuje w Korei Południowej94. 

Powody życia kochebi na ulicach są różne – od śmierci rodziny po niezdolność 
rodziców do sprawowania nad nimi opieki. Osierocone dzieci zbierają się w grupy 
i spędzają całe dnie na poszukiwaniu jedzenia. Według relacji H. Lee, w taki sposób 
łatwiej jest im zdobywać pożywienie. Uciekinierka pisze: „Jedzenie też zdobywały 
w grupach – jedno z nich odwracało uwagę sprzedawcy, a pozostałe chwytały, co 
mogły i uciekały. Na ironię zakrawał fakt, że widywaliśmy je najczęściej grzebiące 
w śmieciach, gdzie szukały resztek ryżu, obierków czy chrząstek – żyjące dokładnie  

87  M. Toma, Jesteś w strefie, „Jeden zły ruch i czeka cię egzekucja. Utknęliśmy tutaj, czekając na 
śmierć”. Dramatyczne głosy z odciętej od świata Korei Północnej, https://wiadomosci.onet.pl/swiat/kore-
a-polnocna-kleska-glodu-najgorsza-od-lat-90-czekamy-na-nasz-koniec/tsbe7v2 (dostęp: 25.03.2024). 

88  M. Toma, art.cyt. 
89  Tamże. 
90  Tamże. 
91  G. Chrostowski, Straszliwy głód nęka Koreę Północną. Blisko połowa ludzi jest nie-

dożywionych, https://obserwatorgospodarczy.pl/2023/03/22/straszliwy-glod-neka-koree-pol 
nocna-blisko-polowa-ludzi-jest-niedozywionych/ (dostęp: 25.03.2024). 

92  H. Lee, dz.cyt., 152. 
93  Y. Park, dz.cyt., 82. 
94  Ministry of Unification, dz.cyt., 511. 



Życie codzienne w Korei Północnej…[15]	 107

tak, jak podobno żyły dzieci w Korei Południowej”95. Kochebi najczęściej zbie-
rają się w miejscach, takich jak: targi czy dworce kolejowe, gdzie najłatwiej jest 
im ukraść jedzenie. Północnokoreańscy sprzedawcy w obawie przed bezdomnymi 
dziećmi starają się zabezpieczyć jedzenie, jednak jest to trudne, ponieważ dzieci od 
najmłodszych lat nauczone są kraść96. Zdarzają się również przypadki, kiedy sieroty 
zarabiają na jedzenie za pomocą pokazów, takich jak: śpiew czy taniec97. Według 
relacji B. Demick, w latach 90. dzieci, które nie mogły znaleźć pożywienia, zbierały 
niedopałki papierosów i resztki tytoniu, a następnie robiły skręty, które paliły, aby 
oszukać głód. Kobieta w swojej książce opisuje spotkanie uciekinierki z jedną z sa-
motnych jaskółek: „Pani Song, która często bywała w okolicach dworca kolejowego 
w Chongjinie, zapewne natknęła się na chłopca w ciemnoniebieskim kombinezo-
nie robotniczym, o wiele na niego za dużym, z krokiem na wysokości kolan. Miał 
zmierzwioną i zawszoną czuprynę, nogi owinięte plastikowymi torebkami zamiast 
butów. Trudno byłoby odgadnąć jego wiek; miał czternaście lat, ale ledwie dorów-
nywał wzrostem amerykańskiemu ośmiolatkowi”98. 

Uciekinierzy donoszą, że w kraju działa specjalna agencja, zwana Kkotjebi 
Sangmu. Zajmuje się ona wyłapywaniem osób bezdomnych, aby następnie przeka-
zać je do specjalnych ośrodków zatrzymań, które znane są jako ośrodki pomocy lub 
jipkyulsoi – ośrodki przetrzymywania włóczęgów. Dzieci, które trafiają do takich 
miejsc, często zmuszane są do przymusowej pracy, co sprawia, że podejmują próby 
ucieczek skutkujące powrotem na ulice99.

W czasie Wielkiego Głodu w Korei Północnej pojawiła się nowa grupa społeczna 
– handlarze100. Przed 1995 r. w kraju nie prowadzono własnej działalności przedsię-
biorczej na tak szeroką skalę. Było to surowo zabronione przez reżim. Kim Dzong Il 
zwalczał prywatne przedsiębiorstwa bardziej zażarcie niż jego ojciec. W przemówie-
niu z 1996 r. stwierdził, że w społeczeństwie socjalistycznym problemy z wyżywie-
niem należy rozwiązywać socjalistycznymi metodami, a bazary oraz handlarze budzą 
w ludziach egoizm101. B. Demick pisze: „Na bazarach nie wolno było sprzedawać żyw-
ności, z wyjątkiem warzyw wyhodowanych w przydomowych ogródkach. Za handel 
ryżem i innymi zbożami wymierzano surowe kary. Był on nie tylko nielegalny, lecz 
także uważany przez Koreańczyków z Północy za niemoralny. W ich pojęciu był to 
bowiem cios wymierzony w samo serce komunizmu”102. Brak dostępu do pożywienia 
sprawił jednak, że ludzie masowo zaczęli odchodzić od wpajanej im od dziecka ide-
ologii dżucze103. Handel był jedyną możliwością na zdobycie pieniędzy lub pożywie-
nia. Pomimo zakazów władzy czarny rynek działał jawnie, a ludzie nie przejmowali  
się grożącymi im konsekwencjami. Według Masajego Ishikawy, stragany rozkładano  

95  H. Lee, dz.cyt., 152.
96  B. Demick, dz.cyt., 188. 
97  Tamże, 226. 
98  B. Demick, dz.cyt., 188. 
99  Ministry of Unification, dz.cyt., 511. 
100  H. Lee, dz.cyt., 159. 
101  B. Demick, dz.cyt., 175. 
102  Tamże.
103  H. Lee, dz.cyt., 159. 



Magdalena Gorczyca108									                   [16]

nawet przed komisariatem policji104. Władze nie mogły zrobić nic z tą sytuacją, po-
nieważ spotkałoby się to z ogromny oporem społeczeństwa. H. Lee pisze: „Wszę-
dzie – na poboczach, stacjach kolejowych, w zamkniętych zakładach przemysłowych 
– pojawiały się czarnorynkowe targowiska, na których można było kupić żywność, 
oczywiście po wysokich, wolnorynkowych cenach”105. Handel spowodował zmiany 
w strukturach społecznych kraju. Osoby o najniższym songbun, powoli wspinały się 
po drabinie społecznej, ponieważ to głównie one pracowały na czarnym rynku. 

Według redakcji TVN24, w Korei Północnej każde miasto lub nawet każda dzielnica 
ma rozwinięty czarny rynek. Ze względu na niestabilność północnokoreańskiego wona, 
ludzie handlują za pomocą zagranicznej waluty, takiej jak: dolar amerykański, chiński 
juan oraz euro106. W miejscach tych ludzie mogą zaopatrzyć się w produkty pierwszej 
potrzeby oraz inne artykuły, których normalnie nie można zdobyć. Są to przykładowo: 
mięso, warzywa, garnki, ubrania z Chin, kosmetyki, kasety i płyty z zagraniczną muzyką 
pop107. Według uciekinierki H. Lee, towary pochodzące z Japonii uważane są za najlep-
sze jakościowo. Zaraz za nimi znajdują się produkty pochodzące z Korei Południowej, 
z których handlarze usuwają etykiety oraz znaki towarowe108. W związku z silną kontrolą 
państwa nad gospodarką, nielegalny handel dla wielu osób jest jedyną możliwością na 
zdobycie niezbędnych dóbr, a tym samym prowadzenie względnie godnego życia. 

Podsumowując, przeanalizowałam kwestie łamania praw człowieka w Korei Pół-
nocnej. Odniosłam się do obszarów, takich jak: kara śmierci, publiczne egzekucje, obo-
zy pracy oraz głód. Po analizie zgromadzonego materiału można wyciągnąć poniższe 
wnioski: 

W Korei Północnej niezmiennie od ponad siedemdziesięciu lat łamane są prawa 
człowieka, a obywatele kraju są stale zastraszani przez panujący reżim. Władze nie 
szanują podstawowych praw mieszkańców, takich jak: prawo do życia oraz prawa do 
wolności. Obozy pracy w Korei Północnej są miejscami, gdzie więźniów głodzi się 
i poddaje się ich stałym torturom. Warunki panujące w  tych ośrodkach zbliżone są 
do warunków, jakie panowały w niemieckich obozach koncentracyjnych w czasach 
II wojny światowej, o czym powiedział były więzień obozów Thomas Buergenthal, 
sędzia Międzynarodowego Trybunału Sprawiedliwości. W kraju od ponad trzydzie-
stu lat panuje nieprzerwanie głód, a blisko połowa obywateli KRLD cierpi z powodu 
niedożywienia. Problemem są też kochebi, czyli bezdomne dzieci, które zamieszkują 
ulice miast, i błąkają się po ulicach, aby znaleźć pożywienie. Dzieci te trafiają do spe-
cjalnych ośrodków, w których zmuszane są często do pracy, co stanowi naruszenie 
podstawowych praw dziecka. W Korei Północnej handel, jest jedyną możliwością na 
poprawienie dobrobytu własnego oraz rodziny. Handel jest zakazany przez prawo, jed-
nak często stanowi jedyne źródło dochodów Koreańczyków z północy.

104  M. Ishikawa, dz.cyt., 213. 
105  H. Lee, dz.cyt., 159. 
106  TVN24, Do Korei Północnej wkradł się kapitalizm. Szara strefa kwitnie, https://tvn24.pl/biz-

nes/ze-swiata/korea-polnocna-kwitnie-kapitalistyczna-szara-strefa-ra606763-ls4467098 (dostęp: 
27.03.2024). 

107  H. Lee, dz.cyt., 86. 
108  Tamże, 87. 



Życie codzienne w Korei Północnej…[17]	 109

Bibliografia

Materiały źródłowe 

Amnesty International, Raport o karze śmierci w 2022: liczba udokumentowanych egzekucji najwyższa 
od 5 lat, https://www.amnesty.org.pl/raport-o-karze-smierci-w-2022-liczba-udokumentowanych-
egzekucji-najwyzsza-od-5-lat/ (dostęp:12.03.2024).

Burza M., Korea Północna. Obóz pracy obok zakładu produkcji uranu. Kim Dzong Un potrzebuje rąk 
do pracy, https://next.gazeta.pl/next/7,151003,26980798,korea-polnocna-oboz-jeniecki-obok-
-zakladu-produkcji-uranu.html (dostęp: 16.03.2024).

Chrostowski G., Straszliwy głód nęka Koreę Północną. Blisko połowa ludzi jest niedożywionych, 
https://obserwatorgospodarczy.pl/2023/03/22/straszliwy-glod-neka-koree-polnocna-blisko-
polowa-ludzi-jest-niedozywionych/ (dostęp: 25.03.2024).

Demick B., Światu nie mamy czego zazdrościć. Zwyczaje losy mieszkańców Korei Północnej, Wołowiec 2017. 
Gazeta Prawna, Dziak u Mazurka: Reżim w Korei nieporównywalny z państwami faszystowskimi i ko-

munistycznym, https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/1036445,waldemar-dziak-
korea-polnocna-inwigilacja-rezim.html (dostęp: 15.03.2024).

Gazeta.pl, Plakaty propagandowe w Korei Północnej to codzienność. Tak Kim kształtuje rzeczywistość, 
https://buzz.gazeta.pl/buzz/56,156947,21705158,plakaty-propagandowe-w-korei-polnocnej 
-to-codziennosc-tak-kim.html (dostęp: 17.11.2023). 

Gontarek L., „Jesteśmy zabawkami do seksu na łasce mężczyzn”. Tak wygląda przemoc seksualna 
w  Korei Północnej, https://wiadomosci.gazeta.pl/wiadomosci/7,166611,24126044,jestesmy-za-
bawkami-do-seksu-na-lasce-mezczyzn-tak-wyglada.html (dostęp: 16.01.2024). 

Grejciun W., Dziak o życiu w Korei Północnej: Prawdziwy obraz widać wieczorem. To ciemność [WYWIAD], 
https://wiadomosci.gazeta.pl/wiadomosci/7,114871,13742625,dziak-o-zyciu-w-korei-pol 
nocnej-prawdziwy-obraz-widac-wieczorem.html (dostęp: 11.01.2024).

Iskikawa M., Za mroczną rzeką, Kraków 2021. 
Kim S., Pozdrowienia z Korei. Uczyłam dzieci północnokoreańskich elit, Kraków 2017. 
Lee H., Dziewczyna o siedmiu imionach, Warszawa 2015.
Manicki J., „W każdy poniedziałek paliliśmy zwłoki”. Horror w Korei Północnej, https://www.o2.pl/info-

rmacje/w-kazdy-poniedzialek-palilismy-zwloki-horror-w-korei-polnocnej-6562478633228832a 
(dostęp: 18.03.2024).

Ministry of Unification, 2023 Report on North Korea Human Rights, https://unikorea.go.kr/eng_
unikorea/news/Publications/ronkhr/ (dostęp: 12.03.2014).

Onet, Uciekł z Korei Północnej. Z dzieciństwa pamięta egzekucje i pracę, https://wiadomosci.onet.pl/swiat/
uciekl-z-korei-polnocnej-z-dziecinstwa-pamieta-egzekucje-i-prace/v9kbc (dostęp: 07.01.2024).

Onet, Za słuchanie K-popu trafili do aresztu, https://podroze.onet.pl/ciekawe/korea-polnocna-za-
sluchanie-k-popu-trafili-do-aresztu/hehkl5s (dostęp: 26.01.2024). 

PAP, Publiczna egzekucja 9 osób oskarżonych w Korei Północnej o nielegalny handel wołowiną, 
https://www.pap.pl/aktualnosci/publiczna-egzekucja-9-osob-oskarzonych-w-korei-polnocnej-o-
nielegalny-handel-wolowina (dostęp 14.03.2024).

Parfieniuk A., Uciekinierka ujawnia niewygodne fakty o Korei Płn. „Reżim chciałby mnie zabić. 
Wiem to”, https://wiadomosci.wp.pl/uciekinierka-ujawnia-niewygodne-fakty-o-korei-pln-rezim-
chcialby-mnie-zabic-wiem-to-6027688646931073a (dostęp: 26.01.2024).

Polskie Radio24, Korea Północna: obozy koncentracyjne na zdjęciach z kosmosu, https://polskieradio24.pl/
artykul/995454,Korea-Polnocna-obozy-koncentracyjne-na-zdjeciach-z-kosmosu (dostęp:  
24.03.2024). 

RMF24, Jak wygląda codzienne życie w Korei Północnej? „Społeczeństwo przypomina roboty”, 
https://www.rmf24.pl/fakty/swiat/news-jak-wyglada-codzienne-zycie-w-korei-polnocnej-
spoleczenstwo-,nId,2428398#crpstate=1 (dostęp:07.01.2024).

Rzeczpospolita, Ostatni taki reżim, https://www.rp.pl/swiat/art13790591-ostatni-taki-rezim (dostęp: 
27.03.2024). 



Magdalena Gorczyca110									                   [18]

TVN 24, „Byłem wdzięczny, że ucięto mi tylko jeden palec”. Wstrząsające relacje z obozów w Korei Pół-
nocnej, https://tvn24.pl/swiat/bylem-wdzieczny-ze-ucieto-mi-tylko-jeden-palec-wstrzasajace-
relacje-z-obozow-w-korei-polnocnej-ra348463-ls3442575 (dostęp: 24.03.2024). 

TVN24, „Jak przetrwać zimę, jeśli rząd nie daje kapusty?” Wspomnienia nauczycielki z Korei Pół-
nocnej, https://tvn24.pl/swiat/relacja-nauczycielki-z-korei-polnocnej-wspomnienia-suki-kim-
ra552440-3304267 (dostęp: 28.01.2024).

TVN24, Korea Północna: piekło, z którego można uciec tylko za pieniądze, https://tvn24.pl/swiat/
korea-polnocna-pieklo-z-ktorego-mozna-uciec-tylko-za-pieniadze-ra361807-3445435 (dostęp: 
08.01.2025). 

WP, Koszmarny obraz Korei Północnej z zeznań uciekinierów z obozów pracy, https://wiadomosci.wp.pl/
koszmarny-obraz-korei-polnocnej-z-zeznan-uciekinierow-z-obozow-pracy-6079002684269185a 
(dostęp: 24.03.2024). 

Literatura przedmiotu

Dziennik.pl, Szokujące ustalenia. Nawet milion ofiar głodu w Korei Północnej, https://wiadomosci.
dziennik.pl/swiat/artykuly/442096,milion-osob-zmarlo-z-glodu-w-korei-polnocnej-ustalenia-
onz.html (dostęp: 26.03.2024)

Amnesty International, Amnesty International Report 2022/23, https://www.amnesty.org/en/wpcon-
tent/uploads/2023/03/WEBPOL1056702023ENGLISH.pDf (dostęp: 27.11.2023).

BBC News, North Korea media guide, https://www.bbc.com/news/world-asia-pacific-15259016 
(dostęp: 12.11.2023).

BBC News, North Korea’s tightly controlled media, https://www.bbc.com/news/world-asia-pacific 
16255126 (dostęp: 16.11.2023).

BBS News, North Korean propaganda changes its tune, https://www.bbc.com/news/world-
asia-4455781 (dostęp: 17.11.2023).

Bezprawnik, Za ten tekst grozi mi kara śmierci w Korei Północnej. Ale trudno – omawiamy kodeks 
karny KRLD, https://bezprawnik.pl/kodeks-karny-korei-polnocnej/ (dostęp: 12.03.2024). 

Brittanica, North Korea, https://www.britannica.com/place/North-Korea/Local-government (dostęp: 
26.11.2023).

Central Inteligence Agency, Korea, North, https://www.cia.gov/the-world-factbook/countries/korea-
north/ (dostęp: 23.01.2024).

Cha J., Kim J., Lee H., McKee M., Robinson C., Health and healthcare in North Korea: a retrospective 
study among defectors, https://conflictandhealth.biomedcentral.com/articles/10.1186/s13031-
020-00284y (dostęp: 24.11.2023).

Chee A., My Family’s Shrouded History Is Also a National One for Korea, https://www.nytimes.
com/2020/08/27/magazine/korea-japanese-occupation-surrender-ww2.html (dostęp: 27.10.2023).

Chmura P., Społeczne uwarunkowania wojny w Korei Północnej, https://www.wojsko-polskie.pl/awl/u/
fd/a2/fda2a05b-b333-42a6-88d1-8a5fbe62bdcd/10_chmura.pdf (dostęp: 30.10.2023). 

Cumings B., Korea, A Unique Colony: Last To Be Colonized And First To Revolt, https://apjjf.
org/2021/21/Cumings.html (dostęp: 22.04.2024).

Dwornik M., Koreańska Centralna Telewizja. Historia TV z Korei Północnej, https://reporterzy.info/3-
850,koreanska-centralna-telewizja-historia-tv-z-korei-polnocnej.html (dostęp:15.11.2023).

Dziak W.J., Kim Dzong Il, Azja-Pacyfik 2000, nr 3. 
Dziak W.J., Korea. Pokój czy wojna?, Warszawa 2003. 
Dziennik Gazeta Prawna, Korea Płn. przeprowadziła próbę atomową i rakietową; to zagrożenie dla 

światowego bezpieczeństwa, https://www.gazetaprawna.pl/wiadomosci/artykuly/320119,korea-
pln-przeprowadzila-probe-atomowa-i-rakietowa-to-zagrozenie-dla-swiatowego-bezpieczenstwa.
html (dostęp: 03.11.2023).

Dziennik.pl, Szokujące ustalenia. Nawet milion ofiar głodu w Korei Północnej, https://wiadomosci.
dziennik.pl/swiat/artykuly/442096,milion-osob-zmarlo-z-glodu-w-korei-polnocnej-ustalenia-
onz.html (dostęp: 26.03.2024). 



Życie codzienne w Korei Północnej…[19]	 111

Eun-Jung K., Ju-Cheol S., Yong-Deog K., A Study on North Korea’s Education-Centering for Mid-
dle School, “The New Educational Review”, https://czasopisma.marszalek.com.pl/images/pliki/
tner/201401/tner3512.pdf (dostęp: 26.11.2023).

Gazeta.pl, W Korei Północnej można stracić życie za wiele rzeczy, także za oglądanie zagranicznej 
telewizji, https://buzz.gazeta.pl/buzz/7,156947,28035776,kore-polnocna-i-jej-zakazy-egzeku-
cja-za-ogladanie-zagranicznych.html (dostęp:12.03.2024).

Golla M., Dlaczego Korea się podzieliła, https://www.onet.pl/turystyka/dalekowswiatpl/dlac-
zego-korea-sie-podzielila-sprawdz-co-robia-tam-polscy-zolnierze/fwjzcfv,30bc1058 (do-
stęp: 27.10.2023).

Hajduga A., Kształtowanie się kultu jednostki w Korei Północnej, Warszawa 2021, https://kpbc.umk.pl/
dlibra/publication/271710/edition/269254?language=de (dostęp: 06.11.2023).

Ham E.I., Park K.B., North Korea’s Surprisingly Robust Healthcare System, https://www.globalasia.
org/v16no3/cover/north-koreas-surprisingly-robust-healthcare-system_kee-b-parkedward-i-ham 
(dostęp:24.11.2023).

Human Rights Watch, North Korea Events of 2021, https://www.hrw.org/world-report/2022/country-
chapters/north-korea (dostęp: 28.11.2023).

Karnowski K., Szokujące dane ONZ o sytuacji kobiet w Korei Północnej. „Dyskryminacja, gwałty 
i niedożywienie, https://www.o2.pl/informacje/szokujace-dane-onz-o-sytuacji-kobiet-w-korei-
polnocnej-dyskryminacja-gwalty-i-niedozywienie-6189835742963329a (dostęp: 16.01.2024).

Karnowski K., Tajne obozy w Korei Północnej. „Warunki gorsze niż w Auschwitz”, https://www.o2.pl/in-
formacje/tajne-obozy-w-korei-polnocnej-warunki-gorsze-niz-w-auschwitz-6197973763102849a 
(dostęp: 24.03.2024). 

KBS World Radio, Medical System in N. Korea, https://world.kbs.co.kr/special/northkorea/contents/
news/closeup_view.htm?lang=e&current_page=2&No=411906 (dostęp: 21.11.2023).

Kim Il Sung, Theses on socialist education, https://www.bannedthought.net/Korea DPRK/KimIlSung/
ThesesOnSocialistEducation-1977.pdf (dostęp: 27.01.2024).

Koreańska Republika Ludowo-Demokratyczna oficjalna strona w Polsce, https://www.krld.pl/krld/ju-
che (dostęp: 04.11.2023).

Łach S., Ideologia dżucze w polityce zagranicznej dynastii Kimów, „Alcumena” 2020, nr 2, https://
alcumena.fundacjapsc.pl/index.php/alcumena/article/view/56/8 (dostęp: 05.11.2023).

Lange M., Obozy koncentracyjne w Korei Północnej. „Więźniowie bez szans na przeżycie”, https://ga-
zetabaltycka.pl/promowane/obozy-koncentracyjne-w-korei-polnocnej-co-o-nich-wiemy (dostęp: 
16.03.2024). 

Law and North Korea, People’s Public Health Law of the Democratic People’s Republic of Korea, 
https://www.lawandnorthkorea.com/laws/peoples-public-health-law-2012 (dostęp: 23.11.2023).

Lee S., Family Structure and Household Economy in North Korea, [b.m.], https://www.kdi.re.kr/eng/
research/reportView?pub_no=14686 (dostęp: 28.11.2023).

Macrotrends, North Korea Rural Population 1960-2024, https://www.macrotrends.net/countries/PRK/
north-korea/rural-population#google_vignette (dostęp: 23.01.2024).

Malovic D., Morillot J., Uchodźcy z Korei Północnej. Relacje świadków, Warszawa 2008.
Mężyński A., Totalitarny koszmar. RAPORT ONZ o Korei Północnej, https://wiadomosci.dziennik.pl/

swiat/artykuly/451137,tak-wyglada-zycie-w-korei-polnocnej-specjalny-raport-onz.html (dostęp: 
07.01.2024). 

Myers B.R, Najczystsza rasa. Propaganda Korei Północnej, Warszawa 2011.
Nawała P., Pliszka B., Ideologiczna ewolucja Korei Północnej, „Przegląd Geopolityczny” 2019, nr 27, 

http://przeglad.org/wp-content/uploads/2019/02/XXVII-04-Pliszka-Nawa%C5%82a.pdf (dostęp: 
04.11.2023).

Noh J.J., The Current Status in Obstetrics in North Korea and Strategies for Establishing a Better 
Healthcare System, https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC8740901/#B1 (dostęp: 
24.11.2023).

o2, Korea Północna. Dowiedziano się, co robią tam dzieci, https://www.o2.pl/informacje/korea-polnocna-
dzieci-pracuja-w-kopalniach-i-gospodarstwach-6644925802125920a (dostęp: 28.01.2024). 



112									                   [20]Magdalena Gorczyca

o2, Masowe burzenie domów. Mieszkańcy nie mają nic do powiedzenia, https://www.o2.pl/informacje/
masowe-burzenie-domow-mieszkancy-nie-maja-nic-do-powiedzenia-6867900483275360a (do-
stęp: 23.01.2024).

Ogonowski Ł., Dlaczego możliwe było wprowadzenie ustroju totalitarnego w Korei Północnej, [b.m.] 
2012. 

Onet, Za co grozi kara śmierci w Korei Północnej? Powód może być błahy, https://wiadomosci.onet.
pl/swiat/za-co-grozi-kara-smierci-w-korei-polnocnej-powod-moze-byc-blahy/7d0b1gp (dostęp: 
12.03.2024).

Osuch T., Korea Płn. Słodka propaganda reżimu, czyli urodziny Kim Dzong Una, https://naszemia-
sto.pl/korea-pln-slodka-propaganda-rezimu-czyli-urodziny-kim-dzong/ar/c1-4497650 (dostęp: 
08.11.2023).

Pak J.H., Kult Kim Ir Sena. Tak stworzono ideologiczne podstawy zbrodniczego reżimu, https://wiel-
kahistoria.pl/kult-kim-ir-sena-tak-stworzono-ideologiczne-podstawy-zbrodniczego-rezimu/ (do-
stęp: 30.10.2023).

PAP, BBC: w Korei Północnej śmierć lub obóz pracy za zagraniczne filmy, ubiór, fryzury, https://www.
pap.pl/aktualnosci/news%2C886249%2Cbbc-w-korei-polnocnej-smierc-lub-oboz-pracy-za-
zagraniczne-filmy-ubior (dostęp: 18.03.2024).

Pietrewicz O., Dekada Kim Dzong Una, https://pism.pl/publikacje/dekada-kim-dzong-una (dostęp: 
04.11.2023).

Ploetzing A., Tożsamość Koreańczyków z północy- uwagi wstępne, „Gdańskie Studia Azji Wschodniej” 
2013, nr 4, https://www.ejournals.eu/GSAW/2013/Zeszyt-4-2013/art/2569 (dostęp: 27.11.2023).

Polsat News, Dwuletnie dziecko skazane na dożywocie. Znaleziono przy nim Biblię, https://www.pol-
satnews.pl/wiadomosc/2023-05-26/dwuletnie-dziecko-skazane-na-dozywocie-znaleziono-przy-
nim-biblie/ (dostęp:18.03.2024).

Polsat News, Korea Północna. Ludzie umierają z głodu, ulicami błąkają się sieroty, https://www.
polsatnews.pl/wiadomosc/2021-11-05/korea-polnocna-ludzie-umieraja-z-glodu-ulicami-blakaja-
sie-sieroty/ (dostęp: 04.11.2023).

Polskie Radio24, Rozwój broni jądrowej, głód i pogrążenie w izolacji. Dekada rządów Kim Dzong Una, 
https://polskieradio24.pl/artykul/2870214,rozwoj-broni-jadrowej-glod-i-pograzenie-w-izolacji-
dekada-rzadow-kim-dzong-una (dostęp: 25.03.2024).

Robinson M., Tak wygląda stolica Korei Płn. Wycieczki organizowane są pod ścisłym nadzorem re-
żimu, https://businessinsider.com.pl/lifestyle/podroze/pjongjang-zdjecia-stolicy-korei-polnocnej/
wzyytws (dostęp: 11.01.2023). 

Rurarz J.P., Historia Korei, Warszawa 2005.
Rzeczpospolita, Eksperci ONZ: Kobiety w Korei Płn. - bite, gwałcone, niedożywione, https://www.rp.pl/

spoleczenstwo/art10086691-eksperci-onz-kobiety-w-korei-pln-bite-gwalcone-niedozywione 
(dostęp: 16.01.2024). 

Samp M., Wojna koreańska – przyczyny, przebieg, skutki konfliktu, https://kronikidziejow.pl/porady/
wojna-koreanska-przyczyny-przebieg-skutki-konfliktu/ (dostęp:30.10.2023).

Seth M.J., North Korea’s 1990s Famine in Historical Perspective, “Food, Culture, and Asia” 2011, 
nr 16(3), https://www.asianstudies.org/wp-content/uploads/north-koreas-1990s-famine-in-histor-
ical-perspective.pdf (dostęp: 03.11.2023).

Socialist constitution of the Democratic People’s Republic of Korea, Pjongjang 2014, https://www.
hrnk.org/uploads/pdfs/4047.pdf (dostęp: 26.11.2023).

Spezza G., Education and Development in North Korea. The Push for a “Science-Based Economy” 
Under Kim Jong Un, https://www.isdp.eu/content/uploads/2021/02/Education-in-North-Korea-
IB-11.02.21.pdf (dostęp: 26.11.2023).

Statistics Korea, 2022 Statistical Indicators of North Korea, https://kostat.go.kr/board.es?mid=a20115
000000&bid=11772&act=view&list_no=423589 (dostęp: 20.11.2023).

Szyc S., Fałszywa legenda Kim Ir sena, https://historia.org.pl/2012/12/18/falszywa-legenda-kim-ir-se-
na/ (dostęp: 07.11.2023).

Terticki F., How the Kim cult of personality came to dominate North Korean life, (dostęp: 07.11.2023).



Życie codzienne w Korei Północnej…[21]	 113

The Committee for Human Rights in North Korea, The Criminal Law of the Democratic People’s Re-
public of Korea (2009), https://www.hrnk.org/uploads/pdfs/The%20Criminal%20Law%20of%20
the%20Democratic%20Republic%20of%20Korea_2009_%20(1).pdf (dostęp: 12.03.2024.). 

The Guardian, Life in North Korea - the adult years, https://www.theguardian.com/world/2015/dec/23/
life-in-north-korea-the-adult-years (dostęp: 27.11.2023).

The Guardian, Life in North Korea – the early years, https://www.theguardian.com/world/2015/dec/21/
life-in-north-korea-the-early-years (dostęp: 27.01.2024).

Toma M., Jesteś w strefie, „Jeden zły ruch i czeka cię egzekucja. Utknęliśmy tutaj, czekając na śmierć”. 
Dramatyczne głosy z odciętej od świata Korei Północnej, https://wiadomosci.onet.pl/swiat/
korea-polnocna-kleska-glodu-najgorsza-od-lat-90-czekamy-na-nasz-koniec/tsbe7v2 (dostęp: 
25.03.2024).

TVN24, „Krwawy węgiel” Korei Północnej. „Pokolenia rodzą się, żyją i umierają w strefach wy-
dobycia”, https://tvn24.pl/swiat/korea-polnocna-raport-cale-pokolenia-wiezniow-zmuszane-do-
niewolniczej-pracy-w-kopalniach-wegla-st5029853 (dostęp:24.03.2024).

TVN24, Do Korei Północnej wkradł się kapitalizm. Szara strefa kwitnie, https://tvn24.pl/biznes/ze-
-swiata/korea-polnocna-kwitnie-kapitalistyczna-szara-strefa-ra606763-ls4467098 (dostęp: 
27.03.2024).

TVN24, Prawo przeciwko „reakcyjnej myśli”. 15 lat obozu pracy, a nawet kara śmierci, https://tvn24.
pl/swiat/korea-polnocna-kara-smierci-lub-oboz-pracy-za-zagraniczne-filmy-przepisy-dotyczace-
fryzur-i-ubioru-doniesienia-bbc-st5114405 (dostęp: 14.03.2024).

U.S. Department of State, Democratic people’s republic of Korea 2021 human rights report, https://
www.state.gov/wp-content/uploads/2022/03/313615_KOREA-DEM-REP-2021-HUMAN-
RIGHTS-REPORT.pdf (dostęp: 27.11.2023).

Uniwersytet Kim Ir Sena, https://namu.wiki/w/%EA%B9%80%EC%9D%BC%EC%84%B1%EC%A-
2%85%ED%95%A9%EB%8C%80%ED%95%99 (dostęp: 27.11.2023).

Vannoy A., Korea Under the Rising Sun, https://warfarehistorynetwork.com/article/korea-under-the-
rising-sun/ (dostęp: 27.10.2023). 

World Population Review, Pyongyang Population 2024, https://worldpopulationreview.com/world-
cities/pyongyang-population (dostęp: 11.01.2023).

Wróblewski D., Ideologie dżucze, jako element silnie oddziałujący na społeczeństwo w Korei Pół-
nocnej, w: W kręgu wyobrażeń zbiorowych. Polityka. Władza. Społeczeństwo, red. A. Dubicki, 
M. Rekść, A. Sepkowski, Łódź 2019. 

Literatura pomocnicza

Amnesty International, Death sentences and executions 2022, https://www.amnesty.org/en/documents/
act50/6548/2023/en/ (dostęp: 25.03.2024).

Encyklopedia PWN, Kult Jednostki, https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/kult-jednostki;3928882.html 
(dostęp 06.11.2023).

Encyklopedia PWN, Pjongjang, https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/Pjongjang;3956478.html (dostęp: 
08.01.2024). 

Projekt przywództwo, Konfucjanizm, https://www.projektprzywodztwo.com/komunikacja-miedzykul-
turowa/konfucjanizm (dostęp: 25.01.2024).

Roszkowski W., Półwiecze: historia polityczna świata po 1945 roku, Warszawa 1997.
Thomson O., Historia propagandy, Warszawa 2001. 



Magdalena Gorczyca114									                   [22]

Daily Life in North Korea:  
An Analysis of Polish Press Articles  

and Publications Based on the Accounts  
of Defectors from „Paradise on Earth” (2013–2023)

Part II

Summary

This article addresses the topic of daily life in North Korea. The aim of the publication is to 
analyze living conditions in the country, taking into account categories such as: social relations and 
inequalities, education, labor camps, propaganda, famine, and public disinformation. The first part of 
the publication presents the contemporary history of the DPRK, the cult of personality, propaganda, 
and basic information about the state of the country. The second part analyzes social issues, including 
social ties within the country, relationships between citizens, and differences resulting from life in the 
countryside and in the capital. Education in North Korea is also discussed. The third part of the article 
attempts to address the question of human rights violations in the country. It addresses issues such as 
public disinformation, the death penalty, labor camps, and pervasive famine. 

Key words: North Korea, daily life, personality cult, propaganda, totalitarian regime, human rights

Nota o Autorce

Magdalena GORCZYCA – absolwentka studiów na kierunku dziennikarstwo i komunikacja społecz-
na w Instytucje Edukacji Medialnej i Dziennikarstwa Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
w Warszawie.
Kontakt e-mail: magda.gorczyc@gmail.com



Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

ks. Piotr Kaczmarek 
Akademia Katolicka w Warszawie

WYBRANE NIEKATOLICKIE TEORIE  
ZWIĄZANE Z PRZEŻYCIEM MISTYCZNYM 

1. Wprowadzenie. 2. Mistyka a wybrane filozoficzne niekatolickie koncepcje religii.  
3. Szkoła morfologii sacrum w religioznawstwie a mistyka. 4. Koncepcja altered states of con-
sciousness a mistyka. 5. Podsumowanie

Słowa kluczowe: naturalistyczne koncepcje genezy religii, szkoła morfologii sacrum, teoria 
odmiennych stanów świadomości

1. WPROWADZENIE

Terminem „mistyka”, pochodzącym z języka greckiego (μυστικός – „tajemny”), 
nazywamy stan życia duchowego czy religijnego, który określa dążenie do pozna-
nia i ścisłego zjednoczenia się z Bogiem (Absolutem). Mistyka zakłada duchowy 
charakter rzeczywistości, a także transcendencję Bytu Absolutnego. Poprzez stany 
mistyczne dostępne w doświadczeniu mistycznym mistyk może osiągać etapy głę-
bokiego zjednoczenia z Bogiem, tzw. unio mistyca (zjednoczenie mistyczne). Do-
świadczenie to jest tłumaczone na różny sposób.

Teologia katolicka dość szeroko opisuje doświadczenie mistyczne1. Powołu-
je się także na osobiste doświadczenie wielu osób, które twierdzą, że przeżywały 
bezpośrednie doświadczenie bliskości Boga, a wiele naukowych badań potwierdza 
prawdziwość tych nadprzyrodzonych zjawisk. Czy istnieją jednak jakieś inne drogi 
wyjaśnienia doświadczenia mistycznego? Pytając inaczej – czy można uzasadnić 
przeżycie mistyczne poza katolicyzmem? W artykule zestawiono wybrane filozo-
ficzne niekatolickie koncepcje religii, omówiono szkołę morfologii sacrum Mircea 
Eliade oraz przywołano koncepcję odmiennych stanów świadomości, zaproponowa-
ną przez Arnolda M. Ludwiga. 

1  R. Garrigou-Lagrange, Trzy okresy życia wewnętrznego, tłum. S.T. Landy, Niepokalanów 2024; 
A. Tanquerey, Zarys teologii ascetycznej i mistycznej, t. 1 i 2, tłum. P. Mańkowski, Warszawa 2003.



Piotr Kaczmarek116									                     [2]

2. MISTYKA A WYBRANE FILOZOFICZNE  
NIEKATOLICKIE KONCEPCJE RELIGII

Podając za L. Kaczmarkiem, do niekatolickich koncepcji filozoficznych zalicza 
się nurty intelektualistyczne, woluntarystyczne i sentymentalistyczne, które przeak-
centowały ludzki umysł, wolę lub uczucia2. Brak zrównoważenia tych trzech władz 
człowieka wynikał z określonej idei Boga, jaką przyjmował dany filozof. Oświece-
niowy antropocentryzm przesunął akcent na człowieka, dlatego to byt ludzki stał się 
punktem odniesienia nowożytnej filozofii. Wcześniej, w średniowieczu, zagadnienia 
dotyczące religii rozważano w odniesieniu do Boga, którego uznawano za Pierwszą 
Przyczynę wszystkiego.

Według I. Kanta (1724–1804), przedstawiciela stanowiska intelektualistyczne-
go, ludzkie poznanie jest subiektywne, dlatego człowiek nie jest w stanie rozumowo 
uzasadnić istnienia Boga. Kant twierdzi, iż „w poznaniu dany jest świat nie taki, 
jakim jest on w rzeczywistości, lecz świat, któremu podmiot mimowolnie narzucił 
już pewną organizację”3. Człowiek uznaje istnienie Boga, ale ta afirmacja wynika 
z moralności, której imperatyw i uzasadnienie byt ludzki odkrywa w samym sobie4.  
Kant sprowadza religię do moralności, dlatego jego model relacji człowieka do 
Boga jest zredukowany do wymiaru etycznego5. Na pierwszy plan w tej koncepcji 
wysuwa się powinność, obowiązek, imperatyw moralny. Rozum jest wystarczają-
cym przewodnikiem człowieka, jednak obecna w ludziach zmysłowość sprawia, że 
potrzebują oni wymiaru religijnego. Jak pisze L. Kaczmarek: „Rozum sam sobie 
wystarczałby, lecz zmysłowość, w najszerszym tego słowa znaczeniu, domaga się 
objawień, cudów, Boga […]”6. Aby więc sprostać tym potrzebom, rozum przyobleka 
postulaty moralne wypływające z jego autonomii w „nakazy Boże”, które nadają 
im wymiar boskości. D. Jacyk pisze: „Filozoficzna refleksja nad religią intronizuje 
u Kanta wiarę w boskość rozumu. To rozum, a nie dusza, nosi na sobie znamiona 
religijne, objawiające się w postaci prawa moralnego”7. W systemie Kanta celem nie 
jest Bóg, ale człowiek. Trudno taką perspektywę pogodzić z katolickim rozumie-
niem doświadczenia mistycznego.

Przedstawiciele idealizmu niemieckiego, tacy jak J.G. Fichte (1762–1814) czy 
G.W.F. Hegel (1770–1831), swoją filozofię wyprowadzają z koncepcji nakreślonych 

2  Por. L. Kaczmarek, Istota i pochodzenie religii, Poznań–Warszawa–Lublin 1958, 1–3.
3  B. Andrzejewski, M. Moryń, A. Przyłębski, Mały leksykon filozofów, Poznań 1994, 60–61.
4  Kant pisze: „Obowiązek ten [urzeczywistnienia Boga – przyp. PK] opiera się na prawie, które 

oczywiście jest zupełnie niezależne od swych założeń [i] samo przez się [jest] apodyktycznie pewne, 
mianowicie na prawie moralnym, i wobec tego nie potrzebuje żadnego dalszego poparcia przez teore-
tyczne mniemanie o wewnętrznej właściwości rzeczy, o utajonym celu porządku świata albo o stoją-
cym na czele świata władcy, by nas w sposób najzupełniejszy zobowiązać do czynów bezwarunkowo 
zgodnych z prawem [moralnym]” (I. Kant, Krytyka praktycznego rozumu, tłum. J. Gałecki, Warszawa 
2004, 228).

5  Por. F. Copleston, Historia filozofii, t. 6, tłum. J. Łoziński, Warszawa 2005 (rozdział: Kant (5) 
Moralność i religia, 270–304).

6  L. Kaczmarek, dz.cyt., 5.
7  D. Jacyk, Filozoficzne ujęcie religii – Immanuel Kant i Rudolf Otto, w: Immanuel Kant i świat 

współczesny. W 200. rocznicę śmierci Immanuela Kanta, red. K. Śnieżyński, Poznań 2004, 344.



[3]	 117WYBRANE NIEKATOLICKIE TEORIE ZWIĄZANE Z PRZEŻYCIEM MISTYCZNYM

przez Kanta8, jednak mniej miejsca poświęcają idei Boga. Dla Fichtego Bóg uka-
zuje się w tym, co człowiek czyni, kocha, czym żyje, w prawie moralnym, a samo 
poczucie zależności od innej istoty Fichte uważa za coś „nieznośnego”. Jak sam 
notuje: „Jest we mnie popęd do absolutu, w pełni niezależnej samodzielności. Nic 
nie ma dla mnie bardziej nieznośnego, jak być tylko przy czymś innym, dla czego 
innego i przez coś innego”9. Jak komentuje W. Tatarkiewicz: „W wolnych czynach 
widział przejaw ducha Bożego; pełnia Boskiej natury nie wyczerpała się w stworze-
niu przyrody, lecz objawia się dalej w dziejach, i cokolwiek jest twórcze i genialne 
w ludziach, jest objawieniem absolutu”10. Dla niemieckiego filozofa Bogiem jest 
wszechobecne życie i porządek społeczny, a właściwie sam człowiek, w którym 
można odkryć to, w jaki sposób Bóg się ujawnia. Dlatego jego filozofię można za-
klasyfikować do nurtu panteistyczno-idealistycznego. W jego koncepcjach dochodzi 
w zasadzie do negacji Boga, stąd też przeżycie mistyczne można rozumieć jako we-
wnętrzne doświadczenie człowieka, w którym ujawnia on swoją samoświadomość 
(jaźń), która tworzy rzeczywistość.

G.W.F. Hegel kwestię religii również ujmuje w nurcie panteistyczno-ideali-
stycznym. W jego filozofii dokonuje się apoteoza ludzkiego rozumu. W zasadzie Bo-
giem jest sam człowiek, w którym Duch absolutny nabiera świadomości11. Ludzkie 
myślenie nie odtwarza rzeczywistości, ale ją stwarza. Mówiąc za Z. Kuderowiczem: 
„Heglowska koncepcja myślenia pojęciowego opiera się na założeniu o tożsamości 
myśli i bytu”12. Dla Hegla objawienie nie jest czymś transcendentnym wobec bytu 
ludzkiego, ale stanowi część dziejów ludzkości, w której Bóg dopiero się konstytu-
uje według triady: teza, antyteza, synteza. Podobnie, jak u Fichtego, także w filozofii 
Hegla nie ma miejsca na przeżycie mistyczne, chyba że rozumiemy je jako przejaw 
wewnętrznego samopoznania się człowieka. 

O ile Hegel pierwszeństwo daje władzy rozumu, o tyle A. Schopenhauer (1788–
1860) docenia ludzką wolę. Jak komentuje F. Copleston: „Kant utrzymywał, że 
rzecz sama w sobie, korelat zjawiska, jest niepodważalna. Schopenhauer natomiast 
mówi, czym ona jest. Jest wolą”13. Jego woluntaryzm religiologiczny jest skrajnie 
pesymistyczny. Uznaje on, że filozofia daje pewne ukojenie, ale prosty lud potrze-
buje religii, w której może lokować tęsknoty i pragnienia swojej woli. Religia dla 
Schopenhauera nie ma realnej wartości. Jego dezyderaty prowadzą do irracjonalnej 
woluntarystycznej metafizyki. W wykładzie tego filozofa pojawiają się pewne ter-
miny, które odnosimy do doświadczenia mistycznego, ale mają one zupełnie inne 
znaczenie. Zachęta do ascezy ma związek z fascynacją Schopenhauera religiami 
indyjskimi, a kontemplacja odnosi się nie do Boga, ale sztuki, ma więc wymiar es-
tetyczny i ma przynosić ulgę w cierpieniu. Podając za A. Sikorą: „Bezinteresowna 

8  Por. T. Kroński, Hegel i jego filozofia dziejów, w: G. W. F. Hegel, Wykłady z filozofii dziejów, 
tłum. J. Grabowski, A. Landma, Warszawa 1958, XXIX–XLVIII.

9  J. G. Fichte, Powołanie człowieka, tłum. A. Zieleńczyk, Warszawa 1956, 113.
10  W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. 2, Warszawa 2005, 234.
11  Por. G.W.F. Hegel, Fenomenologia Ducha, t. 2, tłum. A. Landma, Warszawa 1965, zwłaszcza 

355–399.
12  D. Kuderowicz, Hegel i jego uczniowie, Warszawa 1984, 107. 
13  F. Copleston, Historia filozofii, t. 7, tłum. J. Łoziński, Warszawa 2006, 237.



Piotr Kaczmarek118									                     [4]

kontemplacja [sztuki – P.K.] powstrzymuje ślepy pęd woli, ogranicza działanie na-
miętności, dominację chceń i pożądań – tego zatem, co jest źródłem cierpienia”14.

Kolejną skrajnością w XIX-wiecznych filozoficznych koncepcjach religii było 
przeakcentowanie roli uczuć. Teorie te sprowadzały przeżycie religijne do doświad-
czenia irracjonalnego, opartego jedynie na emocjach. W tym sensie religia jest ilu-
zją, wyzutą z racjonalności, w której Bóg osobowy nie istnieje. W nurcie takich 
koncepcji pozostawali tacy filozofowie jak: E. v. Hartmann (1842–1906), F. Schl- 
eiermacher (1768–1834), L. Feuerbach (1804–1872), D. Strauss (1808–1874), a tak-
że moderniści: W. James (1842–1910) i H. Bergson (1859–1941) i inni15. Na takiej 
filozofii nie da się oprzeć katolickiego uzasadnienia przeżycia mistycznego. Wpraw-
dzie uczucia i emocje są ważne w takim doświadczeniu, ale nie stanowią jego istoty. 
Nie można też przewartościowywać przeżycia mistycznego, jakoby było ważniejsze 
niż wiara i doktryna Kościoła. Człowiek wtedy straciłby punkt odniesienia, bazując 
jedynie na nastroju i wewnętrznym objawieniu. Według modernistów nie ma ni-
czego stałego w religii, ponieważ ona ciągle ewoluuje i przeobraża się. Dlatego nie 
dziwi, że poglądy modernistów zostały przez Kościół potępione16.

Pozytywiści nie widzieli w religii dużej wartości. Była ona dla nich zwykłym 
zabobonem, pozostałością po okresie, w którym ludzkość starała się uchwycić i wy-
jaśnić zjawiska przyrodnicze, których jeszcze nie zdołała poznać. Nauki pozytywi-
styczne, które oparte są na empiryzmie, mogą wszystko wyjaśnić i tylko one mają 
naukowe znaczenie. Dlatego również w takich teoriach nie ma miejsca dla mistycz-
nego przeżycia. Będzie ono uważane za przejaw zabobonu, subiektywistycznego 
przeżycia, które można utożsamiać z uczuciem i nastrojem. Do przedstawicieli po-
zytywistycznej koncepcji religii zalicza się między innymi A. Comte’a (1798–1857). 

Według E. Gilsona, największy wpływ na współczesną filozofię, jeśli chodzi 
o problem Boga mieli Kant i Comte. Choć ich stanowiska różnią się diametralnie, 
to jednak łączy ich wspólny postulat: „w obu doktrynach pojęcie poznania jest zre-
dukowane do pojęcia poznania naukowego […]. Skoro Bóg nie jest przedmiotem 
empirycznego poznania, nie mamy o Nim żadnego pojęcia. Stąd Bóg nie jest przed-
miotem poznania, a to, co nazywamy teologią naturalną, to tylko «puste gadanie»”17.

Wśród niekatolickich określeń religii możemy wymienić jeszcze przynajmniej dwie 
koncepcje. Jest to materialistyczna idea religii (E. Haeckel, 1834–1907) oraz antropote-
izm F. Nietzschego18. Obie te teorie odnoszą się wrogo do religii, promują ateizm i głoszą 

14  A. Sikora, Od Heraklita do Husserla. Spotkania z filozofią, Warszawa 1999, 312.
15  Por. L. Kaczmarek, dz.cyt., 32–49.
16  Można wskazać choćby dwa dokumenty papieskie: Pius X, Encyklika Pascendi, Rzym 

8.09.1907; Pius XII, Encyklika Humani generis, Rzym 12.08.1950. 
17  E. Gilson, Bóg i filozofia, tłum. M. Kochanowska, Warszawa 1961, 96.
18  Nietzsche w swoich pismach konstruuje pojęcie Nadczłowieka (Übermensch), który ma nastać 

po „śmierci Boga”. Jak komentuje tę koncepcję J. Sochoń: „«Nadczłowiek» to ktoś, kto pozbywa się 
wszystkich dotychczasowych alienacji i rozbija «tablice wartości». Odrzuca cnoty, żyje «poza dobrem 
i złem», aby stać się bogiem i zająć miejsce zaginionego i uśmierconego Boga” (J. Sochoń, „Wróć, ty mój 
nieznany boże!”. Fryderyka Nietzschego religijne tęsknoty, w: tenże, Przygodność i tajemnica. W krę-
gu filozofii klasycznej, Warszawa 2003, 316). Por. także: R. Czekalski, Nietzsche philosophus radicalis. 
Zasadność krytyki chrześcijaństwa w pismach Fryderyka Nietzschego, Warszawa 2019, 98–100.



WYBRANE NIEKATOLICKIE TEORIE ZWIĄZANE Z PRZEŻYCIEM MISTYCZNYM[5]	 119

deifikację człowieka i apoteozę przyrody. Bardziej złagodzone stanowiska niekatolic-
kie będą pojawiać się u niektórych egzystencjalistów teistycznych, którzy będą mówić 
o „Bogu ukrytym”. Ponadto możemy wyróżnić tzw. symboliczne poznanie Boga w ba-
daniach niektórych protestantów (P. Tilich, 1886–1965; P. Ricoeur, 1913–2005) oraz 
Teologię procesu, opracowaną przez A.N. Whiteheada (1861–1947)19.  

3. SZKOŁA MORFOLOGII SACRUM  
W RELIGIOZNAWSTWIE A MISTYKA

Inne spojrzenie na mistykę proponuje szkoła morfologii sacrum. Zalicza się do 
niej przede wszystkim rumuńskiego religioznawcę, historyka religii i filozofa kultury, 
M. Eliade (1907–1986). Jego ujęcie problematyki związanej z religią jest zbliżone 
do poglądów myślicieli, takich jak R. Otto (1869–1937), N. Söderblom (1866–1931) 
i  G.  van der Leeuw (1890–1950). Stosowali oni metodę fenomenologiczną, która 
bada, w jaki sposób zjawiska religijne mieszczą się w empirycznym doświadczeniu. 
Jak ocenia K. Bukowski: „Metoda fenomenologiczna głęboko wnika w religijne zja-
wiska i jest najbardziej neutralna z punktu widzenia filozoficznego czy teologiczne-
go”20. M. Eliade poddaje analizie porównawczej archetypy różnych religii, szukając 
w ich przejawach, takich jak: mity, hierofanie, rytuały i symbole, pewnych wspól-
nych elementów. Według rumuńskiego myśliciela, kluczem do zrozumienia religii jest 
pojęcie sacrum. Uważa on, że dany archetyp został pierwotnie objawiony w danej 
religii, a  jego aktualizacja dokonuje się w określonym rytuale. M. Eliade na drugi 
plan odkłada kontekst historyczny i kulturowy danej religii, koncentrując się na feno-
menologicznym ujęciu konkretnych przejawów religijnych21. Następnie, opierając się 
na dialektyce sacrum i profanum, stosuje metodę historyczno-porównawczą. Można 
powiedzieć, że jego koncepcja jest próbą holistycznego ujęcia fenomenu religii. To 
właśnie M. Eliade ukuł słynne określenie homo religiosus, które zakłada, że człowiek 
z natury jest religijny. Idąc za S. Kowalczykiem, tak można zreferować rdzeń poglą-
dów M. Eliade: „[…] człowiek zawsze był istotą religijną. Religia, mimo przekształ-
ceń zachodzących w poszczególnych epokach, posiada elementy trwałe i uniwersalne. 
Należy do nich w pierwszym rzędzie przekonanie o istnieniu Sacrum, jego »inności« 
i możliwości nawiązania kontaktu z bóstwem poprzez hierofanie. Eliade uznaje fakt 
objawienia, którego ślady powielone są w każdej niemal religii”22. 

Opierając się na badaniach M. Eliade, należy stwierdzić, że do opisu zjawiska 
religijnego niezbędne są terminy sacrum i profanum, które istnieją w religijności 
od czasu ludów pierwotnych. Jak stwierdza rumuński religioznawca: „Wszystkie 
dotychczasowe definicje zjawiska religijnego mają jeden wspólny rys: każda z nich 

19  Więcej na ten temat: S. Kowalczyk, Wieki o Bogu, Wrocław 1986, 349–374; 412–447. 
20  K. Bukowski, Religie świata wobec chrześcijaństwa, Kraków 1999, 16.
21  Pisze Z. Pawłowicz: „Fenomenologowie wykazali, że człowiek, z natury swojej religijny, zaj-

muje postawę otwartą. Przeżycie religijne rozgrywa się we wnętrzu człowieka, ale jest ono niejako 
skierowane na zewnątrz” (Z. Pawłowicz, Człowiek a religia, Gdańsk 1986, 29).

22  S. Kowalczyk, Podstawy światopoglądu chrześcijańskiego, Wrocław 1986, 272.



Piotr Kaczmarek120									                     [6]

przeciwstawia na swój sposób sacrum (sakralność, świętość) i życie religijne – pro-
fanum (powszedniości, świeckości) i życiu świeckiemu”23.

M. Eliade zauważa, że pierwotne otwarcie na sacrum jest związane z pionową 
pozycją ciała człowieka, dzięki czemu może on nie tylko „rozglądać się wokół sie-
bie”, ale również „patrzeć w niebo”, które go zawsze przekracza. To egzystencjalne 
orientatio hominis sprawia, że przed człowiekiem odkrywa się świat transcendentny24. 
Dzięki takiej perspektywie człowiek pierwotny dostrzegał łączność między wymiarem 
wertykalnym (teistycznym) a horyzontalnym (kosmicznym) postrzegania i przeżywa-
nia świata. Jak pisze T. Dajczer: „Istnieją dwa zasadnicze doznania religijne człowie-
ka, stanowiące podstawę, na której wyrastają poszczególne systemy i formy religijne 
uwarunkowane okolicznościami czasu i przestrzeni. Pierwsze wyraża się w wymiarze 
wertykalnym religii albo teistycznym, w którym dominuje relacja osobowa między 
Bogiem i człowiekiem, świadomość siebie i świata w relacji do Osoby ujmowanej 
w świecie lub poza nim w sensie obecności. Drugim jest wymiar kosmiczny albo hory-
zontalny, wyrażający ideę uczestnictwa człowieka w strukturach świata przenikniętych 
obecnością sacrum”25. Człowiek pierwotny wierzył, że cała otaczająca go rzeczywi-
stość oraz wszystkie zjawiska w niej zachodzące są przeniknięte sacrum, obecnością 
bóstw i sił nadprzyrodzonych. Jak dodaje T. Dajczer: „u ludów plemiennych sacrum 
odróżnia się, ale nigdy nie oddziela się od profanum”26. Stąd pierwotnie pojęcie pro-
fanum nie było pejoratywne, ale wiązało się z przestrzenią wyjętą ze sfery kultycznej, 
ale wciąż znajdującą się w stałym odniesieniu do niej27. 

Według prezentowanej koncepcji, człowiek od zarania swoich dziejów wykra-
czał poza naturę, szukając źródeł potęgi i tajemniczości w rzeczywistości transcen-
dentnej. Pisze G. v. Leeuw: „[…] ograniczenie źródeł religii do zjawisk natury nie 
da się utrzymać. Po pierwsze bowiem – czynnik naturalny nie jest w religii czynni-
kiem jedynym ani nawet zasadniczym; po drugie zaś – tym, co człowiek czci, nie 
jest ani natura, ani jej obiekty, lecz moc, która się w nich objawia”28. Jak przyjmują 
zwolennicy szkoły morfologii sacrum, człowiek ma specjalny zmysł, który pomaga 
mu wyczuć i dostrzec ową transcendentną rzeczywistość. Z.J. Zdybicka za R. Otto 
nazwała ten zmysł – sensus numinis (zmysłem numinotycznym), dzięki któremu czło-
wiek może doświadczyć sacrum i wejść w kontakt z Numinosum29. W trakcie obcowa-
nia z Numinosum pojawia się odczucie bojaźni i czci. Jest to różne odczucie od tego, 
które zwykle pojawia się w człowieku, gdy ten staje wobec bezpośredniego zagroże-
nia. W takim przypadku rodzi się reakcja związana z ucieczką lub podejmowana jest 
próba obrony. Spotykając zaś Numinosum, człowiek czuje się zaproszony do wejścia  

23  M. Eliade, Traktat o historii religii, tłum. J. Wierusz-Kowalski, Łódź 1993, 7.
24  Por. M. Eliade, Historia wierzeń i idei religijnych, t. 1, tłum. S. Tokarski, Warszawa 1988, 4–5.
25  T. Dajczer, Doświadczenie religijne świata w religiach pozachrześcijańskich, Studia Theologi-

ca Varsaviensia, 15 (1977) 2, 137.
26  Tamże, 138.
27  Por. A. Klocek, Właściwości pola znaczeniowego sacrum w ujęciu etymologicznym, Studia Lo-

viciensia. Łowickie Studia Teologiczne, 7 (2005), 165.
28  G. van der Leeuw, Fenomenologia religii, tłum. J. Prokopiuk, Warszawa 1997, 45.
29  Por. Z. J. Zdybicka, Czym jest i dlaczego istnieje religia?, w: Religia w świecie współczesnym. 

Studia religiologiczne 1, red. H. Zimoń, Lublin 2000, dz.cyt., 57–58.



WYBRANE NIEKATOLICKIE TEORIE ZWIĄZANE Z PRZEŻYCIEM MISTYCZNYM[7]	 121

w relację, do wyjścia z ukrycia, odczuwa on bojaźń, która jest jednocześnie zachwy-
tem nad potęgą i wielkością tajemnicy, z którą się zetknął (homo admirans). Obecność 
Numinosum prowadzi do postawy wyrażającej cześć i szacunek (pietas), jak również 
skłania do podjęcia samooczyszczenia, wewnętrznej przemiany. Motyw katharsis jest 
uniwersalnym przesłaniem większości religii, które starają się odpowiedzieć na pyta-
nie, jak zmierzyć się ze śmiercią, jak wobec niej się zachować i jak z niej ostatecznie 
wyzwolić30. Można przywołać również zdanie J. Ratzingera: „We wszystkich czasach 
wszystkie ludy w swoich świętach usiłowały w ostatecznym rozrachunku wyważyć 
bramę śmierci”31. Następnym etapem relacji, jaka zachodzi między bytem ludzkim 
a Numinosum, jest akt religijny, który wyraża się poprzez modlitwę, ofiarę i rytuały 
(obrzędy), a który jest skierowany do Boga (jeśli w danej religii występuje Bóg osobo-
wy). Za Z.J. Zdybicką możemy skonstatować: „Dopiero czyn religijny ma wieńczącą 
kwalifikację religijną, czyli dopełnia funkcję religijną (uświęca)”32.

Człowiek zatem doświadcza dialektyki sacrum i profanum. Ten schemat doty-
czy nie tylko doświadczania świata nadprzyrodzonego, ale był również przenoszony 
na ziemskie życie. Sacrum przenikało również zwykłe zajęcia, codzienny trud troski 
o zaspokojenie podstawowych ludzkich potrzeb. Przełomowym wydarzeniem, które 
przyczyniło się do odkrycia uniwersalnych archetypów była rewolucja agrarna33. 
Odkrycie rolnictwa w neolicie, około 9000 lat przed Chrystusem, jeszcze bardziej 
podporządkowało ludzkie życie cyklom przyrody. Jak komentuje M. Eliade: „Rol-
nicze kultury rozwijają to, co można by nazwać religią kosmiczną, życie religijne 
jest skoncentrowane wokół centralnej tajemnicy: okresowej odnowy świata”34. Taka 
orientacja stała się źródłem wielu twierdzeń o charakterze religijnym. W cyklu pór 
roku zaczęto dostrzegać archetyp naturalnego biegu ludzkiego życia, które rodzi się, 
rozwija, starzeje, a w końcu umiera. Powtarzalność tego procesu obserwowanego 
w przyrodzie budziła nadzieję, że i człowiek przełamie terminalny charakter śmier-
ci, że i on znów wróci do życia. Metoda morfologii sacrum pozwoliła M. Eliade 
dostrzec ten uniwersalny wzorzec w najdawniejszych religiach, zwłaszcza hindu-
skich. Jak potwierdza K. Kościelniak: „Nauka o cyklicznym powstawaniu i zagła-
dzie świata jest jedną z podstawowych cech religii hinduskich”35. Według rumuń-
skiego religioznawcy, wejściu w cykl „wiecznych powrotów” miał służyć mit. To 
dzięki mitom, człowiek mógł wkroczyć w bezczasowy świat i doświadczyć kontaktu 
z bóstwem, które miało służyć oczyszczeniu bytu ludzkiego. Wspomniana rewolucja 
agrarna miała również wpływ na swoiste rozumienie czasu, który bez końca miał 
poruszać się po okręgu. Tę wizję przełamała dopiero tradycja judeochrześcijańska, 
która podkreśliła działanie Boga w historii, w czasie χρόνος 36. 

30  Por. P. Kaczmarek, „Ucieczka ze świata” w perspektywie teologiczno-filozoficznej, Ateneum 
Kapłańskie, 630 (2014) 162/2, 352–362.

31  J. Ratzinger, Eucharystia – centrum Kościoła, w: JROO, t. 11, tłum. W. Szymona, Lublin 2012, 300.
32  Por. Z. J. Zdybicka, dz.cyt., 58.
33  Więcej na ten temat: M. Błąd, P. Kaczmarek, Początki kultury agrarnej w kontekście „orienta-

tio hominis”, Warszawskie Studia Teologiczne, 29 (2016) 2, 104–123.
34  M. Eliade, Historia wierzeń…, dz.cyt., 30.
35  K. Kościelniak, Chrześcijaństwo w spotkaniu z religiami świata, Kraków 2002, 73.
36  Por. Z. Danielewicz, Nie taki prosty. Meandry linearnej koncepcji czasu w chrześcijaństwie, Stu-

dia Koszalińsko-Kołobrzeskie, 22 (2015), 229–242; P. Kaczmarek, Wieczne powroty a chrześcijańska  



Piotr Kaczmarek122									                     [8]

Zanurzenie człowieka w micie nie jest jedynie doświadczeniem ludów pierwot-
nych i starożytnych tradycji. Jak wykazała w swoich badaniach W. Zagórska, także 
współcześnie mamy do czynienia z zachowaniami quasimitycznymi, które realizu-
ją się w tzw. „micie żywym”. Przejawy mitu żywego dostrzegamy między innymi 
w literaturze fantasy, grach RPG (role-playing game), muzyce techno (powrót do 
szamaństwa) czy ruchach rycerskich. W. Zagórska dowodzi, że w człowieku tkwi 
w naturalny sposób potrzeba doświadczenia mithos, opartego na symbolu, obrazie, 
nadprzyrodzoności i zaangażowaniu emocjonalnym. Badania te wpisują się ponie-
kąd w intuicję przekazaną przez M. Eliade37.

Badania porównawcze religii doprowadzają do wyróżnienia jeszcze innego arche- 
typu. Chodzi o motyw „kobiety – żyznej ziemi, matki”. Doświadczanie cyklów przy-
rody, związało człowieka z ziemią. Wcześniej zapewniał sobie żywność poprzez my-
ślistwo i zbieractwo. Odkąd opanował ziemię i poznał kierujące nią prawa przyrody, 
mógł osiąść w jednym miejscu i zapewnić sobie dużo stabilniejsze warunki życia. Tryb 
osiadły przyczynił się do zwiększenia populacji ludności, która w większym stopniu 
miała zapewnioną żywność i bezpieczeństwo. Powstawały miasta, a w nich świątynie, 
również udomowiono zwierzęta. Ludzie z szacunkiem traktowali żyzność ziemi, która 
była znakiem błogosławieństwa. Żyzność ziemi zaczęto szybko kojarzyć z kobiecą 
płodnością. Jak stwierdza G. van der Leeuw: „Kobieta i rola należą do siebie, tworzą 
całość w sensie religijnym. Kobieta jest rolą, rola – płodną kobietą”38. Właśnie dostrze-
żenie takiego skojarzenia doprowadziło do powstania archetypu Matki Ziemi, która 
troszczy się o swoje dzieci, karmi je, chroni i przyodziewa. Dostrzegając doniosłą 
rolę kobiety-matki, zaczęto bardziej doceniać macierzyński wymiar życia kobiety. To 
z tych założeń narodził się motyw kobiety – „piastunki ogniska domowego” i powier-
niczki tajemnicy życia. Motywy te stanowią fundament podstawowych archetypów 
dostrzegających w kobiecie szczególnie ważną rolę i zadanie.  

Mimo wielkiego uznania, którym cieszy się M. Eliade, jego metoda spotkała się także 
z krytyką. Zarzuca się rumuńskiemu religioznawcy, że w swoich badaniach dokonywał 
wielu uogólnień, a swoich twierdzeń nie dowodził stosownymi badaniami empirycznymi. 
Do jego krytyków zaliczają się między innymi: G. Kirk, A. Kehoe, D. Allen i R. Inden.

4. KONCEPCJA ALTERED STATES OF CONSCIOUSNESS  
A MISTYKA

Wśród naturalistycznych teorii powstania religii znajdują się między innymi kon-
cepcje psychologiczne. Oparte są one na założeniu, że spektrum doświadczeń religij-
nych wywodzi się z psychicznych przeżyć człowieka. To ludzka psychika jest źródłem  

tajemnica czasu, Studia Loviciensia. Łowickie Studia Teologiczne, 16 (2014), 169–182; P. Kaczmarek, 
Geometria czasu a chrześcijańska filozofia dziejów, w: Deus magna facit (Bóg czyni wielkie rzeczy). 
Księga pamiątkowa poświęcona Ks. Biskupowi i Profesorowi Andrzejowi Franciszkowi Dziubie, red. 
K. Kietliński, Warszawa 2022, 315–329.

37  Por. W. Zagórska, Homo ludens – homo mythicus. Nowe podejście do aktywności ludycznej 
w dorosłości, Psychologia Rozwojowa, 13 (2008) 1, 69–83.

38  G. van der Leeuw, dz.cyt., 86.



WYBRANE NIEKATOLICKIE TEORIE ZWIĄZANE Z PRZEŻYCIEM MISTYCZNYM[9]	 123

szeroko pojętej religii, związanych z nią wyobrażeń, zachowań i wewnętrznych moty-
wacji. Jeśli chodzi o przeżycie mistyczne, które przynależy do doświadczenia religij-
nego, jest ono także tłumaczone jako wynik subiektywnych doznań człowieka, wytwa-
rzanych w jego psychice. Są one zazwyczaj wywoływane przez bodziec zewnętrzny. 
W tej perspektywie, doświadczenie religijne związane jest z uwarunkowaniami spo-
łecznymi, chorobami somatycznymi i psychicznymi, a także może być wywoływane 
przez stymulację metodami psychologicznymi i fizycznymi.

Dość ważną teorię starającą się wyjaśnić przeżycie mistyczne w kategoriach 
psychologicznych zaproponował Arnolda M. Ludwig, który w 1966 r. zdefiniował 
zjawisko odmiennych stanów świadomości (altered states of consciousness – ASC)39. 
Współcześnie psychiatrzy, opisując stany mistyczne, odwołują się do tej teorii40. We-
dług A.M. Ludwiga altered states of consciousness, to: „każdy stan psychiczny, któ-
ry jest wywołany różnymi fizjologicznymi, psychologicznymi lub farmakologicz-
nymi działaniami lub czynnikami, który może być subiektywnie rozpoznany przez 
samą jednostkę (lub przez obiektywnego obserwatora jednostki) i który reprezen-
tuje wystarczające odchylenie subiektywnego doświadczenia lub funkcjonowania 
psychicznego od pewnych norm przyjętych w stanie czuwania”41. Autor w swoim 
programowym artykule omawia, w jaki sposób powstają wspomniane odmienne 
stany świadomości, podejmuje próbę prezentacji ich ogólnej charakterystyki oraz 
wskazuje pozytywne funkcje, jakie mogą one pełnić w ludzkiej psychice. Stany te 
bowiem nie są uznawane przez niego za patologiczne, ale po prostu za niezwykłe 
(odmienne). Ich fenomeny są bardzo różnorodne.

Według A.M. Ludwiga, ASC może być wywołane przez nadmierną zewnętrzną 
stymulację (tzw. exteroceptive stimulation). Silna ingerencja w procesy związane 
z doświadczeniem poznawczym, percepcyjnym i emocjonalnym człowieka może 
powodować zmiany w jego świadomości. Według tego psychiatry, altered states of 
consciousness wywoływane są przez: zmniejszenie lub zwiększenie stymulacji eks-
teroceptywnej i/lub aktywność motoryczną, zwiększoną bądź zmniejszoną czujność 
lub zaangażowanie psychiczne, czy wreszcie przez obecność czynników somatopsy-
chologicznych. Omawiając wybrane przejawy ASC, psychiatra odnosi się często do 
doświadczenia mistycznego. Właśnie pod tym kątem, zostaną poniżej wymienione 
przejawy altered states of consciousness. 

Wśród przejawów odmiennych stanów świadomości autor wymienia: różnego 
rodzaju zmiany w myśleniu (np. subiektywne zaburzenia koncentracji, uwagi, pamię-
ci i  osądu; przy czym niezgodności poznawcze nie rodzą konfliktu psychicznego);  

39  Por. A. Ludwig, Altered States of Consciousness, Archives General Psychiatry, 15 (1966), 225–
234. A. Ludwig jest psychiatrą. W latach 1970–1979 pełnił funkcję przewodniczącego i profesora psy-
chiatrii na University of Kentucky, College of Medicine. Jest laureatem kilku nagród. Swoje badania 
koncentruje na problemie alkoholizmu i skutków zażywania środków LSD. Jak sam siebie określa: „Je-
stem psychiatrą, który po prostu woli uważać się za studenta ludzkiej natury” (tłum. PK) (A. Ludwig, 
King of the Mountain. The Nature of Political Leadership, Kentucky 2002, XIII).

40  Por. B. Grom, Psychologia religii, tłum. H. Machoń, Kraków 2009, rozdział: Religijność w róż-
norodności odmiennych stanów świadomości, 235–273).

41  A. Ludwig, Altered States…, art.cyt., 225 (tłum. PK). Dalsze założenia teorii A. Ludwiga są 
przedstawione na podstawie wspomnianego artykułu z 1966 r.



Piotr Kaczmarek124									                   [10]

zaburzenie poczucia czasu; utrata kontroli nad sobą i rzeczywistością; zmiany 
w ekspresji emocjonalnej (od stanów ekstatycznych po głęboki lęk); zmiany doty-
czące kształtu i pozycji ciała; zniekształcenia percepcyjne; zmianę znaczenia bądź 
istotności subiektywnych doświadczeń; poczucie czegoś niewysłowionego; poczu-
cie odmłodzenia (zwłaszcza w sferze duchowo-psychicznej) oraz nadsugestywność 
(zwiększona podatność osób do bezkrytycznego akceptowania określonych stwier-
dzeń i komend). Powyższe przejawy altered states of consciousness ukazują całe 
spektrum zachowań i reakcji. W opisie tych zjawisk A.M. Ludwig wymienia stany 
mistycznego doświadczenia i mistycznej kontemplacji oraz przeżycia związanego 
z nawróceniem.

A.M. Ludwig pisze: „Stawiam tezę, że sama obecność i rozpowszechnienie tych 
stanów u człowieka świadczy o ich znaczeniu w jego codziennym funkcjonowa-
niu”. I dodaje: „Co więcej, powszechne występowanie i stosowanie stanów mistycz-
nych i opętania lub doświadczeń estetycznych oraz twórczych wskazuje, że ASC 
zaspokajają wiele potrzeb zarówno człowieka, jak i społeczeństwa”42. Twórca teorii  
o odmiennych stanach świadomości uważa zatem, że te stany mogą pomagać w re-
gulacji wewnętrznych potrzeb człowieka. Wspomina także o przeżyciach mistycz-
nych i doznaniach religijnych: że nade wszystko wywoływanie tych stanów może 
prowadzić do uzdrawiania. A.M. Ludwig pisze: „[…] wiara w uzdrowienia w Lo-
urdes i innych sanktuariach religijnych, uzdrowienie poprzez modlitwę i medytację, 
uzdrowienie przez «uzdrawiający dotyk», nakładanie rąk, zetknięcie się z relikwia-
mi, uzdrowienie duchowe, uzdrowienie z opętania, egzorcyzmy, […] są oczywisty-
mi przykładami roli ASC w leczeniu”43. Według psychiatry wywoływanie altered 
states of consciousness prowadzi człowieka do osiągnięcia nowych doświadczeń 
i zdobycia nowej wiedzy w sferze religijnej. Ponadto służy potwierdzeniu wartości 
moralnych, rozwiązywaniu konfliktów emocjonalnych oraz pomaga lepiej radzić 
sobie w życiu. Trzeci wymiar pozytywnych skutków wywoływania ASC, to budo-
wanie swojej wartości w danej społeczności. Jeśli człowiek twierdzi, że doświadcza 
stanów nadprzyrodzonych, ludzie szybko mogą go uznać za szczególnego posłańca 
Boga, kogoś wyróżnionego, kto spełnia szczególną rolę w danej grupie.

Głównym zadaniem, jakie sobie postawił A.M. Ludwig, jest charakterystyka 
i zastosowanie odmiennych stanów świadomości. Nie postrzega ich on jako patolo-
gicznych, ale jako stany różne od zwykłego stanu czuwania. Szuka on wspólnego 
mianownika, który tłumaczyłby to doświadczenie. Wśród różnych przejawów ASC  
A.M. Ludwig wymienia także stany mistyczne. Badania tego psychiatry wpisują 
się w nurt naturalistyczny. A.M. Ludwig wymienia przeżycie mistyczne w jednym 
szeregu z takimi doświadczeniami, jak np.: opętanie, hipnoza, stany odurzenia nar-
kotycznego i skrajne doznania seksualne. Psychiatra nie bierze pod uwagę treści 
teologicznej i duchowej mistycznego przesłania i uważa je za jedno z wielu doznań 
grupy ASC, które można wywołać samemu lub za pomocą środków farmakologicz-
nych. Dla niego przeżycie mistyczne jest tylko doświadczeniem psychicznym i jako 
takie je opisuje oraz bada. Z punktu widzenia teologii duchowości jest to istotna 

42  Tamże, 230–231.
43  Tamże, 231.



WYBRANE NIEKATOLICKIE TEORIE ZWIĄZANE Z PRZEŻYCIEM MISTYCZNYM[11]	 125

redukcja. Takie psychologiczne podejście nie tłumaczy również fenomenu zjawisk 
towarzyszącym doświadczeniu mistycznemu. Jak stwierdza M. Rusecki: „Przeżycia 
religijne, chociaż są bardzo mocno związane z psychiką ludzką, nie są źródłem reli-
gii, lecz następstwem nawiązania łączności człowieka z Bogiem, będącej odpowie-
dzią na Jego wezwanie”44.

Teorię o odmiennych stanach świadomości rozpropagował Ch.T. Tart, amery-
kański psycholog i parapsycholog, twórca dziedziny psychologii transpersonalnej, 
a także badań w zakresie parapsychologii. Ch.T. Tart w badaniach nad ASC widzi 
szansę przełamania konfliktu, który według niego istnieje od kilku stuleci między 
nauką a religią. Jak uważa, istnieje wyraźna polaryzacja między technologicznym 
scjentyzmem a irracjonalnym przesądem religijnym. Dlatego, jak zakłada, badanie 
altered states of consciousness może stać się szansą wspólnego szukania prawdy 
o człowieku45. Jak ufa Ch.T. Tart: „ASC będą stawać się coraz ważniejsze we współ-
czesnym życiu. Opierając się na odpowiednich badaniach, możemy bardzo szybko 
wzbogacić naszą wiedzę na ich temat”46.

5. PODSUMOWANIE

Przedstawiona powyżej niewielka panorama głównych niekatolickich stano-
wisk dotyczących określenia, czym jest religia, pokazuje, że opis przeżycia mistycz-
nego powinno się rozpatrywać w ścisłym związku z doktryną danej wiary. W innym 
przypadku jego rozumienie może być wypaczone, zbyt mocno podporządkowane 
idei konkretnej filozofii. 

Niekatolicka filozofia zabiera głos na temat mistyki, ale często redukuje ją do jed-
nego z wymiarów ludzkiego życia wewnętrznego, kładąc nacisk albo na ludzki intelekt, 
albo na wolę lub na uczucia. Z reguły odrywa to doświadczenie od samego Boga, gło-
sząc ateizm lub agnostycyzm. Doświadczenie religijne widzi jako subiektywne przeży-
cie ludzkie, które może być zrozumiane jedynie z perspektywy antropocentryzmu.

Dokonania szkoły morfologii religii także można odnieść do mistyki. M. Eliade 
i zwolennicy metody fenomenologicznej podkreślają wspólny mianownik doświad-
czenia religijnego, który opiera się na dialektyce sacrum i profanum. Jak stwierdza 
rumuński myśliciel: „nie ma stanowiska i poglądu religijnego, którego by człowiek 
nie miał już od czasów pierwotnych. […] dialektyka hierofanii pozwala na spon-
taniczne i całkowite odnalezienie wszystkich wartości religijnych, i to na każdym 
szczeblu historii, na którym by się nie znalazło społeczeństwo lub jednostka, która 
dokonuje tego odkrycia”47. Idąc za tą myślą, należałoby przyjąć, że także przeżycie 

44  M. Rusecki, Geneza religii, w: Religia w świecie współczesnym. Studia religiologiczne 1, red. 
H. Zimoń, Lublin 2000, 77.

45  Por. Ch.T. Tart, Science, States of Consciousness, and Spiritual Experiences: the Need for State-
specific Sciences: w: Transpersonal Psychologies: Perspectives on the Mind from Seven Great Spiritual 
Traditions, ed. by Ch.T. Tart, New York 1977, 13.

46  Ch.T. Tart, Introduction, w: Altered States of Consciousness, ed. by Ch.T. Tart, New York 1972, 6.
47  M. Eliade, Traktat o historii religii…, dz.cyt., 445.446.



Piotr Kaczmarek126									                   [12]

mistyczne, choć może różnić się w treści, jest doświadczeniem, które można od-
naleźć w każdej tradycji religijnej. Można więc powiedzieć nieco paradoksalnie, 
że doświadczenie nadprzyrodzone jest czymś przyrodzonym, wpisanym od zara-
nia dziejów w ludzką naturę. Nie jest więc przeżycie mistyczne wynikiem ewolu-
cji człowieka, nie stanowi również objawu jakiejś dysfunkcji psychicznej, czy też 
nie wywołują go warunki społeczne, w jakich człowiek żyje. Doświadczenie to jest 
zapisane w ludzkiej naturze i stanowi naturalną reakcję występującą w wyniku ze-
tknięcia się z rzeczywistością Numinosum48.

Jeśli chodzi o teorię odmiennych stanów świadomości, to możemy stwierdzić, 
że nowy nurt w psychologii związany z ASC, nie został jeszcze dobrze opracowany, 
brakuje ścisłej terminologii, dlatego wciąż trwa dyskusja nad zdefiniowaniem sa-
mego pojęcia „świadomości”. Ponadto próba unifikacji tak bardzo zróżnicowanych 
zjawisk do jednego modelu ASC, natrafia na zarzut redukcjonizmu i zbyt pochopne-
go formułowania nieuzasadnionych uogólnień. Badanie stanów mistycznych przez 
współczesną psychologię często podważa ich nadprzyrodzony charakter. Jak pisze 
B. Grom: „Podejmując dyskusję z teologią, należy stwierdzić, że przeżycia mistycz-
ne nierzadko są w sposób naiwnie realistyczny utożsamiane z »bezpośrednim do-
świadczeniem Boga«. […] Natomiast zaproponowana wyżej teoria [ASC] zakłada, 
że także mistyczne przeżycia zjednoczenia są zazwyczaj kształtowane przez świato-
pogląd mistyków. Choć wprawdzie nie można wykluczyć ponadnaturalnego wpły-
wu i objawienia, to jednak przeżycia zjednoczenia pozwalają się wyjaśnić prościej, 
oszczędniej co do założeń”49. 

Na pewno możliwość zastosowania coraz doskonalszych narzędzi monitorowa-
nia pracy ośrodkowego układu nerwowego i rozwój neuronauk będzie prowadzić do 
nowych prób konceptualizacji altered states of consciousness, a przez to zagadnienie 
przeżycia mistycznego będzie powracać na wokandę naukowego dyskursu prowa-
dzonego także w nurcie psychologii i psychiatrii. Niektórzy widzą to jako szansę dla 
chrześcijańskiego mistycyzmu, ponieważ doświadczenie mistyczne należy odróżnić 
od zaburzeń psychicznych, które są przejawem dysfunkcji ludzkiej psychiki, a nie 
działaniem nadprzyrodzonym Boga. Dobrze opisana mistyka chrześcijańska może 
również pomóc psychologii, która często redukuje przeżycie mistyczne do stanu 
pustki umysłowej, po prostu do nieświadomości50. 

48  Szerzej na ten temat: P. Kaczmarek, Człowiek wobec sacrum, czyli próby poszukiwania drogi do 
Transcendencji, Warszawskie Studia Teologiczne, 30 (2017) 1, 148–162.

49  B. Grom, dz.cyt., 272–273.
50  Do badań interdyscyplinarnych teologii i psychologii zachęca W. McNamara, karmelita urodzo-

ny w USA. Pisze on: „Rozwijanie psychologii chrześcijańskiego mistycyzmu jest niezwykle ważnym 
zadaniem. Projekt ten jednak znajduje się w fazie rozwoju, dlatego wciąż jest w nim wiele nieścisłości. 
Dużo wniosków formułowanych przez badaczy jest ze sobą sprzecznych, a większość uwag pomoc-
niczych jest w najlepszym razie niepewna i tymczasowa. Zrozumiałym jest, że ponieważ psychologia 
jest nauką odizolowaną i autonomiczną, nie można od niej oczekiwać, że zgłębi całą wielowymiarową 
tajemnicę człowieka” (tłum. PK) (W. McNamara, Psychology and the Christian Mystical Tradition, w: 
Transpersonal Psychologies Perspectives on the Mind from Seven Great Spiritual Traditions, ed. by 
Ch.T. Tart, New York 1977, 398).



WYBRANE NIEKATOLICKIE TEORIE ZWIĄZANE Z PRZEŻYCIEM MISTYCZNYM[13]	 127

BIBLIOGRAFIA

Andrzejewski B., Moryń M., Przyłębski A., Mały leksykon filozofów, Poznań 1994.
Błąd M., Kaczmarek P., Początki kultury agrarnej w kontekście „orientatio hominis”, Warszawskie 

Studia Teologiczne, 29 (2016) 2, 104–123.
Bukowski K., Religie świata wobec chrześcijaństwa, Kraków 1999.
Copleston F., Historia filozofii, t. 6, tłum. J. Łoziński, Warszawa 2005.
Copleston F., Historia filozofii, t. 7, tłum. J. Łoziński, Warszawa 2006.
Czekalski R., Nietzsche philosophus radicalis. Zasadność krytyki chrześcijaństwa w pismach Frydery-

ka Nietzschego, Warszawa 2019.
Dajczer T., Doświadczenie religijne świata w religiach pozachrześcijańskich, Studia Theologica Varsa-

viensia, 15 (1977) 2, 137–167.
Danielewicz Z., Nie taki prosty. Meandry linearnej koncepcji czasu w chrześcijaństwie, Studia Kosza-

lińsko-Kołobrzeskie, 22 (2015), 229–242. 
Eliade M., Historia wierzeń i idei religijnych, t. 1, tłum. S. Tokarski, Warszawa 1988.
Eliade M., Traktat o historii religii, tłum. J. Wierusz-Kowalski, Łódź 1993.
Fichte J. G., Powołanie człowieka, tłum. A. Zieleńczyk, Warszawa 1956.
Garrigou-Lagrange R., Trzy okresy życia wewnętrznego, tłum. s.T. Landy, Niepokalanów 2024.
Gilson E., Bóg i filozofia, tłum. M. Kochanowska, Warszawa 1961.
Grom B., Psychologia religii, tłum. H. Machoń, Kraków 2009.
Hegel G.W.F., Fenomenologia Ducha, t. 2, tłum. A. Landma, Warszawa 1965.
Jacyk D., Filozoficzne ujęcie religii – Immanuel Kant i Rudolf Otto, w: Immanuel Kant i świat współ-

czesny. W 200. rocznicę śmierci Immanuela Kanta, red. K. Śnieżyński, Poznań 2004, 343–352.
Kaczmarek L., Istota i pochodzenie religii, Poznań–Warszawa–Lublin 1958.
Kaczmarek P., Człowiek wobec sacrum, czyli próby poszukiwania drogi do Transcendencji, Warszaw-

skie Studia Teologiczne, 30 (2017) 1, s. 148–162.
Kaczmarek P., Geometria czasu a chrześcijańska filozofia dziejów, w: Deus magna facit (Bóg czyni 

wielkie rzeczy). Księga pamiątkowa poświęcona Ks. Biskupowi i Profesorowi Andrzejowi Fran-
ciszkowi Dziubie, red. K. Kietliński, Warszawa 2022, 315–329.

Kaczmarek P., „Ucieczka ze świata” w perspektywie teologiczno-filozoficznej, Ateneum Kapłańskie, 
630 (2014) 162/2, 352–362. 

Kaczmarek P., Wieczne powroty a chrześcijańska tajemnica czasu, Studia Loviciensia. Łowickie Studia 
Teologiczne, 16 (2014), 169–182.

Kant I., Krytyka praktycznego rozumu, tłum. J. Gałecki, Warszawa 2004.
Klocek A., Właściwości pola znaczeniowego sacrum w ujęciu etymologicznym, Studia Loviciensia. 

Łowickie Studia Teologiczne, 7 (2005), 163–176.
Kościelniak K., Chrześcijaństwo w spotkaniu z religiami świata, Kraków 2002.
Kowalczyk S., Podstawy światopoglądu chrześcijańskiego, Wrocław 1986.
Kowalczyk S., Wieki o Bogu, Wrocław 1986.
Kroński T., Hegel i jego filozofia dziejów, w: G.W.F. Hegel, Wykłady z filozofii dziejów, tłum. J. Gra-

bowski, A. Landma, Warszawa 1958, XI–LXXVII.
Kuderowicz D., Hegel i jego uczniowie, Warszawa 1984.
Leeuw G. van der, Fenomenologia religii, tłum. J. Prokopiuk, Warszawa 1997.
Ludwig A., Altered States of Consciousness, Archives General Psychiatry, 15 (1966), 225–234.
Ludwig A., King of the Mountain. The Nature of Political Leadership, Kentucky 2002.
McNamara W., Psychology and the Christian Mystical Tradition, w: Transpersonal Psychologies: Perspec-

tives on the Mind from Seven Great Spiritual Traditions, ed. Ch.T. Tart, New York 1977, 395–436.
Pawłowicz Z., Człowiek a religia, Gdańsk 1986.
Pius X, Encyklika Pascendi, Rzym 8.09.1907.
Pius XII, Encyklika Humani generis, Rzym 12.08.1950.
Ratzinger J., Eucharystia – centrum Kościoła, w: JROO, t. 11, tłum. W. Szymona, Lublin 2012, 287–337.
Rusecki M., Geneza religii, w: Religia w świecie współczesnym. Studia religiologiczne 1, red. H. Zi-

moń, Lublin 2000, 71–88.



Piotr Kaczmarek128									                   [14]

Sikora A., Od Heraklita do Husserla. Spotkania z filozofią, Warszawa 1999.
Sochoń J., „Wróć, ty mój nieznany boże!”. Fryderyka Nietzschego religijne tęsknoty, w: tenże, Przy-

godność i tajemnica. W kręgu filozofii klasycznej, Warszawa 2003, 301–320.
Tanquerey A., Zarys teologii ascetycznej i mistycznej, t. 1 i 2, tłum. P. Mańkowski, Warszawa 2003.
Tart Ch. T., Introduction, w: Altered States of Consciousness, ed. by Ch.T. Tart, New York 1972, 1–6.
Tart Ch. T., Science, States of Consciousness, and Spiritual Experiences: the Need for State-specific 

Sciences: w: Transpersonal Psychologies: Perspectives on the Mind from Seven Great Spiritual 
Traditions, ed. by Ch.T. Tart, New York 1977, 8–58.

Tatarkiewicz W., Historia filozofii, t. 2, Warszawa 2005.
Zagórska W., Homo ludens – homo mythicus. Nowe podejście do aktywności ludycznej w dorosłości, 

Psychologia Rozwojowa, 13 (2008) 1, 69–83.
Zdybicka Z.J., Czym jest i dlaczego istnieje religia?, w: Religia w świecie współczesnym. Studia reli-

giologiczne 1, red. H. Zimoń, Lublin 2000, 53–69.

VARIOUS NON-CATHOLIC THEORIES RELATED  
TO MYSTICAL EXPERIENCE

Summary

Non-Catholic philosophy speaks about mysticism, but often reduces it to one of the dimensions of 
human inner life, emphasizing either the human intellect or the will or feelings. As a rule, this experi-
ence detaches from God Himself, preaching atheism or agnosticism. He sees religious experience as 
a subjective human experience that can only be understood from the perspective of anthropocentrism. 
The achievements of the school of morphology of religion can also be related to mysticism. M. Eliade 
and the proponents of the phenomenological method emphasize the common denominator of religious 
experience, which is based on the dialectic of the sacred and the profane. Therefore, it can be said 
somewhat paradoxically that supernatural experience is something natural, inscribed in human nature 
since the dawn of time. Therefore, it is not a mystical experience the result of human evolution, nor is 
it a symptom of any mental dysfunction or caused by the social conditions in which man lives. This 
experience is inscribed in human nature and is a natural reaction that occurs as a result of contact with 
the reality of the Numinosum. As far as the theory of altered states of consciousness is concerned, we 
can say that the new trend in psychology related to ASC has not yet been well developed, there is a lack 
of precise terminology, which is why there is still a discussion on the definition of the concept of “con-
sciousness” itself. Moreover, an attempt to unify such diverse phenomena into a single ASC model is 
accused of reductionism and too hasty formulation of unjustified generalizations. 

Key words: Naturalistic Concepts of the Genesis of Religion, The School of Morphology of the Sacred, 
The Theory of Altered States of Consciousness

Nota o Autorze

Ksiądz Piotr KACZMAREK –  kapłan diecezji łowickiej. Absolwent Wyższego Seminarium Du-
chownego w Łowiczu i wicerektor Wyższego Metropolitalnego Seminarium Duchownego w Warsza-
wie, dr filozofii (UKSW). Obecnie rektor Wyższego Seminarium Duchownego w Łowiczu. Absolwent 
studiów doktoranckich UKSW na kierunku Mariologii w Instytucie Kolbianum w Niepokalanowie, 
gdzie uzyskał licencjat kanoniczny. Adiunkt Akademii Katolickiej w Warszawie. Redaktor rocznika 
naukowego „Studia Loviciensia. Łowickie Studia Teologiczne”. Obszar zainteresowań: filozofia, ma-
riologia, religiologia, teologia duchowości, bibliografistyka. 
ORCID: 0000-0001-6183-6539



Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Adam Kurek
prawnik, politolog

Edmund Husserl – reinterpretacja,  
logika i fenomenologiczna struktura  

formuł teologicznych

1. Formalno-logiczna struktura formuł teologicznych (modlenia się). 2. Proto-fenomenolo-
giczne ujęcie intensjonalności w logice (Franz Brentano i Heinrich Rickert). 3. Edmund Husserl 
i podmiotowość w logice. 4. Równoprawność aktów w logice-fenomenologii Husserla a struktura 
formuł teologicznych. 5. Zakończenie

Słowa kluczowe: Logika, fenomenologia, metoda, religia, filozofia

1. Formalno-logiczna struktura formuł teologicznych 
(modlenia się)

Modlitwa (formuła teologiczna) składa się ze zdań. Zdania wypowiada pod-
miot. Podmiot, wypowiadając zdania, powinien stosować się do reguł logiki. Nie da 
się usunąć pewnych istotnych aspektów logicznych w strukturze modlitwy – podob-
nie jak nie jest możliwe usunięcie jakichkolwiek form religijności z istoty ludzkiej1. 

Relacja logiki i modlitwy jest zasadniczo typowa jak w wypadku jakichkolwiek 
innych wypowiedzi. Strukturę metajęzykową można przedstawić w kilku typowych 
konfiguracjach logicznych2.

1  Powyższa analogia dotyczy dwóch odmiennych rzeczy. Pierwszą jest nieusuwalność logiki ze 
sfery językowej (syntaktyczno-semantycznej). Drugą jest nieusuwalność religijności ze sfery psy-
chologiczno-antropologicznej. Obie te sfery bezsprzecznie są różne, ale łączy jest fakt, że występują 
w nich kategorie nieusuwalne – w języku logika, w antropologii – religijność. Nieusuwalność może 
i nie jest elementem konstytutywnie łączącym oba zjawiska, ale ewidentnie warto zwrócić na nią uwa-
gę. Podobnie nie da się usunąć pytań o „sens życia”, „istnienie Boga”, „cechy Boga, jeżeli istnieje” lub 
o „to, co jest po śmierci”. Takie rozważania miały miejsce zarówno w III w p.n.e., jak i w trakcie I woj-
ny światowej zarówno przez osoby zajmujące się etyką, jak i logiką, np. porównanie filozofii Epikura 
i  czesnego Wittgensteina w kontekście śmierci oraz Boga, por. A. Kurek, „Koniec” w wybranych sfor-
mułowaniach Epikura i Wittgensteina, „Krakowskie Studia Małopolskie” 2025, nr 1, 133 i 141–142.

2  Wyjaśnienie symboli:



Adam Kurek130									                     [2]

x – podmiot, y – Bóg, P – modli się do, Q – formułuje wypowiedź do

(a) 

(a) Przy założeniu, że jest co najmniej jeden podmiot i co najmniej jeden Bóg: 
jeżeli podmiot modli się do Boga, to konieczne jest, że podmiot formułuje wypo-
wiedź do Boga.

Punkt (a) przedstawia strukturę podstawową, która dla osób wierzących jest 
zasadnicza. Zastosowanie funktora konieczności „□” wynika z faktu, że trudno jest 
się modlić bez słów.

(b)

(b) Jeżeli podmiot formułuje wypowiedź do Boga, to jest możliwe, że podmiot 
modli się do Boga i nie jest konieczne, że podmiot modli się do Boga. Istnieją nie-
modlitewne wypowiedzi do Boga, np. formułowanie roszczeń, gniewu, smutku itd.3.

 
 

^  alternatywa rozłączna;

⊆  inkluzja;

3  Modlitwa, jako forma komunikatu jest jedną z wielu możliwych struktur leksykalnych, które 
Późny Ludwig Wittgenstein nazywał „grami językowymi”. W obrębie modlitw są również inne pod-
-gry. Inną modlitwą jest śpiew, a inną czysto-logiczny komunikat, np. „dziękuję Ci za…” lub „dziś 
stało się to… i to…”. Podobieństw jest dużo i właściwie nie ma żadnej cechy wyróżnionej i domi-
nującej w nich w zwykłych rozmowach. W wypadku mnogości modlitw jedyną cechą wspólną jest 
ich Adresat. Ale Adresat nie jest częścią wypowiedzi. Późny Wittgenstein w swoich Dociekaniach 
filozoficznych pisał: „Przypatrz się np. kiedyś temu, co nazywamy «grami». Chodzi mi tu o gry typu 
szachów, gry w karty, w piłkę, gry sportowe itd. Co jest im wszystkim wspólne? – Nie mów: «Muszą 
mieć coś wspólnego, bo inaczej nie nazywałyby się ‘grami’» – tylko patrz, czy mają coś wspólne-
go. – Gdy im się bowiem przypatrzysz, to nie dojrzysz wprawdzie niczego, co byłoby wszystkim 
wspólne, dostrzeżesz natomiast podobieństwa, pokrewieństwa – i to cały ich szereg. A więc jak się 
rzekło: nie myśl, lecz patrz! – Spójrz np. na gry typu szachów z ich rozmaitymi pokrewieństwami. 
Przejdź następnie do gier w kart: znajdziesz tu wiele odpowiedników tamtej klasy, ale też wiele rysów 
wspólnych znika, a pojawiają się inne. Gdy przechodzimy teraz do gier w piłkę, to niektóre cechy 
wspólne się zachowują, a wiele z nich się zatraca. – Czy każda z tych gier jest ‘rozrywką’? Porównaj 
szachy z młynkiem. A może wszędzie istnieje wygrana i przegrana albo współzawodnictwo graczy? 
Przypomnij sobie pasjanse. W grach w piłkę istnieje wygrana i przegrana; gdy jednak dziecko rzuca 
piłkę o ścianę i znowu ją chwyta, to rysu tego już nie ma. Zobacz, jaką rolę grają sprawność i szczę-
ście. I jak różna jest sprawność w szachach i sprawność w tenisie. Pomyśl dalej o grach typu koro-
wodów tanecznych: jest tu element rozrywki, ale ileż to innych rysów charakterystycznych zniknęło!  
W ten oto sposób moglibyśmy przejść jeszcze przez wiele innych grup gier, obserwując pojawianie się 
i znikanie podobieństw. A wynik tych rozważań brzmi: Widzimy skomplikowaną siatkę zachodzących 



[3]	 131Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomenologiczna…

Biorąc pod uwagę pkt (a) i (b) należy stwierdzić, że
W – zbiór wypowiedzi do Boga, M – zbiór modlitw do Boga, x – element zbioru 

(c) 

(c) Zbiór modlitw zawiera się (inkluzja) w zbiorze wypowiedzi, co definiowane 
jest przez to, że każdy element zbioru, jeżeli jest elementem zbioru modlitw, to jest 
elementem zbioru wypowiedzi i nie jest konieczne, że element jest zbiorem wypo-
wiedzi wtedy i tylko wtedy, gdy jest elementem zbioru modlitw.
Z powyższego wynika, że

(d) 

(d) Nie jest możliwe, że podmiot modli się do Boga albo formułuje wypowiedź 
do Boga.

Punkt (d) wynika z faktu, że – na mocy pkt (c) – każda modlitwa jest wypowie-
dzią, a więc nie jest możliwe, że albo się modli, albo wypowiada. Wypowiedź jest 
zawsze.

Problematyczna pozostaje formuła „∃x∃y:Q(y,x)”, tj. formułowanie przez Boga 
wypowiedzi do podmiotu.

Wydaje się, że

(e) 

(e) Jest możliwe, że Bóg formułuje wypowiedź do podmiotu i nie jest możliwe, 
że Bóg modli się do podmiotu.

Występuje w punkcie (e) błąd przesunięcia kategorialnego4, a właściwie to 
„wstrząs” w logice. Nie wydaje się możliwe, że w wypadku zbioru wypowiedzi 
Boga zawiera się zbiór modlitw do „kogoś wyżej”, czyli czegoś, co ex definitione na 
mocy Boga nie może istnieć itd., chyba że taka będzie Jego wola ad inf. Z samego 
pojęcia Boga wynika, iż nie może istnieć istota o podobnej jak Bóg charakterystyce. 
Gdyby istniała wyższa istota od Boga, to podmiot uważany za Boga, by Nim nie był. 

na siebie i krzyżujących się podobieństw; podobieństw w skali dużej i małej”. L. Wittgenstein, Docie-
kania filozoficzne, przekł. B. Wolniewicz, Warszawa 1972, 50–51, § 66.

4  Błąd przesunięcia kategorialnego polega na tym, że stosuje się nieadekwatną kategorię ontolo-
giczną do wypowiedzi o danym zjawisku. Najczęściej pojawia się w definicjach, por. Z. Ziembiński, 
Logika praktyczna, Warszawa 2020, 53–54 oraz Z. Hajduk, Ogólna metodologia nauk, Lublin 2012, 44. 
Z filozoficznego punktu widzenia błąd przesunięcia kategorialnego związany z podobnym stosowaniem 
słów, np. „Bóg”, „kamień”, „czas” i „słowo”, co prowadziło do nieporozumień. W klasycznym błędzie 
przesunięcia kategorialnego, różne elementy podpadające pod różne kategorie ontologiczne są zaliczane 
do tej samej kategorii ontologicznej. W reinterpretacji koncepcji Późnego Wittgensteina słowa używane 
jako nazwy desygnatów o różnej kategorii ontologicznej są stosowane w podobny sposób. Późny Wit-
tgenstein zauważył, że z podobnej racji struktury syntaktycznej (np. rzeczowniki i czasowniki) często 
używa się podobnie różnych słów, pomijając kwestie ich semantyki. Inaczej odbiera się zdanie „jest Bóg” 
od sformułowania „jest kamień” lub „jest czas”. Jeżeli zaczyna się stosować pewne „prawo” co do tych 
słów i są one na mocy tego prawa stosowane podobnie, to wówczas pojawiają się paradoksalne wnioski, 
por. L. Wittgenstein, Niebieski i brązowy zeszyt, przekł. A. Lipszyc i Ł. Sommer, Warszawa 1998, 57.



Adam Kurek132									                     [4]

Logika jest obiektywną ludzką barierą epistemologiczną5, tzn. człowiek nie 
może sobie wyobrazić tego-co-sprzeczne z logiką, podobnie nie da się wyobrazić 
dodatkowego koloru lub przestrzeni n-wymiarowej (zakładając, że n>3). Pewne 
kwestie są poznawalne tylko dzięki równaniom matematyczno-fizycznym, ale nie-
możliwe do wyobrażenia sobie6.

Pomijając rozważania z pkt (e), można wprost stwierdzić, że „modlenie się do” 
jest typowym predykatem, który – podobnie jak inne predykaty – można stosować 
w budowaniu zdań sensownych wyłącznie wówczas, gdy dobierze się prawidłową 
zmienną, tj. człowieka, a nie coś innego. 

Można więc stwierdzić, że w metajęzyku formuła wypowiedzi modlitwy jest 
równoprawna innym zdaniom. Fakt, że nie ma ona charakteru opisowego, jest nie-
istotny. Większość zdań ludzkich nie zajmuje się stwierdzaniem faktów7. 

Powyższe rozważania z logiki formalnej miały aspekt klaryfikująco-uzasadniają-
cy. Klaryfikacja polegała na wskazaniu, że modlitwa jest podporządkowana logice, co 
uzasadnia poddanie jej „badaniu logicznemu”. Inaczej mówiąc, formuły teologiczne  
są równoprawne z innymi formułami zdaniowymi, nawet jeżeli niczego nie stwier-
dzają, to w metajęzyku można je opisywać.

2. Proto-fenomenologiczne ujęcie intensjonalności  
w logice (Franz Brentano i Heinrich Rickert)

Prawnik Ronald Dworkin na początku XXI w. w książce Religia bez Boga opi-
sał zjawisko zwane doświadczeniem numinotycznym, które polega na „irracjonal-
nym” (trudnym do wyjaśnienia) podziwie do Wszechświata i odnalezienia boskości 
lub czegoś mistycznego w Stworzeniu8. Termin doświadczenie numinotyczne jest 
jednak starszy i wywodzi się z koncepcji zawartej w Świętości Rudolfa Otto, który 

5  „Mawiano, że Bóg może stworzyć wszystko, ale nic sprzecznego z prawami logiki. – Nie potra-
filibyśmy bowiem powiedzieć, jak taki «nielogiczny» świat ma wyglądać”. L. Wittgenstein, Tractatus 
logico-philosophicus, przekł. B. Wolniewicz, Warszawa 2012, 11, teza 3.031.

6  „Świat, jaki znamy, jest trójwymiarowy – obiektom materialnym przypisujemy: szerokość, wy-
sokość i głębokość. Po uwzględnieniu czasu dostajemy czterowymiarową czasoprzestrzeń, w której 
żyjemy. W ciągu ostatnich kilkunastu lat fizycy argumentowali, że w rzeczywistości świat ma więcej 
wymiarów – 10, 11, a może nawet 26. Ostatnio pojawiła się jednak przeciwstawna koncepcja. Zakłada 
ona, że na fundamentalnym poziomie wymiarów jest mniej niż cztery, być może nie ma ich wcale. […] 
Aby uchwycić na czym polegają trudności w zrozumieniu geometrii czterowymiarowej, matematycy 
zwykli się odwoływać do żyjących na płaszczyźnie dwuwymiarowych płaszczaków, dla których trój-
wymiarowa przestrzeń jest równie abstrakcyjna jak dla nas czwarty wymiar”. S. Mrówczyński, Poszu-
kiwania geometrii Wszechświata – NADMIAR WYMIARÓW, Polityka 2001, nr 48, https://fizyka.ujk.
edu.pl/pl/files/mrowczynski/nadmiar.html (dostęp: 9.12.2024).

7  Przykładem jest etyka, która bardzo często jest  przedmiotem ludzkich wypowiedzi. Etyka – jak 
wskazuje stanowisko w metaetyce (dziedzina zajmująca się uzasadnieniami w etyce) zwane emotywi-
zmem – nie stwierdza żadnego faktu o świecie. Zdania etyczne są dla ludzi bardzo ważne, ale według emo-
tywizmu nie mają wartości logicznej. Najprościej ujmując, emotywizm „głosi, że zdania etyczne w ogóle 
nie stwierdzają żadnych faktów, pełniąc w komunikacji wyłącznie funkcję magnetyczną i ekspresywną”. 
R. Brandt, Etyka. Zagadnienia etyki normatywnej i metaetyki, przekł. B. Stanosz, Warszawa 1996, 361.

8  R. Dworkin, Religia bez Boga, przekł. B. Baran, Warszawa 2014, 28–29 i 49–74.



Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomenologiczna…[5]	 133

stworzył neologizm numinosium ponad sto lat przed Dworkinem. Podstawą neolo-
gizmu było łacińskie słowo numen, które tłumaczone jest „istota boska”, „potęga 
boska” lub „wola boska”9. 

Zarówno u filozofa-teologa Otto, jak i filozofa-prawnika Dworkina, termin 
ten ujmował formalno-psychiczny stan zachwytu, który porównywano do dużych 
obiektów naturalnych, np. wielkości góry (jednowymiarowa wysokość), rozległości 
pustyni (dwuwymiarowe pole – długość i szerokość) czy przestrzeni nieba (trójwy-
miarowa szerokość i głębokość)10.

Przy rozpatrywaniu zdań modlitwy, które są powiązane z doświadczeniem nu-
minotycznym, konieczne wydaje się być uwzględnienie podmiotu w rozważaniach 
dotyczących logiki oraz filozofii. Przyjęcie redukcji doświadczenia numinotycz-
nego jedynie do projekcji umysłu, który jest materialny, obecnie nie wnosi nic 
do dyskusji. Powyższe wynika z faktu, że – jak zauważył biolog ewolucyjny Edward 
Osborne Wilson – do dziś nie udało się znaleźć materialnej podstawy świadomości11. 

Z racji położenia silnego nacisku na podmiot (bo tylko on może mieć do-
świadczenie numinotyczne) wybrana została fenomenologia i dyscypliny ją po-
przedzające12. W zwykłej logice z zakresu filozofii analitycznej pomija się dość 
często kwestie intensjonalne, tj. podmiotowe. W wypadku wiary i przeświadczeń 
podmiotów istotna jest logika intensjonalna, która – jak zauważył Rudolf Carnap 
– jednak jest sprowadzana do logiki ekstensjonalnej13. Przy czym, nie można nie 
zauważyć, że nie jest to stanowisko absolutne. Przeciwstawne stanowisko wyrażał 
m.in. późny Wittgenstein, który kładł nacisk na społeczne używanie języka i nie-
możliwość „oderwania go” od ludzkości14. W niniejszych rozważaniach jednak  

9  H. Machoń, Rudolfa Otto „Das Helige” a problematyka (brakującej) definicji religii, Kwartal-
nik Filozoficzny 2013, nr 1, 84.

10  Cz. Nosal, Doświadczenie numinosum, Poznanie B, różne drogi religijności, Roczniki 
Psychologiczne 2006, nr. 1, 22.

11  E. Wilson, Znaczenie ludzkiego istnienia, przekł. B. Baran, Warszawa 2016, 53.
12  Oczywiście istnieją również inne typy filozofii. Jedną z najadekwatniejszych byłaby filozofia 

późnego Ludwiga Wittgensteina. Nie została ona uwzględniona – mimo częstego jej przywoływania – 
w całości, ponieważ ma ona silnie społeczny charakter. Niniejsze rozważania jednak bardziej obejmują 
problemy egzystencjalno-jednostkowe, a nie społeczno-pragmatyczne, co nie znaczy, że nawet w takich 
wypadkach (np. badanie stylów używania języka) filozofia Późnego Wittgensteina jest nieprzydatna.

13  W ujęciu Rudolfa Carnapa logika miała głównie charakter ekstensjonalny, tj. zajmowała się kla-
sami i relacjami w zdaniach. Hipotetyczna logika intensjonalna obejmuje sfery bardziej podmiotowe, 
np. „x wierzy, że jest (ma miejsce) y”. Carnap jednak wskazuje, że da się przeformułować sąd intensjo-
nalny na ekstensjonalny przez eliminację podmiotu, tj. po prostu usuwa „x wierzy, że” i zostaje samo 
intensjonalne stwierdzenie „jest (ma miejsce) y”, por. R. Carnap, Logiczna struktura świata, przekł. 
P. Kawalec, Warszawa 2011, 92–93.

14  Przejście od założeń formalno-logicznych do pragmatyczno-społecznych dobrze obrazuje stan-
dardowy opis ewolucji myślenia Ludwiga Wittgensteina: „W standardowym opisie ewolucji myślenia 
Wittgensteina przyjmuje się następnie, że w filozofii z okresu Dociekań filozoficznych dochodzi do 
zerwania z metafizyczną wizją natury języka i jego stosunku do świata. Znaczenie wyrażeń nie jest już 
uzależnione od ich połączenia z pierwotnie istniejącą rzeczywistością. Znika logiczno-metafizyczna 
nić łącząca język ze światem, tak jak znika esencjalna natura ich obu. Znaczenia wyrażeń języka bada 
się teraz sub specie humanitatis, w świetle naszych publicznych praktyk, w których są one usytuowa-
ne. Te praktyki, które Wittgensteina nazwał «grami językowymi», determinują także formę logiczną 



Adam Kurek134									                     [6]

nie da się usunąć podmiotu, dlatego wybrano aspekty fenomenologiczne i proto-
-fenomenologiczne jako tło rozważań logicznych.

Silny wpływ na twórcę fenomenologii – Edmunda Husserla, mieli m.in. H. Rickert 
i F. Brentano. Pierwszy reprezentował neokantyzm, a drugi zajmował się psychologią. 
Zarówno Rickert, jak i Brentano zwracali uwagę na podmiotowość w sferze logiki.

Heinrich Rickert w Przedmiocie poznania pisał, że obiektywne poznanie jest za-
leżne od podmiotu. Podmiotu nie da się usunąć z procesu poznawania, mimo faktu, 
że to-co-poznawane jest niezależne od poznającego. Tym, co stanowi więc pomost 
między logiką (obiektywne) a psychologią (subiektywne) jest fenomenologia. Nawet 
po zobiektywizowaniu wszystkiego, łącznie z samym podmiotem, i tak musi zostać 
jakiś podmiot, który dokonał zobiektywizowania. Taki podmiot teoriopoznawczy 
jest oddzielony od psychofizycznego „Ja”. Nie jest to świadomość. Jest to podmiot 
formalny. W ostateczności podmiot poznający nie ma „treści psychofizycznej”, ale 
mimo wszystko istnieje jako transcendentalny warunek poznania przedmiotu. Tym 
samym nie ma możliwości pełnego zobiektywizowania podmiotu teoriopoznawcze-
go, ponieważ wówczas byłby on obiektem, który nie może badać innych obiektów15. 
W pewnym sensie przypomina to bardzo Husserlowską redukcję fenomenologiczną, 
o której będzie mowa w innej części artykułu.

O ile Rickert opierał się na podmiotach ponadindywidualnych, o tyle Franz 
Brentano bardziej koncentrował się na podmiocie indywidualnym. Brentano w Psy-
chologii z empirycznego punktu redukował logikę, matematykę, etykę i politykę do 
psychologii. Dla Franza Brentano psychologia widzenia miała być podstawową dys-
cypliną, do  której inne nawiązują16.

Same nawet proste zdania logiki (ogólno-twierdzące, ogólno-przeczące, szcze-
gółowo-twierdzące i szczegółowo-przeczące) powinny być rozpatrywane przez 
kwestie psychologiczne, a więc podmiotowe. Ujęcie podmiotowości w analizie pro-
stych zdań wskazuje na to, że jednak nie mają one charakteru elementarnego i są 
o wiele bardziej skomplikowane. Logika jest według Brentana „sztuką sądu”. „Sztu-
ka sądu” siłą rzeczy, jeżeli chodzi o sąd, to ex definitione musi zostać zwrócona uwa-
ga na podmiot orzekający. Trudno jest wyobrazić sobie sztukę bez podmiotu17. Tym 

wyrażeń, to znaczy ich możliwość łączenia się z innymi wyrażeniami. Nie zdanie, a system zdań i jego 
gramatyka stają się podstawową jednostką sensu. Krótko mówiąc, późny Wittgenstein zrywa z metafi-
zycznym opisem relacji język-świat na rzecz niemetafizycznego opisu rozmaitych sposób użycia wy-
rażeń w «grach językowych»”. P. Dehnel, Ludwig Wittgenstein: Teoria a terapia, Warszawa 2014, 15.

15  H. Rickert, Przedmiot poznania, przekł. T. Kubalica, Warszawa 2022, 72–75, 333, 347 i 365.
16  Por. w § 3 rozdziału pierwszego swojej książki Brentano opisuje rozwój nauk w ujęciu histo-

rycznym. Brentano następnie opisuje nauki niejako na tle psychologii. Wynika to z faktu, że nauki 
tworzą ludzie, którzy mają psychikę. Be z psychiki nie byłoby możliwe tworzenie nauki. Psychiką 
zajmuje się psychologia. Brentano dezaprobuje pomijanie przez ludzi psychologii i skupianie się na 
rozwoju innych nauk, m.in. dlatego że opanowanie praw psychologicznych wypełni braki występujące 
w innych dziedzinach, por. F. Brentano, Psychologia z empirycznego punktu widzenia, przekł. W. Ga-
lewicz, Warszawa 1999, 30–40.

17  W sprawie pochodzenia terminów sztuki oraz techniki w kontekście pojęcia τέχνη, które spro-
wadzało się do przedstawiania sobie świata przez podmiot, por. np. M. Heidegger, Rozmowy na po-
lnej drodze, przekł. J. Mizera, Warszawa 2004, 14–16 oraz M. Heidegger, Odczyty i rozprawy, przekł.  
J. Mizera, Warszawa 2007, 14–15.



Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomenologiczna…[7]	 135

samym gdyby inne stworzenia miały możliwość ujmowania logiki w powyższych 
kategoriach, to formalna struktura ich umysłów również musiałaby być ludzka18. 
Idąc tym tokiem myślenia, można stwierdzić, że gdyby istoty pozaludzkie stosowały 
logikę, jaką my znamy i stosujemy, to musiałyby mieć ludzką strukturę umysłu19.

Ujęcie podmiotowości w powyższych badaniach logicznych przy założeniu 
wypadkowego wystąpienia doświadczenia numinotycznego, o którym była mowa 
przy analizie poglądów R. Otto oraz R. Dworkina, uniemożliwia więc pełną auto-
nomię logiki w przedmiocie analizy modlitwy. Inaczej mówiąc, w tym wypadku nie 
jest tak, jak pisał Wittgenstein że „[l]ogika musi się sama o siebie zatroszczyć”20 –  
konieczne jest intensjonalno-logiczne zwrócenie uwagi na podmiot.

3. Edmund Husserl i podmiotowość w logice

Na przełomie XIX i XX w. Husserl napisał Badania logiczne. Tom I zajmuje się 
krytyką psychologizmu w logice, tj. stanowiska, że logika jest zależna od psycholo-
gii. Tom II, część I i II są poświęcone kwestiom m.in. znaczenia.

Po poddaniu krytyce poglądów psychologistycznych w logice, Husserl w I tomie  
Badań logicznych zarysował ideę czystej logiki. Idea czystej logiki opiera się na 
obiektywnie funkcjonującym związku rzeczy oraz relacjach pewnych twierdzeń. 
Podmiot intencjonalnie zwraca się ku nim, by rozpatrywać stosunki między tymi 
kategoriami. Obiektywne oraz rzeczywiste relacje łączące przedmioty i twierdzenia 
są prawdą logiczną. Podmiot nie wydaje sądu o prawdzie, a ją poznaje. W tym tkwi 
obiektywność logiki. Husserl pisał, że aspektom poznania (kwestia subiektywna) 
odpowiadają kategorie danych prawd (kwestia obiektywna). One są odkrywane 
przez podmiot, a nie przez niego ustanawiane. Obiektywne i aprioryczne prawa 
logiki są warunkiem możliwości wszelkiego poznania, którego dokonuje podmiot. 
Celem czystej logiki jest m.in. metodologiczne ustalenie znaczenia trudnych pojęć. 
Jest to w pewnym sensie możliwe przez poszukiwanie ich istoty. Wymaga to – wy-
daje się – stosowania intuicji. Dzięki intuicji można później dokonać eksplikacji21, 

18  F. Brentano, dz.cyt., 32, 424, 429, 433 i 442.
19  Rozważania na temat człowieczeństwa innych istot, które miałyby ludzki umysł prowadził m.in. 

Stanisław Lem w swoich tekstach filozoficznych. Przykładem mogą być refleksje związane z człowie-
czeństwem programów maszynowych lub cyfrowych, które działają autonomicznie i nieświadomie oraz 
są przekonane o byciu ludźmi, por. F. Kobiela, Mózgi elektronowe w skrzyni, w: Filozoficzny Lem. Wybór 
tekstów Stanisława Lema i opracowania, t. 1, red. F. Kobiela i J. Gomułka, Warszawa 2021, 504–507.

20  L. Wittgenstein, Dzienniki 1914–1916, przekł. M. Poręba, Warszawa 1999, 9, wpis z 22 sierpnia 1914 r.
21  „Zadanie eksplikacji polega na przekształceniu danego, mniej lub bardziej nieprecyzyjnego po-

jęcia na pojęcie precyzyjne, a raczej na zastąpieniu pierwszego przez drugie. Dane pojęcie (czy termin 
użyty na jego określenie) nazywamy eksplikandum, a precyzyjne pojęcie zaproponowane w miejscu 
pierwszego (lub zaproponowanego dla niego terminu) – eksplikat. Eksplikandum może należeć do 
języka potocznego lub do wcześniejszego etapu rozwoju naukowego. Eksplikat musi być określony 
przez jawne reguły jego użycia, np. poprzez definicję, która włącza je do dobrze skonstruowanego 
systemu naukowych pojęć bądź logiczno-matematycznych, bądź empirycznych”, R. Carnap, Logiczne 
podstawy prawdopodobieństwa, przekł. P. Kawalec, Warszawa 2024, 4.



Adam Kurek136									                     [8]

(czyli zastąpienia niewyraźnego pojęcia przez twierdzenia wyjaśniające)22. W proto-
-logice być może intuicja była jednym z wyjaśnień23.

W pewnym sensie można zobaczyć podobieństwo tych kategorii logicznych 
do sfer teologicznych. Podmiot poznaje, a nie ustanawia prawdy, które określił 
Bóg. Tak jak logika określa warunki możliwości sensownego mówienia, tak teologia 
określa warunki modlitwy. Zarówno w Husserlowskiej czystej logice, jak i rozwa-
żaniach dotyczących formuł teologicznych przy eksplikacji pewnych przeżyć (np. 
numinotycznych) istotna jest intuicja. 

Logika zajmuje się tylko stwierdzaniem prawd, a formuły teologiczne mają 
szerszy zakres zastosowania, np. prośby, wdzięczność (aspekt intensjonalny). Za-
równo logika, jak i formuły teologiczne tracą sens w tym ujęciu bez aspektu in-
tensjonalnego, który bierze pod uwagę dodatkowy warunek, tj. podmiot. Podmiot 
nie jest warunkiem możliwości ontologicznej logiki i formuł teologicznych. Pod-
miot jest tym-który-odkrywa, tj. wypełnia powyższą możliwość, a nie ją warunkuje  
(ujrzenie zamiast ustanawiania).

W I części II tomu Badań logicznych Husserl zajmował się m.in. znaczeniem (ba-
danie I) oraz przeżyciami intencjonalnymi24 (badanie V). Husserl na wstępie zwrócił 
uwagę, że „wyrażenie” i „znak” nie są synonimami. Słowa te mają różne zakresy 
semantyczne. Sens znaku jest wyrażany. Wyrażenie nie jest znaczeniem. Wyrażenie 
pełni funkcję psychiczną. Wyodrębnia się znaki i oznaki. Znaki są komunikatywne 
i zamierzone. Oznaka nie jest zamierzona, ale wskazuje, że coś mogło się stać lub 
jakieś jest. Interpretacja oznaki jest więc zależna od podmiotu, który może w wyniku 
zaistnienia oznaki stwierdzić, że coś zaszło lub jest takie, a takie. Jeżeli chodzi o od-
różnianie oznaki i znaku w ujęciu logicznym, to kryterium ich odróżniania jest oparte 
na intencjach nadawcy i odbiorcy. Jeżeli coś jest znakiem, to intencją jest wywołanie 
u kogoś określonego komunikatu. Jeżeli coś jest oznaką, to takiej intencji brak, a ona 
pojawia się w umyśle obserwującego sama. Istotny wpływ ma więc podmiotowość, 
tj. intencja, której sama „wolna od ludzi” logika mieć nie może. Same znaki nie mają 
znaczenia samego dla siebie. Znaczenie jest zawsze dla kogoś. W formie komunika-
tu treść wypowiedzi uzyskuje sens jedynie wówczas, gdy podmiot komunikujący go 
nada. Zrozumienie jest unaocznieniem sobie przez słuchającego komunikatu mówią-
cego. Struktury logiczne są więc determinowane przez podmiot. Dla Husserla, który 
wyraża intencję znaczeniową danego sformułowania, tj. odnoszą wyrażone sformu-
łowanie do adekwatnego fenomenu pozajęzykowego. Dzięki temu wypowiedź jest 
czymś więcej niż dźwiękiem słowa czy obrazami graficznymi (pismem)25.

22  E. Husserl, Badania logiczne, t. 1, przekł. J. Sidorek, Warszawa 2006, 213, 275–277, 287 i 292–293, 
§ 47, § 62 i § 66–67.

23  Co ciekawe, podobne zjawisko występowało również w – opartym na logice, scjentyzmie – 
pozytywizmie prawniczym z pierwszej połowy XX w. Założenia te zakładają, że norma obowiązuje 
na podstawie innych norm. Intuicyjnie musi być jakaś norma podstawowa, tylko trudno określić, czym 
ona jest, por. H. Kelsen, Czysta teoria prawa, przekł. R. Szubert, Warszawa 2014, 305–311.

24  Nie należy mylić „logiki intensjonalnej” z „przeżyciami intencjonalnymi”. Co prawda, obie katego-
rie są wynikiem podmiotowości w logice, ale pojęcia te znaczą co innego. Logika intensjonalna jest to logika 
uwzględniająca podmiotowość. Przeżycia intencjonalne jest to quasi-działanie w logice intensjonalnej.

25  E. Husserl, Badania logiczne, t. 2/I, przekł. J. Sidorek, Warszawa 2000, 33–35, 42, 44–46 i 49–51, 
§ 1–2, § 5, § 7 i § 8–9.



Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomenologiczna…[9]	 137

Co istotne, dla Husserla logika nie była redukowana wyłącznie do podziału na 
podmiot (interpretator) i przedmiot interpretacji. Zarówno podmiot, jak i przedmiot 
są w świecie, który jest wobec nich pierwotny. Tym samym nie jest wyróżniony 
podmiot ani nie ma miejsca wyszczególnienie przedmiotu. Zarówno podmiot, jak 
i przedmiot są wobec siebie komplementarne26. Jak pisali Bartosz Brożek oraz 
Jerzy Stelmach – reinterpretując fenomenologię Husserla na potrzeby metodologii 
nauk prawnych – nowsze ujęcie hermeneutyki wywodzi się od Husserla. Założenie 
polegało na tym, że nie ma obiektywnej epistemologii interpretacji, która jest za-
wsze taka sama. Mnogość kategorii, które mają wpływ na interpretację, związana 
jest z „aktualną ontologią”, tj. światem życia, w którym znajduje się interpretator. 
Przed obiektywnym poznaniem (epistemologią) jest świat, w którym żyje poznają-
cy, co jest ujęciem ontologicznym27. 

Świat można odnaleźć „w” podmiocie konstytuującym go i jednocześnie spa-
jającym się z nim, tj. świadomość przedstawiająca28. Świat i podmiot są pierwot-
ne wobec nauki i ona nie ma ostatniego słowa29. By starać się intencjonalnie ująć 
rzeczywistość przedmiotową, przy jednoczesnym niepominięciu podmiotu, trzeba 
zwracać zarówno uwagę na świat, jak i przeżycia jednostkowe. Świat i świadomość 
się wzajemnie warunkują i dopełniają. Inaczej mówiąc – istotny jest świat i istotna 
jest świadomość30.

Powyższe wzmacnia fakt, że najwyższą formą wypełnienia przez podmiot 
intencji znaczeniowej jest stwierdzenie oczywistości danego rozumienia. Coś po 
prostu w świecie takie jest i do tego się odnosi. Przeżycie znaczenia opiera się na 
intencjonalnym skierowaniu podmiotu ku przedmiotowi. Inaczej mówiąc, w  lo-
gice Husserla akt intencjonalny wypełnienia znaczenia tkwi w podmiocie, a nie 
przedmiocie. Podmiot to nie jest jakieś „Ja”. „Ja” ma charakter przedmiotu. Defi-
nitywnie „Ja” nie ma charakteru ciała człowieka31. Akt intencjonalny w logice do-
konywany przez podmiot fenomenologiczny nie polega na nadaniu treści w sensie 
psychologicznym. To coś innego. Fenomenologiczna redukcja podmiotu prowa-
dzi do złączenia go po prostu z przeżyciami bez dodatkowych założeń i obciążeń 
psychologicznych, które wystąpiłyby w wypadku mówienia o samej – potocznie 

26  Zasadniczo kilkadziesiąt lat przed Husserlem podobną myśl sformułował protoplasta idealizmu 
(a tym samym poniekąd też fenomenologii) Friedrich Hölderlin, który stwierdził, że w BYCIU traci 
swoje uzasadnienie podział na podmiot i przedmiot, które po prostu SĄ. Oczywiście nie znaczy to od 
razu, że Hölderlin był protoplastą fenomenologii. Niemniej warto zwrócić uwagę, że pojawiło się – 
choćby tylko przypadkowo – pewne podobieństwo pomiędzy dwoma myślicielami, por. F. Hölderlin, 
Pisma teoretyczne, przekł. M. Koronkiewicz, Warszawa 2023, 8. Fakt tego, że był to raczej przypa-
dek, zbieżność użycia słów itd. wynika również m.in. z tego, że według niektórych autorów Husserl 
– w przeciwieństwie np. do Martina Heideggera – nie konstruował swojej filozofii, opierając się na 
literaturze por. T. Szubka, Neopragmatyzm, Toruń 2012, 144. 

27  B. Brożek i J. Stelmach, Metody prawnicze, Kraków 2006, 244.
28  E. Lévinas, Imiona własne, przekł. J. Margiński, Warszawa 2000, 22–23.
29  H.-G. Gadamer, Prawda i metoda, przekł. B. Baran, Warszawa 2013, 473.
30  E. Husserl, Kryzys nauk europejskich a transcendentalna fenomenologia, przekł. A. Chrudzim-

ski, Warszawa 2024, 304–305.
31  Własne ciało człowieka też jest przedmiotem, który może zostać poddany badaniu przez pod-

miot, por. A. Derra, Odsłonić tajemnicę znaczenia, Toruń 2011, 306–307.



Adam Kurek138									                   [10]

rozumianej – świadomości32. Chodzi o kartezjańską czystą świadomość. Wynika 
to z faktu, że tylko podmiot transcendentalny może zajmować się kwestiami trans-
cendentalnymi33.

4. Równoprawność aktów 
w logice-fenomenologii Husserla 
a struktura formuł teologicznych

Intencją jest zauważanie czegoś przez podmiot. Intencja związana jest z prze-
żywaniem i koncentrowaniem się na jednym fenomenie spośród wielu. Intencja jest 
w tym ujęciu powiązana z celowością (teleologią). Wypełniając akt znaczeniowy 
intencją, w języku nierzadko realizuje się także pewien cel pozajęzykowy. Jeżeli 
chodzi o akty, to nie ma to charakteru czynności w zwykłym rozumieniu. W tym 
rozumieniu aktem może być ujmowanie i przyporządkowanie dwóch stwierdzeń, 
które wynika z przeżycia intencjonalnego34, tj. „bycie skierowanym ku…”35.

Efektywna fenomenologiczna treść aktu to zbiór wszystkich przeżyć cząstko-
wych podmiotu. Gdy wszystkie przeżycia cząstkowe podmiotu koncentrują się na 
przedmiocie, to wówczas Husserl mówi, że jest to przeżycie intencjonalne36.

Przyjmuje się, że część II tomu II Badań logicznych jest najważniejszym ele-
mentem tego dzieła filozoficznego37. Husserl bowiem zwrócił uwagę, że każdy akt 
intencjonalny, który może być wyrażony, przynależy do określonego gatunku, np. 
pytanie, życzenie, sąd itd. W tym ujęciu logika nie ma charakteru zamkniętego, tyl-
ko ma konfiguracje słów. Logika przedmiotu obejmuje też kwestie podmiotowe, co 
– jak wyżej stwierdzono – znajdzie później swoje odbicie w połączeniu podmiotu  
i  przedmiotu w świecie. Przedmiot – słowa są i podmiot jest. Podmiot nadaje  
„życie” przedmiotowi swoimi aktami intencjonalnymi. Powyższe jest związane 
z tym, że nie ma aktów wyróżnionych. Wszystkie akty łączy to, że są wyrażalne, 
tym samym wszystkie akty są równoprawne logicznie38. (Jeżeli pytania, życzenia 
i sądy mają swoje gatunki logiczne, to nie ma powodu, dla którego modlitwa też 
nie miałaby ich mieć39.)

32  E. Husserl, Badania logiczne, t. 2/I, 429–430, 441–442, 453 i 455, § 4 i § 8.
33  E. Husserl, Medytacje Kartezjusza, w: Kartezjusz, Medytacje o filozofii pierwszej, przekł. 

J. Hartman, Warszawa 2024, 81–82.
34  E. Husserl, Doświadczenie i sąd, przekł. B. Baran, Warszawa 2013, 199–200.
35  S. Kołodziejczyk, Granice pojęciowe metafizyki, Toruń 2017, 279.
36  E. Husserl, Badania logiczne, t. 2/I, 476–478, 500 i 504, § 13, § 16–17.
37  M. Heidegger, Ku rzeczy myślenia, przekł. K. Michalski, J. Mizera i C. Wodziński, Warszawa 

1999, 104–108.
38  E. Husserl, Badania logiczne, t. 2/II, przekł. J. Sidorek, Warszawa 2000, 18–19, § 1–2.
39  Można by się wręcz nawet zastanawiać, czy nie powinna powstać hipotetyczna „logika modli-

twy”. Nie wydaje się to łatwe zadanie z powodu faktu, że jest to silnie prywatne doświadczenie jednost-
ki. Ale nie jest też niemożliwe stworzenie zespołu reguł, które by obejmowały kwestie znaczeniowe, 
precyzje terminologiczne itd., czym zajmują się osoby duchowne większości religii na świecie. Problem 
obejmowałby normatywność takich reguł. O ile kwestie znaczeniowe i terminologiczne byłyby raczej 
przestrzegane, o tyle wobec bardziej rozbudowanych „norm modlitewnych” mógłby pojawić się opór.  



Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomenologiczna…[11]	 139

Konsekwencją fenomenologiczną logicznej równoprawności wyrażeń jest rów-
noprawność fenomenów. W Idei fenomenologii Husserl pisał: aby uniknąć psycholo-
gicznych problemów z interpretacją powyższego zjawiska, należy dokonać redukcji 
fenomenologicznej. 

Redukcja fenomenologiczna jest to metoda polegająca na uznaniu, że – cy-
tując Husserla – „wszystko, co transcendentne (co nie jest mi dane immanentnie), 
należy opatrzyć wskaźnikiem zerowości, tzn. jego istnienia, jego obowiązywania 
nie można uznawać jako takiego, lecz co najwyżej jako fenomen obowiązywania. 
Wszystkimi naukami mogę dysponować tylko jako fenomenami, a więc nie jako 
systemami obowiązujących prawd, którymi mógłbym posłużyć się jako przesłanka-
mi, czy choćby tylko jako początkowymi hipotezami, np. całą psychologią, całym 
przyrodoznawstwem”40. 

Redukcja fenomenologiczna jest więc próbą wprowadzenia bezzałożeniowości 
teorio-poznawczej, dzięki której można zwrócić uwagę na kategorię zainteresowa-
nia41. Mimo że podmiot jest w świecie życia, to chwilowo dystansuje się od wynika-
jących z niego założeń i dąży do czystego oglądu. Być może jest to inne wyjście do 
doświadczenia numinotyczengo, które uzyskuje się – co do zasady – „z zewnątrz”, 
a przy zastosowaniu tej metody może być ono „od wewnątrz” podmiotu.

5. Zakończenie

Podmiot jest elementem logiki. W modlitwach (formułach teologicznych) rów-
nież. Paradoksalnie, zajmując się sferą transcendentalną, podmiot dokonuje redukcji 
fenomenologicznej. Formuły teologiczne mają swój własny gatunek logiczny, który 
jest równoprawny innym.

Prosząc Boga, czy Mu dziękując, zasadniczo podmiot uprzedmiotawia w for-
mułach logicznych własne życie i wszystko inne, ponieważ stają się one przedmio-
tem aktu i intencji. Istnieje czysta świadomość podmiotu zredukowanego fenomeno-
logicznie, który wszystkie swoje akty kieruje ku przedmiotowi. 

W sferze logiki intensjonalnej zredukowanego fenomenologicznie modlącego 
się podmiotu znaczenie modlitwom nadaje jego intencjonalność. Formalno-logiczna 
struktura modlitwy, która dla wszystkich jest językowo taka sama (konfiguracja słów),  

Przykładem mogą być radykalnie różne praktyki w obrębie samego chrześcijaństwa, w szczególności 
w wersji protestanckiej, gdzie – obok zwykłych typów modlitw w jednej odmianie – występują w innej 
denominacji zjawiska wprowadzania w trans, używania niebezpiecznych przedmiotów lub zwierząt 
w celu „zbliżenia się do Boga”, a osoby, które nie ryzykują będą potępione, por. np. D. Covington, 
Zbawienie nad Sand Mountain. Nabożeństwa z wężami w południowych Appalachach, przekł. B. Hle-
bowicz, Wołowiec 2016, 11, 31–32, 48, 88, 110, 120, 126, 145 i 158. 

40  E. Husserl, Idea fenomenologii, przekł. J. Sidorek, Warszawa 1990, 14.
41  Prawnik Herbert Hart zwrócił uwagę, że Husserlowska redukcja fenomenologiczna mogłaby 

mieć zastosowanie w prawie, w szczególności w procesie sądowym, gdy sędzia musi być bezstronny 
i powinien się dystansować od większości nieistotnych założeń oraz uprzedzeń, por. H. Hart, Nowe 
wyzwanie dla pozytywizmu prawniczego, przekł. A. Grabowski, Archiwum Filozofii Prawa i Filozofii 
Społecznej 2014, nr 2, 8.



Adam Kurek140									                   [12]

ma radykalnie inne znaczenie, wręcz jedyne w swoim rodzaju, dla podmiotu modlą-
cego się. 

Dzięki redukcji fenomenologicznej, podmiot paradoksalnie, w modlitwie uprzed- 
miotowiając się (gdy sam jest przedmiotem swojej modlitwy), jednocześnie odzy-
skuje własną podmiotowość (bo tylko podmiot może się modlić). 

Bibliografia

Brandt R., Etyka. Zagadnienia etyki normatywnej i metaetyki, przekł. B. Stanosz, Warszawa 1996.
Brentano F., Psychologia z empirycznego punktu widzenia, przekł. W. Galewicz, Warszawa 1999.
Brożek B. i Stelmach J., Metody prawnicze, Kraków 2006.
Carnap R., Logiczne podstawy prawdopodobieństwa, przekł. P. Kawalec, Warszawa 2024.
– Logiczna struktura świata, przekł. P. Kawalec, Warszawa 2011.
Covington D., Zbawienie nad Sand Mountain. Nabożeństwa z wężami w południowych Appalachach, 

przekł. B. Hlebowicz, Wołowiec 2016.
Dehnel P., Ludwig Wittgenstein: Teoria a terapia, Warszawa 2014.
Derra A., Odsłonić tajemnicę znaczenia, Toruń 2011.
Dworkin R., Religia bez Boga, przekł. B. Baran, Warszawa 2014.
Gadamer H.-G., Prawda i metoda, przekł. B. Baran, Warszawa 2013.
Hajduk Z., Ogólna metodologia nauk, Lublin 2012.
Hart H., Nowe wyzwanie dla pozytywizmu prawniczego, przekł. A. Grabowski, Archiwum Filozofii 

Prawa i Filozofii Społecznej 2014, nr 2, 8.
Heidegger M., Ku rzeczy myślenia, przekł. K. Michalski, J. Mizera i C. Wodziński, Warszawa 1999.
– Odczyty i rozprawy, przekł. J. Mizera, Warszawa 2007.
– Rozmowy na polnej drodze, przekł. J. Mizera, Warszawa 2004. 
Hölderlin F., Pisma teoretyczne, przekł. M. Koronkiewicz, Warszawa 2023.
Husserl E., Badania logiczne, t. 1, przekł. J. Sidorek, Warszawa 2006.
– Badania logiczne, t. 2/I, przekł. J. Sidorek, Warszawa 2000.
– Badania logiczne, t. 2/II, przekł. J. Sidorek, Warszawa 2000.
– Doświadczenie i sąd, przekł. B. Baran, Warszawa 2013.
– Idea fenomenologii, przekł. J. Sidorek, Warszawa 1990.
– Kryzys nauk europejskich a transcendentalna fenomenologia, przekł. A. Chrudzimski, Warszawa 

2024.
– Medytacje Kartezjusza, w: Kartezjusz, Medytacje o filozofii pierwszej, przekł. J. Hartman, Warszawa 

2024.
Kelsen H., Czysta teoria prawa, przekł. R. Szubert, Warszawa 2014.
Kobiela F., Mózgi elektronowe w skrzyni, w: Filozoficzny Lem. Wybór tekstów Stanisława Lema i opra-

cowania, t. 1, red. F. Kobiela i J. Gomułka, Warszawa 2021.
Kołodziejczyk S., Granice pojęciowe metafizyki, Toruń 2017.
Kurek A., „Koniec” w wybranych sformułowaniach Epikura i Wittgensteina, Krakowskie Studia Ma-

łopolskie 2025, nr 1.
Lévinas E., Imiona własne, przekł. J. Margiński, Warszawa 2000.
Machoń H., Rudolfa Otto „Das Helige” a problematyka (brakującej) definicji religii, Kwartalnik Fi-

lozoficzny 2013, nr 1.
Mrówczyński S., Poszukiwania geometrii Wszechświata – NADMIAR WYMIARÓW, Polityka 2001,  

nr 48, https://fizyka.ujk.edu.pl/pl/files/mrowczynski/nadmiar.html
Nosal Cz., Doświadczenie numinosum, Poznanie B, różne drogi religijności, Roczniki Psychologiczne 

2006, nr 1.
Rickert H., Przedmiot poznania, przekł. T. Kubalica, Warszawa 2022.



Edmund Husserl – reinterpretacja, logika i fenomenologiczna…[13]	 141

Szubka T., Neopragmatyzm, Toruń 2012.
Wilson E., Znaczenie ludzkiego istnienia, przekł. B. Baran, Warszawa 2016.
Wittgenstein L., Dzienniki 1914–1916, przekł. M. Poręba, Warszawa 1999.
– Dociekania filozoficzne, przekł. B. Wolniewicz, Warszawa 1972.
– Niebieski i brązowy zeszyt, przekł. A. Lipszyc i Ł. Sommer, Warszawa 1998.
– Tractatus logico-philosophicus, przekł. B. Wolniewicz, Warszawa 2012.
Ziembiński Z., Logika praktyczna, Warszawa 2020.

Edmund Husserl – Reinterpretation, Logic,  
and the Phenomenological Structure  

of Theological Formulas

Summary

The subject of the text is a phenomenological and logical study of the phenomenon of prayer 
(theological formulas). The analysis will be presented in a metalanguage of the act of praying using the 
symbolic language of formal logic. It should be noted that if prayer is sentence-like in nature, it can be 
analyzed using logical tools (the language of formal logic). However, these tools are not fully adequate 
when considering subjective-religious matters, although they are important in examining the formal 
status of prayer. In the following parts of the text, “subjective” logics will be indicated, particularly 
F. Brentano’s psychology, H. Rickert’s epistemology, and the logic and phenomenology of E. Husserl. 
The aim of the text is to demonstrate that: (i) in the phenomenological reinterpretation of the founda-
tions of logic, theological formulas are fundamentally equal to other statements; (ii) when studying 
theological formulas, the phenomenological method is much more adequate than the formal-logical 
method. The methods used are: (i) logical analysis; (ii) comparative study.

Key words: Logic, phenomenology, method, religion, philosophy

Nota o Autorze

Adam KUREK – magister prawa, magister politologii, asystent sędziego Trybunału Konstytucyjne-
go, doktorant w Szkole Doktorskiej Uniwersytetu Szczecińskiego, uczestnik Prawniczych Seminariów 
Doktorskich Instytutu Nauk Prawnych Polskiej Akademii Nauk.
ORCID 0009-0005-9038-6975 
Kontakt e-mail: adamandrzejkurek@gmail.com





Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Hanna Piasecka
Akademia Katolicka w Warszawie Collegium Joanneum

Chrześcijańska nadzieja  
w kontekście bulli papieża Franciszka  

Spes non confundit

1. Wprowadzenie. 2. Źródło nadziei. 3. Nadzieja w obliczu ucisku i bólu. 4. Cel nadziei. 
5. Pokój i przyszłość znakami nadziei. 6. Człowiek znakiem nadziei. 7. Nadzieja życia wieczne-
go. 8. Świadectwo nadziei. 9. Nadzieja cnota teologalna. 10. Zakończenie

Słowa kluczowe: Bulla Spes non confundit, nadzieja chrześcijańska, papież Franciszek, 
znaki czasu.

1. Wprowadzenie

Nadzieja odgrywa istotną rolę w życiu człowieka. Niesie uspokojenie, motywuje  
do działania oraz przyczynia się do realizacji ludzkiego pragnienia. Człowiek w nadziei 
otwiera się na przyszłość, formułując odległe i doniosłe cele i jednocześnie poszukuje 
dróg prowadzących do osiągnięcia pożądanego wyniku. Zatem, niezwykle ważne jest, 
aby nadzieja była oczekiwaniem na jakieś dobro, aby była nadzieją życiodajną i po-
mocną. Ma budzić odwagę do życia i chronić przed wątpieniem czy rezygnacją.

Zachwyt nad postępem naukowo-technicznym, silny rozwój gospodarczy i eko-
nomiczny sprawiły, iż człowiek współczesny ukierunkował się na szybkie i łatwe 
zaspokajanie własnych potrzeb, konsekwencją czego jest narastający pesymizm 
i  lęk o przyszłość. Wzrost niepokoju o człowieka i świat w perspektywie zagro-
żeń ekologicznych, pandemii, terroryzmu czy trwających wojen, składnia do za-
dania pytania o pomyślność ludzkiego losu, a więc o nadzieję1. Ludzka nadzieja 
rozumiana jest często jako umiejętność patrzenia w przyszłość z przeświadczeniem, 
że wszelkie trudności i niebezpieczeństwa można pokonać, jednak ta optymistycz-
na postawa może okazać się złudna. Optymizm jest cechą naturalną i bywa uży-
teczny w trudnych chwilach , ale nie można go utożsamiać z nadzieją, a szczególnie  

1  A. Jucewicz, Nadzieja chrześcijańska wobec współczesnego kryzysu nadziei, Uniwersytet War-
mińsko-Mazurski, NURT SVD, t. 150, nr 2, 2021, 224–239.



Hanna Piasecka144									                     [2]

z nadzieją chrześcijańską, która jako jedyna nadaje sens wszystkiemu, co bezsensow-
ne i beznadziejne. O takiej chrześcijańskiej nadziei, którą cechuje pewność w istnienie 
przyszłości i ostatecznego życia, pisze papież Franciszek w Bulli Spes non confundit.

Ogłaszając ten list papieski w uroczystość Wniebowstąpienia Pańskiego 9 maja 
2024 r., Ojciec Święty ustanawia rok 2025 Rokiem Jubileuszu. Jest w ten sposób 
wierny tradycji Kościoła katolickiego, który co dwadzieścia pięć lat ogłasza uroczy-
ście Rok Jubileuszowy2. Tytuł tego dokumentu Spes non confundit, czyli „Nadzieja 
zawieść nie może”, odwołuje się bezpośrednio do Listu św. Pawła, w którym Apo-
stoł, zwracając się do chrześcijańskiej wspólnoty zamieszkującej Rzym, głosi, iż 
„nadzieja zawieść nie może, ponieważ miłość Boża rozlana jest w sercach naszych 
przez Ducha Świętego, który został nam dany” (Rz 5, 5).

Pisząc tę bullę papież Franciszek ma na uwadze zarówno pielgrzymów przy-
bywających do Rzymu, jak i wiernych Kościołów partykularnych, którzy pragną 
przeżyć Rok Święty w sposób wyjątkowy. To wydarzenie ma być żywym i oso-
bistym spotkaniem z Chrystusem, którego Kościół ma misję głoszenia wszystkim, 
jako „naszą nadzieję”. Ma być spotkaniem Jezusa – „bramy” zbawienia i okazją do 
ożywienia nadziei, nadziei, która jest obecna w sercu każdego człowieka3.

W dokumencie tym Franciszek podkreśla, że nadzieja ta, ma swoje źródło 
w miłości i wypływa z serca przebitego na krzyżu Syna Bożego. Życie chrześcijani-
na przepełnione nadzieją prowadzi do celu, jakim jest spotkanie z Jezusem Chrystu-
sem. Dlatego Papież wyraźnie zachęca, aby czerpać nadzieję i odkrywać ją w zna-
kach czasu. W znakach czasu zawarta jest tęsknota ludzkiego serca, które potrzebuje 
zbawczej obecności Boga. Znaki te, są znakami nadziei.

Niniejsze opracowanie zaprezentuje refleksję Ojca Świętego na temat chrze-
ścijańskiej nadziei, którą zawarł w Bulli Spes non confundit. Pomoc stanowić będą 
również inne wypowiedzi Franciszka, jak chociażby jego audiencje czy encykliki, 
jednak to List papieski zapowiadający Rok Jubileuszowy, stanowi podstawę tej pracy. 
W pierwszych częściach opracowania znajdziemy odpowiedź na pytanie: Czym jest 
nadzieja i dlaczego jest ona ważna dla człowieka? Gdzie znajduje się jej źródło i do 
jakiego celu prowadzi? Kolejne rozdziały przedstawią myśli Papieża, jego rozważa-
nia nad współczesnym światem, które ujmuje, definiując je pojęciem znaków czasu. 
Dla Ojca Świętego te znaki czasu są znakami nadziei, bo dotyczą pokoju na świecie, 
przyszłości człowieka i jego nadziei na życie wieczne. Zakończenie opracowania za-
prezentuje osobę Matki Bożej, będącej najwznioślejszym świadectwem nadziei. To 
w Niej i w realizmie Jej życia przejawia się obraz nadziei jako daru łaski.

Artykuł ma na celu przedstawić chrześcijańską nadzieję formułowaną przez 
Ojca Świętego. I chociaż jego poprzednicy Benedykt XVI i Jan Paweł II wielokrot-
nie podejmowali temat nadziei chrześcijańskiej, to niezwykle ciekawe wydaje się 
jednak spojrzenie papieża Franciszka, który w typowy dla siebie sposób, a więc pe-
łen miłości, wrażliwości i empatii prosi, aby nie tracić nadziei. Ten obraz nadziei ma 
być zachętą do pogłębiania wiary w Boga, która to wiara daje człowiekowi pewność 
życia wiecznego.

2  Franciszek, Bulla Spes non confundit, Wrocław 2024, pkt 1.
3  Tamże, pkt 1.



[3]	 145Chrześcijańska nadzieja w kontekście bulli papieża Franciszka…

2. Źródło nadziei

Nadzieja odgrywa ważną rolę w życiu człowieka. Motywuje każde jego działa-
nie i sprawia, że trudne do osiągnięcia dobra stają się osiągalne4. Niesie uspokojenie, 
które jest odpowiedzią na uprzedni niepokój oraz radość tłumiącą uprzedni smutek. 
Sposób bycia człowieka określany jest przez to, co było, ale i przez to, co będzie. 
Człowiek dąży do własnej pełni i we wszystkich swoich działaniach lub przedsię-
wzięciach, wspomagany jest właśnie przez nadzieję. Ona nieustannie dynamizuje 
podejmowane przez niego czynności. W odróżnieniu od zwierząt czy roślin, czło-
wiek planuje przyszłość, a to znaczy, że ma nadzieję na spełnienie swoich marzeń. 
Przeżywa swoje życie, jako istnienie w nadziei i jako plan do realizacji5.

I chociaż nadzieja jest pragnieniem i oczekiwaniem dobra, to jednak towarzy-
szyć jej może lęk, zniechęcenie i zwątpienie. Dzieje się tak, zauważa Ojciec Świę-
ty, bo nieprzewidywalna przyszłość rodzi sprzeczne uczucia. Ufność zamienia się 
w lęk i strach, pogoda ducha w niechęć, a pewność, która towarzyszyła człowiekowi, 
przeradza się w zwątpienie. Wielu ludzi przepełnionych jest sceptycyzmem i pesy-
mizmem, co świadczy o poczuciu braku szczęścia6. Tu z pomocą ma przyjść Słowo 
Boże ożywiające nadzieję, które św. Paweł formułuje następująco: 

Dostąpiwszy więc usprawiedliwienia dzięki wierze, zachowajmy pokój z Bogiem przez Pana 
naszego, Jezusa Chrystusa; dzięki Niemu uzyskaliśmy na podstawie wiary dostęp do tej łaski, 
w której trwamy i chlubimy się nadzieją chwały Bożej. […] A nadzieja zawieść nie może, po-
nieważ miłość Boża rozlana jest w sercach naszych przez Ducha Świętego, który został nam 
dany (Rz 5, 1–5).

Jak słusznie można zauważyć, nadzieja ma swoje źródło w miłości Bożej gosz-
czącej w sercu człowieka, dzięki Duchowi Świętemu. 

Czym zatem jest nadzieja i co ona oznacza? W Słowniku języka polskiego zna-
leźć można definicję nadziei jako oczekiwanie na spełnienie się czegoś pożądanego 
oraz ufność w urzeczywistnienie ludzkiego pragnienia7. Nadzieja nie jest rzeczywi-
stością uchwytną. Odnosi się do tego, czego się jeszcze nie ma i zawiera w sobie 
pragnienie osiągnięcia celu8. Zdaniem Józefa Tischnera9, jest ona odpowiedzią na 
coś, co leży głębiej i co jest związane z podstawową sytuacją egzystencjalną czło-
wieka. Doświadczając nadziei, człowiek doświadcza siebie jako wartości, odkrywa 

4  S. Chrobak, Nadzieja, która podtrzymuje całe życie – realizm i uniwersalizm nadziei chrześci-
jańskiej, Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, SEJ, Tom 12 (2020), 5–16, ISSN 
2353-1266, 6.

5  Tamże.
6  Franciszek, dz.cyt., pkt 1. 
7  Nadzieja, w: Słownik języka polskiego, red. M. Szymczak, t. II, Warszawa 1079, 255.
8  A. Perz, Nadzieja chrześcijanina w świetle Encykliki „Spe salvi”, Kieleckie Studia Teologiczne 

8, 423–438,  Kielce 2009, 424.
9  Józef Tischner, (1931–2000) – filozof, profesor w Papieskiej Akademii Teologicznej w Krako-

wie, prezes Instytutu Nauki o Człowieku w Wiedniu. Najbardziej popularny myśliciel i eseista katolicki 
w Polsce lat 90. Jego książki stały się bestsellerami, sam zaś autor postrzegany jest jako jeden z niewielu 
autentycznych autorytetów moralnych i intelektualnych, w: Instytut Książki, (2018–2024). Józef Tischner 
(dostęp:  https://instytutksiazki.pl/literatura,8,indeks-autorow,26,jozef-tischner,213.html?filter=T).



Hanna Piasecka146									                     [4]

prawdę o sobie i o świecie, w którym żyje, ale przede wszystkim dąży coraz bardziej 
do bycia sobą10. Nadzieja rodzi się z miłości i opiera się na miłości, uważa papież 
Franciszek. Wypływa ona z Serca Jezusa przebitego na krzyżu11, o czym przypomina 
Paweł Apostoł w słowach: 

Jeżeli bowiem, będąc nieprzyjaciółmi, zostaliśmy pojednani z Bogiem przez śmierć Jego Syna, to 
tym bardziej, będąc już pojednani, dostąpimy zbawienia przez Jego życie (Rz 5, 10). 

Zdaniem Ojca Świętego, życie Chrystusa objawia się w naszym  życiu wiary, 
które dzięki działaniu Ducha Świętego ożywiane jest nadzieją stale odnawianą i nie-
wzruszoną12. Duch Święty swoją obecnością w Kościele „promieniuje w wierzących 
światłem nadziei”, które nigdy nie gaśnie, wspierając w ten sposób i ożywiając nasze 
życie. Taka nadzieja, jak zauważa Franciszek,  nie zawodzi i nie rozczarowuje, bo 
opiera się na pewności, że nic i nigdy nie będzie w stanie oddzielić nas od Bożej 
miłości13. 

3. Nadzieja w obliczu ucisku i bólu

Nadzieja nie ustępuje w obliczu trudności, opiera się na wierze i karmi miłością, 
a dzięki temu pozwala w życiu iść na przód. I chociaż miłość, co podkreśla św. Pa-
weł,  poddawana jest próbie, a w obliczu cierpienia czy bólu, nadzieja wydaje się 
załamywać, Apostoł przypomina, że: „Chlubimy się także z ucisków, wiedząc, że 
ucisk wyrabia wytrwałość, a wytrwałość – wypróbowaną cnotę, wypróbowana zaś 
cnota – nadzieję” (Rz 5, 3–4). W sytuacji ucisku i cierpienia odkrywamy moc płyną-
cą z krzyża i zmartwychwstania Chrystusa, co zdaniem Ojca Świętego, prowadzi do 
cnoty ściśle związanej z nadzieją, a mianowicie do cnoty cierpliwości. Cierpliwość, 
nie zawsze jest obecna w naszym życiu. Tu Papież wskazuje na postawę współ-
czesnego człowieka, chcącego wszystkiego i natychmiast, człowieka będącego w 
ciągłym pośpiechu. Nieustanny brak czasu pozbawił ludzkość cierpliwości i wyro-
zumiałości. Pojawiła się nerwowość, która przeobraziła się w przemoc. Przemoc zaś 
prowadzi do niezadowolenia, ucisku, bólu i zamknięcia się na drugiego człowieka14. 
Potrzebujemy odkryć cierpliwość na nowo, zauważa Franciszek, przypominając sło-
wa św. Pawła, że: „Bóg jest cierpliwy wobec nas i jest Bogiem, który daje cierpli-
wość i pociechę” (por. Rz 15, 5). Cierpliwość, która jest owocem Ducha Świętego, 
podtrzymuje nadzieję i umacnia ją jako cnotę i jako sposób życia. Zatem nauczmy 
się być na nowo cierpliwymi, bo jest to dobre dla nas samych i prośmy o łaskę cier-
pliwości, która wspiera nadzieję, apeluje Ojciec Święty15.

10  Wydawnictwo Znak (2012–2017). Tischner pl. „Tischner na majówkę: «Wiązania nadziei»”,  
https://tischner.pl/tischner-na-majowke-wiazania-nadziei/. (dostęp: 10.05.2025).

11  Franciszek, dz.cyt., pkt 3.
12  Tamże.
13  Tamże.
14  Franciszek, dz.cyt., pkt 4.
15  Tamże.



Chrześcijańska nadzieja w kontekście bulli papieża Franciszka…[5]	 147

4. Cel nadziei

Nadzieja mówi nam o rzeczywistości zakorzenionej w głębi człowieka, nieza-
leżnie od okoliczności i uwarunkowań historycznych, w jakich żyje16. Mówi nam 
o  pragnieniu, o dążeniu i pożądaniu spełnionego życia. Nadzieja, zdaniem Ojca 
Świętego, mówi nam o chęci dotknięcia czegoś wielkiego, czegoś, co wypełnia serce 
i wznosi ducha ku wielkim rzeczom, takim jak: prawda, dobro, piękno, sprawiedli-
wość i miłość. Nadzieja jest odważna, potrafi spoglądać dalej, poza osobistą wygo-
dę, poza małe pewności i zadowolenia17. Pozwala dostrzec cel, jakim jest spotkanie 
z Jezusem Chrystusem i towarzyszy tym, którzy poszukują sensu życia18. 

Człowiek poszukujący sensu życia, wyrusza w drogę, a pielgrzymując, pieszo, 
odkrywa na nowo wartość milczenia i skupienia. Docenia wysiłek i to, co istotne 
i ważne. Życie chrześcijanina, w którym przeplata się nadzieja i cierpliwość, jest 
właśnie taką drogą, drogą prowadzącą do celu, jakim jest spotkanie z Jezusem Chry-
stusem. Papież Franciszek nazywa ją drogą nadziei19.

Nadzieja ma swoje źródło w miłości Bożej. Zdaniem Ojca Świętego, powin-
niśmy czerpać nadzieję i odkrywać ją także w znakach czasu. W punkcie siódmym 
Bulli Spes non confundit podkreśla, że otrzymujemy owe znaki czasu właśnie od  
Jezusa Chrystusa20. Powołuje się w tym miejscu na wypowiedź Soboru Watykań-
skiego II, który stwierdza, że: „Kościół zawsze jest zobowiązany do badania znaków 
czasu i ich interpretowania w świetle Ewangelii, tak aby w sposób dostosowany do 
każdego pokolenia mógł odpowiedzieć na odwieczne pytania ludzi o sens życia do-
czesnego i przyszłego, oraz o ich wzajemną relację”21. Dla Ojca Świętego, znaki cza-
su, zawierające tęsknotę ludzkiego serca, potrzebującego zbawczej obecności Boga, 
domagają się przekształcenia w znaki nadziei. A zatem znak czasu ma być znakiem 
nadziei. Nie wolno nam ulec pokusie przekonania, że zło i przemoc zwyciężyła. 
Musimy dostrzec dobro, które jest obecne w świecie.

5. Pokój i przyszłość znakami nadziei

Pragnieniem Franciszka jest, aby znak nadziei przełożył się na pokój dla świata, 
który po raz kolejny pogrążony jest w tragedii wojny22. Pomimo licznych dramatów 
w przeszłości, ludzkość nadal poddawana jest nowej i trudnej próbie. W tym miejscu 
Papież stawia pytanie: „Jak to możliwe, że rozpaczliwe wołanie o pomoc nie pobu-
dza przywódców narodów do zakończenia konfliktów? Czy to zbyt wiele, by marzyć,  

16  Franciszek, Encyklika Fratelli Tutti. O braterstwie i przyjaźni społecznej, Kraków 2020, pkt 54–55.
17  Tamże, pkt 55.
18  Franciszek, dz.cyt., pkt 5.
19  Tamże.
20  Tamże, pkt 7.
21  Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska Gaudium et spes. O Kościele w świecie współ-

czesnym, pkt 4.
22  Franciszek, dz.cyt., pkt 8.



Hanna Piasecka148									                     [6]

aby broń umilkła i przestała przynosić zniszczenie i śmierć?” Potrzeba pokoju jest wy-
zwaniem dla wszystkich.23. Zdaniem Ojca Świętego, to właśnie Jubileusz przypomina 
nam, zgodnie ze słowami Ewangelisty Mateusza: „Błogosławieni, którzy wprowadzają 
pokój, albowiem oni będą nazwani synami Bożymi” (Mt, 5, 9). Jesteśmy zatem we-
zwani do zaangażowania się na rzecz pokoju. Mamy odważnie i  twórczo budować 
przestrzeń dla negocjacji, która prowadzi do trwałego pokoju na świecie. O tym, jak 
ważne jest dla papieża Franciszka budowanie pokoju, świadczą chociażby jego słowa 
wypowiedziane na jednej z ostatnich jego audiencji generalnych w Watykanie: „Myślę 
o wielu krajach w stanie wojny. Nie urodziliśmy się, aby zabijać, ale aby pomagać 
ludziom wzrastać. Módlmy się o pokój, a nawet czyńmy pokutę w intencji pokoju”24.

W nawiązaniu do braku pokoju na świecie, Papież wskazuje na brak chęci 
przekazywania życia. I chociaż nadzieja pozwala patrzeć w przyszłość i tworzyć 
wizję życia pełną entuzjazmu, to jednak, jak zauważa ze smutkiem Ojciec Święty, 
utrata pragnienia przekazywania życia sprawia, że tej wizji brakuje. Szalone tem-
po życia, brak gwarancji zatrudnienia i odpowiedniej ochrony socjalnej oraz chęć 
zysku i łatwego bogacenia się sprawiają, że spada liczba urodzeń. Posiadanie po-
tomstwa wydaje się być drogie i uciążliwe. Ten spadek urodzeń jest wynikiem skraj-
nego i  selektywnego konsumpcjonizmu. Tu Franciszek przypomina, że otwartość 
na życie, odpowiedzialne macierzyństwo i ojcostwo są projektem wpisanym przez 
Stwórcę w serce ludzkie. Płodność miłości małżeńskiej daje przyszłość każdemu 
społeczeństwu i jest kwestią nadziei, bo zależy od nadziei i rodzi nadzieję. Dlatego 
też wspólnota chrześcijańska jest zobowiązana do wspierania i niesienia pomocy 
wszystkim potrzebującym jako społecznego przymierza na rzecz nadziei. Przymie-
rza, które byłoby inkluzywne a nie ideologiczne. Ma ono działać na rzecz przyszło-
ści, którą Ojciec Święty nazywa „przyszłością naznaczoną uśmiechem wielu chłop-
ców i dziewczynek, którzy przychodzą, aby wypełnić nazbyt wiele pustych kołysek 
w wielu częściach świata”25. W przyszłości tej, wszyscy mają odzyskać radość życia, 
bo człowiek stworzony na obraz i podobieństwo Boga, nie może zadowolić się sa-
mym przetrwaniem, korzystając jedynie z rzeczywistości materialnej zakorzenionej 
w teraźniejszości. Jak podkreśla papież, to niszczy nadzieję i rodzi smutek, czyni 
człowieka zgorzkniałym i niecierpliwym26.

6. Człowiek znakiem nadziei

Wczytując się w tekst Bulli Spes non confundit, odkrywamy kolejny znak na-
dziei. Właśnie w Roku Jubileuszowym, to my sami, jak podkreśla Papież, stajemy 
się namacalnymi znakami nadziei dla braci i sióstr żyjących w trudnych warunkach. 

23  Tamże.
24  EWTN Polska, (2025). „Audiencja środowa: Papież Franciszek wzywa do pokuty i modlitwy o pokój 

na świecie”. Dostęp:  https://ewtn.pl/aktualnosci/audiencja-srodowa-papiez-franciszek-wzywa-do-pokuty-i-
modlitwy-o-pokoj-na-swiecie/, Watykan, Audiencja z dnia 13.02.2025 r., (źródło z dnia 10.05.2025).

25  Franciszek, dz.cyt., pkt 9.
26  Tamże. 



Chrześcijańska nadzieja w kontekście bulli papieża Franciszka…[7]	 149

Przykładem są więźniowie pozbawieni wolności, doświadczający każdego dnia wie-
lu ograniczeń, pustki emocjonalnej i braku szacunku. Potrzebują oni inicjatyw, for-
my amnestii czy umorzenia wyroków przywracających nadzieję. Ta nadzieja sprawi, 
że odzyskają wiarę w siebie i w społeczeństwo27. Tu Franciszek powołuje się na 
słowa proroka Izajasza: 

Posłał mnie, abym głosił dobrą nowinę ubogim, bym opatrywał rany serc złamanych, żebym za-
powiadał wyzwolenie jeńcom i więźniom swobodę; abym obwieszczał rok łaski Pańskiej i dzień 
pomsty naszego Boga; abym pocieszał wszystkich zasmuconych (Iz 61, 1–2).

Papież przypomina, że słowa te Jezus uczynił swoimi już na początku swej służ-
by, ogłaszając w sobie wypełnienie „roku łaski Pańskiej”. Dlatego wszyscy wierzą-
cy, a szczególnie osoby duchowne, mówiąc jednym głosem, mają być wyrazicielami 
tych próśb. Mają domagać się godnych warunków dla uwięzionych, poszanowania 
praw człowieka, a nade wszystko zniesienia kary śmierci. Ten środek kary jest za-
przeczeniem wiary chrześcijańskiej i niszczy nadzieję na przebaczenie i odnowę 
moralną człowieka. Kara śmierci jest niedopuszczalna i Kościół angażuje się z de-
terminacją, postulując o jej zniesienie28. Żądając tego, Ojciec Święty sam pragnie 
ofiarować więźniom konkretny znak bliskości. Tym znakiem są otwarte Drzwi Świę-
te w  więzieniu, które jako symbol zachęcą do patrzenia w przyszłość z nadzieją 
i nowym zaangażowaniem29.

Apel o znaki nadziei Ojciec Święty kieruje również wobec chorych i niepełno-
sprawnych. To im mają być oferowane znaki nadziei, znajdujące wyraz w niesieniu 
ulgi w cierpieniu. Bliskość i czułość, jaką chorzy powinni otrzymać, są dziełami 
miłosierdzia, a więc również dziełami nadziei. Okazana zaś wdzięczność, zdaniem 
Franciszka, ma trafić do pracowników ochrony zdrowia, którzy często w trudnych 
warunkach, poprzez troskę i opiekę nad chorymi i słabymi, pełnią swoją misję. Tro-
ska o chorych i niepełnosprawnych staje się hymnem na cześć ludzkiej godności 
i jest pieśnią nadziei, która domaga się „zgodnego chóru całego społeczeństwa”30. Na 
te szczególne znaki nadziei zasługują również osoby starsze, które często doświad-
czają samotności, odizolowania i poczucia opuszczenia31. Zdaniem Ojca Świętego, 
właśnie osoby starsze, ze względu na skarb doświadczenia życiowego i mądrość, 
jaką mogą wnieść dla wspólnoty chrześcijańskiej i społeczeństwa obywatelskiego, 
pracują na rzecz przymierza między pokoleniami. Przekazując młodszym pokole-
niom wiarę i mądrość życiową, powinni być wspierani wdzięcznością i miłością 
swoich dzieci i wnuków, o co apeluje Franciszek32.

27  Tamże, pkt. 10–11.
28  Na temat kary śmierci, papież Franciszek wypowiada się obszerniej w punkcie 263 Encykliki 

Fratelli tutti. Powołuje się na Jana Pawła II, który jasno i stanowczo deklarował, że kara śmierci jest 
nieadekwatna na poziomie moralnym i nie jest już niezbędna na poziomie karnym. Franciszek uważa, 
że jest nie do pomyślenia wycofanie się z tego stanowiska.

29  Franciszek, dz.cyt., pkt. 10–11.
30  Tamże, pkt. 10–11.
31  Tamże, pkt 14.
32  Tamże.



Hanna Piasecka150									                     [8]

Apel do młodych znajduje swoją kontynuację w kolejnym punkcie Bulli pa-
pieskiej. Młodzi potrzebują znaków nadziei, uważa Ojciec Święty. To na ich entu-
zjazmie opiera się przyszłość. Miło jest wiedzieć młodych, pełnych energii i chęci, 
pomagających i angażujących się w trudnych sytuacjach, dlatego obraz młodych lu-
dzi pozbawionych nadziei napawa smutkiem. Ich przyszłość, często niepewna i nie-
dostępna dla marzeń, zagraża przeżywaniu teraźniejszości z optymizmem. Popadają 
wtedy w melancholię i nudę. Iluzja narkotyków, ryzyko wykroczeń i pogoń za tym, 
co krótkotrwałe i ulotne, sprawiają, że młodzi nie zauważają piękna i sensu życia, 
a  to  doprowadza ich do zachowań autodestrukcyjnych. I tu znowu odwołuje się 
Franciszek do Roku Jubileuszowego, który ma być dla Kościoła okazją do impulsu, 
aby z odnowioną pasją zatroszczyć się o chłopców i dziewczęta, o studentów, narze-
czonych i o całe młode pokolenie, które jest radością i nadzieją Kościoła i świata. 
Oni potrzebują naszej pomocy, apeluje papież33. 

„Znaków nadziei nie może zabraknąć dla migrantów”, przypomina Ojciec 
Święty. W tym dokumencie, podobnie jak w poprzednich swoich licznych wypo-
wiedziach34, Franciszek nawołuje do poszanowania praw ludzi, którzy opuszczają 
swoją ziemię w poszukiwaniu lepszego życia dla siebie i swoich rodzin. Nie wolno 
odmawiać im prawa do godnego życia. Wygnańcy i uchodźcy zmuszani do ucieczki, 
by uniknąć wojny, przemocy i dyskryminacji, zasługują na bezpieczeństwo, dostęp 
do pracy i edukacji35. Wspólnota chrześcijańska ma być gotowa bronić praw najsłab-
szych, służyć gościnnością i dawać nadzieję na lepszą przyszłość na wzór Ewangelii 
Mateusza: „[…] byłem przybyszem, a przyjęliście Mnie”(Mt 25, 35), oraz „[…] 
wszystko, co uczyniliście jednemu z tych braci moich najmniejszych, Mnieście 
uczynili” (Mt 25, 40)36.

Temat chrześcijańskiej nadziei, szczególnie w kontekście Jubileuszu, mocno 
wybrzmiewa w apelu Ojca Świętego o uszanowanie dóbr ziemi. Dobra te nie są 
przeznaczone dla nielicznych i uprzywilejowanych, lecz dla wszystkich ludzi. Zwra-
ca się tym samym do bogatych i hojnych, aby dostrzegli braci i siostry w potrzebie. 
Głód jest skandaliczną plagą, przypomina papież, zachęcając do wstrząśnięcia su-
mieniami, aby z pieniędzy wykorzystywanych na broń i wojsko, stworzyć Światowy 

33  Tamże, pkt 12.
34  Temat uchodźców jest szeroko poruszany w Encyklice Fratelli tutti, pkt 129, gdzie Franciszek 

przypomina o poszanowaniu prawa każdego człowieka do znalezienia miejsca, w którym będzie on 
mógł nie tylko zaspokoić podstawowe swoje potrzeby, ale także w pełni realizować się jako osoba. 
Nasze wysiłki, zdaniem Ojca Świętego, można streścić w czterech czasownikach: przyjmować, chro-
nić, promować, integrować; Na temat migrantów Ojciec Święty wypowiedział się między innymi na 
przedświątecznej audiencji w Watykanie:  Migranci to nie liczby, ale konkretne twarze doświadczonych 
ludzi. Słyszeliśmy o łagrach w niektórych krajach Afryki Północnej, gdzie ci, którzy chcą przybyć do 
Europy, są traktowani jak niewolnicy, są torturowani, a nawet zabijani. Otrzymaliście żmudne zadanie 
zorganizowania na terytorium ich przyjęcia, opartego na integracji i konstruktywnym włączeniu w lo-
kalną tkankę. Musimy być ostrożni. Migrantów należy przyjmować, towarzyszyć im, promować i inte-
grować . Dicasterium pro Communicatione, (2017–2025). Vatican news. „Papież o migrantach: to nie 
liczby, ale konkretne twarze doświadczonych ludzi” https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/2023-
12/papiez-o-migrantach-to-nie-liczby.html (dostęp: 10.05.2025).

35  Franciszek, dz.cyt., pkt 13.
36  Tamże.



Chrześcijańska nadzieja w kontekście bulli papieża Franciszka…[9]	 151

Fundusz na rzecz ostatecznego wyeliminowania głodu37. Apeluje w tym miejscu do 
najbogatszych narodów, by uznawszy powagę podjętych decyzji, zgodziły się umo-
rzyć długi tych krajów, które nigdy nie będą mogły ich spłacić38. Jest to kwestia wiel-
koduszności, ale i sprawiedliwości, uważa Ojciec Święty. Chcąc przygotować drogę 
do pokoju na świecie musimy odsunąć przyczynę niesprawiedliwości i uregulować 
niewypłacalne długi. Tu Franciszek powołuje się na słowa z Księgi Kapłańskiej:   
Nie wolno sprzedawać ziemi na zawsze, bo ziemia należy do Mnie, a wy jesteście 
u Mnie przybyszami i osadnikami (Kpł 25, 23)39.

7. Nadzieja życia wiecznego

Chrześcijańska nadzieja znajduje swoją podstawę w słowach wyznania wiary: 
„wierzę w żywot wieczny”, czytamy w kolejnym punkcie Bulli papieskiej. Zdaniem 
Ojca świętego, na mocy nadziei, w której zostaliśmy zbawieni, mamy pewność, że 
dzieje ludzkości i każdego z nas nie biegną w kierunku ciemnej otchłani, ale prowa-
dzą na spotkanie z Chrystusem40. Nadzieja jest cnotą teologalną, dzięki której pra-
gniemy naszego szczęścia, a szczęściem tym jest życie wieczne. Papież przypomina 
w tym miejscu wypowiedź Soboru Watykańskiego II: 

[…] przy braku fundamentu Bożego i nadziei życia wiecznego godność człowieka, jak to dziś 
często widać, doznaje bardzo poważnego uszczerbku, a zagadki życia i śmierci, winy i cierpienia 
pozostają bez rozwiązania, tak że ludzie nierzadko popadają w rozpacz41. 

Wiara w życie wieczne jest fundamentem chrześcijaństwa, dlatego nadzieja 
chrześcijańska daje pewność, że w obliczu śmierci, gdy wydawałoby się, że wszyst-
ko zmierza ku końcowi, Chrystus staje się naszym Zbawicielem. Syn Boży, który 
dla nas sam przeszedł przez dramat śmierci, został przez miłość Ojca wskrzeszony, 
czyniąc ze swego człowieczeństwa pierwociny wieczności dla naszego zbawienia42. 
O tym informuje nas św. Paweł w Liście do Koryntian, mówiąc, że Jezus umarł za 
nasze grzechy, został pogrzebany, zmartwychwstał trzeciego dnia i ukazał się Kefa-
sowi i Dwunastu (por. 1 Kor 15, 3–5).

37  Tamże, pkt 16.
38  Ten apel papieża Franciszka wybrzmiał ponownie w Orędziu na obchodzony 1 stycznia w Ko-

ściele katolickim Światowy Dzień Pokoju. Zaapelował w nim o redukcję lub umorzenie długów naj-
uboższych państw, zniesienie kary śmierci i przeznaczenie 1 proc. pieniędzy wydawanych na zbroje-
nia na walkę z głodem. Zwrócił się do wiernych tymi słowami: dług zagraniczny stał się narzędziem 
kontroli, za pomocą którego pewne rządy i prywatne instytucje finansowe krajów najbogatszych, bez 
skrupułów wykorzystują zasoby ludzkie i naturalne krajów najuboższych w celu zaspokojenia potrzeb 
swoich rynków. PAP, (2025). „Papież w orędziu apeluje o umorzenie długów ubogich krajów i walkę 
z głodem”. Dostęp:   https://www.pap.pl/aktualnosci/papiez-w-oredziu-apeluje-o-umorzenie-dlugow-
ubogich-krajow-i-walke-z-glodem, (dostęp: 10.05.2025).

39  Franciszek, dz.cyt., pkt 16.
40  Tamże, pkt 19.
41  Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium 

et spes, pkt 14.
42  Franciszek, dz.cyt., pkt 20.



Hanna Piasecka152									                   [10]

A zatem, czym jest życie wieczne i co stanie się z nami po śmierci? – pyta Fran-
ciszek. Odpowiadając, stwierdza, że życie wieczne jest pełną komunią z Bogiem. 
Polega ono na kontemplacji i uczestnictwie w Jego nieskończonej miłości. To, czym 
żyjemy teraz w nadziei, zobaczymy w rzeczywistości, a pełna komunia z Bogiem 
oznacza bycie szczęśliwym43. Nadzieja bycia szczęśliwym nie jest przelotną rado-
ścią, czy ulotną satysfakcją, w której dusza ludzka nigdy nie jest nasycona. Bycie 
szczęśliwym oznacza, że jestem kochany, a zatem, że istnieję i będę istniał na za-
wsze w Miłości, która nie zawodzi i od której nikt nigdy nie będzie w stanie mnie 
oddzielić44. W tym miejscu Ojciec Święty przywołuje słowa św. Augustyna: „Gdy 
przylgę do Ciebie z całych sił moich, wtedy nigdy nie będę obciążony ani przygnie-
ciony trudem i prawdziwe będzie życie moje, wypełnione Tobą”45. 

8. Świadectwo nadziei

Potrzebujemy szczęścia, zauważa Papież, szczęścia, które jest definitywnie 
spełnione w tym, co nas spełnia, czyli w miłości. Świadectwo takiej miłości, któ-
re jest zarazem świadectwem nadziei, dają nam męczennicy, którzy niezachwiani 
w wierze w zmartwychwstałego Chrystusa, byli w stanie wyrzec się życia tu na zie-
mi46. Tacy męczennicy byli i są obecni we wszystkich wiekach chrześcijaństwa. Jak 
twierdzi Ojciec Święty, są liczni również w naszych czasach i być może bardziej niż 
kiedykolwiek, bo są wyznawcami życia, które nie zna końca. Dlatego musimy strzec 
ich świadectwa, apeluje papież, aby nasza nadzieja była owocna47. 

Najwznioślejsze świadectwo nadziei znajduje się w osobie Matki Bożej. Zda-
niem Ojca Świętego, w Niej widzimy, że nadzieja nie jest łatwowiernym optymi-
zmem, ale darem łaski w realizmie życia. Ona, patrząc na swego Syna, myślała 
o Jego przyszłości zarówno wtedy, gdy usłyszała prorocze słowa Symeona w świą-
tyni, jak i wpatrując się w cierpienie i śmierć niewinnego Jezusa. Pomimo bólu, jaki 
odczuwała, powtórzyła swoje „tak”, nie tracąc nadziei i ufności w Panu, podkreśla 
Papież. W udręce tego bólu, który ofiarowała z miłości, stała się naszą Matką, Mat-
ką nadziei. Nie jest więc przypadkiem, zauważa Franciszek, że pobożność ludowa 
szczególnie często przyzywa Najświętszą Dziewicę, nazywając ją Gwiazdą Morza. 
Tytuł ten wyraża pewną nadzieję, że właśnie Ona przychodzi z pomocą i wspiera 
nas w najbardziej burzliwych wydarzeniach naszego życia. To Ona zaprasza nas do 
ufności i do zachowania nadziei48. Świadectwem tego są wezwania Maryi, które za 
pośrednictwem wybranych ludzi zanosi do wiernych. One są przesłaniem nadziei, 
zaś sanktuaria, będące miejscami upamiętniającymi te wydarzenia, stają się święty-
mi miejscami gościnności i uprzywilejowanymi przestrzeniami budzenia nadziei.

43  Tamże, pkt 21.
44  Tamże.
45  Św. Augustyn, Wyznania, X, 28, Kraków 2008,  261.
46  Franciszek, dz.cyt., pkt 20.
47  Tamże.
48  Tamże, pkt 24.



Chrześcijańska nadzieja w kontekście bulli papieża Franciszka…[11]	 153

9. Nadzieja cnota teologalna

Słowa Ojca Świętego będące podsumowaniem Bulli Spes non confundit, przy-
pominają, że chrześcijańska nadzieja, wraz z wiarą i miłością, tworząc tryptyk cnót 
teologalnych, wyrażają istotę życia chrześcijańskiego. Cechuje je nierozerwalny 
dynamizm, w którym właśnie nadzieja jest cnotą nadającą orientację, wskazującą 
kierunek i cel całej chrześcijańskiej egzystencji49. W podobnym tonie wypowiada się 
również Katechizm Kościoła Katolickiego twierdząc, że cnoty teologalne wzmac-
niają, pobudzają i wyróżniają swoiste działanie moralne chrześcijanina50. W naszym 
działaniu, podkreśla Ojciec Święty, mamy w sposób wiarygodny i pociągający da-
wać świadectwo wiary i miłości, które nosimy w naszych sercach. Wiara ta ma być 
radosna, a miłość entuzjastyczna. Wystarczy podarować choćby tylko uśmiech, gest 
przyjaźni czy braterskie spojrzenie, zaznacza papież. Nasza bezinteresowna posługa 
może stać się owocnym ziarnem nadziei dla tych, którzy je przyjmą51.

Na szczególną uwagę zasługują, zdaniem Franciszka, posługujący misjonarze, 
nazwani Misjonarzami Miłosierdzia. To oni podczas nadchodzącego Jubileuszu, 
mają wyznaczone zadanie, aby przywracać nadzieję i przebaczać za każdym razem, 
gdy grzesznik zwraca się z otwartym sercem i skruszoną duszą. To oni są narzędziem 
pojednania, pomagając patrzeć w przyszłość z nadzieją serca. Z nadzieją, która po-
chodzi z miłosierdzia Ojca52. Zadanie przywrócenia nadziei należy się szczególnie 
tym, którzy, jak twierdzi Papież, tej nadziei najbardziej potrzebują, a więc więźnio-
wie, ludzie chorzy i wszyscy ci, których godność, każdego dnia zostaje wystawio-
na na próbę. Nikt nie może być pozbawiony możliwości otrzymania przebaczenia 
i pocieszenia płynącego od Boga53. Wszyscy jesteśmy zakotwiczeni w nadziei łaski, 
która jest w stanie uczynić nas żyjącymi w Chrystusie, przezwyciężając w ten spo-
sób grzech, lęk i śmierć. Ta chrześcijańska nadzieja zachęca nas, byśmy podążali do 
celu, do którego jesteśmy powołani. Tym celem jest Niebo54.

10. Zakończenie

Podsumowując papieską wizję nadziei chrześcijańskiej zawartej w Bulli Spes 
non confundit, należy stwierdzić, że nadzieja jest nade wszystko nadzieją opartą 
na pewności, że nikt i nigdy nie będzie w stanie oddzielić nas od Bożej miłości. 
Ta wypowiedź papieża Franciszka doskonale harmonizuje się z przesłaniem biblij-
nym Listu do Rzymian, w którym Apostoł Paweł pyta: „Któż nas może odłączyć 
od miłości Chrystusowej? […] I jestem pewien, że ani śmierć, ani życie […], ani 
jakiekolwiek inne stworzenie nie zdoła nas odłączyć od miłości Boga, która jest  

49  Tamże, pkt 18.
50  Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 2012, pkt 1813.
51  Franciszek, dz.cyt., pkt 18.
52  Tamże, pkt 23.
53  Tamże.
54  Tamże.



Hanna Piasecka154									                   [12]

w Chrystusie Jezusie, Panu naszym”(Rz 8, 35–39). Ta chrześcijańska nadzieja, wy-
pełnia obietnice, wprowadza do chwały i opierając się na miłości nigdy nie zawodzi. 
Dlatego bullę tą Ojciec Święty tytułuje wzorem słów św. Pawła, że „nadzieja za-
wieść nie może” (Rz 5, 5). 

Rozważania w niej zawarte skierowane do wszystkich ludzi, są wyrazem pra-
gnienia papieża, aby nadzieja napełniła serca wszystkich wiernych55. Nadzieja rodzi 
się z miłości i opiera się na miłości, podkreśla Franciszek, ale co ważniejsze, nie 
ustępuje w obliczu trudności i zachęca, aby iść na przód. Jest odważna i pozwala 
człowiekowi spojrzeć dalej, poza osobistą wygodę. Wraz z cnotą cierpliwości, toruje 
drogę prowadzącą do celu, jakim jest spotkanie z Jezusem Chrystusem56.

W duchu Jubileuszu Roku 2025, Ojciec Święty zachęca do odczytywania zna-
ków czasu, które są znakami nadziei. Zalicza do nich trwały pokój na świecie, chęć 
posiadania potomstwa, otwarcie się na drugiego człowieka, aby służyć mu pomocą 
i wsparciem. Apeluje do bogatych i hojnych, aby dostrzegli braci w potrzebie. Na-
wołuje do poszanowania praw człowieka, w tym szczególnie migrantów, którym 
często odmawia się prawa do godnego życia. W znakach nadziei Franciszek nie 
zapomina o ludziach chorych i starszych, którym należy się szacunek i opieka, 
zauważa też ludzi młodych, pozbawionych nadziei. To młode pokolenie, goniąc za 
tym co krótkotrwałe i ulotne, gubi piękno i sens życia. Potrzebują naszej pomocy 
i troski, apeluje Ojciec Święty, aby odzyskali entuzjazm i radość patrzenia w przy-
szłość. Odczytując znaki czasu, Franciszek kieruje naszą uwagę na świadectwo na-
dziei, jakie znajduje w osobie Matki Bożej. Na Jej przykładzie, nadzieja jest darem 
łaski, a nie łatwowiernym optymizmem. Dlatego zasługuje na miano nazwania Ją 
– Matką nadziei57. 

Kulminacją rozważań papieża staje się chrześcijańska nadzieja, która daje pew-
ność, że w obliczu śmierci, Syn Boży jest naszym Zbawicielem. Ta wiara w życie 
wieczne jest fundamentem chrześcijaństwa, bo wieczne uczestnictwo w nieskończo-
nej miłości Boga oznacza bycie naprawdę szczęśliwym.

Warto zaznaczyć, iż w podobnym tonie na temat nadziei chrześcijańskiej wypo-
wiada się również papież Benedykt XVI, który w Encyklice Spe salvi podkreśla, iż 
nadzieja, która została dana człowiekowi poprzez odkupienie Jezusa Chrystusa, jest 
nadzieją niezawodną, pokonującą wszelkie trudy teraźniejszości58. A spotkanie z Bo-
giem jest spotkaniem z nadzieją mocniejszą niż cierpienie i przemienia od wewnątrz 
życie i świat59. Człowiek potrzebuje Boga, w przeciwnym razie nie ma nadziei, pod-
kreśla Ojciec Święty60.

Przedstawiona w niniejszym opracowaniu refleksja papieża Franciszka miała 
na celu wskazać słuszność i prawdziwość chrześcijańskiej nadziei. Miała stanowić 

55  Ta prośba zawarta jest w samym tytule dokumentu papieskiego: Spes non confundit. Bulla ogła-
szająca Jubileusz Zwyczajny Roku 2025. Franciszek biskup Rzymu. Sługa sług bożych. Wszystkim, 
którzy przeczytają ten list niech nadzieja napełni serce.

56  Franciszek, dz.cyt., pkt 5.
57  Tamże, pkt 24.
58  Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi, pkt 1.
59  Tamże, pkt 4.
60  Tamże, pkt 23.



Chrześcijańska nadzieja w kontekście bulli papieża Franciszka…[13]	 155

propozycję przyjęcia właściwej postawy wobec niepewnej i trudnej przyszłości oraz 
zachęcić do pogłębienia wiary w Boga. Wiary, która domaga się zaangażowania 
człowieka na rzecz niesienia pomocy, sprawiedliwości i miłości braterskiej.

Bibliografia 

Dzieła Ojców Kościoła

Św. Augustyn, Wyznania, X, 28, Wydawnictwo AA, Kraków 2008, 261.

Dokumenty Kościoła

Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi.
Franciszek, Bulla Spes non confundit.
Franciszek, Encyklika Fratelli Tutti. O braterstwie i przyjaźni społecznej.
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Wydawnictwo Pallotinum, Poznań 2015.
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska Gaudium et spes. O Kościele w świecie współczesnym.
Katechizm Kościoła Katolickiego

Literatura pomocnicza

Chrobak S., Nadzieja, która podtrzymuje całe życie – realizm i uniwersalizm nadziei chrześcijańskiej, 
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, „Społeczeństwo. Edukacja. Język” 
2020, nr 12, s. 5–16.

Jucewicz A., Nadzieja chrześcijańska wobec współczesnego kryzysu nadziei, Uniwersytet Warmińsko-
-Mazurski, „NURT SVD” 2021, nr 150(2), 224–239.

Perz A., Nadzieja chrześcijanina w świetle Encykliki „Spe salvi”, „Kieleckie Studia Teologiczne” 
2009, nr 8, s. 423–438.

Szymczak M., Słownik języka polskiego, Warszawa 1981.
Wydawnictwo Znak, (2012–2017). Tischner pl. „Tischner na majówkę: «Wiązania nadziei»”. https://

tischner.pl/tischner-na-majowke-wiazania-nadziei/ (dostęp: 1.07.2025).
EWTN Polska, (2025). „Audiencja środowa: Papież Franciszek wzywa do pokuty i modlitwy o po-

kój na świecie”. https://ewtn.pl/aktualnosci/audiencja-srodowa-papiez-franciszek-wzywa-do-
pokuty-i-modlitwy-o-pokoj-na-swiecie/ (dostęp: 1.07.2025).

Dicasterium pro Communicatione, (2017–2025). Vatican news. „Papież o migrantach: to nie liczby, ale 
konkretne twarze doświadczonych ludzi”. https://www.vaticannews.va/pl/papiez/news/2023-12/
papiez-o-migrantach-to-nie-liczby.html (dostęp: 1.07.2025).

PAP, (2025). „Papież w orędziu apeluje o umorzenie długów ubogich krajów i walkę z głodem”. 
https://www.pap.pl/aktualnosci/papiez-w-oredziu-apeluje-o-umorzenie-dlugow-ubogich-krajow-
i-walke-z-glodem (dostęp: 1.07.2025).

Instytut Książki, (2018–2024). „Józef Tischner“. https://instytutksiazki.pl/literatura,8,indeks-autoro-
w,26,jozef-tischner,213.html?filter=T (dostęp: 1.07.2025).



Hanna Piasecka156									                   [14]

Christian hope as per Pope Francis’ Bull  
Spes non confundit

Summary

Hope plays a crucial part in human life. It brings composure, stimulates to action and it helps to 
achieve what we desire. Quite often it is defined as an ability to look into future with a trust that all 
the difficulties and dangers can be overcome. That over-optimistic approach, however, might become 
illusional. Pope Francis in his Bull Spes non confundit writes about a Christian Hope, the Hope which 
gives meaning to everything that is senseless and hopeless, the Hope, which is based on the certainty 
of the eternal life. That papal letter, announced on the Ascension Day, nominates year 2025 to become 
A Year of the Jubilee, the celebration of which should give an opportunity to a vivid and personal en-
counter with Jesus himself. As emphasized by The Holy Father, The Christian Hope has its roots in love 
and flows out the God Son’s heart pierced on the cross. Henceforth the hope should be cherished and 
rediscovered through the signs of the time.

Key terms: Bull Spes non confundit, Christian Hope, Pope Francis, Signs of the time.

Nota o Autorze

Hanna Piasecka – mgr lic. teologii, doktorantka na Akademii Katolickiej w Warszawie. 
ORCID ID: 0009-0007-8308-9168
Kontakt e-mail: tps68@o2.pl



Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

Przemysław Ponczek
radca prawny

STAROŻYTNA DEBATA  
NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI
POLEMIKA POGAŃSKA I CHRZEŚCIJAŃSKA 

CZĘŚĆ I

„Na początku Bóg stworzył niebo i ziemię. […] 
A wreszcie rzekł Bóg: «Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam.  
[…] Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz Boży go stworzył: 

 stworzył mężczyznę i niewiastę.[…]
A Bóg widział, że wszystko, co uczynił, było bardzo dobre.

I tak upłynął wieczór i poranek – dzień szósty”.
(Rdz 1, 1.26.31)

1. Status moralny, aborcja – wyjaśnienie pojęć. Kwestie metodologiczne. 2. Starożytna de-
bata nad statusem moralnym aborcji – stanowisko pogańskie. 3. Starożytna debata nad statusem 
moralnym aborcji – stanowisko chrześcijańskie. 4. Zakończenie

Słowa kluczowe: aborcja, historia aborcji, perspektywa chrześcijańska, pogaństwo, debata, 
moralny status aborcji, polemiki pogańskie i chrześcijańskie, bioetyka

1. STATUS MORALNY, ABORCJA – WYJAŚNIENIE POJĘĆ
KWESTIE METODOLOGICZNE

Podejmując temat prowadzonej w starożytności zarówno w środowisku po-
gańskim, jak i chrześcijańskim debaty nad statusem moralnym aborcji, wypada za-
cząć rozważania od wyjaśnienia używanych terminów, takich jak: „status moralny” 
i „aborcja”. Pierwsze z pojęć jest złożone z dwóch wyrazów, czyli status i moralny, 
gdzie to początkowe (status) oznacza czyjąś pozycję w hierarchii społecznej lub 
zawodowej1, czyli innymi słowy, jest tym samym, co „«stan prawny jakiejś osoby,  

1  https://wsjp.pl/haslo/podglad/84457/status/5219114/spoleczny (dostęp: 11.01.2025). 



Przemysław Ponczek158									                     [2]

instytucji lub organizacji» […] «pozycja społeczna i zawodowa jakiejś osoby  
lub grupy» […] «funkcja, ranga lub znaczenie czegoś»”2, natomiast moralny, jako 
związane ze słowem łacińskim „mores”, czyli „obyczaje, a więc sposoby, a jedno-
cześnie normy zachowań ludzkich”3, oznacza: „«dotyczący wartości, norm, ocen 
i zasad postępowania uznanych w jakimś społeczeństwie lub środowisku za dobre 
i właściwe» […] «zgodny z tymi zasadami» […] «postępujący według tych zasa-
d»”4, „postępujący zgodnie z zasadami powszechnie uznanymi za właściwe”5. 

Pojęcie „status moralny” tłumaczy się także jako „zespół etycznych własności”6, 
w którego skład wchodzą pewnego rodzaju cechy, elementy tego statusu, zatem, „to, 
co przyznajemy jakiejś istocie, orzekając o niej określony status moralny”7 i okre-
ślone kryteria takiego statusu moralnego, czyli „to, na jakiej podstawie przyznajemy 
jej te elementy […] pewnego rodzaju istotom przyznaje się taki lub inny status mo-
ralny”8. Mogą te dwa słowa „status” i „moralny” dotyczyć także pewnych rzeczy lub 
zjawisk, a wtedy mają one głęboki sens w zestawieniu na przykład ze słowem „abor-
cja”9, gdzie bada się, analizuje, poddaje refleksji to, jak należy pod względem moral-
nym, dotyczącym oceny tego, co jest dobre, właściwe, akceptowane społecznie, a co 
złe, niesłuszne, patrzeć na zjawisko aborcji i jak dalece, o ile w ogóle, uznawana jest 
ona całkowicie, a może też tylko częściowo, za dobro lub zło moralne, coś zgodnego 
albo i sprzecznego z zalecanymi społecznie normami ludzkiego zachowania, zasada-
mi powszechnie uznawanymi w danej ludzkiej społeczności i epoce historycznej za 
godne naśladowania (pytania badawcze). Do tego też właśnie, o czym wyżej mowa, 
sprowadza się od strony metodologii, główna teza badawcza przedmiotowej pu-
blikacji, czyli do odpowiedzi na powyższe pytania przez analizę wybranych przeze 
mnie wypowiedzi znaczących reprezentantów starożytnego środowiska chrześcijań-
skiego i pogańskiego, ich merytorycznej zgodności, a zatem, wspólnoty stanowiska, 
albo wręcz przeciwnie, ewentualnych, może nawet zasadniczych i niedających się 
ze sobą pogodzić doktrynalnych różnic. Centralnym problemem badawczym (status 
quaestionis) niniejszej pracy jest analiza historyczna debaty (a niekiedy polemiki) 
między poganami a chrześcijanami na temat statusu moralnego aborcji. Artykuł ma 
dowieść, czy dyskusje te były oparte na poszukiwaniu prawdy, czy też na forsowaniu 
wyłącznie własnych, sztywnych stanowisk. 

2  https://sjp.pwn.pl/szukaj/status.html (dostęp: 11.01.2025).
3  M. Bogucka, Moralność a historia, Nauka 3/2010, 64.
4  https://sjp.pwn.pl/slowniki/moralny.html (dostęp: 11.01.2025). 
5  https://wsjp.pl/haslo/podglad/67636/moralny/5177663/czlowiek (dostęp: 11.01.2025). 
6  W. Galewicz, Status ludzkiego zarodka a etyka badań biomedycznych, Kraków 2013, 10.
7  Tamże. 
8  Tamże. 
9  Pojęcie „status moralny aborcji” jest używane bardzo rzadko w literaturze. W wyszukiwarce 

internetowej Google znalazłem tylko cztery, a właściwie tylko trzy wyniki, ponieważ dwa dotyczą 
jednej i tej samej pozycji bibliograficznej, w: https://www.google.com/search?q=%22status+moralny+
aborcji%22&client=firefox-b-e&sca_esv=72b9e656d2a7a540&filter=0&biw=1366&bih=602&dpr=1 
(dostęp: 11.01.2025). W opcji wyszukiwania „Google książki” pojawiło się zaledwie pięć wyników 
wyszukiwania (stan na: 11.01.2025). 



[3]	 159STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…

Punktem wyjścia jest natomiast hipoteza badawcza sprowadzająca się do tego, 
że ta debata i polemika, pomimo elementów niemożliwych do pogodzenia, wyka-
zywała też zadziwiającą, pomimo różnic w podejściu na rozumienie otaczającego 
świata i tajemnicy człowieka, wspólną płaszczyznę wzajemnego porozumienia. 

Natomiast ramami czasowymi opracowania jest zasadniczo starożytność (niekie-
dy też, ale ubocznie – wczesne średniowiecze), ponieważ wtedy, czyli w epoce sta-
rożytności, wraz z Wcieleniem Syna Bożego narodziło się chrześcijaństwo. Z uwagi 
jednak na to, że Jezus Chrystus nie jest tylko Człowiekiem, lecz także Bogiem, to 
i nawiązano w publikacji do czasów także ten przełomowy w dziejach ludzkości fakt, 
historycznie poprzedzający, bo jak wynika z Ewangelii według św. Jana, Jezus po-
wiedział, że: „Zanim Abraham stał się, JA JESTEM” (J 8, 58). To z kolei oznacza, 
że Istniał jako Bóg także w czasach Arystotelesa, Platona i Sokratesa i w okresach 
wcześniejszych, także egipskich, czy też starobabilońskich, z pewnością wzbudza-
jąc w szlachetnych ludziach dobrej woli intuicję i mądrość dotyczącą także ochrony 
istatusu moralnego Dziecka Poczętego, zbieżną z tą, jaka stała się udziałem później-
szych wyznawców Chrystusa. Zarówno zatem jednych (tzw. Pogan), jak i drugich 
(Chrześcijan), łączył zawczasu, czyli nawet w okresie przedchrześcijańskim, ten sam 
Boży Duch, identyczny z tym, jaki łączył pierwszych uczniów Założyciela Religii 
Chrześcijańskiej. Parafrazując zatem słynne słowa zawarte w Dziejach Apostolskich 
(Dz 4, 32), można się ośmielić, powiedzieć, że w pewnej mierze jeden Duch i jedno 
serce ożywiały nie tylko wszystkich Wierzących, lecz nawet i Niewierzących, o czym 
przykładowo świadczy historia dotycząca rzymskiego setnika Korneliusza, kiedy to 
na niego samego i jego rodzinę w Cezarei Nadmorskiej w Ziemi Świętej, czyli ku 
zdumieniu Świętego Piotra, nawet na Pogan, zstąpił Duch Święty (Dz 10, 1–48). 

Co się tyczy z kolei przyjętego w niniejszym artykule kryterium wyboru zgro-
madzonych źródeł, to rzecz jasna, nie wyczerpuję ich całości, na przykład w kon-
tekście literatury niechrześcijańskiej (pogańskiej), bo to nie jest możliwe, ale 
dokonuję przeanalizowania niektórych spośród nich, to znaczy moim zdaniem, tych 
reprezentatywnych prezentowanego tematu. Należą do nich papirusy egipskie i inne 
(np. Papirus Ebersa – staroegipski papirus medyczny10; Faraon Amenhotep IV – Mo-
dlitwa do Atona; The Oxyrhynchos Papyri), starodawne kodeksy i teksty prawne 
[Kodeks Hammurabiego; Kodeks Assura11; Likurg – Sparta, Solon – Ateny; Digesta 
Iustiniani; Marcjan, Paulus, Papinian, Ulpian – juryści rzymscy; Reskrypt cesarzy 
Septymiusza Sewera i Karakalli (ok. 211); Reskrypt cesarzy Aleksandra Severusa 

10  „Papirus Ebersa – staroegipski papirus medyczny, napisany najpóźniej około 1550 r. p.n.e.”, w: 
https://pl.wikipedia.org/wiki/Papirus_Ebersa (dostęp: 15.02.2025). 

11  Dotyczy to Kodeksu z ok. 1075 r. przed Chr. wydanego w okresie środkowoasyryjskim (ok. 
1375–935 przed Chr.) istnienia Imperium Asyryjskiego, starożytnego państwa semickiego położonego 
w północnej Mezopotamii, czyli na terenie dzisiejszego Iraku; por. https://pl.wikipedia.org/wiki/Asyria 
(dostęp: 10.12.2024).



Przemysław Ponczek160									                     [4]

i Antoninusa (III w.)], teksty religijne (Zend-Avesta12; Vendidad13), teksty filozoficz-
ne, historyczne, polityczne i przyrodnicze [Platon – Teaitetus; Arystoteles – De Ge-
neratione animalium (O rodzeniu się zwierząt); Pseudo-Galen – Czy płód ludzki jest 
istotą żywą?; Ajschylos z Eleusis – Eumenidy; Zenon z Kition; Diogenes z Sinope; 
Empedokles; Chryzyp z Soloi; Lizjasz – De abortu; Publius Ovidius Naso – Amo-
res, Nux; Juwental; Marek Tulliusz Cyceron – Oratio pro Cluentio Avito; Seneka 
Młodszy; Hipokrates; Plutarch z Cheronei – Vitae Romulus; Skryboniusz Largus – 
O lekarstwach; Theodorus Priscianus].

A jeżeli chodzi o teksty chrześcijańskie i katolickie, to wykorzystuję jedy-
nie wybrane (Pismo Święte – Stary i Nowy Testament; Didaché – Nauka Dwu-
nastu Apostołów, I/II wiek; List Barnaby, II wiek; Atenagoras z Aten – Presbeia 
Peri Christianom – Legatio pro Christianis ok. 177; Apokalipsa Piotra, II wiek; Bi-
skup Meliton z Sardes – Homilia paschalna, II w.; Minucjusz Feliks – Oktawiusz,  
II/III w.; św. Ireneusz (II/III w.); Klemens Aleksandryjski – Kobierce, II/III w.; Ory-
genes – Przeciw Celsusowi, II/III w.; Tertulian – Apologeticum, O duszy, III w.; 
św. Bazyli Wielki z Kapadocji – List nr 188 do Amfilochiosa, 374; św. Grzegorz 
z Nyssy (IV w.); św. Ambroży (IV w.); św. Jan Chryzostom – Homilia XXIV do 
Listu do Rzymian (IV/V w.); św. Augustyn, Biskup Hippony – Sermo (IV/V w.); 
św. Hieronim (IV/V w.); Papież Sykstus V – Konstytucja Apostolska Effraenatam 
przeciwko aborcjonistom, 29.11.1588]; chrześcijańskie teksty prawne [Consti-
tutiones Apostolorum (III w.); kan. 63 Synodu w Elwirze (305); kan. 21 Synodu 
w Ancyrze (314); Synod w Lerydzie (546); szósty Synod w Konstantynopolu –  
synod „In Trullo” (682); Synod wormacki (868)]. Przedmiotem analizy nie są zatem, 
z oczywistych względów, wszystkie spośród tych, które dotyczą moralnego statusu 
aborcji, czy też Dziecka Poczętego, czy też nawet nie większość tego rodzaju dzieł 
zgromadzonych w światowych bibliotekach. Wiele z nich natomiast, to znaczy te, 
które w niniejszej publikacji nie zostały uwzględnione, można znaleźć w innych 
publikacjach, np. w książce Aborcja. Filozoficzne, teologiczne, historyczne i prawne 
spojrzenie (Kraków 2021) napisanej przez ks. prof. Andrzeja Muszalę, Marka Staro-
wieyskiego oraz jezuitę ks. prof. Tadeusza Ślipko. Wymieniono tam, zarówno litera-
turę wyżej wymienioną, jak i też tę niewskazaną w obecnej publikacji, a wśród nich: 
dzieła Ojców Apostolskich [Didache (I/II w.), List Barnaby (II w.)]; Apokryfy chrze-
ścijańskie [Apokalipsa Piotra (II w.), Apokalipsa Pawła (III/IV w.)]; Apologetów  

12  Zend to komentarze do Awesty, czyli staroirańskich, „starożytnych świętych tekstów religijnych 
wyznawców zaratusztrianizmu (zoroastryzmu), które powstały prawdopodobnie w okresie od połowy 
II tysiąclecia do VII wieku p.n.e. […] Pierwotny tekst Awesty był w formie recytacji przekazywanych 
z pokolenia na pokolenie przez kapłanów zaratusztriańskich. Pierwsze zapisane wersje Awesty według 
historiografów sasanidzkich powstały prawdopodobnie między VII a VI p.n.e. […] Zasadnicza redakcja 
Awesty nastąpiła z polecenia założyciela dynastii Sasanidów, Ardaszira I (226–241) […]”, w: https://
pl.wikipedia.org/wiki/Awesta#Komentarze:_Zend, https://pl.wikipedia.org/wiki/Awesta (obydwie stro- 
ny internetowe, dostęp: 10.12.2024).

13  Vendidat to najobszerniejsze komentarze do Avesty „zredagowane w większości za panowania 
dynastii Sasanidów w średnioirańskim języku pahlawi. Najmłodsze pochodzą z IX w., […] (Wendidad, 
Wendidat, Widewdat) czyli prawo przeciw demonom – prawo kanoniczne, przepisy rytualne […]”, w: 
https://pl.wikipedia.org/wiki/Awesta#Komentarze:_Zend 



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[5]	 161

greckich [(Atenagoras z Aten (†ok. 177), Meliton z Sardes (†ok. 190)]; Apologetów 
łacińskich [Tertulian (†ok. 220), Minucjusz Feliks (II/III w.)]; Teologów aleksandryj-
skich [Klemens Aleksandryjski (†ok. 212), Orygenes (†256)]; Innych pisarzy [Hipo-
lit Rzymski (III w.), Cyprian (†258), Metody z Olimpu (III/IV w.]; Najstarsze teksty 
prawne z ok. III–IV w. [Synod w Elwirze (ok. 300 r.), Synod w Ancyrze (314), Ka-
nony Świętych Apostołów (IV w.), Konstytucje Apostolskie (ok. 380), Bazyli Wielki 
(†379); Pisarzy łacińskich [Laktancjusz (†ok. 330), Ambroży (†397), Ambrozjaster 
(ok. 374), Zenon z Werony (IV w.), Hieronim (†419)]; Pisarze wschodni [Euzebiusz 
z Cezarei (†339), św. Efrem (†373), św. Jan Chryzostom (†407)], św. Augustyn 
(†430); Pisarze greccy V w. [Cyryl Aleksandryjski (†444), Teodoret z Cyru (†466)]; 
Pisarze łacińscy V/VI w. [Cezary z Arles (†543)]; Inni pisarze [Gennadiusz z Marsy-
lii (†ok. 500), Pseudo Ambroży (V/VI w.), Pseudo Augustyn, Kasjodor (†ok. 538)]; 
późnoantyczne teksty prawne [Synod w Lerida (546 r.), Marcin z Bragi (†579), Sy-
nod „In Trullo” (682 r.)]; najstarsze Penitencjały [Penitencjał Finniana (†ok. 580), 
Penitencjał św. Kolumbana (VII w.); Penitencjał św. Bedy Wielebnego († 735), Pe-
nitencjał Teodora (VIII w.)]; teksty żydowsko-hellenistyczne [Septuaginta (III/II w. 
przed Chr., Pseudo-Fokilides, Filon Aleksandryjski (†ok. 50), Józef Flawiusz]14. 

Wyjaśnić nadto pragnę, że przyjętą przeze mnie metodą badawczą w powyż-
szym studium jest podejście historyczno-analityczne i przeglądowe, bazujące na 
dostępnych i wybranych dokumentach i źródłach piśmienniczych, będące jednak 
wyłącznie zarysem problemu, jego sygnalizacją, bez roszczenia sobie pretensji do 
pełnej analizy zagadnienia, które z pewnością nadawałoby się na dość objętościowo 
pokaźną monografię. To zatem też pewna zachęta do pogłębienia tego tematu przez 
wybitnych znawców poszczególnych dziedzin wiedzy związanych z tym, o czym 
mowa w przedstawianym do lektury artykule. 

Od strony metodologicznej wyjaśnić też należy pozostałe podstawowe wyra-
zy używane w przedmiotowej publikacji, zasadne zatem pozostaje wyjaśnienie tego, 
co to jest tak naprawdę „aborcja”. Pojęcie to natomiast wywodzi się „od łacińskie-
go terminu aborior, to znaczy umrzeć przed narodzeniem. Aborcja to zniszczenie 
życia embrionu ludzkiego przed jego narodzeniem […]”15. Aborcję określa się też, 
jako „zabieg mający na celu przerwanie ludzkiego życia w okresie płodowym”16. 

Warto zaznaczyć, że pojęcie „aborcja”, wykazuje ponadto związek z łacińskim 
terminem abortio, abortus, to znaczy – poronienie, stąd na przykład łacińskie:

– �abortus spontaneous – „poronienie samoistne”, w kategoriach medycznych 
oznaczające przedwczesne zakończenie ciąży poniżej 22 tygodnia, i

– �bortus provocatus, które odpowiada takich terminom, jak: aborcja, sztuczne 
poronienie, przerwanie ciąży, usunięcie ciąży, interrupcja, terminacja ciąży17.

14  A. Muszala, M. Starowiejski, T. Ślipko (SJ), Aborcja. Filozoficzne, teologiczne, historyczne i 
prawne spojrzenie, Kraków 2021, 172–202.

15  R.L. Lucas, Bioetyka dla każdego, Częstochowa 2005, 137. 
16  P. Lewandowski, Aborcja w perspektywie kanonicznoprawnej. Zaciągnięcie i zwolnienie z 

ekskomuniki, Teologia Praktyczna 17 (2016), 269.
17  G. Koss, Aborcja. Diecezjalne Studium Życia Rodzinnego, Sosnowiec, 19 grudnia 2020 r., 

materiał własny. 



Przemysław Ponczek162									                     [6]

Celem wyjaśnienia pojęcia „aborcja”, tłumaczy się nadto18, że jest ona: 
– �zamierzonym i przedwczesnym zakończeniem ciąży w wyniku interwen-

cji zewnętrznej, np. działań lekarskich. „Przeważnie w efekcie dochodzi do 
śmierci zarodka lub płodu (łac. nasciturus) [Wikipedia];

– �zabiegiem mającym na celu przerwanie ludzkiego życia w okresie płodowym 
(wewnątrzmacicznym) [Encyklopedia bioetyki, 2009]; 

– �każdym świadomym działaniem skierowanym przeciwko życiu człowieka 
w okresie od poczęcia do narodzenia: a) niezależnie od tego, gdzie19 znaj-
duje się człowiek nienarodzony; b) niezależnie od tego ile czasu upłynęło 
od zapłodnienia; c) niezależnie od tego, w jaki sposób jest przeprowadzane;  
d) niezależnie od tego, jaka jest motywacja podjęcia działania. 

– �świadomym i bezpośrednim zabójstwem istoty ludzkiej w początkowym sta-
dium jej życia, obejmującym okres między poczęciem a narodzeniem (JPII, 
Encyklika Evangelium vitae, nr 59, 1995)”20;

– �dobrowolnym i bezpośrednim zabójstwem człowieka na etapie jego życia 
przed urodzeniem (nazywanym niekiedy – z rozmaitych powodów – „przery-
waniem ciąży”, „sztucznym poronieniem”, „interrupcją”)21.

W Powszechnej encyklopedii filozofii termin „aborcja” tłumaczy się przez wy-
raz pochodzący z języka łacińskiego, tj. „łac. abortio, abortius – poronienie [tak-
że wywołane], od: aboriri, abortire – ginąć, niknąć) – dobrowolne i bezpośrednie 
uśmiercenie człowieka przed urodzeniem (należy odróżniać aborcję od samorzutne-
go poronienia oraz od niezamierzonego dopuszczenia do śmierci dziecka przed na-
rodzeniem, spowodowanej działaniem przyczyn niezależnych od sprawcy – abortus 
indirectus […]”22. 

Przez pojęcie aborcji (łac. abortio – poronienie) rozumie się „zabieg sztucznego 
przerwania ciąży […] definiowany […] jako «działanie ukierunkowane na zakoń-
czenie ciąży poprzez usunięcie płodu i łożyska z macicy» [K. Szczucki, Zagrożenie 
dla życia i zdrowia kobiety jako przesłanki dopuszczające przerwanie ciąży. Analiza 
stanu prawnego, w: Lege Artis Problemy prawa medycznego, pr. zbior. pod red. 
J. Haberko, R.D. Kocyłowski, B. Pawelczyk, Poznań 2008, 102]. Prowadzi on do 
«przerwania procesów biologicznych, polegających na kształtowaniu się dziecka 
zdolnego do samodzielnego życia» [K. Szczucki, Zagrożenie dla życia […] 102]. 

18  Tamże. 
19  To znaczy w innym miejscu niż macica, ponieważ niekiedy mamy do czynienia z „przerwaniem 

ciąży pozamacicznej (ektopowej). […], a przy tym ciąża zlokalizowana [jest, dop. PP] nie tam, gdzie 
powinna (czyli w jajowodzie, jajniku, jamie brzusznej albo w szyjce macicy) […] Święte Oficjum 
w swoich orzeczeniach z XIX i początku XX wieku sformułowało generalną zasadę, jaką należy się 
kierować w przypadku wszystkich ciąż pozamacicznych i konfliktów położniczych, która mówi że  
w takich przypadkach trzeba zrobić wszystko, aby ocalić życie matki i dziecka. […]”, w: M. Bora- 
tyńska, O przerwaniu ciąży ze wskazań leczniczych po rozstrzygnięciu Trybunału Konstytucyjnego  
z 22 października 2020 r. i po śmierci pacjentki w szpitalu w Pszczynie, Przegląd Prawa Medycznego, 
3–4 (2021), 215, 216. 

20  G. Koss, dz.cyt. 
21  M. Czachorowski, Aborcja, w: Encyklopedia „Białych Plam”, t. I, Lublin 2000, 15.
22  Tamże, 22. 



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[7]	 163

Podkreślenia wymaga fakt, że zabieg ten wykonywany jest tylko na żywym dziec-
ku – w momencie usunięcia martwego płodu nie można w żadnym wypadku mówić 
o aborcji […] Aborcja, jak wynika z definicji, jest zabiegiem nastawionym na usu-
nięcie z organizmu kobiety rozwijającego się dziecka, co kończy się śmiercią płodu 
albo jeszcze w łonie matki, albo po wydaleniu poza jej organizm […]”23. Trzeba 
przy tym zdawać sobie sprawę z tego, że „aborcja jako zabieg ogromnie interwen-
cyjny nie tylko w swojej istocie niszczy życie dziecka w łonie matki, ale również ma 
negatywny wpływ na zdrowie, a nawet życie kobiety. Jak wskazuje Alicja Grześ-
kowiak zabieg usunięcia ciąży pociąga za sobą skutek w postaci zabicia człowieka 
oraz szkodliwych następstw dla zdrowia pacjentki – bezpośrednich powikłań, prze-
wlekłych chorób oraz urazów natury psychicznej [A. Grześkowiak, Ochrona prawa 
do życia w polskim prawie karnym, w: O prawo karne oparte na zasadach sprawie-
dliwości, prawach człowieka i miłosierdziu, red. A. Strzembosz, Lublin 1988, 126]. 
B. Chazan, formułując negatywną ocenę aborcji wylicza komplikacje poaborcyjne 
w postaci powikłań bezpośrednich (takich jak gorączka, krwotoki, uszkodzenie ma-
cicy czy zakażenie) oraz późniejszego wpływu na dalszą prokreację kobiety. Skut-
kiem aborcji jest bowiem często niepłodność, niemożność zajścia w ciążę, samoistne 
poronienia, czy nawet poród martwego dziecka [B. Chazan, Aborcja i zdrowie ko-
biety, Służba Życiu, Zeszyty Problemowe 2000, nr 5, 9]. Sąd Najwyższy wielokrot-
nie zajmował się sprawami związanymi z przeprowadzaniem zabiegu przerwania 
ciąży. W wyroku z 1978 r., dotyczącym aborcji wykonanej w sposób nieprawidłowy 
bez wymaganego orzeczenia lekarskiego, Sąd, oceniając w sposób pejoratywny po-
stępowanie lekarza, wymienił następstwa usunięcia ciąży. Były to m.in.: przebicie 
macicy, co skutkowało jej usunięciem wraz z przydatkami prawymi, usunięcie jed-
nej nerki i części moczowodu z powodu zakażenia [Wyr. SN z dn. 16.05.1978r.,  
I CR 129/78, OSPiKA 1/1980, poz. 3, z glosą M. Sośniaka]24, na które to, towarzy-
szące aborcji niebezpieczeństwa dla zdrowia i życia kobiety, zwracano uwagę już 
w  starożytności (np. Hipokrates), o czym dalej będzie, jako o elemencie dysputy 
między chrześcijanami a poganami na temat moralnej dopuszczalności aborcji. 

W literaturze prawniczej w zakresie prawa medycznego podkreśla się, że: „Spe-
cyfika zabiegu przerwania ciąży (aborcji) jako świadczenia zdrowotnego polega na 
tym, że wykonywany jest on zasadniczo w celu innym niż leczniczy. Istotą tego 
zabiegu jest bowiem przerwanie naturalnego procesu rozwoju dziecka poczętego 
(osoby ludzkiej w fazie prenatalnej), zachodzącego w łonie kobiety, skutkującego 
zazwyczaj jego śmiercią. […] W wielu opracowaniach wskazuje się, że skutkiem 
przerwania ciąży jest śmierć dziecka poczętego. […], istotą zabiegu przerwania cią-
ży jest zerwanie relacji biologiczno-osobowościowej pomiędzy kobietą a dzieckiem 
poczętym zachodzącej w organizmie kobiety. Z tym zerwaniem więzi zazwyczaj 
wiąże się skutek w postaci śmierci dziecka, ale nie jest on immanentnym elementem 
aborcji. Zatem w sytuacji, w której dziecko po dokonaniu zabiegu żyje (może się to 

23  K. Sapeta, Cywilnoprawna ochrona zdrowia i życia dziecka poczętego, praca magisterska 
napisana na Uniwersytecie Śląskim Wydział Prawa i Administracji pod kierunkiem promotora: dr hab. 
prof. Bernadetty Fuchs, Katowice 2013, 60.

24  Tamże, 74.



Przemysław Ponczek164									                     [8]

zdarzyć wyjątkowo przy usuwaniu ciąży zaawansowanej, w której źle oznaczono 
wiek dziecka), na lekarzach ciąży obowiązek podjęcia działań ratujących życie na 
identycznych zasadach jak w przypadku, w którym do przerwania ciąży doszłoby 
z przyczyn naturalnych. Przykładowo, jeżeli przerwanie ciąży motywowane było 
obciążeniem dziecka zespołem Downa (szczególnie, gdy nie występowały u niego 
żadne dodatkowe obciążenia) i dziecko po dokonaniu aborcji nadal by żyło, na leka-
rzach ciąży obowiązek ratowania jego życia, od którego nie mogą odstąpić, wskazu-
jąc, że matka chciała, aby dziecko zmarło”25. 

Powyższe rozważania nad znaczeniem pojęcia „aborcja” można podsumować 
w sposób, w jaki bardzo wymownie i przekonująco uczyniono w słowach: „Abor-
cja jest działaniem pozbawiającym życia nienarodzone dziecko. W łonie matki żyje 
i rozwija się człowiek. Czy myślisz, że jest to coś innego? Jeśli przebadamy DNA 
żyjącego w łonie matki dziecka, w jakimkolwiek okresie jego życia, bez wyjątku, to 
ponad wszelką wątpliwość stwierdzimy, że jest to DNA człowieka. DNA definiuje 
człowieka, bez względu na jego długość życia i stan zdrowia. DNA ludzi jest różne 
od DNA zwierząt. Jest niepowtarzalne, indywidualne i nie ma możliwości pomyłki 
w jego ocenie. Fenomen DNA człowieka i jego skomplikowanie to współczesny 
dowód na dzieło Boga, którym jest człowiek”26.

2. STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI  
– STANOWISKO POGAŃSKIE

I tak też, podobnie jak i współcześnie27, nie tylko w środowisku chrześcijańskim,  

25  A. Barczak-Oplustil, Przerwanie ciąży, w: L. Bosek, A. Wnukiewicz-Kozłowska, Szczególne 
świadczenia zdrowotne, t. 2, System Prawa Medycznego, Warszawa 2018, Legalis.

26  Jak nie mówić o aborcji? Rozmowa pastora Ireneusza Skoczenia z lek. med. Renatą Lechowicz, 
w: Kairos. Refleksje pastoralno-egzegetyczne 1 (2021). Wyższe Baptystyczne Seminarium Teologicz-
ne w Warszawie, 49.

27  „Problem początku ochrony życia ludzkiego stał się jednym z ważniejszych tematów debat 
publicznych w Polsce, szczególnie w ciągu ostatnich kilku lat. Stanowi on przedmiot sporów na płasz-
czyźnie filozoficznej, etycznej i prawnej”, w: J. Kondratiewa-Bryzik, Początek prawnej ochrony ży-
cia ludzkiego w świetle standardów międzynarodowych, Warszawa 2009, 19; B. Łoziński, Bioetyka 
początków ludzkiego życia w polskiej debacie publicznej, w: Początek ludzkiego życia – bioetyczne 
wyzwania i zagrożenia, pod red. W. Sinkiewicza i R. Grabowskiego, Bydgoszcz 2016, 125 i n.; Spra-
wozdanie stenograficzne z 9. posiedzenia Sejmu Rzeczypospolitej Polskiej w dniu 11 kwietnia 2024 r. 
(drugi dzień obrad – czwartek) i 12 kwietnia 2024 (trzeci dzień obrad – piątek) dotyczące pierwszych 
czytań poselskich projektów ustawy o zmianie ustawy – Kodeks karny; ustawy o bezpiecznym prze-
rywaniu ciąży; ustawy o zmianie ustawy o planowaniu rodziny, ochronie płodu ludzkiego i warunkach 
dopuszczalności przerywania ciąży; ustawy o świadomym rodzicielstwie, w: https://www.sejm.gov.pl/
sejm10.nsf/stenogramy.xsp?rok=2024 (dostęp: 11.01.2025); Sejm Rzeczypospolitej Polskiej X kaden-
cja. Kancelaria Sejmu. Biuro Komisji Sejmowych. Pełny zapis (ss. 168) przebiegu posiedzenia Komi-
sji Nadzwyczajnej do rozpatrzenia projektów ustaw dotyczących prawa do przerywania ciąży (Nr 3) 
z  16  maja 2024 r., obradującej pod przewodnictwem poseł Doroty Łobody (KO), przewodniczącej 
Komisji, i poseł Anny Marii Żukowskiej (Lewica), zastępczyni przewodniczącej, w: https://www.sejm.
gov.pl/Sejm10.nsf/biuletyny.xsp?view=2&komisja=NPC (dostęp: 11.01.2025). „Parlament Europejski 
przyjął rezolucję, w której wzywa do wpisania tzw. prawa do aborcji do Karty Praw Podstawowych 



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[9]	 165

ale także i wśród tzw. Pogan28 (wśród nich można było znaleźć ludzi bardzo szla-
chetnych), czyli niechrześcijan, a wcześniej, niewierzących w jedynego Boga, obja-
wionego Żydom na górze Synaj za czasów Mojżesza29, toczyły się dyskusje i gorące 
debaty nad zagadnieniem aborcji, w tym też nad statusem samego Dziecka Poczę-
tego30. Prawdą jest zatem, że „problematyka życia poczętego i przerywania ciąży 
czy aborcji (procuratio abortus) była żywo dyskutowana w środowisku pogańskim, 
w Grecji i Rzymie, a następnie w starożytności chrześcijańskiej”31. 

Na temat aborcji i tego, w jaki sposób odnoszono się do tego zagadnienia w po-
szczególnych epokach historycznych, napisano wiele książek i artykułów, na tyle 
dużo, że literatury powyższej problematyce poświęconej na przestrzeni wieków, za-
pewne nie sposób w pełni przeanalizować. Pierwszym państwem w dziejach świata, 
w którym pod względem prawnym zalegalizowano aborcję była Rosja32 Sowiecka33 
(bolszewicka), uczyniono to 18 listopada 1920 r.34, na podstawie dekretu Ludowego 
Komisariatu Zdrowia i Ludowego Komisariatu Sprawiedliwości z dnia 16 listopada 
1920 r.35. Aborcja to jednak nie zjawisko, które zaistniało dopiero w pierwszej poło-

Unii Europejskiej. W dokumencie, przyjętym zdecydowaną większością głosów, stwierdzono, że »pra-
wo do aborcji« jest jednym z najważniejszych praw człowieka, mieszczącym się w zakresie »europej-
skich wartości«, a ochrona życia ludzkiego została przedstawiona jako »pogwałcenie praw człowieka« 
czy »forma przemocy ze względu na płeć«. Autorzy rezolucji wielokrotnie odnoszą się także do Polski, 
wzywając władze naszego państwa do szybkiego zapewnienia »pełnego dostępu do bezpiecznej i legal-
nej aborcji«”, w: Parlament Europejski naciska na Polskę i wzywa do wpisania aborcji do Karty Praw 
Podstawowych, data publikacji: 12.04.2024 – https://ordoiuris.pl/ochrona-zycia/parlament-europejski-
naciska-na-polske-i-wzywa-do-wpisania-aborcji-do-karty-praw (dostęp: 11.01.2025). 

28  „Poganie – deprecjonujące określenie używane przez chrześcijan wobec wyznawców religii nie-
chrześcijańskich, głównie niemonoteistycznych, politeistycznych i animalistycznych, w Polsce od XII 
wieku określeniem »poganin« posługiwano się jako formą zniewagi […]. Słowo poganin może mieć cha-
rakter deprecjonujący […], jednak wielu wyznawców religii przedchrześcijańskich używa tego określenia 
bez negatywnego wydźwięku”, w: https://pl.wikipedia.org/wiki/Poga%C5%84stwo (dostęp: 11.01.2025). 

29  Por. „Poganie to narody poza Izraelem. W Biblii Hebrajskiej występuje termin gojim, któremu 
w Septuagincie (tłumaczeniu greckim) odpowiada rzeczownik ethne”, w: Słownik biblijny, za: Artur 
Malina, Gość Niedzielny Nr 34/2004, https://biblia.wiara.pl/slownik/67ea4.Slownik-biblijny/slowo/
POGANIE (dostęp: 11.01.2025). 

30  „Historia jest nauczycielem każdego człowieka. W ramach refleksji cofnijmy się zatem w na-
szym historycznym myśleniu o ponad 2000 lat. Wróćmy naszą wyobraźnią i rozumem do wieków 
starożytności. Interesujący nas temat dotyczy nienarodzonego dziecka. Jest to temat, który istniał za-
równo wśród pogan, jak i chrześcijan. Wciąż zmusza on nas do zastanowienia się nad tym problemem 
i jest zarazem zachęca do postawienia sobie pytania: Jak dawniej rozumiano i podchodzono do tematu 
narodzin człowieka?”, w: M. Han SJ, Dziecko przed urodzeniem wg pogan i chrześcijan w okresie 
starożytnym, https://mariuszhan.pl/2016/04/07/dziecko-przed-urodzeniem-wg-pogan-i-chrzescijan-w-
okresie-starozytnym/ (dostęp: 11.01.2025). 

31  S. Szymik, Biblia o życiu poczętym i życiu przerwanym, Teologia i Moralność, 18, 1 (2023), 18.
32  K. Bielawny, Ocalić niepodległość. Dekatolizacja. Domeralizacja. Demonizacja. Depopulacja, 

Warszawa 2023, 257. 
33  „Rosja sowiecka, pot. nazwa państwa rosyjskiego od rewolucji październikowej 1917 do utwo-

rzenia XII 1922 ZSRR”, w: https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/Rosja-sowiecka;3968876.html (dostęp: 
07.12.2024).

34  K. Bielawny, dz.cyt., 257.
35  A. Gałęska-Śliwka, Prawo do świadomego planowania rodziny – wybrane zagadnienia, Proku-

ratura i Prawo 2 (2021), 83.



Przemysław Ponczek166									                   [10]

wie XX w., ponieważ jej praktykowanie sięga mocno w głąb dziejów naszej Planety, 
wobec czego niewątpliwie stanowi problem nie współczesny, lecz trzeba to zauważyć, 
starożytny, występujący w każdej epoce i kulturze36. Można powiedzieć, że w pradaw-
nych czasach pogańskich, czyli „już u ludów starożytnych praktykowane było zabija-
nie dzieci nienarodzonych”37. Z analiz historycznych bowiem wynika, że w najodle-
glejszych już czasach „ludy pierwotne praktykowały znane im sposoby zapobiegania 
ciąży: […] środki – magiczne, biologiczne, chemiczne, mechaniczne i chirurgiczne. 
Kobiety niektórych wysp Oceanu Spokojnego pozbywały się płodu przez wygniata-
nie go kamieniami, a niechciane noworodki zakopywały żywe w piasku. Zachowane 
papirusy z lat 1900–1100 p.n.e. opisują środki znane medycynie egipskiej. Przy odpo-
wiednim zastosowaniu miały one zapobiegać ciąży: krokodyle łajno, igły akacji […] 
Praktyka aborcyjna jest zapewne tak stara, jak historia ludzkości […]”38. 

„Z zabijaniem życia, kiełkującego dopiero w łonie matki, spotykamy się już 
w zamierzchłej starożytności. Musiało ono już wtedy być gdzieniegdzie zjawiskiem 
częstszem, kiedy szereg postanowień prawnych o niem zastajemy w babilońskim 
kodeksie Hammurabiego […]”39. W Kodeksie Assura z ok. 1075 r. przed Chr. 
kobiety dokonujące aborcji karane były śmiercią40. 

Zjawisko aborcji znane było zatem już od czasów starożytnych, o czym świad-
czy literatura egipska, perska, grecka, czy też rzymska41. Zaznaczano wobec tego 
już w polskim piśmiennictwie okresu międzywojennego, że: „Zagadnienie przerwa-
nia ciąży jest przedmiotem bardzo bogatej literatury lekarskiej, prawniczej i literatu-
ry poświęconej sprawom socjalnem. Od najdawniejszych czasów, kiedy tylko prawo 
poczęło układać w ramy najrozmaitsze przejawy życia ludzkiego, kwestja ta była 
aktualną i pozostaje taką do dnia dzisiejszego. W księgach Zend-Avesta poronienie 
było traktowane jako morderstwo, a używanie ziół i wody w celu wywołania perjodu 
uważane było za grzech. Vendidad XV. Fargard […] 11. «Jeśli mężczyzna zbliży się 
do dziewczyny… i ona zajdzie w ciążę, niech nie niszczy, ze strachu przed ludem, 
płodu w swem łonie […]”42. Wykonywanie aborcji „W Indiach […] uważano […] 
za jeden z najcięższych grzechów, ponieważ przerywała linię życia”43. 

Znawcy zagadnienia podkreślają, że „Próby kontrolowania przyrostu natural-
nego metodą aborcji wywodzą się z mroków starożytności. Już w 2737 roku p.n.e. 
cesarz Szen Jung szczycił się wynalezieniem receptury na aborcję. Taussig w swym 

36  Por. J. Troska, Moralność życia cielesnego, Poznań 1999, 114.
37  K. Bielawny, dz.cyt., 257. 
38  R. Tokarczyk, Normatywne ujęcia antyprokreacji, w: Roczniki Socjologii Rodziny. Rocznik 

XII. UAM Poznań 2000, 214–215, 221.
39  S. Podoleński, O życie nienarodzonych, Kraków 1933, 7.
40  A. Gałęska-Śliwka, art.cyt., 78 (M. Potts, M. Cambell, History of contraception, Gynecology 

and Obstetrics 2002, vol. 6, rozdział 8, 1.
41  M. Starowieyski, Aborcja i życie nienarodzonych w starożytności chrześcijańskiej, Warszaw-

skie Studia Teologiczne XXII/1/2009, 118 i n. i podana tam literatura. 
42  W. Martiniec, O sztucznem przerwaniu ciąży z punktu widzenia sądowo-lekarskiego, Komorów 

Lubelski 1931, 9, 10.
43  A. Muszala, M. Starowieyski, T. Ślipko (SJ), Aborcja. Filozoficzne, teologiczne, historyczne 

i prawne spojrzenie, Kraków 2021, 161.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[11]	 167

encyklopedycznym dziele Poronienie samoistne i sztuczne stwierdza, że jest ona 
zjawiskiem tak starym, jak życie społeczne człowieka. W papirusach z Ebers Egip-
cjanie rozwodzą się nad wywoływaniem poronienia za pomocą ziół i leków. Mous-
sides opublikował w 1922 r. monografię, w której na stu dwunastu stronach wyliczył 
wszystkie ziołowe i chemiczne środki używane do tego celu w starożytnej kultu-
rze greckiej […]”44. W rezultacie tego doszło do społecznie patologicznej sytuacji, 
o której kardynał Joseph Ratzinger, czyli późniejszy papież Benedykt XVI, mówił, 
że „w starożytnej Grecji aborcja była zupełnie normalna […]”45. Pomimo tego, że 
„starożytni Grecy mogli się fascynować pięknem młodego ludzkiego ciała, [to jed-
nak] odwracali się od ciał starych, chorych, okaleczonych, widząc w nich zapowiedź 
nadchodzącego rozkładu. Mieli dogmatyczną pewność, że ciało ani od Boga nie 
pochodzi, ani nie ma dostępu do sfery wiekuistej. Co więcej, byli przeświadczeni, że 
ciało jest czymś mało ważnym dla naszego człowieczeństwa, że o człowieczeństwie 
stanowi dusza, ciało zaś jest tylko jej zewnętrzną powłoką. To między innymi dlatego 
wśród ówczesnych pogan tak popularne były wierzenia w reinkarnację […]”46. Nie 
znali oni chrześcijańskiej, dopiero kilka wieków później głoszonej przede wszyst-
kim przez Jezusa Chrystusa i Jego uczniów, wiary w pośmiertne zmartwychwstanie, 
przeznaczonego do wieczności, materialnego ciała ludzkiego, nie przyznawali za-
tem żadnej istotnej wartości (godności) maleńkim, niewymownie kruchym, ciałkom 
ludzi poczętych i wzrastających w łonach własnych matek. 

Podobnie działo się niestety nawet w tak podziwianym także współcześnie, 
starożytnym świecie greckim, kiedy to „presokratycy nie uważali dziecka za istotę 
ożywioną przez duszę. Sokrates – dodajmy, syn położnej! – w platońskim Teajtecie 
(149 c-d) uznaje aborcję za rzecz raczej normalną”47. Co do Sokratesa, nie ma jednak 
moim zdaniem, całkowitej pewności co do tego, czy ten Wielki Filozof faktycznie, 
bez żadnych zastrzeżeń, popierał abortowanie dzieci, ponieważ z przekazów Platona 
(dzieło: Teaitetus), wiadomo tylko tyle, że: „Sokrates, syn akuszerki, mówiąc o pra-
cy położnych, stwierdza: «Czyż nie jest prawdą, że również położne, podając leki 
i śpiewając piosenki, mogą wywoływać bóle, osłabiać je, jeśli chcą, oraz dokonywać 
trudnych porodów, a jeśli nowa istota wydaje się być bliska poronienia, dokonują 
poronienia». (Plato, Teaitetus 149d)”48. Niekoniecznie zatem musiało być tak, że 
istotnie Sokrates popierał aborcję, uważając ją za rzecz normalną, mówiąc bowiem 
o pewnych faktach, jako występujących w praktyce życia społecznego starożytnej 
Grecji, nie musiał wcale tego rodzaju praktykom aborcyjnym sprzyjać, popierać 
i udzielać im pełnej, moralnej akceptacji. 

44  B.N. Nathanson, Ręka Boga. Od śmierci do życia – podróż zwolennika aborcji, który zmienił 
zdanie, Warszawa–Ząbki 1997, 79. 

45  Czy Bóg istnieje? Z rozmowy między Josephem kardynałem Ratzingerem i Paolo Floresem 
d’Arcais, w: J. Ratzinger. Benedykt XVI, Uwolnić wolność. Wiara i polityka w Trzecim Tysiącleciu, 
teksty wybrane, t. 5, Polityka i wiara, Lublin 2018, 175.

46  J. Salij OP, Wybierajmy życie! Poznań 2002, 12.
47  M. Starowieyski, Aborcja i życie nienarodzonych w starożytności chrześcijańskiej, w: A. Muszala,  

M. Starowieyski, T. Ślipko (SJ), dz.cyt., 162.
48  T. Kołosowski, Etyczno-antropologiczne aspekty aborcji w świetle wybranych dzieł antycznej 

literatury Grecji i Rzymu, Seminare 33 (2013), 251.



Przemysław Ponczek168									                   [12]

Idąc jednak w ślad za naukami popierającymi dokonywanie aborcji, zauważyć 
należy, że nawet tak uczony i słynny filozof grecki, uczeń Sokratesa, przedstawiciel 
światłej kultury starożytnej, Platon (348/347 przed Chr.), choć w swoich pismach 
nie daje „wyraźnej odpowiedzi na pytanie, czy płód należy uznać za żywego czło-
wieka”49, dozwalał na zabicie dziecka poczętego nawet w późnym wieku50, i wydaje 
się, że w każdym momencie od zajścia w ciążę, jeżeli kobieta poczęła po ukończeniu 
czterdziestego roku życia, w literaturze przedmiotu zauważa się bowiem, że: „Przy 
tym nieokreślonym stanowisku (co do tego, czy embrion ma duszę nieśmiertelną 
i poprzez to jest człowiekiem, [dop. P.P.) nie dziwi specjalnie fakt, że kiedy ów 
wielki uczeń Sokratesa tworzy koncepcję idealnego państwa, jego dobru starając się 
podporządkować wszystko, twierdzi, że i o liczbie dzieci winny decydować władze 
najwyższe. Kobiety, według niego, powinny rodzić w wieku od 20–40 lat. Poza tym 
okresem winny starać się o to, by nie zajść w ciążę, uciekając się nawet do pomocy 
środków antykoncepcyjnych. Gdyby poza dopuszczalnym okresem kobieta znala-
zła się w ciąży, to należy ją usunąć albo narodzone dziecko porzucić”51. Natomiast 
przesławny uczeń Platona i nie mniej od niego wybitny, Arystoteles (†322 przed 
Chr.), „opierając się na danych ówczesnej ginekologii, uważał, że do czterdziestu 
dni dla chłopców a dziewięćdziesięciu dla dziewcząt, płód stanowi bezkształtną 
masę, może więc zostać usunięty […]”52. Ten pogląd Arystotelesa, że płód staje 
się ludzki czterdzieści dni po poczęciu, jeżeli jest to płód męski, a dziewięćdziesiąt 
dni po poczęciu w przypadku płodu żeńskiego (De Generatione animalium 2, 3 –  
O rodzeniu się zwierząt) był szczególnie wpływowy aż do końca Średniowiecza53. 
Słynny lekarz grecki, „Hipokrates54 i Arystoteles przypuszczali, że istnieje różnica 
między płodem męskim a żeńskim i że zarodek żeński kształtuje się później […] 
Za czasów Likurga i Solona 594 r. przed Chr. karano spędzenie płodu, na podsta-
wie przepisów prywatno-prawnych, grzywną […]”55. O przepisach antyaborcyjnych 
autorstwa powyższych wielkich, starożytnych prawodawców, wspominali Pseudo-
-Galen w rozprawie Czy płód ludzki jest istotą żywą? (II w. po Chr.), i Lizjasz (IV w. 
przed Chr.), wybitny logograf, „pisarz mów” sądowych56. Nie można jednak pomi-
nąć stanowiska, wedle którego, „w nowszych opracowaniach odrzuca się najczę-
ściej możliwość istnienia solońskiego zakazu aborcji. Koronnym argumentem jest 
to, iż wzmianki na ten temat pochodzą z czasów późniejszych oraz są zbyt ogólne  

49  L. Bielas, Dziecko przed urodzeniem w starożytnym świecie pogańskim, w: Ruch Biblijny i liur-
giczny 44 (1–3), 39. 

50  Tamże.
51  Tamże. 
52  M. Starowieyski, Aborcja i życie nienarodzonych…, dz.cyt., 119.
53  M. Czachorowski, dz.cyt., 22. 
54  Hipokrates z Kos (Hippokrátēs, ok. 460–ok. 377 przed nar. Chr.), „lekarz grecki, zwany ojcem 

medycyny; twórca zasad etyki lekarskiej i nauki o temperamentach”, w: https://encyklopedia.pwn.pl/
haslo/Hipokrates;3911863.html (dostęp: 10.12.2024).

55  W. Martiniec, dz.cyt., 10, 11, Lykurg (VIII w. przed nar. Chr.) – król starożytnej Sparty; Solon 
(640–559) – prawodawca ateński.

56  J. Rominkiewicz, Czy w prawie ateńskim istniał zakaz aborcji?, Acta Universitatis 
Wratislaviensis 3465 (2012), 27, 28, 29.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[13]	 169

i enigmatyczne, aby można było się na nich opierać”57. Z uwagi na brak innych wia-
rygodnych źródeł, nie ma jednak pewności co do tego, czy Likurg i Solon, istotnie 
wprowadzili w Sparcie i Atenach jakieś prawa zakazującego aborcji58, aczkolwiek 
brak twardych dowodów wcale jeszcze w sposób ostateczny nie oznacza, że nie było 
inaczej, sprawa pozostaje wobec tego wciąż otwarta. 

Nie wiadomo z całą pewnością, kto jest faktycznym autorem rozprawy nauko-
wej: Czy płód ludzki jest istotą żywą? („Czy to, co znajduje się w łonie, jest istotą 
żywą – Ε ζῷον τὸ κατ γαστρς?, II w. po Chr.), ponieważ mimo tego, że pierwot-
nie za jego twórcę uważano lekarza Galena z Pergamonu59, to znawcy zagadnienia 
uważają, że ten traktat jest mu mylnie przypisywany60, a za jego autora uważa się 
Pseudo-Galena61. W piśmiennictwie zauważa się, że ten utwór został napisany przez 
Poganina, na co wskazują słowa, że „nie znamy […] ani autora, ani czasu powstania 
tego traktatu, choć filologowie i badacze tego problemu przyjmują, że jego autor, 
prawdopodobnie medyk, mógł go napisać w III wieku po Chrystusie […]. Nie był 
on jednak najprawdopodobniej chrześcijaninem, bo w dowodzeniu za tezą mowy, że 
embrion-płód w łonie matki jest istotą żywą, autor odwołuje się do postaci mitologii 
greckiej i do demiurga twórcy świata, a nie do cytatów czy nawet myśli z Biblii, 
która stanowiła zawsze podstawę i źródło wszelkiej autorytatywnej argumentacji 
chrześcijańskiej. […] Ostatni wreszcie argument za życiem płodu w łonie matki nasz 
autor wyprowadza z istnienia starożytnego prawa karzącego dopuszczających się 
aborcji: nie ustanawiano by bowiem takiego (i to królewskiego) prawa, gdyby nie 
było powszechnego przekonania, że płód również w łonie żyje i może być nawet 
spadkobiercą, a jego zniszczenie jest przestępstwem”62. 

Stoicy natomiast, nauczyciele i uczniowie greckiej szkoły filozoficznej, zało-
żonej w Atenach pod koniec IV w. przed Chr. przez Zenona z Kition63, uważali, 
że „płód jest tylko częścią ciała matki […]”64, co znalazło niestety też odzwiercie-
dlenie w poglądach niektórych rzymskich znawców prawa (jurystów), twierdzą-
cych, że: »dziecko poczęte, zanim zostanie urodzone, jest częścią kobiety lub [jej 
– O.N.] łona« (Ulpian †223 r. po Chr), »niesłusznie twierdzi się, że dziecko jeszcze  

57  Tamże. 
58  Tamże. 
59  „Galen, właściwie Claudius Galenus (gr. Κλαύδιος Γαληνός, ur. 129[1]/ok. 130[2] w Perga-

monie [1][2], zm. ok. 200[2]/ok. 216[1]) – rzymski lekarz greckiego pochodzenia, anatom, filozof, 
utalentowany badacz i pisarz, jeden z najznakomitszych starożytnych lekarzy, wywarł olbrzymi wpływ 
na rozwój nauk medycznych w średniowieczu i odrodzeniu”, w: https://pl.wikipedia.org/wiki/Galen 
(dostęp: 11.01.2025). 

60  M. Starowieyski, Aborcja i życie nienarodzonych…, dz.cyt., 118, 119.
61  R. Sawa, S. Longosz, Pseudo-Galen, Czy to, co znajduje się w łonie, jest istotą żywą? (An ani-

mal sit quod in utero est?) (Εί ζωον τό κατά γαστρός), Vox Patrum 74 (2020), 157–195.171, 172, 175. 
62  Tamże, 172, 175. 
63  https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/stoicy;3979859.html (dostęp: 10.12.2024). 
64  M. Starowieyski, dz.cyt., 118, 119; A. Muszala, Embrion ludzki w starożytnej refleksji teolo-

gicznej, Kraków 2009, 97 i n. „Płodu ludzkiego nie uznawali za byt ożywiony […] stoicy, np. Chryzyp 
z Soloi (279–ok. 204 p.n.e.). Według filozofów tej szkoły, ludzki zarodek, będąc częścią organizmu 
matki, jako byt nieożywiony prowadzi do momentu pierwszego oddechu, kiedy to wstępuje weń dusza, 
jedynie życie wegetatywne”, w: J. Rominkiewicz, art.cyt., 18. 



Przemysław Ponczek170									                   [14]

nieurodzone było człowiekiem« (Papinian †212 r. po Chr.)65. „W tym samym czasie 
Diogenes z Sinope (403–323)66, idąc za poglądami Empedoklesa (495–415), głosił, 
że płód jest istotą nieożywioną i dopiero w momencie rodzenia łączy się z nim du-
sza. Właśnie ta teoria, głosząca, że płód jest nieożywioną częścią wnętrzności matki, 
tak jak drzewo jest nieożywioną częścią ziemi, została przejęta przez stoików. Zenon 
z Kitionu (336–264) porównywał płód do owocu rośliny, który dojrzewa i odpada od 
niej. Przy takich założeniach nie było dla stoików żadnego moralnego problemu wy-
nikającego z przerywania ciąży, niezależnie od przyczyn, z jakich było dokonywane. 
[…] Prawo rzymskie – Na kształtowanie się tego prawa w zdecydowany sposób 
wpłynęła filozofia stoicka. Tak więc za człowieka uważano dziecko urodzone, choć-
by operacyjnie wydobyte z łona matki, a przerwanie ciąży nie było traktowane jako 
morderstwo”67. Nie wszyscy jednak spośród greckich myślicieli wyrażali to same 
stanowisko, wobec czego: „Nie można nie wspomnieć w tym miejscu o cieszącej 
się w starożytności dużą popularnością, a przypisywanej Lizjaszowi (445–378)68, 
mowie De abortu. Autor twierdzi na podstawie doświadczeń lekarzy i położnych, że 
aborcja jest po prostu zabiciem człowieka, a tych, którzy się jej dopuszczają, należy 
stosownie karać. […] Podsumowując, możemy stwierdzić, że choć świat starożyt-
nych Greków i Rzymian był bardzo liberalny w swych poglądach na życie nienaro-
dzonych, czy to z braku należytej wiedzy medycznej, czy przez rozprzestrzenienie 
się stoickiej filozofii, a co najsmutniejsze przez ludzki egoizm, to jednak przebija 
się w nim głos ludzkiego sumienia, że życie to należy chronić”69. W nawiązaniu 
do przytoczonych słów warto w sposób szczególny podkreślić, że właśnie już od 
najdawniejszych wieków, powoli, pojawiały się, można powiedzieć – święte, czy 
też natchnione intuicje, wskazujące na to, że życie każdego człowieka, wyposażone 
przez Stwórcę Wszechrzeczy w niebywałą godność, od samego początku swego ist-
nienia, ogarnięte Jego troskliwą opieką, stanowi Boski Dar, o czym świadczy jeden 

65  O. Nawrot, Nienarodzony na ławie oskarżonych, Toruń 2007, 38; https://pl.wikipedia.org/wiki/
Ulpian_Domicjusz ; https://pl.wikipedia.org/wiki/Aemilius_Papinianus (obydwie strony internetowe – 
dostęp: 10.12.2024).

66  W cytowanym fragmencie daty podane w nawiasach dotyczą lat życia przed narodzeniem Chry-
stusa. 

67  L. Bielas, art.cyt., 40. „W jaki sposób ten pogląd implikował ich stosunek do przerywania cią-
ży? Stoicy wysoko stawiali wartości życia rodzinnego, wierności małżeńskiej oraz posiadania odpo-
wiedniej ilości dobrze wychowanych dzieci. Mężczyzna winien postępować zgodnie z prawem natury, 
tzn. założyć własną rodzinę, dbać o jej rozwój i przekazać społeczeństwu wartościowych obywateli. 
Stąd dzieci winny się rodzić w sprzyjających warunkach oraz w dobrej sytuacji rodzinnej. Sztuczne po-
ronienie było usprawiedliwione tylko pod pewnymi zastrzeżeniami, takimi jak trudna sytuacja rodzin-
na czy zagrożenie zdrowia/życia matki. Niegodziwe natomiast byłoby, gdyby je wykonano dla celów 
egoistycznych, np. ze względów estetycznych czy w celu ukrycia zdrady małżeńskiej. Zabiegu można 
było dokonać w każdym momencie okresu ciąży, gdyż płód nie był jeszcze uznawany za człowieka”, 
w: T. Kołosowski, art.cyt., 258, 259. 

68  W cytowanym fragmencie data podana w nawiasie dotyczy lat życia przed narodzeniem Chry-
stusa. „Lizjasz (gr. Λυσίας ur. ok. 445 p.n.e., zm. ok. 380 p.n.e.) – mówca grecki, pochodzący z rodzi-
ny metojków mieszkających w Atenach. Prowadził szkołę retoryki”, w: https://pl.wikipedia.org/wiki/
Lizjasz (dostęp: 11.01.2025). 

69  L. Bielas, art.cyt., 40, 41.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[15]	 171

z pochodzących z jeszcze dawniejszych czasów niż dotąd omówione, godnych po-
dziwu zabytków literatury staroegipskiej, którego twórcą był faraon Amenhotep IV  
– Echnaton (†około 1358 r. przed Chr.), małżonek słynnej królowej Nefertiti70. Za-
warto tam skierowane do czczonego wówczas w Egipcie, najwyższego bóstwa imie-
niem Aton, wymowne i piękne słowa, następującej treści:

Twórco zarodka w kobiecie,
Twórco nasienia w mężczyźnie,
Ty, który dajesz życie synom, w ciałach ich matek
Ty, który czuwasz nad ich spokojem, gdy jeszcze się nie narodzili
I jak pielęgniarz ochraniasz.
Ty, który dajesz oddech wszelkim stworzeniom, które uczyniłeś,
Gdy przychodzą na świat, w dniu ich narodzin.
Ty, który otwierasz ich usta, by przemówiły,
Ty, który zaspokajasz ich potrzeby.
Gdy świeżo opierzony ptak odzywa się jeszcze w skorupce,
Ochraniasz jego życie dając mu oddech
I prowadzisz do chwili
Gdy wykluje się z jajka […]71.

W literaturze przedmiotu zwraca się ponadto uwagę, że: „Według świadectwa 
Pseudo-Galena, w początkach cywilizacji greckiej panowała wielka estyma dla roz-
rodczości, a prawa Aten i Sparty chroniły ludzki płód przed sztucznym poronieniem 
[…] O podobnym prawie istniejącym na greckich terenach Małej Azji w IV w. przed 
Chr. wspomina Marek Tulliusz Cyceron: «Gdy byłem w Azji, pewna kobieta z Mi-
letu, przekupiona przez dalszych spadkobierców, sama sobie płód spędziła, za co na 
śmierć została skazana. Słusznie, ponieważ zgładziła nadzieję ojca, pamiątkę jego 
imienia, podporę rodu, dziedzica domu i przyszłego obywatela Rzeczypospolitej» 
{CICERO, Oratio pro Cluentio Avito, II, 11, 32} […]”72. „Nie wiadomo do dziś, czy 
było to prawo ogólnogreckie z czasów końca republiki rzymskiej czy zwykłe prawo 
lokalne. Uderza jednak fakt, że nie chodzi tu o dobro dziecka, ale o dobro pań-
stwa”73. Te przytoczone wyżej słowa rzymskiego mówcy, Cycerona (106–43 przed 
Chr.) na temat jednej ze skazanych na śmierć mieszkanek Miletu, „jasno wskazują, 
że traktował on aborcję jako czyn moralnie naganny, godzien potępienia […]”74. 
„Przekonanie o niegodziwym charakterze dokonywania zabiegu aborcji znalazło 

70  O. Nawrot, dz.cyt., 30; https://pl.wikipedia.org/wiki/Echnaton (dostęp: 10.12.2024).
71  O. Nawrot, dz.cyt., 30.
72  A. Muszala, dz.cyt., 137. „pewna kobieta z Miletu została skazana w procesie głównym ponie-

waż po przyjęciu pieniędzy od stojących w dalszej kolejności dziedziców dokonała na sobie aborcji 
za pomocą medykamentów. Przypadek ten stał się argumentem dla uzasadnienia słuszności cesarskiej 
konstytucji, wydanej, jak się wydaje, w podobnej sytuacji. jeśli kobieta, która była w ciąży zastosowała 
w jakikolwiek sposób gwałt wobec swego płodu po rozwodzie z mężem, aby w ten sposób uniknąć 
wydania na świat potomka temu mężczyźnie, którego aktualnie nie darzy już uczuciem, powinna zostać 
ukarana czasowym wygnaniem”, w: K. Amielańczyk, Rzymianie i ich „Prawo medyczne” (aspekty 
prawno-karne), Zeszyty Prawnicze UKSW 11.1 (2011), 86.

73  M. Han SJ, dz.cyt.
74  B. Zalewski, Crimen abortionis w rzymskim prawie karnym, Studia Prawnicze KUL, Nr 1 (77) 

2019, 205.



Przemysław Ponczek172									                   [16]

swoje odzwierciedlenie także w niektórych zapisach religijnych, zwłaszcza na grec-
kich świątyniach […]”75. 

Znakomity lekarz grecki Hipokrates, zwany „ojcem medycyny”, idąc za tym 
szlachetnym duchem myśli swoich praojców, aborcji wyraźnie zakazywał76. To on 
bowiem, „cztery wieki przed Chrystusem, kazał przysięgać swoim uczniom: «Nie 
podam żadnego zabójczego specyfiku, nieważne jak bardzo by o niego proszono, 
ani nie będę podsuwał nikomu tego typu pomysłów; powstrzymam się również od 
podania kobiecie środka poronnego», «przeżyję swoje życie i będę wykonywał swój 
zawód w niewinności i czystości»”77. „Przestrzegał kobiety przed temi praktykami, 
ze względu na towarzyszące im niebezpieczeństwo dla ich zdrowia i życia, a od 
lekarzy żądał przysięgi, że nie będą wykonywali tych zabiegów […]”78. Przysię-
ga Hipokratesa zobowiązywała lekarzy, „aby nigdy nie byli sługami śmierci i aby 
szanowali życie ludzkie już od samych jego początków. Jeżeli jednak zakazuje ona 
lekarzom dokonywania poronień, wynika stąd, że niestety już wówczas niektórzy 
proceder ten uprawiali. Tak było w Grecji i zapewne w niejednym kraju starożytnym 
[…]”79. Warto mimo tego podkreślić, że „istnieją świadectwa z I w. przed Chr., 
które przekazują, iż przysięga Hipokratesa w jej pełnym brzmieniu była już wtedy 
znana i respektowana […] Przykładem jest tu zapis Skryboniusza Largusa z jego 
dzieła O lekarstwach, który, odwołując się do Przysięgi Hipokratesa, zakazuje le-
karzowi podawania, czy też wskazywania kobiecie ciężarnej środków aborcyjnych; 
medycyna jest bowiem sztuką uzdrawiania, a nie czynnością niszczącą życie. Twier-
dzi, że zabicie embrionu jest gorsze od zabicia człowieka […] Ok. 400 r. po Chr. le-
karz północnoafrykański Theodorus Priscianus zapisał: «Nie wolno nigdy nikomu 
podawać środka aborcyjnego. Jak bowiem świadczy nauka Hipokratesa, nie wypada 
plamić nieskalanego zawodu lekarza świadomością tak wielkiej winy» […]”80. 

Wraz z upływem czasu „z Grecji przeniesiono owe praktyki [aborcyjne – dop. 
P.P.] do Rzymu, gdzie za czasów cesarstwa przyjęły się we wszystkich warstwach 
społeczeństwa, tak że mówiono o nich na ulicy i w teatrze jako o rzeczy zwyczajnej; 
a chociaż później wprowadzono surowe kary przeciw poronieniom sztucznym, sądy 
na ogół kar tych nie stosowały, gdyż nadużycia działy się wszędzie, nie wyjmując 
pałaców cesarskich […]”81. „W Rzymie, za czasów pogańskich, republiki i pierw-
szych cesarzy, spędzanie płodu, aczkolwiek było wtedy częste, jednak karze nie 
podlegało. Prawo wówczas regulowało tylko stosunki między rodami i nie wgląda-
ło w życie wewnętrzne rodziny. Poeci jednak rzymscy zwalczali w swych poema-
tach przerwanie ciąży […] Pierwszy reskrypt, kwalifikujący spędzenie płodu jako 
przestępstwo, ukazał się w III w. po Chr. Za czasów cesarzy Aleksandra Severusa  
i Antoninusa i wprowadzony był do kodyfikacji Justyniana. Według zarządzenia 

75  A. Muszala, dz.cyt., 137.
76  M. Starowieyski, dz.cyt., 119. 
77  J. Lejeune, Czym jest ludzki embrion?, tłum. M. Maćkowiak, A. Sobczak, Gniezno 1999, 92. 
78  S. Podoleński, dz.cyt., 7.
79  J. Salij OP, dz.cyt., 64, 65. „Hippokrates był przeciwnikiem jakiegokolwiek współudziału lekarzy 

w spędzaniu płodu”, w: J. Rominkiewicz, art.cyt., 25. 
80  A. Muszala, dz.cyt., 88–89, 90.
81  S. Podoleński, dz.cyt., 7.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[17]	 173

cesarza Leona, mąż musiał porzucić żonę, która spędziła u siebie płód, a to dlatego 
że czynem swym miała ujawnić nieprzyjaźń względem męża […]”82. Według rzym-
skiego historyka Plutarcha83, już założyciel starożytnego Rzymu, Romulus: „wydał 
przepisy zabraniające przerywania ciąży i zezwalające mężowi na porzucenie żony, 
jeśli ta wbrew jego woli użyła trucizny w celach aborcyjnych:

Plutarch, Vitae. Romulus 22, 3 «[Romulus] wydał także pewne prawa, z których 
cięższe jest to, że nie pozwalał kobiecie opuszczać męża, mężowi natomiast po-
zwolił porzucić żonę z powodu trucizny [środka aborcyjnego (poronnego), od P.P.]
przeciw dzieciom»”84. 

W Digesta Justyniana (łac. Digesta Iustiniani), jednej z trzech części wielkiej 
kompilacji prawa rzymskiego, podjętej w latach 528–534 przez Justyniana I Wiel-
kiego, cesarza bizantyńskiego85, powołując się na prawnika (jurystę) rzymskiego, 
Marcjana (D. 47.11.4), napisano: „Boski Sewer i Antoninus postanowili w reskryp-
cie, że ta, która umyślnie dokonała aborcji, powinna być skazana przez namiestnika 
prowincji na czasowe wygnanie: może bowiem uchodzić za rzecz haniebną, że po-
zbawiła ona bezkarnie męża dzieci” 86. 

Wedle także zawartego w Digestach Justyniańskich [D.48,19,38,5 (Paul. 5 sent.)],  
przekazu prawnika rzymskiego, Paulusa (przełom II i III w. po Chr.), „odpo- 
wiedzialności karnej za dokonanie aborcji podlegała nie tylko spędzająca płód ko-
bieta, ale także lekarze, akuszerki, czy też inne osoby które podały kobiecie środek 
aborcyjny […], w przekazie mowa jest o podawaniu środka aborcyjnego, ale także 
środka o charakterze afrodyzjaku. Ci, którzy podawali taki środek, nawet jeśli nie 
czynili tego w złym zamiarze (dolo), podlegali jednak karze, ponieważ czyn stano-
wił przykład zła (malum exemplum), ci o niższej pozycji społecznej skazywani byli 
do pracy w kopalni, ci o wyższej, zsyłani byli (relegowani) na wyspę z jednocze-
sną utratą części majątku. Jeśli z powodu podania środka ofiara zmarła, sprawcy 
skazywani byli na karę śmierci. Na podkreślenie zasługuje rozciągnięcie odpowie-
dzialności karnej na przypadki działania nieumyślnego. Chodziłoby więc w istocie 
o ukaranie «błędu w sztuce lekarskiej»”87. 

Dawni Rzymianie w kwestii aborcji, „mimo że znali sporo rzekomych skutecz-
nych medykamentów, w praktyce uciekali się raczej do magii i zaklęć […]”88. Zna-
ne są jednak też nadzwyczaj, jak na ówczesnej czasy, zadziwiające i piękne słowa, 
rzymskiego poety i filozofa (stoik), Seneki Młodszego (†65 po Chr.), które skiero-
wał do swojej matki, Helwii: „Nigdy nie wstydziłaś się swego licznego potomstwa, 

82  W. Martiniec, dz.cyt., 11.
83  „Plutarch z Cheronei (gr. Πλούταρχος ὁ Χαιρωνεύς, Plutarchos ho Chaironeus, ur. ok. 50 n.e., 

zm. ok. 125 n.e.) – jeden z największych pisarzy starożytnej Grecji, historyk, filozof-moralista oraz 
orator”, w: https://pl.wikipedia.org/wiki/Plutarch (dostęp: 11.01.2025). 

84  K. Amielańczyk, dz.cyt., 86.
85  https://pl.wikipedia.org/wiki/Digesta_Justyniana (dostęp: 09.12.2024). 
86  „Divus Severus et Antoninus rescripserunt eam, quae data opera abegit, a praeside in temporale 

exilium dandam: indignum enim videri potest impune eam maritum liberis fraudasse”, w: J. Romin-
kiewicz, art.cyt., 39.

87  K. Amielańczyk, dz.cyt., 88.
88  B.N. Nathanson, dz.cyt., 79. 



Przemysław Ponczek174									                   [18]

jak gdyby miało niekorzystnie świadczyć o twoim wieku. Nigdy zwyczajem innych 
kobiet, które szukają chwały w swoich kształtach, nie ukrywałaś ciężarnego łona, 
jak gdyby nieprzyzwoitego brzemienia, ani nie udaremniłaś poczętych w swoich 
wnętrznościach nadziei potomstwa”89. 

Z literatury wynika, że „pisarze pogańscy okazjonalnie poddawali aborcję kry-
tyce […] Szczególnie widoczne jest to w pismach Owidiusza (Publius Ovidius 
Naso, 43 r. przed Chr. – ok. 18 r. po Chr.) […], który nie zawahał się określić abor-
cji jako zbrodni (crimen), wskazując, że prowadzi ona do śmierci dziecka poczę-
tego (instituit teneros convellere fetus – «powoduje rozerwanie delikatnego płodu») 
i niesie ryzyko dla zdrowia jego matki […] Poeta podkreślał również, że gdyby 
w czasach dawniejszych również praktykowano aborcję, mogłoby to doprowadzić 
do wyginięcia rodzaju ludzkiego (gens hominum vitio deperitura fuit) […]”90. „Owi-
diusz, poeta łaciński, powiedział […]: «Żadna tygrysica nie popełniła takiej zbrodni 
w swej jaskini armeńskiej. Nigdy lwica nie ośmieliła się uśmiercić swego przyszłego 
miotu»”91. „Literatura starożytna mocno potępiała i piętnowała przerywanie ciąży. 
Przykładem są tacy autorzy jak Owidiusz (43 przed Chrystusem – 18 po Chrystusie) 
czy Juwental (55–120). Dzięki literaturze tych dwóch, dowiadujemy się, co powo-
dowało u kobiet decyzję o przerwaniu ciąży, czyli zabicie własnego dziecka. Do 
najczęstszych należało: ukrycie cudzołóstwa, prostytucja, troska o urodę ciała, ogra-
niczenie liczby potomstwa, niechęć do ojca dziecka poczętego, względy finansowe 
(szczególnie dotyczyło tancerek i aktorek) czy gwałt. Owidiusz zwraca szczególną 
uwagę, że przy «ludowych metodach zabijania» istnieje świadomość dokonywania 
zła, za które należy przepraszać bogów. Świat starożytnych Greków i Rzymian, choć 
w swych poglądach na życie nienarodzonych bardzo liberalny, to jednak ze względu 
na brak należytej wiedzy medycznej, czy też przez «grasujących» stoików oraz próżny 
egoizm, to jednak gdzieś daleko w głębi serca «dobijał się» w nim głos ludzkiego su-
mienia, które wręcz «podświadomie krzyczało», by każde życie należycie chronić”92.

W każdym razie, poza tymi chlubnymi wyjątkami, w których budziło się szla-
chetne, ludzkie sumienie, „literatura starożytna pokazuje, że w ówczesnym społe-
czeństwie dość powszechnie stosowano praktyki zabijania poczętego życia […]”93. 
Dlatego też zarówno w tak odległych czasach, jak też setki lat później, ludy pierwot-
ne na całym niemal świecie, stosowały liczne i najprzeróżniejsze środki aborcyjne94. 
Etnolog, George Devereux, „w swoim wyczerpującym studium […] sporządził szkic 
długiej listy takich środków, poczynając od śliny wielbłąda, a kończąc na sierści 
z ogona jelenia […]”95. 

Z przeprowadzonej analizy źródłowej wynika, że mentalność starożytnych Po-
gan była – zasadniczo – silnie, wręcz do szpiku kości, przesiąknięta filozoficznym,  

89  M. Starowieyski, dz.cyt., 119.
90  B. Zalewski, dz.cyt., 203.
91  J. Toulat, Sztuczne poronienie. Wyzwolenie czy zbrodnia?, Paris 1978, 97 (przypis nr 35).
92  M. Han SJ, dz.cyt.
93  M. Starowieyski, dz.cyt., 119. 
94  B.N. Nathanson, dz.cyt., 79. 
95  Tamże.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[19]	 175

religijnym lub prawnym, jak i spotykanym w praktyce życia społecznego, przeni-
kającym rzesze ludzi, światopoglądem proaborcyjnym (określanym też jako anty-
-life). Istniały jednak już wtedy w starożytności pogańskiej, co godne szczególnego 
podkreślenia, chlubne wyjątki i nurty pro-life. W morzu zatem starożytnego pogań-
skiego przyzwolenia na aborcję istniały głosy sprzeciwu. Za jednych z najwybitniej-
szych „prekursorów” starożytnego, wywodzącego się ze środowiska pogańskiego, 
ruchu obrońców życia (right-to-life, anti-choice, anti-abortion), można by uznać: 
zasługującego na szczególne wyróżnienie, wymienionego wcześniej pisarza rzym-
skiego, 1) Owidiusza (43 r. przed Chr. – ok. 18 r. po Chr.) […], który prawdopo-
dobnie ok. 1  r. przed Chr., nie zawahał się określić (jako Poganin!) aborcji jako 
zbrodni (crimen)96; wywodzącego się ze szkoły pitagorejskiej97. 2) Hipokratesa 
(ok. 460 – ok. 377 przed Chr.)98; niemal równoległego z nastaniem ery chrześcijań-
skiej, filozofa rzymskiego, 3) Senekę Młodszego (ok. 4 przed Chr. – 65 po Chr.)99;  

96  Owidiusz Nazon, Publiusz, Elegie, przełożył i opracował Z. Kubiak, Wydawnictwo Prószyński 
i S-ka, Warszawa 2004, 106 [Księga II, Elegia 14 (II.14), wersy 27–28; Owidiusz Nazon, Publiusz, 
Amores [Pieśni miłosne], W. Ziółkowska, wstępem opatrzył T. Michałowski, Wrocław: Zakład Na-
rodowy im. Ossolińskich, 1987, seria: Biblioteka Narodowa. Seria 2 (ISSN 0067-8298), nr 229, 66 
[Księga II, Elegia 14 (II.14), wersy 27–28].

97  Szkoła pitagorejska była jedną z nielicznych w starożytności, która konsekwentnie potępiała 
aborcję, prawdopodobnie wierząc w wędrówkę dusz i to, że płód ma już duszę. Pogląd, że płód ma 
duszę od wczesnego etapu (lub że dusza „wstępuje” w ciało w momencie poczęcia), odróżniał ich od 
arystotelików czy stoików, którzy często umiejscawiali „ożywienie” (animację) płodu na późniejszym 
etapie rozwoju. Sami pitagorejczycy nie pozostawili po sobie pisemnych traktatów w formie, w jakiej 
znamy dzieła Platona czy Arystotelesa. Ich nauki były przekazywane ustnie i znamy je głównie z rela-
cji późniejszych komentatorów, historyków i filozofów [np. Diogenesa Laertiosa (ok. III w. po Chr.), 
Plutarcha, Jamblicha), Źródło bibliograficzne (polskie wydanie): Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy 
słynnych filozofów, tłum. I. Krońska, B. Kupis, L. Kurdybacha, K. Leśniak, PWN, Warszawa 1984, 
Księga VIII, rozdział 4, 472.

98  I to właśnie, wywodzący się z tej szkoły, Hipokrates, pouczał własnych uczniów i stanowczo 
przykazywał, że: Oυ δέ τoι δώσω φάρμακoν oύδέv πρoς τoύτo, oυδέ γυναικί πεσσόν φθόριoν δώσω  
[„Nikomu też nie dam śmiertelnego środka, ani też kobiecie nie dam środka poronnego [pessos – czo-
pek poronny, tłum. M. Woyna-Orlewicz]”. Zasady etyki lekarskiej: tekst i komentarz M. Woyna-Or-
lewicz, oprac., Warszawa: Wydawnictwo Lekarskie PZWL, 1993, 8. (Oryginał: Corpus Hippocrati-
cum). Do kategorycznego sprzeciwu Hipokratesa wobec aborcji, czyli zabijania dzieci nienarodzonych, 
odwoływał się chrześcijański myśliciel, Tertulian (ok. 160–220 po Chr.), w pełni uznając jego etykę 
w kwestii aborcji: „Sciat [medicus] a deo adhibitum se ad remedium, non ad perniciem. [...] Unde et 
Hippocrates in inlicitum abortum iurauerit.”, „Niech [lekarz] wie, że został powołany przez Boga do 
leczenia, a nie do niszczenia. [...] Dlatego też Hipokrates przysięgał przeciwko bezprawnemu [nie-
dozwolonemu] przerwaniu ciąży (aborcji)” [tł. własne, Tertulian, (De Anima, Rozdział 33, paragraf 
2 – Caput XXXIII, 2), Tertulian, Kwintus Septymiusz Florens. O duszy, tłum., wstęp i komentarz: 
E. Skwara, Kraków: Wydawnictwo WAM, 2007. Seria: Źródła Myśli Teologicznej, t. 2, 230 – 235; Ten 
tekst jest jednak pomijany, nawet na wyspecjalizowanych stronach internetowych The Latin Library: 
https://www.thelatinlibrary.com/ i Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum (CSEL) – https://
archive.org]. 

99  Seneka Młodszy pisał o aborcji w kontekście luksusu i upadku moralnego rzymskich kobiet, 
potępiając ją z perspektywy cnoty: „Aliis [feministis] praegnandi mentem, aliis parituri emuntur, et 
uitiatae fructus, et ipsum, per quod est, corpus, in pretio est. Quae tantis praecipitant se ruinis, tamquam 
parum per se ipsas perdant, nisi pariter et quae sub illis sunt, evertant!” {tekst I}, co by mogło mniej 
więcej brzmieć: „Inne [kobiety] opłacają chęć zajścia w ciążę, inne poród [kupują leki, by go uniknąć], 



176									                   [20]Przemysław Ponczek

rzymskiego poetę, 4) Wergiliusza (70 przed Chr. – 19 po Chr.)100, a nawet, co może 
zadziwiać, wspominanego wcześniej, reformatora religijnego, 5) Faraona Echna-
tona (Amenhotepa IV), który w Wielkim Hymnie do Atona, tym pięknym przykła-
dzie starożytnej poezji religijnej (ok. 1358 r. p.n.e.), pisał, a może i wyśpiewywał: 

Ty tworzysz nasienie w mężczyznach,
Ty dajesz życie synowi w łonie jego matki.
Uspokajasz go, żeby nie płakał, pielęgnując go.
Wdychasz życie w każde [stworzenie], które stworzyłeś.
Kiedy wychodzi z łona [do] świata (…)
Otwierasz jego usta w mowie,
Zaopatrujesz jego potrzeby101. 

Moim zdaniem, jednak to właśnie Owidiusz najbardziej zasługuje na miano 
wybitnego pogańskiego i starożytnego prekursora „ruchu obrońców życia”, ponie-
waż użył mocnego, moralnie najostrzejszego z możliwych języka, nazywając abor-
cję terminem – crimen, czyli zbrodnią, co było rzadkością w tamtym czasie! Słowo 
crimen w kontekście rzymskim oznaczało poważne przewinienie, często przeciwko 
prawu publicznemu lub moralności zbiorowej, a nie tylko prywatną szkodę. Użycie 
tego terminu było w tamtych czasach z pewnością wielką rzadkością w odniesie-
niu do aborcji, bo prawdopodobnie nikt przed nim aż tak mocno tego słowa nie 
odniósł tak wprost do aborcji. Owidiusz wyrażał osobiste lub społeczne potępienie 
tej praktyki, postrzegając ją jako niemoralną (zwłaszcza w kontekście sprzecznym 
z prawodawstwem Augusta, promującym dzietność). Przez długi czas prawo rzym-
skie nie traktowało płodu jako odrębnego podmiotu prawnego (persona), a aborcja 

a owoc ich grzechu, upadku moralnego [owoc zepsucia/hańby], a nawet ciało, przez które ten owoc 
się pojawia, jest na sprzedaż. Które to rzucają się w tak wielkie ruiny, jakby niszczyły siebie, chyba 
że zniszczą jednocześnie to, co jest pod nimi [dziecko w łonie]!” (tłum. własne), Seneka Młodszy, 
Consolatio ad Helviam (Pocieszenie do Helwii, matki Seneki, ok. 41–44 r. po Chr.), 16.3 [w:] Seneka 
Młodszy, Dialogi, t. 2, tłum. L. Małunowiczówna, Warszawa: PWN, 1960; „Numquid [femina] exspec-
tat pariat, ut liberum tollat? Non, sed in ipso sinu conlidit, et parricidium facit.” {tekst II} [Seneka, 
L. A. Ad Marciam de consolatione Do Marcji o pocieszeniu, data powstania: ok. 39–40 r. po nar. Chr.), 
12.3 [w:] Seneka Młodszy, Dialogi, t. 1, tłum. L. Joachimowicz, Warszawa: PWN, 1960]; „Czyż [ko-
bieta] czeka, by urodzić, żeby wychować dziecko? Nie, zabija je w samym łonie, popełnia ojcobójstwo 
[łac. parricidium: dzieciobójstwo]” (tłum. własne), Seneka Młodszy, Ad Marciam de consolatione 12.3, 
w: Dialogi, t. 1, tłum. L. Joachimowicz, Warszawa: PWN, 1960.

100  Jeden z fragmentów z Eneidy Wergiliusza, (Księga VI, powstał on ok. 1 r. przed Chr.) opi-
suje ofiary, które znajdują się w rzymskim Podziemiu (Tartarze, Krainie Umarłych), co jest czasem 
przytaczane w kontekście wrażliwości na przerwane życie, choć bezpośrednio dotyczy to poronionych 
płodów lub noworodków zmarłych naturalnie: „Continuo auditae voces, vagitus et ingens Infantumque 
animae flentes in limine primo, Quos [dura] aui abstulit atra dies et funere mersit Acerbo” – „Natych-
miast dały się słyszeć głosy, płacz i wielkie Skargi niemowląt-duszy, na progu pierwszym płaczących. 
[…] Zabrał im dzień okrutny, pogrążył w gorzkiej śmierci”, tłum. Z. Kubiak), Wergiliusz, Eneida, 
przeł. Z. Kubiak, Wydawnictwo Znak, Kraków 2006, Pieśń VI, wersy 426–429, strona 242.

101  To nieco inne tłumaczenie od podanego wcześniej, ale oddające ten sam sens, że Aton („Tar-
cza Słoneczna”) jako stwórca całego życia, w którego wierzył Echnaton, był „bóstwem”, tworzącym 
zarodki w łonach, dającym oddech życia (egipskie „Ka”), i roztaczającym opiekę nad całym życiem, 
w tym nad płodami ludzkimi i pisklętami, Liryka starożytnego Egiptu, tłum. i oprac. T. Andrzejewski, 
Warszawa 1958, 104–105.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[21]	 177

nie była formalnie uznawana za morderstwo (homicidium). Płód był postrzegany 
przez miażdżącą większość spośród uczonych starożytności jako część ciała matki 
(pars viscerum matris), a nie, jako odrębna od niej ludzka istota, nie nazywano wte-
dy w  środowisku pogańskim takich osób ludzkich, „dziećmi nienarodzononymi”,  
w sensie prawnym to nie były „osoby ludzkie”, ani nawet moralnym, ponieważ  
i z tego punktu widzenia, najczęściej, nie uważano ich za „ludzi”. W prawie rzym-
skim status płodu był inny niż status urodzonego człowieka. Zniszczenie płodu 
nie było traktowane w czasach Owidiusza jako morderstwo (homicidium).

Publiusz Owidiusz Nazo ponadto, co w omawianym kontekście zasługuje na 
szczególne podkreślenie, potępił aborcję, nazywając ją wprost zbrodnią (crimen), 
w swoim dziele Amores (Pieśni miłosne, II.14), co wyraził w mocnych i silnie pobu-
dzających wyobraźnię Czytelnika słowach, że kobiety, które niszczą „owoc” swojego 
łona: Quis crimen in illud / Adferat, ut uentres forcipe rumpi uelit? [dwuwersjowe, 
polskie tłum.: „Kto by [kobietom] zezwolił na owo przestępstwo/aby łona klesz-
czami rozrywać chciały? […]”, „Kto oskarżyłby tę [kobietę] Co chce, by jej łono 
obcęgami rozerwano?]. Użycie przez Owidiusza, słowa, „crimen” (zbrodnia, prze-
stępstwo, wina), nadała temu fragmentowi silny wydźwięk moralnego potępienia. 
Ten rzymski poeta uważał aborcję za działanie przeciwne naturze, porównując ją 
do okrutnego, „barbarzyńskiego” zachowania. Z tego powodu można go uznać za 
jednego z najwybitniejszych pogańskich myślicieli, którzy wyraźnie sprzeciwiali 
się aborcji. Termin łaciński „crimen” (zbrodnia, przestępstwo, wina) nadaje temu 
fragmentowi Amores niezwykle silny i opisowo barwny, wręcz wstrząsający swoją 
poetycką wymową, wydźwięk moralnego potępienia czynów aborcji przeciwnych, 
a zarazem wyraz swoistego „miłosierdzia”, jakie poeta pragnie „wybłagać” przez 
obliczem słusznie zagniewanego z tego powodu „bóstwa”. Owidiusz uważał to an-
tynatalistyczne działanie za ewidentnie przeciwne naturze. Nawet zwierzęta, takie 
jak: tygrysice, instynktownie chronią swoje maleństwa. Poeta potępia ten czyn ze 
smutkiem i zagniewaniem, choć uważa Korynnę102 za osobę godną współczucia. 
Dalsze fragmenty Amores (Listów miłosnych do Korynny) świadczą o tym, że nie-
szczęśnica ta chce, by jej łono obcęgami rozerwano…, co w Elegii II.14 zostało 
wyrażone słowami: „co chce, by jej łono obcęgami [kleszczami] rozerwano”, zasłu-
gując na miano tych, które są niczym „okrutne matki”, ale być może też i „ze smut-
nych powodów”, „pierwsza kazała wydzierać płód z łona”, „nie chciała słusznego 
ciężaru wydać na świat”, „zabiła bliźnięta w spuchniętym brzuchu”, „odmówiła ży-
cia”, nie pozwoliła „rosnąć narodzonemu”, „zabija swe dziecko w łonie”, i tym, „co 
się jeszcze nie narodzili”, a przecież, zawstydzona i wyzwolona z nieświadomości, 
mogłaby przecież dostrzec, że w przeciwieństwie do niej, „zniszczyć swego płodu 
nie ośmieliła się lwica. Lecz czynią to delikatne dziewczęta”. Ten wstrząsający całą 
dramaturgią, miłosny list do Korynny, kończy jednak z wielką, niemal bliską naj-
wspanialszym dziełom myśli chrześcijańskiej nadzieją, właśnie dla tej dziewczyny, 
a może i dorosłej już kobiety, żeby słowa, jakie wcześniej wypowiedział uleciały, 
bardzo daleko, „w eteryczne wiatry”, zakończył przepięknym, pełnym współczucia  

102  https://pl.wikipedia.org/wiki/Owidiusz



Przemysław Ponczek178									                   [22]

i nadziei na przyszłość, jakby płynącą z kochającego serca modlitwą, „błagalnym 
rozkazem”: „Lecz niech te słowa ulecą, I niech me wróżby nie mają żadnej wagi! 
Bogowie łaskawi, pozwólcie raz zgrzeszyć bezpiecznie, I dosyć; kara niech spadnie 
za drugą winę”103. Poeta, można powiedzieć, „wybacza” Korynnie pierwszą winę, 
jaką ponosiła, dokonując aborcji, i modli się o to, by nigdy więcej tego nie zrobiła 
(„kara niech spadnie za drugą winę”). Kieruje się względem „Winowajczyni”, wy-
soce głębokim, empatycznym współczuciem i nadzieją, dość mocno i ufnie „wierzy 
w nią”, w dobro, do jakiego Korynna w przyszłości będzie zdolna, co jest bardzo 
ważne z perspektywy chrześcijańskiej moralności i mądrego, dojrzałego emocjo-
nalnie, pozbawionego nadmiernego rygoryzmu, okraszonego łagodnością, ważenia 
„za i przeciw” w ocenie moralnej kobiet, dopuszczających się aborcji. Owidiusz 
potrafi zobaczyć w Korynnie, mimo jej bardzo złego moralnie czynu, obiektywnie 
bardzo potępionego przez Poetę, realną, cierpiącą osobę, która potrzebuje moralne-
go przewodnictwa i pomagającego jej wzrastać współczucia, podobnie, jak Kobieta 
cudzołożna, spotkała się z ogromnym współczuciem Jezusa z Nazaretu (J 8, 1–11), 
obiecanego, jak to potwierdzał, Mesjasza i Boga. Postawa Owidiusza, w Elegii II.14 
(napisana prawdopodobnie ok. 1 r. przed Chr., czyli w czasach Dzieciństwa Jezusa), 
wymownie koresponduje w ten sposób z późniejszymi (lub ponadczasowymi) ide-
ałami chrześcijańskimi. Owidiusz, rzymski poeta, pisał w tym czasie o miłosierdziu 
(agape) w Rzymie, w tym swoją Elegię II.14, a w tym samym mniej więcej okresie 
dziejów świata, na Wschodzie w dalekiej rzymskiej Prowincji Judei, rodził się Na-
uczyciel, który miał te idee, które intuicyjnie wyczuwał Poeta, rozwinąć ostatecznie 
do końca i jako Bóg – Człowiek, w całkowitej pełni. Piękna koincydencja.

Zdaniem tego wybitnego rzymskiego Wieszcza, aborcja, to zatem przykład 
nieludzkiego, okrutnego, „barbarzyńskiego” zachowania. Z tego powodu Owidiu-
sza można nazwać za jednego z najwybitniejszych pogańskich myślicieli, którzy 
wyraźnie aborcji się sprzeciwiali, natomiast Owidiusz, twórca Poematu o miłości 
(Amores), jak najbardziej, w moim przekonaniu, słusznie, zasługuje na honorowe 
umieszczenie go w Panteonie zasługujących na najwyższe docenienie, wśród He-
roldów, obwieszczających z natury rzeczy najwyższą wartość: godność Człowieka, 
także tego Nienarodzonego. 

W związku z tym, że ten tekst Elegii II.14 z Amores (Pieśni o miłości), Owi-
diusza, najczęściej, niestety, zwłaszcza w literaturze zachodniej, pomijany104, i przez 
to mało znany (niemal nie ma sposobu, żeby go odszukać w Internecie, bardzo jest 
to utrudnione), nawet w gronie uczonych zajmujących się zagadnieniem ochrony 
życia dzieci nienarodzonych, to te „zakazane wersy”, a zarazem tak paradoksalnie 
(w pozytywnym tego słowa znaczeniu jako wielka przestroga przed czynieniem tak 

103  To jest mój własny, autorski, komentarz do wersów Owidiusza (dop. PP). Fragmenty z: Owi-
diusz Nazon, Publiusz, Elegie, Z. Kubiak, 106.

104  Tekstu tego nie ma nawet na monumentalnej stronie anglojęzycznej dzieł Owidiusza, zob.: 
https://www.thelatinlibrary.com/ovid/ovid.amor2.shtml Nie da się nawet w internecie znaleźć w wy-
szukiwarce Google tego wersetu (27–28), szukając po słowach: „Quis crimen in illud/ Adferat, ut 
uentres forcipe rumpi uelit”, a nawet ich pojedynczych zbitkach wyrazowych: „Quis crimen in illud” 
i „Adferat, ut uentres forcipe rumpi uelit”, bo czytamy wtedy komunikat typu: „Nie znaleziono żadnych 
wyników wyszukiwania dla hasła »Quis crimen in illud«”.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[23]	 179

wielkiego zła i nadzieja na to, że już drugi raz tego nigdy się nie uczyni) ujmująco 
piękne strofy o aborcji105, w tej oto publikacji, w sposób widoczny zamieszczam 
zarówno w oryginale łacińskim, jak i w polskim tłumaczeniu, i to w dwóch wersjach 
tłumaczeniowych (Z. Kubiaka i W. Ziółkowskiej)106. 

A oto poniżej, pełny i moralnie oraz pod względem psychologicznej głębi 
i  dojrzałości emocjonalnej, spójności Ja (w rozumieniu teorii Heinza Kohuta)107, 
wręcz fenomenalny tekst Elegii II.14 Owidiusza, z kluczowymi dla niniejszej pu-
blikacji słowami, które np. w porównaniu ze staroegipską poezją Faraona Egiptu, 
Echnatona (Amenhotepa IV), z uwagi na odniesienia wprost do zjawiska abor-
cji i wielką dojrzałość w przedstawieniu tego zagadnienia (w formie miłosnego 
wiersza), nawet od strony psychologicznej (nie ucieka się w nich od uczuciowej 
i  mentalnej grozy tego procederu, nie zaprzecza tej tak bolesnej, proaborcyjnej 
rzeczywistości, nawet się ją potępia i moralnie gromi, nazywając ją morderstwem 
i  zbrodnią, usiłując jednak wczuć się głęboko w dramat osoby tego dokonują-
cej i  wznosząc ją na skrzydłach nadziei ku wierze w dobrą, lepszą przyszłość), 
mają dużo większą wartość moralną, a nawet i prawną oraz kolosalne znaczenie,  

105  Jakie są powody pomijania tych wersów np. na stronie The Latin Library i w internecie? Po-
wody te są zazwyczaj redakcyjne lub cenzorskie/etyczne, a nie filologiczne (czyli nie wynikają z wąt-
pliwości, czy Owidiusz to napisał). Wrażliwość tematu: Aborcja, a zwłaszcza drastyczny opis użycia 
narzędzi (obcęgów/kleszczy), to temat niezwykle trudny i kontrowersyjny. Wydania akademickie lub 
strony internetowe, które dążą do szerszego grona odbiorców (lub unikają kontrowersji), czasami za-
pewne decydują się na pominięcie najbardziej dosadnych fragmentów, także być może z uwagi na 
wzrastającą tendencję ku temu, aby aborcję, wbrew szlachetnym tradycjom, jak się okazuje, nawet 
pogańskim, uważać ją błędnie za „prawo człowieka”, co kompletnie odrywa się od omawianych tutaj 
moralnie wzorcowych tradycji starożytnych myślicieli, niekoniecznie, chrześcijańskich.

106  Owidiusz Nazon, Publiusz, Elegie, Z. Kubiak, 106; Owidiusz Nazon, Publiusz, Amores [Pieśni 
miłosne], W. Ziółkowska, 66.

107  Poeta nie waha się potępić aborcji, nawet jeżeli jest to sprzeczne z ówczesną powszechną 
praktyką pogańską. Ta zdolność do zajęcia niepopularnego stanowiska opartego na własnych prze-
konaniach świadczy o autonomii i stabilności Jaźni Owidiusza. Jak mężczyzna, mimo że być może, 
mocno zakochany, nie kieruje się kaprysami Korynny, lecz odwołuje się do uniwersalnych wartości 
moralnych, prawa naturalnego. Mówi o crimen (zbrodni), co wskazuje na istnienie silnego, wewnętrz-
nego „kręgosłupa moralnego” i prawidłowo ukształtowanego sumienia, co jest w ujęciu nowoczesnej 
psychologii Self, cechą dojrzałej Jaźni. Owidiusz staje w obronie nienarodzonych. Zdolność do empatii 
i wyjścia poza własny egoizm u Owidiusza (mocno „wczuwającego się” w uczucia Korynny, dokonują-
cej aborcji, nie potępiając kobiety, lecz nawet wstawiając się w obronę przed „bóstwami”, co świadczy 
już o dojrzałym przejściu z miłości eros do miłości agape) jest cechą dojrzałej osobowości w ujęciu 
psychologicznym. Ma zdolność do własnej autonomii i stabilności Jaźni. Nie idzie za tłumem, lecz za 
swoimi przekonaniami. W kontekście Elegii XIV, postawa Owidiusza wykazuje zatem cechy dojrzałej 
Jaźni w rozumieniu Kohuta Tym bardziej, że ta, zdająca się, wychodzić poza „miłość – eros” (zabor-
czą, egoistyczną, skupioną przede wszystkim na przyjemności), miłość Owidiusza, nawet względem 
kobiety, która dopuszcza się tak moralnie wstrętnego czynu aborcji, wzlatuje, wznosi się w kierunku 
„miłości – agape” (bezwarunkowej, wybaczającej, skupionej na dobru drugiego człowieka), a to jest 
właśnie tym, co w psychologii (i teologii) uważa się za najwyższy poziom dojrzałości emocjonalnej 
i duchowej człowieka. Owidiusz potępia czyn (aborcję), ale okazuje współczucie osobie (Korynnie), 
co jest kluczowe w argumentacji o dojrzałości emocjonalnej (przejście od eros do agape). [wszystkie 
te spostrzeżenia pochodzą ode mnie, dop. P.P.]. Por. H. Kohut, Odtworzenie Jaźni (The Restoration of 
the Self), Warszawa 2008.



Przemysław Ponczek180									                   [24]

w debacie, będącej przedmiotem, przedstawianej Szanownemu Czytelnikowi, roz-
prawy nad statutem moralnym aborcji w starożytności: 

Owidiusz, Amores (Księga II, Elegia 14)108

Tekst łaciński (oryginał)

P. OVIDI NASONIS AMORUM LIBER SECUNDUS: ELEGEIA XIV

Quid iuvat inmunes belli cessare puellas,
nec fera peltatas agmina velle sequi,
si sine Marte suis patiuntur vulnera telis,
et caecas armant in sua fata manus?
Quae prima instituit teneros convellere fetus,
militia fuerat digna perire sua.
scilicet, ut careat rugarum crimine venter,
sternetur pugnae tristis harena tuae?
si mos antiquis placuisset matribus idem,
gens hominum vitio deperitura fuit,
quique iterum iaceret generis primordia nostri
in vacuo lapides orbe, parandus erat.
quis Priami fregisset opes, si numen aquarum
iusta recusasset pondera ferre Thetis?
Ilia si tumido geminos in ventre necasset,
casurus dominae conditor Urbis erat;
si Venus Aenean gravida temerasset in alvo,
Caesaribus tellus orba futura fuit.
tu quoque, cum posses nasci formosa, perisses,
temptasset, quod tu, si tua mater opus;
ipse ego, cum fuerim melius periturus amando,
vidissem nullos matre negante dies.
Quid plenam fraudas vitem crescentibus uvis,
pomaque crudeli vellis acerba manu?
sponte fluant matura sua – sine crescere nata;
est pretium parvae non leve vita morae.
vestra quid effoditis subiectis viscera telis,
et nondum natis dira venena datis?
Colchida respersam puerorum sanguine culpant
aque sua caesum matre queruntur Ityn;
utraque saeva parens, sed tristibus utraque causis
iactura socii sanguinis ulta virum.
dicite, quis Tereus, quis vos inritet Iason
figere sollicita corpora vestra manu?
hoc neque in Armeniis tigres fecere latebris,
perdere nec fetus ausa leaena suos.
at tenerae faciunt, sed non inpune, puellae;
saepe, suos utero quae necat, ipsa perit.
ipsa perit, ferturque rogo resoluta capillos,
et clamant ‚merito!’ qui modo cumque vident.

108  Owidiusz Nazon, Publiusz, Elegie, 104–106 (tłum. Z. Kubiak).



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[25]	 181

Quis crimen in illud
Adferat, ut uentres forcipe rumpi uelit?
Ista sed aetherias vanescant dicta per auras,
et sint ominibus pondera nulla meis!
di faciles, peccasse semel concedite tuto,
et satis est; poenam culpa secunda ferat!

________________________________________

Tekst polski (tłum. Zygmunta Kubiaka)

II.14 Przeciw aborcji

Cóż za pożytek z tego, że dziewczęta wolne są od wojny,
Nie chcą za dzikich wojsk iść, niosących peltatę tarcz109,
Skoro bez Marsa ran doznają z własnych pocisków
I ślepą rękę swą zbroją na własny los?
Która pierwsza kazała wydzierać płód z łona,
Zginąć powinna była na własnym wojennym szlaku.
Pewnie po to, by brzuch był wolny od zmarszczek,
Rozesłana zostanie smutna arena twej walki?
Gdyby ten sam obyczaj spodobał się matkom antycznym,
Rodzaj ludzki by zginął od tej szpetnej usterki,
I ten, co znowu rzuciłby początki naszego rodzaju,
Na opustoszałą ziemię kamienie, musiałby się znaleźć.
Kto by złamał potęgę Priama, gdyby bogini wód morskich,
Tetyda, nie chciała słusznego ciężaru wydać na świat?
Gdyby Ilia zabiła bliźnięta w spuchniętym brzuchu,
Założycielka dominującego Miasta upadłaby;
Gdyby Wenus splamiła Eneasza w ciężarnym łonie,
Ziemia byłaby pozbawiona rodu Cezarów.
Ty także, choć mogłaś narodzić się piękna, zginęłabyś,
Gdyby twe dzieło podjęła matka, to samo, co ty;
Ja sam, choć miałbym zginąć lepiej kochając,
Nie ujrzałbym dnia żadnego, gdyby matka odmówiła życia.
Po co oszukujesz winorośl pełną rosnących winogron,
I zrywasz owoce niedojrzałe okrutną ręką?
Niech spływają dojrzałe same z siebie – pozwól rosnąć narodzonemu;
Niewielka zwłoka warta jest życia.
Po co wydłubujecie wnętrzności, wkładając pod nie narzędzia,
I dajecie straszliwą truciznę tym, co się jeszcze nie narodzili?
Kolchidkę winą plamią, że zbroczona jest krwią dzieci,
I skarżą się, że Itys zabity został przez swą matkę;

109  Słowo „peltata” lub dokładniej, łac. peltatas nie jest błędem drukarskim. Odnosi się ono do 
„pelta”, małej, lekkiej, często półksiężycowatej tarczy używanej przez Amazonki lub wojska trackie. 
W tłumaczeniu Kubiaka użyto spolszczonej formy przymiotnika, co jest zabiegiem stylistycznym ma-
jącym oddać specyfikę antycznego uzbrojenia. Nec fera peltatas agmina velle sequi = nie chcą za dziki-
mi wojskami, niosącymi peltę, iść. Forma „za dzikich wojsk” jest starszym stylistycznie, nieco archa-
icznym zwrotem, który Z. Kubiak zastosował zapewne celowo dla oddania podniosłego, poetyckiego 
tonu oryginału. „Tarcza Amazonek (pelta) (gr. πέλτη péltē; łac. peltă) – mała tarcza greckiej lekkiej 
piechoty zwanej peltastami.”, https://pl.wikipedia.org/wiki/Tarcza_Amazonek „Peltaści.



Przemysław Ponczek182									                   [26]

Obie to okrutne matki, lecz obie ze smutnych powodów
Utratą wspólnej krwi mściły się za męża.
Powiedzcie, jaki Tereusz110, jaki Jazon was podnieca,
By kłuć swe ciała niepokojącą ręką?
Tego nie uczyniły tygrysice w armeńskich kryjówkach,
Zniszczyć swego płodu nie ośmieliła się lwica.
Lecz czynią to delikatne dziewczęta, ale nie bezkarnie;
Często ta, która zabija swe dziecko w łonie, sama ginie.
Sama ginie, niesiona na stos z rozpuszczonymi włosami,
A ci, co widzą, wołają: ‚Słusznie jej się stało!’
Kto oskarżyłby tę
Co chce, by jej łono obcęgami rozerwano?
Lecz niech te słowa ulecą w eteryczne wiatry,
I niech me wróżby nie mają żadnej wagi!
Bogowie łaskawi, pozwólcie raz zgrzeszyć bezpiecznie,
I dosyć; kara niech spadnie za drugą winę!

P. Owidiusz Nazon, Amores (Księga II, Elegia 14)111

[Tłumaczenie: Wanda Ziółkowska]

Jaki pożytek z tego, że dziewczęta są wolne od wojny,
Nie chcą, by za dzikim wojskiem z tarczą szły?
Skoro bez Marsa ran doznają od swoich pocisków,
I ślepe ręce zbroją na własną zgubę?
Ta, która pierwsza zaczęła wydzierać płód tkliwy,
Godna była zginąć na swej własnej wojnie.
Czyżby dlatego, by wolnym był brzuch od zmarszczek,
Miała być słana walki twej smutna arena?
Gdyby ten obyczaj spodobał się matkom dawnym,
Rodzaj ludzki by zginął od tej okrutnej winy,
I ten, co znowu rzucałby początku naszego rodzaju
W pusty świat kamienie, musiałby się znaleźć.
Kto by złamał bogactwa Priama, gdyby numen wód morskich,
Tetyda, nie chciała słusznego ciężaru nieść?
Ilia, gdyby zabiła bliźnięta w spuchniętym łonie,
Założyciel panującego Miasta upadłby;
Gdyby Wenus zbezcześciła Eneasza w ciężarnym brzuchu,
Ziemia by była sieroca, pozbawiona Cezarów.
Ty także, choć mogłaś narodzić się piękna, zginęłabyś,
Gdyby twoja matka spróbowała, co ty czynisz;
Ja sam, choć miałbym zginąć lepiej kochając,
Nie ujrzałbym dnia żadnego, gdyby matka odmówiła.
Po co oszukujesz winorośl pełną rosnących winogron,
I zrywasz niedojrzałe owoce okrutną ręką?
Niech spływają dojrzałe same z siebie – pozwól rosnąć narodzonemu;

110  Owidiusz odwołuje się tu do brutalnego mitu greckiego o Tereuszu, królu trackim, który zgwał-
cił Prokne, a następnie obciął język jej siostrze Filomeli, by milczała. W zemście Prokne zabiła ich syna 
Itysa (wspomnianego kilka wersów wcześniej) i podała go Tereuszowi do zjedzenia. Mit ten jest uży-
wany jako analogia do okrucieństwa aborcji, https://pl.wikipedia.org/wiki/Tereus + BIBLIOGRAFIA

111  Owidiusz Nazon, Publiusz, Amores: wybór elegii, 66.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[27]	 183

Niewielka zwłoka warta jest życia.
Po co wydłubujecie wnętrzności, wkładając pod nie narzędzia,
I dajecie straszliwą truciznę tym, co się jeszcze nie narodzili?
Kolchidkę winą plamią, że zbroczona jest krwią dzieci,
I skarżą się, że Itys zabity został przez swą matkę;
Obie to okrutne matki, lecz obie ze smutnych powodów,
Utratą wspólnej krwi mściły się za męża.
Powiedzcie, jaki Tereusz, jaki Jazon was podnieca,
By ranić swe ciała niepokojącą ręką?
Tego nie czynią tygrysice w armeńskich jamach,
Ni lwica swych płodów zniszczyć się nie ośmieli.
A czynią to dziewczęta tkliwe, lecz nie bezkarnie:
Często ta, co zabija w łonie, sama umiera.
Sama umiera i niosą ją na stos z rozpuszczonymi włosami,
A widzący wołają, że słusznie się stało.
Któż na to przestępstwo wniesie skargę, by łono
Żądać rozrywać kleszczami?
Lecz niechaj te słowa rozwieją się w eteru przestworzach
I niech w moich wróżbach nie będzie żadnej wagi!
Bogowie łaskawi, pozwólcie bezpiecznie zgrzeszyć raz jeden,
A to wystarczy; karę niech wina poniesie powtórna!

Przez cały ten literacki dokument, zawarty na kartach Elegii, przebija zatem 
zadziwiający na czasy starożytności, nie znającej jeszcze Chrystusa, mocny i emo-
cjonalny sprzeciw Poety wobec aborcji, potępiający to straszne moralnie zjawisko 
społeczne w starożytnym Rzymie, a które stało się centralnym tematem utworu. 
Owidiusz używał bardzo silnych argumentów moralnych, religijnych (gniew bogów, 
mityczne przykłady) i etycznych (porównanie do okrucieństwa dzikich zwierząt), 
potępiając praktykę abortio. Z perspektywy dzisiejszych ruchów pro-life, elegia ta 
nadawałaby się na swego rodzaju Traktat ku czci ochrony życia Dzieci Nienarodzo-
nych, i z tego też powodu jest ten piękny, a zarazem poruszający „Pomnik Dzie-
jowy”, często cytowany jako jeden z najwcześniejszych i najbardziej wyrazistych 
głosów w obronie nienarodzonych w literaturze zachodniej112. Podsumowując, Owi-
diusz jest powszechnie znanym i cytowanym antycznym „sprzymierzeńcem” w ar-
gumencie pro-life, a jego tekst jest uznawany za ważny historyczny komentarz w tej 
debacie. Tekst Owidiusza jest bowiem doskonałym dowodem na istnienie silnego 

112  Ruchy pro-life na całym świecie, a także w Polsce, bardzo często cytują Owidiusza i jego 
Elegię II.14, traktując ją jako jeden z najstarszych historycznych argumentów przeciwko aborcji. 
Polskie środowiska pro-life i pisma katolickie chętnie odwołują się do tego antycznego źródła, aby 
pokazać uniwersalność sprzeciwu wobec aborcji. Cytaty (zarówno łacińskie, jak i polskie) można 
znaleźć w artykułach na portalach związanych z ruchem pro-life, w czasopismach, takich jak: „Gość 
Niedzielny”, „Niedziela” czy w wydawnictwach Fundacji Pro. Autorzy piszący z perspektywy etyki  
chrześcijańskiej lub naturalnego prawa często cytują Owidiusza jako dowód na to, że debata o statusie 
płodu ma korzenie starożytne. F. Błajet, Owidiusz: Niewielka zwłoka warta jest życia, Gość Niedzielny, 
nr 36 [wydanie z 9.9.2007), 35–36; L. Kowalczyk, Aborcja w świecie starożytnym, Niedziela, nr 37, 
rok 2005, 28–29; Aborcja: Historia ukrywana, Warszawa: Fundacja Pro – Prawo do Życia, [Rok wyda-
nia, np. 2018]. Materiały te są często dystrybuowane podczas akcji ulicznych lub dostępne do pobrania 
w formacie PDF ze strony internetowej Fundacji: www.fundacjaprolife.pl. Cytaty z Owidiusza poja-
wiają się tam w sekcjach historycznych.



Przemysław Ponczek184									                   [28]

moralnie i etycznie nurtu antyaborcyjnego w Rzymie. Owidiusz: Apeluje do natu-
ry, bo porównuje aborcję do zrywania niedojrzałych owoców i podkreśla, że nawet 
dzikie zwierzęta (tygrysice, lwice) nie niszczą własnego potomstwa. Używa języka 
moralnego potępienia: Nazywa aborcję „zbrodnią” (crimen), „okrutną winą” (vitio), 
a narzędzia aborcyjne „straszliwą trucizną” (dira venena) i „narzędziami” wkłada-
nymi „pod wnętrzności” (subiectis telis). Wskazuje na konsekwencje: ppisuje, że 
kobiety dokonujące aborcji często same umierają i zasługują na ten los („Słusznie jej 
się stało!”). Argumentuje historycznie/demograficznie: Gdyby antyczne matki tak 
postępowały, nie byłoby Rzymu, Priama ani Cezarów.

Po tej lekturze zadziwiać i zdumiewać może zatem, że większość spośród wy-
mienionych, szlachetnych moralnie Pogan, na czele oczywiście z Owidiuszem, 
w których sercu i szukającym prawdy sumieniu – przed nastaniem religii chrze-
ścijańskiej – kryła się moralna i uczuciowa intuicja pro-life, żyła w czasach Naj-
większego Obrońcy Życia Ludzkiego, Jezusa Chrystusa (3/2 r. przed Chr. – 33 r. 
po Chr.)113. Można tych „Piewców Życia” porównać do Planet, zapowiadających 
prawdziwą „Światłość Świata” (J 8, 12). Trzeba zatem było poczekać na pojawie-
nie się na „niebie ówczesnego firmamentu”, nowej, pełnej nadziei i Dobrej Nowi-
ny (gr. Εὐαγγέλιον) dla ludzkości, wcześniej nieznanej, nauki, która, objawiając 
światu prawdę o Bogu Prawdziwym, Wszechmocnym i przede wszystkim nie-
skończenie każdego człowieka Kochającym, mogła rozkruszyć skały ludzkiego  
egoizmu i niewzruszoności, nieczułości na los Najniewinniejszych z żyjących na 
ziemi Istot, czyli Dzieci Nienarodzonych, którym ta Nowa Nauka z mocą, nadała 
w pełni godność ludzką nie dopiero od urodzenia, wyjścia z łona matki i złapania 
pierwszego oddechu, czy też nawet nie, jak chciał Arystoteles, od czterdziestego 
(chłopcy), czy dziewięćdziesiątego dnia (dziewczynki), lecz już od samego poczę-
cia. Tą nową, rewolucyjną nauką, stało się chrześcijaństwo, która to religia stała się 
antropologicznym przełomem cywilizacyjnym, nadając godność ludzką dziecku od 
samego poczęcia114, którego status moralny, w porównaniu z antropologią i myślą 

113  Argumentacja przemawiająca za tymi datami życia Jezusa Chrystusa („ok. 2 r. przed Chr. – 33 r. 
po Chr.”) przedstawia coraz więcej spójnych i solidnych danych historycznych i astronomicznych. Gnilka,  
Meier i Vermes dostarczają merytorycznego poparcia tego rodzaju datacji. Argumentacja za datą ok. 2 r. 
p.n.e. opiera się głównie na rewizji tradycyjnej daty śmierci Heroda Wielkiego. Przez długi czas sądzono, 
że zmarł on w 4 r. p.n.e. (za Józefem Flawiuszem i obliczeniami E. Schürera), co przesuwało narodziny 
na 5–6 r. p.n.e. Nowsze badania kwestionują tę datę. Co do daty narodzin (3 r. przed Chr.): 12 sierpnia  
3 r. p.n.e. nad ranem doszło do bardzo bliskiego spotkania (koniunkcji) planet Wenus i Jowisz. W ówcze-
snych wierzeniach astrologicznych (babilońskich, pogańskich) takie zjawisko mogło być interpretowane 
jako zapowiedź lub narodzenie nowego, potężnego władcy (Jowisz był „królem bogów”, Wenus „boginią 
matką”). Dla Mędrców ze Wschodu mógł to być sygnał, który skłonił ich do podróży, zob.: J. Klinkowski, 
Jan Chrzciciel – największy narodzony z niewiast (Łk 7, 28)”, w: Perspectiva. Legnickie Studia Teolo-
giczno-Historyczne, Legnica 2011, nr 1 (18), 129; J. D. Breshears, The Birth of Jesus: The Best Historical 
Evidence”. The Areopagus (blog), 20 grudnia 2021 (dostęp: 4.12.2025); Ad daty narodzin (2 r. przed 
Chr.): G. Vermes, Jezus. Narodziny, życie, śmierć. Kraków 2003, 21–27; Ad. daty śmierci (33 r. po Chr.): 
J. Gnilka, Jezus z Nazaretu. Orędzie i historia. Kraków 1997, 152; J.P. Meier, Marginalny Żyd: rozważa-
nia o historycznym Jezusie, t. 1, Korzenie problemu i osoby, Kraków 2000, 397 i n.

114  W przeciwieństwie do wcześniejszych, starożytnych poglądów (Arystotelesowskich 40/90 dni 
lub rzymskiej normy prawników rzymskich: od urodzenia).



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[29]	 185

pogańską, wzniosła na najwyższy do osiągnięcia poziom, zakotwiczając wszystko 
nie tylko na przyrodzonej, ale także, a nawet przede wszystkim na transcendentnej, 
nadprzyrodzonej, niewyobrażalnie wielkiej godności człowieka, także tego poczę-
tego, o którym, jak o każdym innym z ludzi, jak wynika z Księgi Rodzaju (Gene-
sis), od samego już początku, Bóg, który stworzył niebo i ziemię: „wreszcie rzekł 
[…]: «Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam. […] Stworzył więc Bóg 
człowieka na swój obraz, na obraz Boży go stworzył: stworzył mężczyznę i niewia-
stę. […] A Bóg widział, że wszystko, co uczynił, było bardzo dobre […]” [Rdz 1, 
1.26–27.31]. Ta opiewana przez wyznawców wiary w Zbawiciela chrześcijańska 
godność człowieka, w tym dziecka nienarodzonego (i to od samego poczęcia), opie-
ra się zatem na fundamencie transcendentnym („na obraz Boży go stworzył” – Ima-
go Dei), niebotycznie przewyższającym samo prawo naturalne, czyli uzasadnienie 
immanentne, wewnętrzne, psychologiczne, przyrodzone, do którego odwoływał się 
Owidiusz i inni pogańscy myśliciele, aczkolwiek i oni, we właściwy sobie sposób, 
dotykali tego elementu ponadnaturalnego (por. końcówka Elegii II.14, gdzie Wieszcz 
z Rzymu, przyzywa „bóstwa” (łac. di faciles), w celu ubłagania przebaczenia dla 
Korynny). Między pogańską intuicją a chrześcijańskim objawieniem istnieje więc 
filozoficznie i moralnie uzasadniony historyczny oraz nawet religijny (wsparty na 
kultach pogańskich) „pomost antropologiczny”, a zarazem i „most wzajemnego po-
rozumienia” w kwestii statusu moralnego aborcji, a tym samym i człowieka nienaro-
dzonego. Te granice nie były zatem absolutnie szczelne, a chrześcijaństwo było i jest 
raczej ostatecznym wypełnieniem pewnych intuicji, a nie całkowitym zerwaniem 
z przeszłością i odcięciem się od najbardziej nawet wzniosłych koncepcji niechrze-
ścijańskich, ponieważ także pogaństwo, przede wszystkim to w najszlachetniejszym 
wydaniu było niekiedy niezwykłą i zadziwiającą inspiracją dla chrześcijaństwa, na 
zasadzie czasami bardzo przyjaznego dialogu, czy też debaty nad kluczowym tema-
tem niniejszej publikacji, jaką jest starożytna debata nad statusem moralnym aborcji 
dziecka poczętego, przybierająca postać polemiki między tym, co pogańskie a tym, 
co chrześcijańskie. Prawdą są zatem, pośrednio potwierdzające te Boże Intuicje, ja-
kie zasiewa On w sercach wszystkich ludzi, czy to wierzących, jak chrześcijanie, czy 
też niewierzących, jak poganie, zawarte na kartach Ewangelii, głoszonej od dwóch 
tysiącleci, a zrodzonej wraz z narodzinami Mesjasza z Betlejem, mniej więcej w cza-
sach Owidiusza, przywołane przez św. Jana Apostoła podczas rozmowy ze szla-
chetnym dostojnikiem żydowskim, rabbim Nikodemem, słowa Jezusa Chrystusa:  
„«Zaprawdę, zaprawdę, powiadam ci: […] To, co się […] z Ducha narodziło, jest 
duchem. […] Wiatr wieje tam, gdzie chce, i szum jego słyszysz, lecz nie wiesz, skąd 
przychodzi i dokąd podąża. […]». (J 3, 5–8). A Ten, Boży Duch, Stwórca, unosząc 
się nad wodami (Rdz 1, 1). 



Przemysław Ponczek186									                   [30]

BIBLIOGRAFIA

Aborcja: Historia ukrywana, Warszawa: Fundacja Pro – Prawo do Życia, 2018. 
Amielańczyk K., Rzymianie i ich „Prawo medyczne” (aspekty prawno-karne), Zeszyty Prawnicze 

UKSW 11 (2011) 1, 69–90.
https://pl.wikipedia.org/wiki/Asyria (dostęp: 10.12.2024).
https://pl.wikipedia.org/wiki/Awesta (dostęp: 10.12.2024).
https://pl.wikipedia.org/wiki/Awesta#Komentarze:_Zend (dostęp: 10.12.2024).
Barczak-Oplustil A., Przerwanie ciąży, w: Bosek L., Wnukiewicz-Kozłowska A., Szczególne świadcze-

nia zdrowotne, t 2, System prawa medycznego, Warszawa 2018, Legalis.
Bielas L., Dziecko przed urodzeniem w starożytnym świecie pogańskim, Ruch Biblijny i Liturgiczny 44 

(1991) 1–3, 37–41.
Bielawny K., Ocalić niepodległość. Dekatolizacja. Domeralizacja. Demonizacja. Depopulacja, War-

szawa 2023.
Błajet F., Owidiusz: Niewielka zwłoka warta jest życia, Gość Niedzielny, nr 36 (wydanie z 9.9.2007), 

35–36. 
Bogucka M., Moralność a historia, Nauka 3 (2010), 64–67.
Boratyńska M., O przerwaniu ciąży ze wskazań leczniczych po rozstrzygnięciu Trybunału Konstytu-

cyjnego z 22 października 2020 r. i po śmierci pacjentki w szpitalu w Pszczynie, Przegląd Prawa 
Medycznego 3–4 (2021), 202–252.

Breshears J.D., The Birth of Jesus: The Best Historical Evidence. The Areopagus (blog), 20 grudnia 
2021 (dostęp: 04.12.2025). 

Czachorowski M., Aborcja, w: Encyklopedia „Białych Plam”, t. I, Lublin 2000.
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum (CSEL) – https://archive.org.
Czy Bóg istnieje? Z rozmowy między Josephem kardynałem Ratzingerem i Paolo Floresem d’Arcais, 

w: J. Ratzinger. Benedykt XVI, Uwolnić wolność. Wiara i polityka w Trzecim Tysiącleciu. Teksty 
wybrane, t. 5, Polityka i Wiara, Lublin 2018.

https://pl.wikipedia.org/wiki/Digesta_Justyniana (dostęp: 09.12.2024). 
https://pl.wikipedia.org/wiki/Echnaton (dostęp: 10.12.2024).
https://pl.wikipedia.org/wiki/Galen (dostęp: 11.01.2025). 
Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych filozofów, tłum. I. Krońska, B. Kupis, L. Kurdybacha, 

K. Leśniak, PWN, Warszawa 1984. 
Galewicz W., Status ludzkiego zarodka a etyka badań biomedycznych, Kraków 2013.
Gałęska-Śliwka A., Prawo do świadomego planowania rodziny – wybrane zagadnienia, Prokuratura 

i Prawo 2 (2021), 78–114.
Han M., SJ, Dziecko przed urodzeniem wg pogan i chrześcijan w okresie starożytnym, https://mariu-

szhan.pl/2016/04/07/dziecko-przed-urodzeniem-wg-pogan-i-chrzescijan-w-okresie-starozytnym/ 
(dostęp: 11.01.2025).

https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/Hipokrates;3911863.html (dostęp: 10.12.2024).
Jak nie mówić o aborcji? Rozmowa pastora Ireneusza Skoczenia z lek. med. Renatą Lechowicz, Kairos.  

Refleksje pastoralno-egzegetyczne 1 (2021). Wyższe Baptystyczne Seminarium Teologiczne 
w Warszawie – https://pl.wikipedia.org/wiki/J%C3%B3zef_Flawiusz (dostęp: 10.12.2024).

Kohut H., Odtworzenie Jaźni (The Restoration of the Self), Warszawa 2008. 
J. Klinkowski, Jan Chrzciciel – największy narodzony z niewiast (Łk 7, 28), Perspectiva. Legnickie 

Studia Teologiczno-Historyczne, Legnica 2011.
Kołosowski T., Etyczno-antropologiczne aspekty aborcji w świetle wybranych dzieł antycznej literatury 

Grecji i Rzymu, Seminare 33 (2013), 251–262.
Kondratiewa-Bryzik J., Początek prawnej ochrony życia ludzkiego w świetle standardów międzynaro-

dowych, Warszawa 2009.
Koss G., Aborcja, Diecezjalne Studium Życia Rodzinnego, Sosnowiec, 19 grudnia 2020, materiał własny.
Kowalczyk L., Aborcja w świecie starożytnym, Niedziela, nr 37, rok 2005, 28–29.
Lejeune J., Czym jest ludzki embrion? tłum. M. Maćkowiak, A. Sobczak, Gniezno 1999.



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[31]	 187

Lewandowski P., Aborcja w perspektywie kanonicznoprawnej. Zaciągnięcie i zwolnienie z ekskomuniki, 
Teologia Praktyczna 17 (2016), 269–281.

Liryka starożytnego Egiptu, tłum. i oprac. T. Andrzejewski, Warszawa 1958.
https://pl.wikipedia.org/wiki/Lizjasz (dostęp: 11.01.2025). 
Lucas R. L., Bioetyka dla każdego, Częstochowa 2005.
Łoziński B., Bioetyka początków ludzkiego życia w polskiej debacie publicznej, w: Początek ludzkiego 

życia – bioetyczne wyzwania i zagrożenia, pod red. W. Sinkiewicza i R. Grabowskiego, Byd-
goszcz 2016, 125 i n.;

Martiniec W., O sztucznem przerwaniu ciąży z punktu widzenia sądowo-lekarskiego, Komorów Lubel-
ski 1931, https://pl.wikipedia.org/wiki/Minucjusz_Feliks (dostęp: 13.01.2025).

Meier John P., Marginalny Żyd: rozważania o historycznym Jezusie, t. 1, Korzenie problemu i osoby, 
Kraków 2000.

Muszala A., Starowieyski M., Ślipko T. (SJ), Aborcja. Filozoficzne, teologiczne, historyczne i prawne 
spojrzenie, Kraków 2021.

Muszala A., Embrion ludzki w starożytnej refleksji teologicznej, Kraków 2009.
Nathanson B. N., Ręka Boga. Od śmierci do życia – podróż zwolennika aborcji, który zmienił zdanie. 

Warszawa – Ząbki 1997.
Nawrot O., Nienarodzony na ławie oskarżonych, Toruń 2007.
https://pl.wikipedia.org/wiki/Owidiusz
Owidiusz Nazon, Publiusz, Amores [Pieśni Miłosne]: wybór elegii, przełożyła W. Ziółkowska, wstę-

pem opatrzył T. Michałowski, Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1987. 
Owidiusz Nazon, Publiusz, Amores: wybór elegii,  W. Ziółkowska (tłum.), Michałowski  (wstęp), Wro-

cław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1987, seria: Biblioteka Narodowa. Seria 2, nr 229.
Owidiusz Nazon, Publiusz, Elegie, przełożył i opracował Z. Kubiak, Wydawnictwo Prószyński i S-ka, 

Warszawa 2004.
https://pl.wikipedia.org/wiki/Aemilius_Papinianus (dostęp: 10.12.2024). 
https://pl.wikipedia.org/wiki/Papirus_Ebersa (dostęp: 15.02.2025).
Parlament Europejski naciska na Polskę i wzywa do wpisania aborcji do Karty Praw Podstawowych, 

w: https://ordoiuris.pl/ochrona-zycia/parlament-europejski-naciska-na-polske-i-wzywa-do-wpisa 
nia-aborcji-do-karty-praw (dostęp: 11.01.2025). 

https://pl.wikipedia.org/wiki/Plutarch (dostęp: 11.01.2025). 
Podoleński S., O życie nienarodzonych, Kraków 1933.
Słownik biblijny, za: Artur Malina, Gość Niedzielny 34 (2004), https://biblia.wiara.pl/slownik/67ea4.

Slownik-biblijny/slowo/POGANIE (dostęp: 11.01.2025). 
https://pl.wikipedia.org/wiki/Poga%C5%84stwo (dostęp: 11.01.2025).
https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/Rosja-sowiecka;3968876.html (dostęp: 07.12.2024).
Rominkiewicz J., Czy w prawie ateńskim istniał zakaz aborcji? Acta Universitatis Wratislaviensis 3465 

(2012), 17–40.
Salij J. OP, Wybierajmy życie!, Poznań 2002.
Sapeta K., Cywilnoprawna ochrona zdrowia i życia dziecka poczętego, praca magisterska napisana na 

Uniwersytecie Śląskim Wydział Prawa i Administracji pod kierunkiem promotorki: dr hab. prof. 
Bernadety Fuchs, Katowice 2013.

Sawa R., Longosz S., Pseudo-Galen, Czy to, co znajduje się w łonie, jest istotą żywą? (An animal sit 
quod in utero est?) (Εί ζωον τό κατά γαστρός), Vox Patrum 74 (2020), 157–195.

Sejm Rzeczypospolitej Polskiej X kadencja. Kancelaria Sejmu. Biuro Komisji Sejmowych. Pełny zapis 
przebiegu posiedzenia Komisji Nadzwyczajnej do rozpatrzenia projektów ustaw dotyczących pra-
wa do przerywania ciąży (Nr 3) z dnia 16 maja 2024 r., obradującej pod przewodnictwem poseł 
Doroty Łobody (KO), przewodniczącej Komisji, i poseł Marii A. Żukowskiej (Lewica), zastęp-
czyni przewodniczącej, w: Sprawozdanie stenograficzne z 9. posiedzenia Sejmu Rzeczypospolitej 
Polskiej w dniu 11 kwietnia 2024 r. (drugi dzień obrad – czwartek) i 12 kwietnia 2024 (trzeci dzień 
obrad – piątek) dotyczące pierwszych czytań poselskich projektów ustawy o zmianie ustawy – 
Kodeks karny; ustawy o bezpiecznym przerywaniu ciąży; ustawy o zmianie ustawy o planowa-



Przemysław Ponczek188									                   [32]

niu rodziny, ochronie płodu ludzkiego i warunkach dopuszczalności przerywania ciąży; ustawy 
o świadomym rodzicielstwie, w: https://www.sejm.gov.pl/sejm10.nsf/stenogramy.xsp?rok=2024 
(dostęp: 11.01.2025).

https://www.sejm.gov.pl/Sejm10.nsf/biuletyny.xsp?view=2&komisja=NPC (dostęp: 11.01.2025).
Seneka Młodszy, Ad Marciam de consolatione (Do Marcji o pocieszeniu), 12.3, Dialogi, t. 1, tłum. 

L. Joachimowicz, Warszawa: PWN, 1960. 
Seneka Młodszy, Consolatio ad Helviam (Pocieszenie do Helwii), 16.3., Dialogi, t. 2, tłum. L. Małuno-

wiczówna, Warszawa: PWN, 1960.
https://sjp.pwn.pl/slowniki/moralny.html (dostęp: 11.01.2025). 
https://wsjp.pl/haslo/podglad/67636/moralny/5177663/czlowiek (dostęp: 11.01.2025). 
https://wsjp.pl/haslo/podglad/84457/status/5219114/spoleczny (dostęp: 11.01.2025). 
https://sjp.pwn.pl/szukaj/status.html (dostęp: 11.01.2025).
https://www.google.com/search?q=%22status+moralny+aborcji%22&client=firefox-b-e&sca_

esv=72b9e656d2a7a540&filter=0&biw=1366&bih=602&dpr=1 (dostęp: 11.01.2025).
Starowieyski M., Aborcja i życie nienarodzonych w starożytności chrześcijańskiej, Warszawskie Studia 

Teologiczne XXII/1/2009, 117–147.
Starowieyski M., Aborcja i życie nienarodzonych w starożytności chrześcijańskiej, w: A. Muszala,  

M. Starowieyski, T. Ślipko (SJ), Aborcja. Filozoficzne, teologiczne, historyczne i prawne spojrze-
nie, Kraków 2021.

https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/stoicy;3979859.html (dostęp: 10.12.2024). 
Szymik S., Biblia o życiu poczętym i życiu przerwanym, Teologia i Moralność, 18, 1 (2023), 9–20. 
Taussig F.J., Abortion, Spontaneous and Induced: Medical and Social Aspects. St. Louis 1936.
Taussig F.J., The Prevention and Treatment of Abortion. St. Louis 1910, https://en.wikipedia.org/wiki/

Frederick_J._Taussig (dostęp: 11.01.2025).
Tertulian, Kwintus Septymiusz Florens. O duszy, tłum., Wstęp i komentarz: Ewa Skwara. Kraków: 

Wydawnictwo WAM, 2007. Seria: Źródła Myśli Teologicznej, t. 42.
The Latin Library: https://www.thelatinlibrary.com/
Toulat J., Sztuczne poronienie. Wyzwolenie czy zbrodnia? Paris 1978.
Tokarczyk R., Normatywne ujęcia antyprokreacji, Roczniki Socjologii Rodziny, Rocznik XII, UAM 

Poznań 2000, 213–236.
Troska J., Moralność życia cielesnego, Poznań 1999. 
Vermes G., Jezus. Narodziny, życie, śmierć, Kraków 2003.
https://pl.wikipedia.org/wiki/Ulpian_Domicjusz (dostęp: 10.12.2024).
Wergiliusz, Eneida, przeł. Z. Kubiak, Wydawnictwo Znak, Kraków 2006.
Zasady etyki lekarskiej: tekst i komentarz, oprac. M. Woyna-Orlewicz, Warszawa: Wydawnictwo Le-

karskie PZWL, 1993.
Zalewski B., Crimen abortionis w rzymskim prawie karnym, Studia Prawnicze KUL 1 (2019) 77, 

201–224.
Owidiusz Nazon, Publiusz, Amores: wybór elegii,  W. Ziółkowska (tłum.), Michałowski  (wstęp), Wro-

cław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1987, seria: Biblioteka Narodowa. Seria 2, nr 229.

The ancient debate over the moral status of abortion: 
Pagan and christian polemics

Part I

Summary

The publication explains the term “moral status of abortion”, the phenomenon and history of abor-
tion (Egypt, Babylon, Israel, Iran, China, Greece, and Rome), and the moral approach to the subject by 
Pagans and Christians in antiquity (Amenhotep IV – Akhenaten, Aeschylus of Eleusis, Aristotle, Lysias,  



STAROŻYTNA DEBATA NAD STATUSEM MORALNYM ABORCJI…[33]	 189

Publius Ovidius Naso, Philo of Alexandria, Plato, Plutarch, Hippocrates, Marcus Tullius Cicero, Dio-
genes of Sinope, Empedocles, Galen, Lucius Annaeus Seneca, Publius Vergilius Maro, Scribonius Lar-
gus, Theodore Priscian, Zeno of Citium, among others; Didache, Epistle of Barnabas, Justin Martyr, Ori-
gen, Melito of Sardis, Tertullian, John Chrysostom, Augustine of Hippo, Theodoret of Cyr, among others). 

The debate over the moral status of abortion was not always an unfriendly polemic, full of dis-
agreement, but sometimes a friendly debate, where not only Christian, but also pagan sages of antiquity 
forbade abortion and morally condemned it, because they believed that abortion is a crime leading to 
the death of the conceived child, and claimed that the embryo in the womb is a human being, a living 
being, endowed with an immortal soul.

Ovid’s vehement condemnation of abortion in Amores (II 14) is interpreted through the lens of 
Heinz Kohut’s self-psychology, which sees the act as a rupture of the nascent self object relationship and 
therefore a profound psychic injury. By linking Ovid’s poetic moral outrage to Kohut’s concept of the 
“self object” and the need for an immutable “inner core,” the study demonstrates how ancient literary po-
lemics anticipate modern psychological understandings of the moral status of the unborn. This interdisci-
plinary bridge reinforces the central thesis that both pagan and Christian traditions recognized the embryo 
as a being endowed with an immortal soul, a view that resonates with contemporary bio ethical arguments.

Heinz Kohut (1913–1981) developed the concept of ‘self psychology,’ where a Selfobject is a per-
son or thing that fulfills the need for an ‘ideal reflection’ and enables the development of a healthy 
‘self.’ Empathy, in turn, is a fundamental therapeutic mechanism that allows for the overcoming of 
certain personality disorders (e.g., narcissism). The path to achieving this is the experience of authentic 
empathy, or ‘experiencing the <other person> as <one’s own self>,’ for example, in the situation of 
a woman who undergoes an abortion and is in a very difficult spiritual and psychological state (cf. Ovid 
and Corinna), as well as the situation of the most wronged party here, the unborn child. Therefore, this 
publication will provide, among others, clergy, priests, and pastoral workers with historical, psycho-
logical, and even religious arguments, as well as therapeutic and spiritual tools. These can enrich the 
pastoral care of families and marriages by demonstrating that the intuition to protect life is universal 
and timeless, present not only in ancient Christianity but also already among pagans. It will also provide 
strong arguments for the resolute and empathetic [attitude focused primarily on the good of the <other 
self>] protection of children before abortion, as well as the defense of the mothers themselves by help-
ing them experience post-abortion trauma recovery, and also help the fathers and the entire family as 
people involved in this abortion process.

Key words: abortion, history of abortion, Christian perspective, paganism, debate, moral status of 
abortion, pagan and christian polemics, bioethics, self psychology

Nota o Autorze

Przemysław PONCZEK – prawnik (radca prawny), absolwent stacjonarnych studiów wyższych 
magisterskich (5-letnich) na Wydziale Prawa i Administracji Uniwersytetu Śląskiego w Katowi-
cach (1999). Napisał pod kierunkiem prof. zw. dr hab. Kazimierza Korzana pracę magisterską na 
temat: „Niezawisłość sędziowska jako konstytucyjna zasada wymiaru sprawiedliwości w Polsce”, 
Katowice 1999, ss. 244) z podrozdziałem dotyczącym genezy tego zjawiska w kulturach prawnych  
starożytnego Izraela i Rzymu oraz począwszy od powstania religii chrześcijańskiej. W 2021 r. ukoń-
czył Diecezjalne Studium Życia Rodzinnego Wydziału Duszpasterstwa Rodzin Kurii Diecezjalnej  
w Sosnowcu na kierunku: Doradca rodzinny (napisał pracę dyplomową: „Starożytne i nowożytne 
korzenie eugeniki i aborcji eugenicznej w świetle nauki Kościoła katolickiego”, Sosnowiec 2021, 
ss. 569). Autor kilkunastu publikacji naukowych i popularyzatorskich. Wieloletni pracownik sa-
morządowy, obecnie jako pracownik służby cywilnej zatrudniony w państwowej administracji 
skarbowej (Krajowa Informacja Skarbowa). Interesuje się religią chrześcijańską, historią, pra-
wem, muzyką, sportem i archeologią. 
Kontakt e-mail: przempon75@poczta.onet.pl





Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

ks. Michał Staszewski
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Prymat w myśli teologicznej Ojców Kościoła  
i pisarzy chrześcijańskich:  

Klemensa Rzymskiego,  
Ignacego z Antiochii i Ireneusza z Lyonu

1. Różnice w rozumieniu prymatu. 2. Klemens Rzymski. 3. Ignacy Antiocheński. 4. Ireneusz 
z Lyonu. 5. Podsumowanie

Słowa kluczowe: Klemens Rzymski, Ignacy Antiocheński, Ireneusz z Lyonu, prymat, re-
fleksja teologiczna, Biskup Rzymu

1. Różnice w rozumieniu prymatu

Problematyka dotycząca prymatu Piotrowego jest bardzo rozbudowana i szero-
ko dyskutowana. Różnie była ona postrzegana w ciągu wieków istnienia Kościoła. 
Często wywoływała nieporozumienia. Działo się tak, ponieważ nie wszyscy biskupi, 
a także ich wspólnoty, uznawali nadrzędną rolę biskupa Rzymu. Takie myślenie było 
konsekwencją różnego interpretowania sceny ewangelicznej, podczas której Jezus 
powierzył władzę Piotrowi. Jedni interpretowali tę scenę bardzo literalnie, a więc 
uznawali, że dana obietnica prymatu dotyczyła tylko Piotra. Inni natomiast, w obiet-
nicy spod Cezarei Filipowej widzieli Piotra i jego następców.

W tym artykule skupimy się na pismach odnoszących się do kwestii prymatu, 
zostawionych przez: Klemensa Rzymskiego, Ignacego Antiocheńskiego, Polikarpa 
ze Smyrny oraz Ireneusza z Lyonu.

2. Klemens Rzymski

Klemens (91–101) był trzecim biskupem Kościoła rzymskiego, a zarazem Mę-
żem apostolskim, czyli uczniem jednego z Apostołów – w tym przypadku Pawła. 
Imię jego jest wspominane przez św. Pawła, w Liście kierowanym do wspólnoty 



Michał Staszewski192									                     [2]

kościelnej w Filippii1. Apostoł Narodów nazywał Klemensa towarzyszem broni2. 
W naturalny sposób rodzi się pytanie: dlaczego zdanie biskupa rzymskiego dla ów-
czesnych Kościołów partykularnych było ważne, mimo że wspólnota rzymska nie 
była wcale najliczniejszą i najstarszą wspólnotą. Można przyjąć, że taka ranga bi-
skupa Rzymu wynika z tego, że był następcą św. Piotra Apostoła, ponieważ brak in-
nych przesłanek, które w sposób wystarczający taką pozycję by uzasadniały. Mimo 
iż u schyłku wieku nie był najbardziej liczną ani najbardziej zasobną wspólnotą, to 
jednak od początku znany był z tego, że przychodził z pomocą innym wspólnotom. 
Tylko taką rangą wspólnoty rzymskiej można uzasadnić, że do jej biskupa zwraca 
się wspólnota Kościoła w Koryncie z prośbą o interwencję w dotykających ją roz-
darciach, mimo iż żył jeszcze św. Jan Apostoł, a komunikacja z Efezem była o wiele 
łatwiejsza. Mamy świadectwo tej interwencji podjętej przez Klemensa w jego Liście 
do wspólnoty w Koryncie.

Swój Pierwszy List do Koryntian Klemens napisał po tym, jak przedstawicie-
le tamtejszego Kościoła kilkakrotnie informowali go o sytuacji kryzysowej w ich 
wspólnocie. Problem Koryntyjczyków polegał na tym, że część wspólnoty chciała 
odsunąć od posługi starszych ustanowionych jeszcze przez Apostoła Pawła. Kle-
mens nie odpisał natychmiast, ponieważ w Rzymie wybuchło prześladowanie zapo-
czątkowane przez Nerona i Domicjana. 

W Liście Klemensa ani razu nie pojawia się termin prymat. Jeśli jednak do-
kładnie przyjrzymy się jego tekstowi, możemy dostrzec, że jest w nim obecna idea 
hierarchii i posłuszeństwa. Na początku Listu biskup Rzymu zaznacza, że męczeń-
stwo Piotra i Pawła jest korzeniem wiary chrześcijańskiej, za którą wielu oddało 
swoje życie przez naśladownictwo czynów Apostołów. Skoro Klemens o tym pisze, 
to uważa, że właśnie ten korzeń chrześcijaństwa znajduje się Rzymie. Tu bowiem 
Apostołowie oddali życie za wiarę. Klemens we wspomnianym Liście nie występuje 
jako brat i doradca, ale jako ten, który wymaga posłuszeństwa w imię wiary. Cały 
bowiem List był jednym wielkim wołaniem do wspólnoty Kościoła w Koryncie 
o pokorę i posłuszeństwo. Klemens wyraźnie podkreślał, że wierni muszą być bez-
względnie podlegli duchownym: biskupom oraz kapłanom, ale sam występuje w roli 
tego, któremu należy się posłuszeństwo ze strony hierarchii. Niepodporządkowanie 
się tym zasadom wiązało się z karą:

Tych więc, których sami Apostołowie, lub po nich inni dostojni mężowie za zgodą całego zgro-
madzenia postanowili, którzy trzodzie Chrystusowej chwalebnie, z pokorą, spokojnie […] posłu-
giwali, tych usuwać od obowiązku; uważamy za postępek prawu przeciwny3. 

Upomnienia poczynione przez Klemensa spotkały się z aprobatą wspólnoty ko-
rynckiej. Powyższe słowa są świadectwem, że w Kościele jest już jakieś prawo, 
a Klemens występuje w jego roli interpretatora.

Nawet jeśli sam Klemens w swoim Liście nie odniósł się bezpośrednio do kwe-
stii prymatu, to wspólnota koryncka, do której pisał swój List, pokazała, kim dla niej 

1  Flp 4, 3.
2  Zob. Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, III 4, 9, Kraków 2013, 145.
3  Klemens Rzymski, List do Koryntian, w: Pisma Mężów Apostolskich, Warszawa 1897, 83.



[3]	 193Prymat w myśli teologicznej Ojców Kościoła I Pisarzy…

był biskup Rzymu i jakie miał dla niej znaczenie. Gmina koryncka poprzez wielo-
krotną i uporczywą prośbę o interwencję dała świadectwo temu, jakie znaczenie dla 
niej miał autorytet biskupa Rzymu. Istotne dla nich było zdanie biskupa Rzymu, 
dotyczące problemów gnębiących ich wspólnotę. Zatem, co wpłynęło, że zdanie 
i stanowisko następcy św. Piotra było tak ważne i miało taki posłuch w ówczesnym 
świecie? 

Być może szacunek i powszechna akceptacja stanowiska Klemensa wynikały 
z tego, że był on bezpośrednim uczniem św. Pawła – założyciela wspólnoty chrze-
ścijan w Koryncie. Klemens, będąc u boku swojego nauczyciela, mógł uzyskać dużą 
wiedzę na temat Kościoła w Koryncie, a tym samym poznał jego wiernych i pro-
blemy, jakie tam występowały. W tej sytuacji miałby mandat, aby wypowiadać się 
o tym Kościele i nawoływać jego członków do poprawy obyczajów i posłuszeństwa 
względem kapłanów ustanowionych przez Pawła. Argumentem decydującym było-
by to, że był uczniem Pawła, a nie to, że był biskupem Rzymu.

Za konkluzję naszych rozważań mogą posłużyć słowa papieża Benedykta XVI. 
Komentując List Klemensa do Koryntian, stwierdził, że był to pierwszy przejaw pry-
matu Kościoła rzymskiego po śmierci apostoła Piotra. Papież wspomniał o ogrom-
nym autorytecie i prestiżu, jakie były przypisywane ówczesnemu biskupowi Rzymu 
– Klemensowi już na przełomie I i II w. Warto podkreślić że według Papieża List 
Klemensa jest bardzo ważny, ponieważ „ukazuje troskę Kościoła Rzymu” o inne 
wspólnoty chrześcijańskie, np. przez pełnienie względem nich dzieł dobroczynności4. 

3. Ignacy Antiocheński

Ignacy (30–107) był biskupem Antiochii. Nie można dokładnie określić, którym 
z kolei, ponieważ historyk Euzebiusz z Cezarei w jednym miejscu pisał, że Ignacy 
był drugim biskupem Antiochii5, w innym zaś wspomniał, że był drugim następcą 
Piotra, a więc trzecim w kolejności pasterzem wspólnoty antiocheńskiej6. Nie ulega 
jednak wątpliwości, że należał do grona Ojców Apostolskich, a więc bezpośrednich 
uczniów Apostołów. W tym przypadku najprawdopodobniej Piotra, który był zało-
życielem wspólnoty eklezjalnej w Antiochii. 

Istnieje też inne przypuszczenie co do tego, czyim uczniem był Ignacy. Na pod-
stawie listów Ignacego, zwłaszcza skierowanego do Kościoła w Rzymie, można 
przypuszczać, że był uczniem św. Pawła. Ignacy w tym Liście porównał się do po-
ronionego płodu7, a więc określenia, którego Apostoł Paweł użył w odniesieniu do 
samego siebie w korespondencji kierowanej do Kościoła w Koryncie8. 

4  Zob. Benedykt XVI, Klemens Rzymski, Vox Patrum, t. 50–51, Lublin 2008, 13–15.
5  Zob. Euzebiusz z Cezarei, dz.cyt., III 21, 175.
6  Zob. tamże, III 36, 1–3, 205.
7  Ignacy Antiocheński, List do Rzymian, w: Świadkowie naszej tradycji, red. J. Królikowski,  

Tarnów, 2000, 60.
8  1 Kor. 15, 8.



Michał Staszewski194									                     [4]

Ignacy z Antiochii jest autorem siedmiu Listów, które skierował do Kościołów 
znajdujących się w Azji Mniejszej oraz w Rzymie i Grecji. Listy te były wysyłane 
podczas jego ostatniej drogi do Rzymu, miejsca jego męczeńskiej śmierci. Listy 
Ignacego są uznawane przez historyków za autentyczne oraz stanowią podstawowe 
źródło wiedzy o życiu ówczesnych chrześcijan oraz strukturze hierarchicznej Ko-
ścioła9. Do rozważań na temat prymatu i jego rozumienia przez Ignacego posłużą 
trzy Listy, które Ignacy skierował do wspólnot kościelnych, znajdujących się w Rzy-
mie, Filadelfii oraz Smyrnie. 

Antiochia należała do największych i najważniejszych ośrodków politycznych, 
gospodarczych i religijnych. Rywalizowała na Wschodzie z Aleksandrią. Kanon 
6 Soboru Nicejskiego stawia ją na wiodącym miejscu obok Rzymu i Aleksandrii, 
podkreślając w ich przypadku „pierwszeństwo wynikające ze starszeństwa”10. Moż-
na więc mówić w tym przypadku o swoistym prymacie trzech stolic – Antiochii, 
Aleksandrii i Rzymu11. Być może takie postrzeganie prymatu brało się z tego, że 
we wspomnianych miastach działały wspólnoty chrześcijańskie założone przez Pio-
tra – w Antiochii i Rzymie, albo przez najbliższych jego współpracowników – jak 
w Aleksandrii, w której wedle tradycji Kościół zapoczątkował św. Marek. 

Zanim zastanowimy się nad rozumieniem idei prymatu u Ignacego z Antiochii, 
należy zwrócić uwagę, że w Liście do wspólnoty w Filadelfii, Biskup Antiocheński 
mocno akcentował sprawę jedności wspólnoty, na której czele stał biskup. W Liście 
do Smyrnian Ignacy po raz pierwszy w odniesieniu do Kościoła użył określenia 
katolicki.

Warto podkreślić, że Listy, które Ignacy kierował do poszczególnych Kościo-
łów, zawierały normy postępowania prawdziwego chrześcijanina. Ignacy często 
upominał tych, którzy źle postępowali. Tylko List do Rzymian nie zawiera pouczeń. 
Historycy przypuszczają, że Ignacy uważał się za niegodnego, aby upominać Ko-
ściół w Rzymie. Oznaczałoby to, że jedynym kompetentnym byłby jedynie przeło-
żony tamtejszej wspólnoty – biskup Rzymu. Takie przypuszczenie może potwierdzić 
fakt, że Ignacy korespondencję z innymi Kościołami prowadził przez ich pasterzy –  
i w tamtych wypadkach uważał, iż ma prawo do tego, aby ich upominać. 

Szczególnej uwagi wymaga początek Listu do Rzymian:
Ignacy, zwany również Teoforem, do Kościoła obdarzonego miłosierdziem przez hojność Najwyż-
szego Ojca i Jego Jedynego Syna, Jezusa Chrystusa, Kościoła wielce umiłowanego i oświeconego 
z woli Tego, z którego woli istnieje wszystko, co istnieje, w miłości Jezusa Chrystusa, Boga naszego, 
Kościoła, który przewodzi w krainie Rzymian, godny Boga, godny czci, godny błogosławieństw, 
godny pochwały, godny powodzenia, godny czystości [wiary] i przewodzący w miłości, naznaczo-
ny prawem Chrystusa i imieniem Ojca. [Braciom] w ciele i w duchu zjednoczonym we wszystkich 
Jego przykazaniach, trwającym niewzruszenie w łasce Bożej, obmytym z wszelkiej obcej barwy, 
serdeczne pozdrowienie w Jezusie Chrystusie, Bogu naszym i nieskazitelności12.

9  Zob. Euzebiusz z Cezarei, dz.cyt., III, 36, 205–209.
10  Concilium Nicaenum (a. 325), w: Dokumenty Soborów Powszechnych, Kraków 2002, t. 1, 31– 33.
11  Zob. Benedykt XVI, Święty Ignacy Antiocheński, Vox Patrum 27 (2007) 50–51, 16–19.
12  Ignacy Antiocheński, List do Rzymian, Pozdrowienie, w: Biblioteka Ojców Kościoła, red. J. Na-

umowicz, tłum. A. Świderkówna, t. 10, Kraków 1992, 128.



Prymat w myśli teologicznej Ojców Kościoła I Pisarzy…[5]	 195

Na wstępie Ignacy pozdrawia Kościół w Rzymie, który przewodzi w miłości”. 
Słowo „przewodzi” pojawiło się dwukrotnie – co podkreśla znaczenie i rangę tego 
Kościoła w świecie chrześcijańskim. Kościół w Rzymie „przewodził” innym wspól-
notom w miłości. To oznacza, że Kościół rzymski pełnił uczynki miłosierdzia wzglę-
dem innych gmin chrześcijańskich. Oto przykład: Rzymianie zbierali jałmużnę na 
rzecz chrześcijan znajdujących się w innych częściach ówczesnego świata. W jed-
nym ze swoich Listów, św. Paweł napisał o zbiórce przeprowadzonej przez Rzymian 
na rzecz wspólnoty jerozolimskiej. Jest jeszcze inna hipoteza, że Kościół rzymski 
przewodził w „krainie Rzymian”, czyli w najbliższym otoczeniu miasta13. Oznacza-
łoby to, że funkcję nadrzędną pełniłby tylko na zakrojonym i nieznacznym obszarze.

Następnie z Listu św. Ignacego skierowanego do Rzymian, można odczytać, że 
przewodnictwo Rzymu miało podwójny wymiar: urzędowy i teologiczny. Badacze 
początków Kościoła podkreślają, że Ignacy zwracał się do całego Kościoła Rzymu, 
a nie tylko do jego biskupa. Uwaga jego była skoncentrowana na wszystkich człon-
kach rzymskiej wspólnoty eklezjalnej. Jako porównanie, inne Listy Ignacy adresował 
tylko do biskupów poszczególnych wspólnot lokalnych. List do Rzymian, według 
badaczy początków Kościoła, jest pierwszym świadectwem spojrzenia Kościołów 
Wschodu na kwestię prymatu biskupa Rzymu14, w liście Ignacy stawia wspólnotę 
rzymską przed innymi wspólnotami15.

Badacze pism Ignacego podkreślają jednak, że przewodnictwo Kościoła Rzy-
mu w rozumieniu biskupa Antiocheńskiego miało charakter rzeczywisty, a nie tylko 
symboliczny – nie opierało się tylko na tym, że Rzym przewyższał inne Kościo-
ły okazywaną dobroczynnością. Do takiego sposobu rozumowania przewodnictwa 
skłania fakt, że czasownik „przewodzić” jest użyty w Listach Ignacego tylko czte-
ry razy – w tym aż dwukrotnie w korespondencji ze wspólnotą w Rzymie i dwa 
razy z chrześcijanami w Magnezji16. W Liście do Magnezjan Ignacy użył tego sło-
wa w odniesieniu do przewodniczącego wspólnoty, lokalnego biskupa17. W Liście 
do Rzymian natomiast termin ten jest odniesiony do całego Kościoła. Analogicznie 
więc można uznać, że Kościół rzymski przewodzi innym Kościołom, podobnie jak 
biskup Magnezjan przewodzi tamtejszemu Kościołowi. 

Analiza początku Listu Ignacego do Rzymian prowadzi do wniosku, że bez wąt-
pienia Ignacy uznawał prymat biskupa rzymskiego. Pewne jest to, że Ignacy nie 
przypisuje „przewodzenia” biskupowi Rzymu, ale całej wspólnocie tego Kościo-
ła. Niektórzy historycy twierdzą, że wspomniane przywództwo rzymskiej gminy  

13  Zob. L. Misiarczyk, Prymat Kościoła/biskupa Rzymu w źródłach chrześcijańskich II wieku, Vox 
Patrum, t. 46–47, Lublin, 2005, 56, por. również P.-T. Cameiot Sources Chrétiennes, Paris 1947, 10bis, 
s. 106, przypis 1.

14  Zob. M. Skierkowski; Pierwszy pośród sług jedności, Studia Teologiczne, Białystok, Drohi-
czyn, Łomża, 21 (2003), 379.

15  Zob. W. Turek, Prymat biskupa Rzymu w okresie patrystycznym, Studia Płockie, t. 29, Płock 
2001, 52–53.

16  Zob. Misiarczyk, art.cyt., 53–60. Zob. również: E.J. Goodspeed, Index Patristicus sive Clavi-
sPatrum Apostolicorum Operum, Leipzig 1907, 205.

17  Zob. Ignacy Antiocheński, List do Magnezjan, w: Świadkowie naszej Tradycji, red. W. Kania, 
Tarnów 2000, 56–58.



Michał Staszewski196									                     [6]

chrześcijańskiej miało charakter duchowy, ponieważ odnosiło się do spraw wiary 
i  obyczajów. Podkreślenia wymaga fakt, że wspomniane przewodzenie Kościoła 
Rzymu miało charakter powszechny, czyli dotyczyło całego Kościoła powszechne-
go. Prymat w znaczeniu jurysdykcyjnym wykształcił się w późniejszych czasach18.

4. Ireneusz z Lyonu

Ireneusz (140–ok. 202) urodził się i wychował w Smyrnie (dzisiejsza zachodnia 
Turcja), tam też słuchał nauk wygłaszanych przez tamtejszego biskupa Polikarpa. Po 
śmierci biskupa Lyonu, Potyna, został wybrany biskupem tego Kościoła. 

Myśli i poglądy Ireneusza były inspirowane nauką św. Jana Apostoła, a także 
biskupa smyrneńskiego Polikarpa19. 

Ireneusz jest także uważany za najważniejszego i najwybitniejszego teologa  
II w.20. Wszelkie pisma i dzieła, które zostawił, powstały w Galii. Informacji o po-
strzeganiu przez Ireneusza idei prymatu,  dostarczają nam jego dzieła: Wykład nauki 
apostolskiej oraz Adversus haereses.

Adversus haereses zostało przez Ireneusza napisane w odpowiedzi na prądy an-
tychrześcijańskie, które zaczęły się rozprzestrzeniać w I i II w. w ówczesnych gmi-
nach chrześcijańskich. 

Według Ireneusza, Pismo Święte należy czytać w Kościele. Kościół, w jego rozu-
mieniu, oznacza miejsce jawnie uznanej i wiarygodnej Tradycji, która wywodzi się od 
Apostołów. Wspomniana Tradycja rozumiana była jako sukcesja apostolska, tzn., że 
wszelka wiara i Tradycja przekazywana była przez biskupów i prezbiterów – ci nato-
miast, cały depozyt głoszonej wiary przejęli od Apostołów, a Apostołowie od Jezusa. 

Ireneusz rozwija tę myśl w trzeciej księdze Adversus haereses. Zaznacza tam, że 
jedyną prawdę można znaleźć w Kościele, który porównał do bogatego zbiornika. 
W  tym zbiorniku Apostołowie zebrali wszystko, co dotyczyło prawd wiary. Pisał 
dalej, że jeśli w jakimś Kościele pojawiła się nawet drobna rozbieżność, należało 
odwołać się do najstarszych Kościołów, w których żyli i działali Apostołowie. Te 
właśnie wspólnoty miały mandat do rozstrzygania różnych sporów i rozbieżności21.

W dalszej części księgi Adversus haereses22 padają słowa kluczowe problemu 
prymatu. Ireneusz stwierdził, że nie jest potrzebne wymienianie sukcesji apostol-
skiej wszystkich Kościołów Apostolskich. Byłoby to zbyteczne. Wystarczy tylko 
wykazać, jak ciągłość apostolska przebiega w:

największym, najstarszym i wszystkim znanym Kościele, założonym i ustanowionym przez dwu 
najsławniejszych Apostołów, Piotra i Pawła, Kościoła w Rzymie […]23. 

18  Zob. Misiarczyk, art.cyt., 60.
19  Zob. W. Myszor, Wprowadzenie, w: Wykład nauki apostolskiej, Kraków 1997, 6.
20  Zob. F. Drączkowski, Patrologia, Pelplin–Lublin 1997, 100.
21  Ireneusz, Chwałą Boga żyjący człowiek, red. J. Comby, Kraków, 1999, 40–41.
22  Ireneusz, Adversus haereses, w: Antologia patrystyczna, red. A. Bober, WAM, Kraków 1965, 

III 3, 2–3, 39–40.
23  Tamże, III 3, 1965, 39.



Prymat w myśli teologicznej Ojców Kościoła I Pisarzy…[7]	 197

Ireneusz uczynił to, wymieniając biskupów rzymskich w katalogu24. Rozpoczął 
od św. Piotra, a skończył na współczesnym dla siebie biskupie Eleuteriuszu. W su-
mie katalog zawierał trzynaście imion biskupów rzymskich. Jest to najstarszy tego 
typu dokument, poświadczający sukcesję apostolską Kościoła rzymskiego. Posługi-
wał się nim m.in. starożytny historyk Euzebiusz25. 

Tuż przed wymienieniem biskupów rzymskich Ireneusz wyraża swoją najważ-
niejszą myśl o idei prymatu i szeroko rozumianego posłuszeństwa, jakie winny re-
prezentować Kościoły lokalne względem Kościoła rzymskiego: 

Z tym bowiem Kościołem, dla jego naczelnego zwierzchnictwa, musi się zgadzać każdy Kościół, 
tj. wszyscy zewsząd wierni, bo w nim przez tych, co są zewsząd, zachowała się tradycja 
apostolska26.

Ireneusz podkreśla zatem, że wszyscy i wszędzie powinni się zgadzać z naucza-
niem Kościoła rzymskiego. Wspólnota rzymska ma być dla innych wyznacznikiem 
zachowań oraz wzorem postępowania. Stąd też w naturalny sposób należy jej oka-
zywać posłuszeństwo.

Ireneusz twierdzi, że nauczanie lokalnych biskupów wypływa z przepowiada-
nia biskupa Rzymu, który czerpie swoje myśli i przepowiadanie z fundamentalne-
go Źródła – Jezusa. Treści te znalazły swoje miejsce w czwartej księdze Adver-
sus haereses27. Ireneusz stwierdza, że do obowiązków wiernych należy słuchanie 
zwierzchników kościelnych, których następstwo pochodzi od Apostołów. Podkreśla 
również, że biskupi otrzymali niezawodny charyzmat prawdy. 

Kościół rzymski został przedstawiony przez Ireneusza jako depozytariusz pełni 
prawdy. Prawda ta jest poświadczona autorytetem dwóch Apostołów – Piotra i Pawła.  
Ireneusz postrzegał Kościół w Rzymie jako potentior principalitas, czyli na tyle sil-
ny i zdolny, aby przewodniczyć innym Kościołom w wymiarze powszechnym. Zna-
czenie tej wspólnoty, a przede wszystkim jej pasterza było dla Ireneusza niepodwa-
żalne. Obecnie żywo dyskutowany jest problem, rozumienia wspomnianego wyżej 
potentior principalitas28. Badacze pism starożytnych i tamtego okresu zastanawiają 
się, w jaki sposób Ireneusz rozumiał naczelne zwierzchnictwo Kościoła rzymskiego. 
Pojawia się w związku z tym pytanie, na czym owe naczelne zwierzchnictwo pole-
gało i w jaki sposób oddziaływało na lokalne Kościoły chrześcijańskie.

Benedykt XVI, który sam był biskupem Rzymu, komentując ten fragment  
Ireneuszowego dzieła29podkreślił znaczenie biskupstwa rzymskiego. Zaznaczył też, 
że Kościół Rzymu jest starożytny i odgrywa szczególna rolę. Ta szczególna rola wy-
nika właśnie z jego starożytności, a dokładniej z największego stopnia apostolskiego. 
Na kanwie tekstów Ireneusza papież stwierdza, że wszystkie inne Kościoły powinny 
dostosować się do Kościoła Rzymu. Dostosowanie to polega na uznaniu Kościo-
ła rzymskiego przez wszystkie wspólnoty lokalne za „miarę prawdziwej tradycji  

24  Zob. tamże, III 3, 39–40. 
25  Zob. Euzebiusz z Cezarei, dz.cyt., V 7, 325–327.
26  Ireneusz, dz.cyt., III 3, 39.
27  Zob tamże, IV 26 2.4–5, 50–51.
28  Zob. Drączkowski, Patrologia…, dz.cyt., 107.
29  Zob. Benedykt XVI, Święty Ireneusz z Lyonu, Vox Patrum 27 (2007) 50–51, 21–25.



Michał Staszewski198									                     [8]

apostolskiej, jedynej wspólnej wiary Kościoła30. Najwyższy stopień apostolskości 
jest ugruntowany i oparty na filarach Kolegium Apostolskiego – Piotrze i Pawle. 

W drugim swoim dziele, tzn. Wykładzie nauki apostolskiej, Ireneusz w kilku 
miejscach podkreśla znaczenie apostolskiej misji i sposobu jej rozumienia. W koń-
cowej części Wykładu nauki apostolskiej, Ireneusz powtórzył to, co napisał w Adver-
sus haereses, mianowicie, że należy strzec wiary apostolskiej, ponieważ pochodzi 
ona od Chrystusa. Dlatego też wszystkie Kościoły są do tego zobowiązane i muszą 
przyłożyć do tego wszelką troskę. Ireneusz przypisywał nauce apostolskiej abso-
lutną pewność. Trwanie przy Kościołach apostolskich daje pewność, że w danym 
Kościele nie są głoszone herezje. Według Ireneusza odstępstwa od wiary pojawiają 
się w tych wspólnotach, które nie są zakorzenione w nauce Apostołów.

Obydwa dzieła, Wykład nauki apostolskiej oraz Adversus haereses, są odczy-
tywane przez współczesnych ludzi Kościoła (m.in. papieża Benedykta XVI), jako 
niepodważalne filary stanowiące oparcie doktryny wiary. Opierając się na pismach 
Ireneusza, papież stwierdza wyraźnie, że prawdziwą Ewangelią jest ta, która prze-
kazywana jest przez biskupów mających łączność z Apostołami poprzez sukcesję. 
Można powiedzieć, że ma to szczególne znaczenie dla Kościoła rzymskiego, jako 
tego, u którego początków stoi nauczanie Apostołów Piotra i Pawła oraz poniesiona 
w tym mieście ich męczeńska śmierć.

Obok omówionych dzieł zachowała się również korespondencja Ireneusza kie-
rowana do biskupa Rzymu. Kiedy przez Kościół przetaczała się dyskusja, w jakim 
terminie i w jaki sposób celebrować Wielkanoc, wtedy Ireneusz nawoływał do zgody 
wszystkie Kościoły lokalne. Biskup Lyonu stał się mediatorem sporu. Zależało mu 
tylko na tym, aby dwie tradycje obchodzenia świąt Wielkiej Nocy nie wykluczały 
się wzajemnie. Ireneusz był zdania, że wszystkie tradycje można pogodzić, oddając 
w ten sposób jednemu i drugiemu zwyczajowi należyty szacunek. Spór toczący się 
między biskupem rzymskim a Kościołami lokalnym, szczególnie tymi ze Wschodu 
był bardzo poważny. Ponieważ w momencie, kiedy przedstawiciele Kościołów lo-
kalnych, nie znaleźli rozwiązania tego problemu, biskup Rzymu, Wiktor, zagroził 
wykluczeniem z Kościoła powszechnego tym, którzy nie podzielali zdania Rzymu. 
Groźba wykluczenia z Kościoła powszechnego brała się z nieposzanowania i nie-
przyjęcia przez wspólnoty lokalnych Kościołów, stanowiska i zwyczaju rzymskiego. 

Euzebiusz z Cezarei, referując List Ireneusza do Wiktora, wspomina zaanga-
żowanie Ireneusza w poszanowanie tradycji wschodnich, dotyczących obchodzenia 
Wielkanocy. Poszanowanie tradycji wiązało się z tego, że zwyczaj obchodzenia Wiel-
kanocy w innym terminie niż w Kościele rzymskim istniał już od dawna. Dlatego też 
uważał, że należy się szacunek tej tradycji. Wymowna jest ta część Listu, w której Ire-
neusz podkreślił, że tradycja świętowania Wielkanocy nie zaczęła się „od nas”. W tej 
korespondencji można również dostrzec posłuszeństwo Ireneusza względem biskupa 
rzymskiego. Mimo tego, że stawał on w obronie Kościołów Wschodu, nie chcąc ich 
odłączenia od całego Kościoła, zaznaczył, że Wielkanoc powinna być obchodzona 
według zwyczaju rzymskiego, z uwzględnieniem różnorodności innych wspólnot31.

30  Zob. tamże, 23.
31  Zob. Euzebiusz z Cezarei, dz.cyt., V, 24, 11–13, 367.



Prymat w myśli teologicznej Ojców Kościoła I Pisarzy…[9]	 199

Ireneusz zabiegał o pokój32 w Kościele, ponieważ bardzo pragnął jego jedno-
ści. Wiedział, że prawdziwa jedność ugruntowana jest w wierze przekazanej przez 
Apostołów.

5. Podsumowanie

W artykule przedstawiona została myśl Ojców Kościoła, a także starożytnych 
pisarzy chrześcijańskich na temat idei prymatu. Niektórzy z Ojców prymat dostrze-
gali w nadrzędnej roli Kościoła rzymskiego. Inni natomiast idę prymatu widzieli 
w  osobie Apostoła Piotra. Jedni Ojcowie zatem, wiązali z Kościołem rzymskim, 
a inni z osobą Piotra. Jest to o tyle istotne, o ile tych dwóch pojęć – Kościół rzymski 
i osoba Apostoła Piotra nie można w kontekście prymatu rozpatrywać oddzielnie. 
Pewne jest, że z pism przytoczonych wyżej wynika, że wspólnota Kościoła rzym-
skiego wraz ze swoim biskupem, pełniła rolę nadrzędną w Kościele powszechnym. 
Stanowisko Rzymu było bardzo ważne dla innych Kościołów, które musiały roz-
strzygać kwestie sporne w swoich wspólnotach.

BIBLIOGRAFIA 

I. Pismo Święte i dokumenty urzędu nauczycielskiego kościoła

Biblia Tysiąclecia, wyd. V, Poznań 2000.
Concilium Nicaenum (a. 325), w: Dokumenty Soborów Powszechnych, t. 1, Kraków 2001, 19–61.

II. Źródła i tłumaczenia

Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, WAM, Kraków 2013.
Ignacy Antiocheński, List do Rzymian, w: Świadkowie naszej tradycji, red. J. Królikowski, Oficyna 

Wydawnicza „Oratorium”, Tarnów 2000.
Ignace d’Antioche, Lettres, Polycarpe de Smyrne, Lettres et Martyre, wyd. P.-T. Camelot, Sources 

Chrétiennes 10bis, Paris 2007.
Ireneusz z Lyonu, Adversus haereses, w: Antologia patrystyczna, red. A. Bober, WAM, Kraków 1965.
Ireneusz z Lyonu, Wykład nauki apostolskiej, WAM, Kraków 1997.
Klemens Rzymski, List do Koryntian, w: Pisma Mężów Apostolskich, Drukarnia Niemiry, Warszawa 

1897.

III. Opracowania

Benedykt XVI, Patrystyczna katecheza Benedykta XVI, Vox Patrum 27(2007) 50-51, 13–49: św. Kle-
mens Rzymski, 13–15; św. Ignacy Antiocheński, 16–19; św. Ireneusz z Lyonu, 21–25.

Ireneusz z Lyonu, Chwałą Boga żyjący człowiek, red. J. Comby, Znak, Kraków 1999.
Drączkowski F., Patrologia, Bernardinum, Pelplin–Lublin 1997.
Misiarczyk L., Prymat Kościoła/biskupa Rzymu w źródłach chrześcijańskich II wieku, Vox Patrum, 

46–47 (2005), 51–77.

32  Zob. F. Drączkowski, dz.cyt., 102.



Michał Staszewski200									                   [10]

Myszor W., Wprowadzenie, w: Wykład nauki apostolskiej, Wydawnictwo WAM, Kraków 1997.
Skierkowski M., Pierwszy pośród sług jedności, Studia Teologiczne: Białystok, Drohiczyn, Łomża, 21 

(2003), 363–389.
Starowieyski M., Mądry i gorliwy pasterz, w: Pierwsi świadkowie, WAM, Kraków 1988.
Turek W., Prymat biskupa Rzymu w okresie patrystycznym. Rozwój idei od Klemensa Rzymskiego do 

Leona Wielkiego, Studia Płockie, 29 (2001), 51–58.

IV. Literatura pomocnicza

Goodspeed E.J., Index Patristicus sive ClavisPatrum Apostolicorum Operum, Leipzig 1907.

Primacy in the theological thought of the Church 
Fathers and Christian writers: Clement of Rome,  

Ignatius of Antioch and Irenaeus of Lyon

Summary

The purpose of this article is to examine the theological thought of selected Church Fathers and 
Christian writers in the first three centuries of Christianity. The idea of ​​the primacy of the Bishop of 
Rome, understood in a modern way – that the Bishop of this Church is the head of all particular Catholic 
communities – was not always perceived as such. The Church required reflection and time to develop 
such an idea.

The article presents the following detailed issues: reflection on primacy by prominent bishops of 
the first three centuries of Christianity: Clement of Rome, Ignatius of Antioch, and Irenaeus of Lyon. 
The reflections of these bishops lead to a clear thesis: the community of the Roman Church, together 
with its bishop, held a supreme role in the universal Church.

Key words: Clement of Rome, Ignatius of Antioch, Irenaeus of Lyon, primacy, theological reflection, 
Bishop of Rome

Nota o Autorze
Ksiądz Michał Staszewski – prezbiter archidiecezji łódzkiej. Święcenia prezbiteratu przyjął  
w 2021 r. w bazylice archikatedralnej w Łodzi. W dotychczasowej pracy naukowej zajmował się pro-
cesem kształtowania prymatu biskupa Rzymu w pierwszych III wiekach chrześcijaństwa. Od 2025 r. 
student Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie. 
https://orcid.org/0009-0000-1062-6582



recen     z j e

Łódzkie Studia Teologiczne
34 (2025) 4

PAMIĘĆ I ODPOWIEDZIALNOŚĆ

O MONOGRAFII ARCYBISKUPA GRZEGORZA RYSIA  
CHRZEŚCIJANIE WOBEC ŻYDÓW

Wprowadzenie

Książka arcybiskupa Grzegorza Rysia, Chrześcijanie wobec Żydów. Od Jezusa po inkwizycję.  
XV wieków trudnych relacji (Wyd. WAM, Kraków 2023, ss. 272) stanowi ambitną próbę zmierzenia 
się z jednym z najtrudniejszych tematów w historii Kościoła. Autor, łączący kompetencje mediewisty 
z doświadczeniem hierarchy kościelnego, przedstawia panoramę relacji chrześcijańsko-żydowskich 
od starożytności po próg nowożytności. Geneza pracy, sięgająca cyklu wykładów organizowanych 
przed dwudziestoma laty w Wyższym Seminarium Duchownym Archidiecezji Krakowskiej, nadaje jej 
szczególny charakter – jest to bowiem dzieło powstałe z myślą o edukacji przyszłych duszpasterzy, ale 
jednocześnie aspirujące do miana naukowej syntezy.

Monografia wpisuje się w nurt krytycznej refleksji nad antyjudaizmem chrześcijańskim, zapo-
czątkowany po Soborze Watykańskim II, a w polskiej historiografii reprezentowany dotąd głównie 
przez prace tłumaczone. Arcybiskup, obecnie kardynał, Ryś podejmuje wyzwanie stworzenia orygi-
nalnej syntezy opartej na źródłach, wykraczając poza kompilacyjny charakter niektórych dotychczaso-
wych opracowań. Jego praca sytuuje się na przecięciu historii Kościoła, historii prawa kanonicznego 
i studiów nad antysemityzmem, oferując perspektywę, która łączy erudycję historyczną z wrażliwością 
duszpasterską biskupa i kardynała.

STRUKTURA I METODOLOGIA DZIEŁA

Konstrukcja omawianej książki zasługuje na uznanie ze względu na przemyślaną architekturę 
narracji. Autor rozpoczyna od przedstawienia geografii i chronologii diaspory żydowskiej, by następnie 
przejść do analizy teologicznych podstaw separacji Kościoła od Synagogi. Kolejne rozdziały układają 
się w logiczny ciąg: od ram prawnych koegzystencji w Christianitas, przez oblicza średniowiecznego 
antysemityzmu, po dramatyczny epilog inkwizycji iberyjskich. Szczególnie wartościowy jest rozdział 
o debacie jako alternatywie przemocy (Non armis, sed verbis), pokazujący nieudane próby dialogu.

Metodologicznie Ryś opiera się na imponującym korpusie źródeł, którego podstawę stanowi mo-
numentalna edycja Shlomo Simonsohna The Apostolic See and the Jews. To właśnie analiza dokumen-
tów papieskich pozwala Autorowi na ukazanie dynamiki stanowiska Stolicy Apostolskiej – od ostrożnej 
tolerancji Grzegorza Wielkiego po restrykcyjne regulacje późnego średniowiecza. Warsztat historyczny 
Autora ujawnia się w umiejętnym zestawianiu źródeł normatywnych z narracjami kronikarskimi i ma-
teriałem ikonograficznym, co pozwala na wielowymiarowe uchwycenie badanej problematyki.



RECENZJE202									                     [2]

GŁÓWNE TEZY I ICH OSADZENIE  
W LITERATURZE PRZEDMIOTU

Książka nie ma struktury czysto chronologicznej ani systematycznej. Poszczególne rozdzia-
ły koncentrują się wokół tematów kluczowych: dziejów diaspory, teologii wykluczenia (np. w ho-
miliach Jana Chryzostoma), relacji w źródłach liturgicznych i synodalnych, ikonografii Synagogi  
i Ecclesii, kaznodziejstwa antyżydowskiego oraz roli papieży jako obrońców bądź sędziów społecz-
ności żydowskiej.

Autor z powodzeniem przeplata analizę faktograficzną z refleksją teologiczną. Nie unika tematów 
trudnych – takich jak: przemoc podczas krucjat, przymusowe chrzty, oskarżenia o profanacje hostii 
czy zakazy zawierania małżeństw mieszanych. Z drugiej strony, wskazuje także pozytywne przykła-
dy: ochronę Żydów przez papieży (zwłaszcza Grzegorza Wielkiego), interwencje w obronie wspólnot 
w Italii i Polsce, a także fakt, że w czasach największych prześladowań Żydzi najczęściej osiedlali się 
właśnie w Państwie Kościelnym i Rzeczypospolitej.

Centralna teza arcybiskupa Rysia głosi, że problem relacji chrześcijańsko-żydowskich nabrał dra-
matycznego charakteru dopiero w drugim tysiącleciu, szczególnie w kontekście wypraw krzyżowych 
i epidemii dżumy. To ustalenie koresponduje z pracą wybitnego francuskiego mediewisty Gilberta  
Dahana, Intelektualiści chrześcijańscy wobec Żydów w średniowieczu (Kęty 2020). Praca Dahana jest 
co prawda zacytowana przez Rysia, choć – jak się wydaje – zbyt skromnie. Podczas gdy Dahan kon-
centruje się na intelektualnym wymiarze polemiki, pokazując ewolucję od „misjonarskiego współza-
wodnictwa” do „wymuszonych debat”, Ryś bardziej interesuje się wymiarem społecznym i prawnym.

Nowatorstwo arcybiskupa Rysia polega na szczegółowej analizie mechanizmów izolacji i wy-
kluczenia opartych na źródłach papieskich. Jego interpretacja Bulli Sicut Iudaeis jako dokumentu pro-
tekcyjnego, gwarantującego jedynie minimum praw, stanowi ważny wkład w zrozumienie papieskiej 
polityki wobec Żydów. Podobnie cenna jest analiza Konstytucji Soboru Laterańskiego IV, gdzie autor 
przekonująco pokazuje, jak regulacje finansowe (dotyczące lichwy) i społeczne (nakaz oznaczania stro-
ju) tworzyły trwałe stereotypy wykluczenia.

W kontekście istniejącej literatury, praca arcybiskupa Rysia wyróżnia się również odważnym 
postawieniem pytania o odpowiedzialność Kościoła. Analiza fresku Żywy Krzyż z Koprzywnicy, gdzie 
ramię krzyża zabija Synagogę, stanowi przejmującą metaforę wypaczenia ewangelicznego przesłania. 
Ten typ refleksji, łączący analizę historyczną z krytyką teologiczną, sytuuje książkę w nurcie „oczysz-
czania pamięci”, zapoczątkowanym przez Jana Pawła II.

WYMIAR EDUKACYJNY I ODBIORCY

Geneza dydaktyczna książki pozostawiła wyraźny ślad w jej konstrukcji. Ryś świadomie zacho-
wał „podręcznikowy” charakter niektórych fragmentów, szczególnie w pierwszym rozdziale, gdzie 
przedstawia podstawowe informacje o diasporze żydowskiej. Ta decyzja, choć może razić specjali-
stów, jest uzasadniona grupą docelową – duszpasterzami i katechetami, często potrzebującymi ele-
mentarnej wiedzy.

Książka adresowana jest przede wszystkim do trzech grup odbiorców. Po pierwsze, do ducho-
wieństwa i alumnów seminariów, dla których stanowi niezbędne kompendium wiedzy o historycznych 
relacjach Kościoła z judaizmem. Po drugie, do nauczycieli historii i religii, znajdujących w niej ma-
teriał źródłowy i interpretacyjny pomocny w realizacji programu nauczania. Po trzecie, do szerszego 
grona czytelników zainteresowanych historią Kościoła i korzeniami współczesnego antysemityzmu.

Wartość edukacyjna książki polega nie tylko na przekazie faktograficznym, ale przede wszystkim 
na kształtowaniu krytycznej świadomości historycznej. Arcybiskup Grzegorz Ryś nie ukrywa ciem-
nych kart historii Kościoła, przeciwnie – nazywa je po imieniu, co w kontekście polskim, gdzie domi-
nuje często apologetyczna narracja o dziejach Kościoła, ma szczególne znaczenie.



[3]	 203RECENZJE

WNIOSKI PRAKTYCZNE DLA EDUKACJI

Monografia Rysia dostarcza cennego materiału reformie nauczania historii Kościoła na wszyst-
kich poziomach edukacji. Przede wszystkim pokazuje konieczność włączenia perspektywy żydowskiej 
do standardowego curriculum. Analiza tekstów patrystycznych w kontekście ich recepcji i konsekwen-
cji społecznych uczy krytycznego podejścia do tradycji chrześcijańskiej.

Dialogowi międzyreligijnemu książka oferuje solidną podstawę historyczną, niezbędną w uczci-
wej rozmowie. Pokazując mechanizmy powstawania stereotypów (Żyd-lichwiarz, oskarżenia o mord 
rytualny), dostarcza narzędzi do ich dekonstrukcji. Szczególnie cenna jest analiza nieudanych średnio-
wiecznych prób dialogu, która może służyć jako przestroga przed powtarzaniem błędów przeszłości.

W kontekście formacji seminaryjnej i katechetycznej, praca arcybiskupa Rysia powinna stać się 
lekturą obowiązkową. Jej znaczenie polega na integrowaniu wiedzy historycznej z refleksją teologicz-
ną i wrażliwością pastoralną, co jest niezbędne w kształtowaniu dojrzałych postaw chrześcijańskich 
w społeczeństwie pluralistycznym.

PERSPEKTYWY BADAWCZE

Monografia arcybiskupa Grzegorza Rysia stanowi znaczący wkład w polską historiografię relacji 
chrześcijańsko-żydowskich. Jej największą zaletą jest solidna baza źródłowa i odwaga w stawianiu 
trudnych pytań o odpowiedzialność Kościoła. Autor skutecznie przełamuje dominującą w Polsce narra-
cję martyrologiczną, pokazując, że chrześcijanie częściej jednak byli sprawcami niż ofiarami przemocy.

Autor sam przyznaje, że dzieło bywa „nierówne” i nie obejmuje wszystkich tematów należących 
do historii relacji chrześcijańsko-żydowskich. Pewnym mankamentem jest ograniczone wykorzystanie 
najnowszych nurtów badawczych, szczególnie perspektywy tzw. „nowej historii kulturowej” – kie-
runku, który bada nie tylko fakty i dokumenty, ale także wyobrażenia, symbole i mechanizmy kształ-
towania zbiorowej pamięci. Włączenie takich analiz, koncentrujących się na tym, jak obrazy Żyda 
funkcjonowały w średniowiecznej wyobraźni, w kazaniach, legendach czy sztuce ludowej, mogłoby 
wzbogacić obraz o wymiar mentalności potocznej, która często silniej niż oficjalne dokumenty kształ-
towała codzienne relacje międzywyznaniowe. Zbyt słabo zarysowany jest kontekst bizantyński i pra-
wosławny, co zubaża nieco obraz relacji chrześcijańsko-żydowskich. 

Książka otwiera ważne perspektywy badawcze. Centralną cechę średniowiecznego stosunku do 
judaizmu stanowiło napięcie między fascynacją a odrzuceniem, między potrzebą zachowania Żydów 
jako świadków a chęcią ich eliminacji. Zrozumienie średniowiecznych korzeni antysemityzmu pozo-
staje zatem kluczowe w analizie późniejszych form nienawiści wobec Żydów i mechanizmów ich wy-
kluczenia. Dlatego pilnie potrzebna jest kontynuacja badań obejmująca epokę nowożytną i współcze-
sną. Wartościowe byłoby też pogłębione studium porównawcze sytuacji Żydów w różnych częściach 
Europy, ze szczególnym uwzględnieniem specyfiki polskiej. Monografia arcybiskupa Grzegorza  Rysia 
stanowi solidny fundament przyszłych badań, a jej znaczenie wykracza daleko poza ramy akademickie, 
dotykając fundamentalnych kwestii tożsamości i odpowiedzialności współczesnego Kościoła.

Wartość tej pracy – łączącej rzetelność naukową z odwagą moralną – sprawia, że zasługuje ona 
na szerszy obieg międzynarodowy. Anglojęzyczna edycja tej monografii mogłaby znacząco wzbogacić 
globalną debatę o historycznych relacjach chrześcijańsko-żydowskich, wnosząc do niej perspektywę 
z Europy Środkowo-Wschodniej, gdzie przez wieki współistniały najliczniejsze wspólnoty obu wy-
znań. Byłby to także ważny głos hierarchy katolickiego, który nie ucieka od trudnej prawdy o prze-
szłości swojego Kościoła, uznając, że tylko poprzez uczciwe zmierzenie się z historią można budować 
autentyczny dialog w teraźniejszości.

ks. Andrzej P. Perzyński



RECENZJE204									                     [4]

Jordan P e t e r s o n, My, którzy zmagamy się z Bogiem. O przejawach boskości, 
Freedom Publishing, Wrocław 2025, ss. 604.

Czy pojęcie Boga w naszej kulturze odchodzi już bezpowrotnie w niepamięć, jak prorokował 
Nietzsche? Można mieć co do tego wątpliwości, choćby widząc, jak często do tego pojęcia i do chrze-
ścijaństwa odwołują się pierwszoligowi politycy świata Zachodu, pomijając to, na ile te odniesienia 
są obłudne i populistyczne. Można też zwątpić w tezę Nietzschego, widząc, że jeden z najbardziej 
wpływowych intelektualistów i humanistów świata, Jordan Peterson, opublikował książkę, w której 
interpretuje Stary Testament i wzywa czytelników do zwrócenia się ku biblijnej idei Boga. 

Jordan Peterson to przede wszystkim psycholog, z doświadczeniem zarówno pracy terapeutycz-
nej, jak i naukowej. To także publiczny intelektualista, postać ogromnie wpływowa i popularna, o czym 
świadczą choćby liczby wyświetleń jego internetowych wystąpień, ale także nakłady jego książek tłu-
maczonych na wiele języków świata. Mapy sensu, 12 życiowych zasad. Antidotum na chaos oraz Poza 
porządek. Kolejne 12 zasad to pozycje, które już od jakiegoś czasu są dostępne w języku polskim. 
Obecnie rodzimi czytelnicy otrzymują nową książkę Petersona, poświęconą idei biblijnego Boga. 
Książka oparta jest na wieloletnich poszukiwaniach naukowych Autora, który wiele swoich wykładów 
i wystąpień poświęcił właśnie Biblii, zwłaszcza Pięcioksięgowi. 

Książka My, którzy zmagamy się z Bogiem składa się ze wstępu, dziewięciu rozdziałów i zakoń-
czenia. Każdy z rozdziałów poświęcony jest konkretnej postaci czy postaciom ze Starego Testamen-
tu. Analizując biblijne opowieści o tych bohaterach, Peterson próbuje pokazać ponadczasowe, egzy-
stencjalne przesłanie Biblii. Odsłania też kolejne wymiary boskiej rzeczywistości, tak jak ją rozumie. 
W kolejnych historiach odsłaniają się nowe treści wiązane przez ludzi z pojęciem Boga.

Pierwszy rozdział nosi tytuł Na początku i, jak nietrudno się domyślić, dotyczy opisów stworze-
nia świata i człowieka, zawartych w Księdze Rodzaju. Peterson pokazuje tu Boga jako stwórczego 
ducha, który porządkuje rzeczywistość pogrążoną w punkcie wyjścia w chaosie. Mamy więc typową 
dla autora opozycję chaosu i porządku, która stanowi niejako o naturze samej rzeczywistości. Bóg jest 
tym, który daje pewne ramy istnienia, pomaga porządkowi zapanować nad władzą chaosu. Wśród Jego 
stworzeń najistotniejszy jest człowiek, stworzony na Boży obraz i podobieństwo. Ta biblijna charak-
terystyka człowieczeństwa pomaga ludziom zobaczyć, że także oni mają za zadanie twórcze działanie 
na styku porządku i chaosu.

W drugim rozdziale Peterson analizuje historię o upadku Adama i Ewy. Psychologicznie wnika 
w grzech obojga pierwszych ludzi, który polegał na pysze i stawianiu się ponad Bogiem. U każdego 
z obojga grzech ten pracował jednak inaczej – u Adama chodzić miało o tendencję do panowania nad 
rzeczywistością i swoistą pychę intelektualną, u Ewy zaś o przesadne podążanie za duchem współczu-
cia, który jakoś szczególnie znamionuje kobietę. Skutkiem upadku człowieka jest opuszczenie raju, 
które, według Petersona, jest czymś oczywistym i wręcz dobrym dla człowieka. W świecie idealnym 
nie może bowiem funkcjonować nic, co nie jest idealne. 

Grzech następnie rozlewa się na kolejne pokolenia. Widać to w historii Kaina i Abla, której Peter-
son przygląda się w kolejnym rozdziale swojej pracy. Mamy tu do czynienia z ciekawą analizą, która 
zauważa między innymi, że Kain i jego potomkowie uosabiają ducha cywilizacji i rozwój technologii. 
Tym samym Biblia jawi się jako krytyka ślepego rozwoju dla samego rozwoju. Opowieść o pierwszych 
braciach to jednak także historia o relacjach rodzinnych i pewnej pierwotnej tendencji do rywalizacji. 
To wreszcie także historia o ofierze. Co ciekawe, dla Petersona biblijne pojęcie ofiary to właściwie 
symboliczne przedstawienie tego, czym jest szeroko pojęta ludzka praca. Wykonując jakikolwiek sys-
tematyczny wysiłek na rzecz przyszłości, składamy pewną ofiarę ze swojej teraźniejszości. Kultyczne 
akty ofiarne są tylko tego emanacją czy symbolem. 

Rozdział czwarty traktuje o losach Noego. Bóg w historii o tym świętym mężu jawi się jako we-
zwanie do przygotowań. To ten, który inspiruje człowieka, by przygotował się na możliwą nadchodzą-
cą katastrofę. Co wynika z historii Noego? Choćby to, że „mądry człowiek to ten, który konsekwentnie 
pozostaje uważny i zdobywa wiedzę, by w rezultacie móc dzielić się nią z innymi; to ten, który mówi 
prawdę sobie i innym (na miarę swoich możliwości) oraz działa w zgodzie z tą prawdą” (s. 223).



RECENZJE[5]	 205

Kolejny, piąty rozdział książki poświęcony jest przekazowi o wieży Babel. Dla Petersona, jak 
zresztą dla wielu współczesnych egzegetów, jest to przede wszystkim historia przestrzegająca przed 
błędnymi drogami, na które może wkroczyć rozwój cywilizacyjny i państwo. Wieża Babel oznacza 
kulminacyjny przejaw ludzkiej pychy, w której ograniczony człowiek chce uporządkować świat na 
swoją modłę, bez poszanowania Bożego porządku. Wiąże się to ostatecznie zawsze z tyranią. Odejście 
od Boga kończy się dla ludzkości niechybnym podziałem na tyranów i niewolników – przestrzega  
Peterson. Sam rozwój cywilizacji i organizmów politycznych nie jest z gruntu zły, może wręcz i po-
winien służyć dobru. Jednak „jeśli powoduje nami hubris, czyli pycha i bezmyślne uwielbienie dla 
dzieła własnych rąk, owe «technologiczne rozwiązania» staną się jeszcze groźniejszą pułapką niż sam 
problem, który miały rozwiązać” (s. 262).

Rozdział szósty traktuje o postaci Abrahama i chyba można go uznać za kulminacyjną część 
całej książki. Bóg w losie patriarchy jawi się jako duch wzywający człowieka do przygody, do wy-
ruszenia w nieznane. To krok dalej względem tego, co ujawniło się już we wcześniejszych historiach 
biblijnych. Bóg to nie tylko głos sumienia czy uosobienie jakiegoś porządku moralnego. To tak-
że szalone wyzwanie, by wyruszyć w daleki świat ku przygodzie. Peterson przekonuje, że „boska 
jedność zawiera również głos, którzy wzywa ludzi nawet najbardziej wygodnickich, infantylnych 
oraz niechętnych do podjęcia wyzwań i trudów własnego życia” (s. 296). Bóg Abrahama jawi się 
w oczach Petersona niemalże jako trener osobisty, który, by użyć popularnej dziś kategorii, zachęca 
do wyjścia ze strefy komfortu. 

W rozdziale siódmym Jordan Peterson reflektuje na temat biblijnej postaci Mojżesza. Bóg w lo-
sach tego bohatera i całego prowadzonego przezeń ludu jawi się jako duch wolności, wyzwolenia. 
Mojżesz to postać o trudnym dzieciństwie i młodości, dokonuje nawet mordu na Egipcjaninie i musi  
uciekać z kraju. To jednak także ten, który odkrył Boże wezwanie i odważył się w imieniu Boga 
stawić czoła tyranowi. Bohaterstwo Mojżesza nie oznacza, że był on postacią w pełni jednoznaczną. 
Według Petersona, wciąż musiał zmagać się z pokusami, jakie przynosi władza. Jego losy to opo-
wieść o tym, jak może i powinno wyglądać prawdziwe przywództwo, które nie jest tyranią. Ciekawe 
są także zaproponowane przez Petersona interpretacje różnych szczegółów zawartych w Księdze 
Wyjścia, jak choćby rozumienie laski Mojżesza na tle ogólnoreligijnej symboliki drzewa czy pala 
łączącego niebo z ziemią.

Ósmy rozdział kontynuuje refleksje dotyczące Mojżesza i ludu Hebrajczyków, którzy podjęli wę-
drówkę z Egiptu ku Ziemi Obiecanej. Szczególną uwagę Peterson zwraca na upadek ludu w postaci 
kultu złotego cielca. Widzi w nim zwycięstwo prymitywnego hedonizmu, który ostatecznie prowadzi 
do rozpadu społecznego i osobowościowego. Wielokrotnie zresztą na kartach książki Autor przestrzega 
przed drogą hedonistycznego rozpasania, której całe niebezpieczeństwo leży w tym, że tak łatwo na nią 
wejść. „Regresja jest łatwiejsza i bardziej prawdopodobna niż progresja” – zauważa Peterson (s. 468). 
Drugim ważnym motywem roztrząsanym w tym rozdziale jest ciągłe szemranie ludu Izraela i jego 
tchórzostwo w obliczu wyzwań i trudności związanych z drogą do Kanaanu. Peterson widzi w tym 
ponadczasową słabość ludzkiej natury, jako że wszyscy czasem jesteśmy „pełni hipokryzji, tęskniąc za 
«starymi, dobrymi czasami»” (s. 485). 

Ostatni rozdział prowadzi nas poza Pięcioksiąg, a mianowicie do postaci proroka Jonasza. Ana-
lizując treść Księgi Jonasza, Peterson koncentruje się przede wszystkim na motywie pierwotnego lęku 
proroka przed wypełnieniem Bożej misji. Jonasz chciał uciec jak najdalej przed Bożym wezwaniem, 
nie chciał przekazać ludziom tego, do czego wypowiedzenia zachęcał go sam Bóg. Dla Jordana Peter-
sona to doskonała figura tego, co dotyczy nas wszystkich, a co znamionowało w spektakularny spo-
sób zwłaszcza historię XX w. Milczenie konkretnych ludzi konstytuowało wielkie systemy totalitarne. 
Dlatego Peterson nie waha się wołać: „Wygłaszanie słów prawdy przed szalonym miejskim tłumem to 
ryzykowna sprawa, ale jeszcze bardziej lękajcie się Boga, który nakazuje wam przemówić, gdy macie 
coś do powiedzenia” (s. 532).

Książka Petersona to przede wszystkim dowód, że można dziś mówić o Bogu tak, by interesowało 
to także ludzi niezwiązanych z instytucjonalną religią. I wskazówka, jak można to robić. Perspektywa 
niekonfesyjna, jaka znamionuje rozważania Petersona, jest bezcenna. O Bogu można mówić poza ści-
śle religijnymi ramami, z odwołaniami do prawideł psychologii i socjologii, z odniesieniami do religii 



RECENZJE206									                     [6]

niechrześcijańskich i mitologii, w dialogu ze współczesną kulturą popularną i naukami ścisłymi. Teo-
lodzy chrześcijańscy mogą z pewnością uczyć się od Petersona choćby pewnej szerokości horyzontów 
i bogactwa odniesień, na których snuje on swoją opowieść o Bogu. 

Ważne jest też podkreślenie egzystencjalnego charakteru wiary biblijnej. Bóg to zaproszenie 
do rozwoju, do życia w pełni. Nie ma tu statycznego przekonania o istnieniu bytu najwyższego, 
zamiast tego jest obraz wiary jako pełnej dynamiki drogi, na której odsłaniają się kolejne kroki 
i wyzwania. Wiara w Boga to w ujęciu Petersona kwestia drogi życia i kwestia osobistego rozwoju. 
Jest w tym coś głęboko biblijnego i inspirującego, choć na pewno pojawia się tu także zagrożenie 
w postaci możliwości traktowania Boga jako wielkiego coacha, który prowadzi nas do życiowego 
sukcesu.

W tę pułapkę Peterson zdaje się wpadać i to właśnie jest największą wadą omawianej książki. 
Gdyby zbadać, jakie słowa najczęściej padają na jej kartach, jednym z nich byłby z pewnością 
„sukces”. Czy rzeczywiście Bóg prowadzi nas do sukcesu? Czy nasza wierność zasadom moral-
nym wiedzie bezpośrednio do sukcesów materialnych czy politycznych? Takie można odnieść 
wrażenie, gdy czyta się rozważania Petersona o Abrahamie czy Mojżeszu. Z pewnością godna 
podkreślenia jest zależność między naszą wiarą i moralnością a budowaniem państwa i cywili-
zacji. Ważne jest też dostrzeżenie, że nasza wierność wobec nakazów sumienia i kroczenie drogą 
powołania przynosi też zasadniczo jakąś życiową stabilizację. Nie ma jednak zero-jedynkowe-
go przełożenia między naszym życiem wewnętrznym a sukcesem materialnym czy sukcesem i 
uznaniem społecznym. Jezus, postać centralna całej chrześcijańskiej Biblii, to raczej nie człowiek 
sukcesu, lecz radykalnej porażki w postaci krzyża. Czy można uznać Go za patrona drogi wiary 
prowadzącej ku sukcesowi? Raczej nie, chyba że w ramach dość pokrętnej logiki uznamy Zmar-
twychwstanie za sukces. 

Inną wadą rozważań Petersona jest brak zakorzenienia ich we współczesnej egzegezie kry-
tyczno-historycznej. Autor odnosi się do wielu prac z zakresu nauk biblijnych, jednak robi to tylko 
w kwestiach detalicznych. Gdy chodzi o sam sposób czytania Biblii, Peterson jest momentami mało 
uwspółcześniony. To nie pozwala mu zobaczyć, że Biblia to tekst, który powstawał w konkretnym 
kontekście przez całe wieki, a tym samym nie można czytać najstarszych warstw tego tekstu jako 
od razu pełnego objawienia. Chrześcijanie nie muszą gimnastykować się intelektualnie, by bronić 
tezy o tym, że Bóg kazał zabijać mieszkańców Kanaanu, tak jak to robi Peterson. Można zamiast 
tego wprost mówić, że tak wyobrażali sobie nasi przodkowie w wierze. W świetle pełni objawienia 
w Chrystusie widzimy, że Bóg nigdy nie chciał i nie chce, by ludzie zabijali innych ludzi. 

Kolejnym problemem związanym z książką Petersona jest kwestia realności Boga. Peterson 
uznaje temat istnienia Boga za wtórny – i tu można się z nim zgodzić. To nie „istnienie Boga” jest 
centralnym tematem chrześcijaństwa, ale pełne dynamiki objawianie się Boga człowiekowi i prze-
miana samego człowieka. Można zresztą uznać za zaletę książki to, że autor nie rozstrzyga kwestii, 
czy Bóg to realna, ostateczna rzeczywistość, czy tylko idea porządkująca ludzkie życie i istnienie. 
Dzięki takiemu otwarciu książka może inspirować i ludzi wierzących, i niewierzących. Ale trudno 
oprzeć się wrażeniu, że czasem tej perspektywy realności Boga jednak brakuje. Bez jej rozstrzy-
gnięcia nie można na przykład mówić o horyzoncie życia wiecznego. I rzeczywiście tego horyzontu 
w książce brakuje. Mówi się o przyszłości człowieka, o jego sukcesie i życiu w obfitości, o lepszym 
świecie, ku któremu zmierzamy. Ale co z tymi, którzy na przykład umarli jako małe dzieci i nie do-
żyli żadnej – lepszej czy gorszej – przyszłości? Odpowiedź na pytanie o sens życia musi sięgać nie 
tylko idei Boga, ale też tematu życia wiecznego, a tym samym kwestii realności żywego Boga, który 
jest czy może być życiem wiecznym człowieka. Gdy brakuje otwarcia na perspektywę eschatologicz-
ną i pozostajemy na poziomie psychologii, możemy sprowadzić zbawienie do ziemskiego spełnienia, 
wpadając w teologię sukcesu. I chyba niebezpiecznie zbliżył się do tego autor omawianej pracy. 

Mimo tych słabszych czy dyskusyjnych punktów, trzeba powiedzieć, że książka Petersona to 
dzieło naprawdę nietuzinkowe. Czas pokaże, czy stanie się jedną z najbardziej nośnych książek 
o Bogu w kulturze zachodniej w kolejnych dekadach. W każdym razie Peterson stawia wyzwanie 
wszystkim tym, którzy o Bogu chcą zapomnieć lub którzy widzą w Nim oswojoną figurę starca 
w niebiosach. Bóg to niedający nam spokoju głos powołania i sumienia. To wezwanie do tego, byśmy  



RECENZJE[7]	 207

stawali się w pełni sobą i dali z siebie wszystko. Nie da się uciec przed tym głosem, chyba że za 
cenę zniszczenia nas samych. Czy tego chcemy, czy nie, wszyscy jesteśmy tymi, którzy zmagają się 
z Bogiem. 

dr Marcin Walczak

Nota o Autorze
Marcin WALCZAK – doktor nauk teologicznych w zakresie teologii dogmatycznej, asystent  
w Katedrze Pneumatologii, Eklezjologii i Mariologii KUL. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8189-6392 
Kontakt e-mail: marcin.walczak@kul.pl





SPOSÓB CYTOWANIA oraz PRZYGOTOWANIE  
TEKSTU DO DRUKU W KWARTALNIKU ŁST

I. �Odwołania do literatury prosimy podawać w przypisach na dole strony,  
bez znaku „s.” przed numerami stron.

Wzór

   1. �Artykuł z czasopisma: inicjał imienia, nazwisko, tytuł kursywą, czasopi-
smo (w pełnym brzmieniu, bez cudzysłowu), rocznik, rok wydania w na-
wiasie, numer lub zeszyt, strony, np.

      A.B. Stępień, Pochwała dobrego scholastyka, Ethos 22 (2009) 1–2, 215–217.
   2. �Artykuł z dzieła zbiorowego: inicjał imienia, nazwisko, tytuł kursywą, 

znak ‚w:’ tytuł dzieła zbiorowego kursywą, po skrócie ‚red.’ inicjały imion 
i nazwiska redaktorów, miejsce i rok wydania, strony, np.:

       �S. Szczyrba, Religia a nowoczesność: ku autentycznej laickości, w: Trady-
cja a nowoczesność, red. E. Woźniak, Łódź 2008, 29–38.

   3. �Książka: inicjał imienia, nazwisko, tytuł kursywą, miejsce i rok wydania, 
strony, np.:

       A. Perzyński, Włoska antropologia teologiczna, Łódź 2012, 70–85.
   4. �Jeśli tekst jest tłumaczeniem, po tytule artykułu lub książki należy podać 

inicjał imienia i nazwisko tłumacza, poprzedzony skrótem ‚tłum.’ i odwo-
łaniem do języka oryginału, np.:

       A. Besançon, Święta Ruś, tłum. z fr. Ł. Maślanka, Warszawa 2012, 60–63 .

   • �Kolejne cytowanie tej samej pozycji sygnalizuje się odpowiednio skrótami 
art.cyt. lub dz.cyt., umieszczanymi po nazwisku autora, jeśli wyżej cytowa-
na była tylko jedna pozycja tego autora, bądź po nazwisku i tytule (możliwe 
jest użycie skróconego tytułu) – jeśli wyżej cytowane były różne prace tego 
samego autora.

   • �Odwołanie do pozycji cytowanej w przypisie bezpośrednio poprzedzającym 
sygnalizuje się słowem Tamże.

   • �W przypadku następujących bezpośrednio po sobie odwołań do różnych 
prac tego samego autora, inicjał imienia i nazwisko zastępuje się słowem 
tenże lub taże.

II. �Na końcu artykułu prosimy zamieścić bibliografię załącznikową w układzie 
alfabetycznym i formacie opisanym powyżej, z następującymi różnicami:

    • �nazwisko autora pracy przed inicjałem imienia (nie dotyczy to nazwisk 
redaktorów i tłumaczy podawanych w dalszej części opisu)



210 SPOSÓB CYTOWANIA oraz PRZYGOTOWANIE TEKSTU DO DRUKU...

    • �w przypadku artykułu z czasopisma lub pracy zbiorowej – zakres stron 
całego artykułu

    • �po miejscu wydania, po dwukropku – nazwa wydawnictwa, np.:
      �S. Sz�czyrba, Religia a nowoczesność: ku autentycznej laickości, w: Tradycja 

a nowoczesność, red. E. Woźniak, Łódź: Archidiecezjalne Wydawnic-
two Łódzkie 2008, 29–38.

III. �Streszczenie w języku angielskim (wraz z angielskim tytułem artykułu!), 
słowa kluczowe w języku polskim i języku angielskim (4–10 słów kluczo-
wych). Styl streszczenia winien być bezosobowy. Wskazane jest też stresz-
czenie w języku polskim (do korekty językowej). W przypadku artykułu 
w języku obcym, obowiązkowe jest streszczenie polskie, obok streszczenia 
w języku angielskim.

IV. Przygotowanie tekstu do druku:

1. �Teksty prosimy nadsyłać drogą elektroniczną, w formacie Word 97–2003 
(*.doc) lub rtf, a także – gdy artykuł zawiera niestandardową czcionkę 
lub rysunki – w formacie pdf.

2. �Wielkość czcionki: 12 pt., w przypisach: 10 pt., interlinia: 1,5 wiersza, 
marginesy: 2,5 cm.

3. �W tekście należy unikać wyróżnień (czcionka pogrubiona, podkreślenie, 
druk rozstrzelony itp.) z wyjątkiem kursywy, stosowanej w przypadku 
cytowanych tytułów oraz terminów i wyrażeń obcojęzycznych. Cytaty 
należy pisać czcionką prostą, w cudzysłowie, cytaty wewnętrzne (cytat 
w cytacie) – w cudzysłowie «niemieckim».

4. �W przypadku używania znaków specjalnych (np. symbole logiczne, 
matematyczne, alfabet grecki) należy dołączyć plik z zastosowaną 
czcionką. Od kiedy jest jednak w użyciu czcionka Times New Roman 
opentype (16 bitów) są w niej zawarte także litery greckie, hebrajskie, 
cyrylica. Najlepiej więc pisać w tej czcionce, przestawiając się  przy 
pisaniu takich tekstów na odpowiednią klawiaturę w Panelu Stero-
wania, a więc np. na klawiaturę grecką przy pisaniu po grecku.

5. �Pierwszą stronę tekstu należy rozpocząć od imienia i nazwiska Auto-
ra, w następnej linii – afiliacja (jednostka zatrudniająca), następnie (po 
stosownym odstępie) – tytuł pracy. Dodatkowe informacje o Autorze 
(zwłaszcza kontaktowy e-mail) prosimy podać w Nocie o Autorze na 
ostatniej stronie tekstu.

6. �Objętość tekstu do 40 tys. znaków (licząc przypisy i spacje), tylko wyjąt-
kowo uzasadnione większe teksty.

7. �Ewentualne schematy i rysunki powinny stanowić jedną całość (jako 
„rysunek zgrupowany” czy „ramka”), by uniknąć ich zniekształcenia 
w trakcie formatowania tekstu do druku.


