
Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

199

Robert Jastrzębski
ORCID 0000-0002-7265-0614
Uniwersytet Warszawski
r.jastrzebski@wpia.uw.edu.pl

OPINIA PRAWNA DOTYCZĄCA WSPÓŁCZESNEGO  
POŁOŻENIA PRAWNEGO MUFTIEGO…  

MUZUŁMAŃSKIEGO ZWIĄZKU RELIGIJNEGO W RP 
WRAZ Z OKREŚLENIEM SŁUSZNOŚCI/NIESŁUSZNOŚCI 

WYDANIA TOMASZOWI MIŚKIEWICZOWI  
ZAŚWIADCZENIA (Z 31.01.2013 SYGN. DWRMNIE-6734-

1-IX/2013/HK) PRZEZ JÓZEFA RÓŻAŃSKIEGO  
DYREKTORA DEPARTAMENTU WYZNAŃ RELIGIJNYCH 
ORAZ MNIEJSZOŚCI NARODOWYCH I ETNICZNYCH 

MINISTERSTWA ADMINISTRACJI I CYFRYZACJI 

I. TEZY OPINII 

1. Problem zmian ustawodawczych w  zakresie funkcjonowania Muzuł-
mańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej stanowi obecnie 
istotne zagadnienie we wzajemnych relacjach między wyznawcami islamu 
a państwem polskim. Jest on wynikiem konfliktu w środowisku wyznawców 
tej grupy konfesyjnej, który zaostrzył się po obradach XVIII Wszechpolskiego 
Kongresu Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP w dniach 17-18 listopada 
2012 r. w Białymstoku. 

2. Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej oraz rozporządzenie z dnia 
26 sierpnia 1936 r. o  uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej nadal formalnie obowiązują. 

3. Zwierzchnią władzę w Muzułmańskim Związku Religijnym w Rzeczypo-
spolitej Polskiej oraz nadzór nad wykonywaniem obowiązków przez duchowień-
stwo oraz pieczę nad potrzebami religijnymi, zgodnie z art. 3 ustawy o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, 
sprawuje Mufti Muzułmański w Rzeczypospolitej Polskiej przy pomocy Najwyż-
szego Kolegium Muzułmańskiego. Stoi on na czele Muzułmańskiego Związku 
Religijnego oraz reprezentuje go wobec władz państwowych, kościołów i innych 
związków religijnych muzułmańskich zagranicznych, mogąc porozumiewać 
się z  nimi bezpośrednio w  sprawach religijnych. Stanowisko Muftiego jest 



200

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

dożywotnie. Mufti, na podstawie art. 36 ustawy, został powołany do działań 
prawnych w imieniu Muzułmańskiego Związku Religijnego i jego poszczegól-
nych gmin wyznaniowych. Wynika z tego, że na podstawie regulacji z  lat 30. 
XX wieku, Mufti pełni kluczową rolę w Muzułmańskim Związku Religijnym. 

4. Sytuacja prawna Muzułmańskiego Związku Religijnego uległa zmianie 
po drugiej wojnie światowej, co było związane z sytuacją politycznoustrojową 
państwa polskiego. Wynikała ona z faktu, że państwo polskie znalazło się w ra-
dzieckiej strefie wpływów, w tym zostały zmienione jego granice, tj. państwo 
polskie utraciło tzw. kresy wschodnie, na których w dużej mierze zamieszkiwała 
ludność muzułmańska.

5. Ponowna rejestracja Muzułmańskiego Związku Religijnego po drugiej 
wojnie światowej nastąpiła w 1947 r., przy czym status prawny formalnie był i jest 
regulowany, przez ustawę z okresu II Rzeczypospolitej. Dlatego, współcześnie 
wobec tej ustawy podnosi się argument jej anachroniczności i  niekonstytu-
cyjności, co wynika z  obowiązywania unormowań zawartych w  Konstytucji 
Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 2 kwietnia 1997 r., gdyż ustawa o  stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
powstała, kiedy obowiązywały inne zasady w zakresie stosunków między pań-
stwem polskim a kościołami i związkami religijnym. Zasadniczo był to system 
zwierzchnictwa konfesyjnego państwa nad wyznaniami.

6. Ważnym zagadnieniem jest system zwierzchnictwa konfesyjnego państwa 
nad wyznaniami, który przechodził ewolucję w  okresie od wejścia w  życie 
ustawy z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej do współczesnych rozwiązań 
instytucjonalnych. Jest on wynikiem zmian ustrojowych w państwie polskim 
oraz przekształceń w strukturze oraz uprawnieniach organów administracji. 

7. W związku z tym wybór Muftiego, zgodnie z art. 9 ustawy z dnia 21 kwietnia 
1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej, podlegał zatwierdzeniu Prezydenta Rzeczypospolitej na 
wniosek Ministra Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego, w tym Mufti 
składał przysięgę według roty określonej w  ustawie, a  następnie tak zaprzy-
siężony otrzymywał z  rąk tego Ministra dekret Prezydenta Rzeczypospolitej 
o zatwierdzeniu wyboru i obejmował w ten sposób swój urząd. 

8. Do 1950 r. administracja wyznaniowa należała do kompetencji Ministra 
Administracji Publicznej, który zastąpił Kierownika Resortu Administracji 
Publicznej. Następnie, Urząd Ministra Administracji Publicznej zniosła ustawa 
z dnia 19 kwietnia 1950 r. o zmianie organizacji naczelnych władz państwowych 
w zakresie gospodarki komunalnej i administracji publicznej. Zgodnie z art. 4 
tej ustawy został utworzony Urząd do Spraw Wyznań, który podlegał Prezesowi 
Rady Ministrów. Na czele Urzędu stał dyrektor, powoływany i  odwoływany 



201

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

przez Prezesa Rady Ministrów, a organami terenowymi administracji wyzna-
niowej byli wojewodowie, w tym prezydenci miast. 

9. W okresie przemian ustrojowych przełomu lat 80. i 90. zmiany w nadzorze 
nad związkami wyznaniowymi zostały wprowadzone w  związku z  wejściem 
w życie ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wy-
znania oraz ustawy z dnia 23 listopada 1989 r. zmieniającej ustawę o zmianach 
w organizacji oraz zakresie działania niektórych naczelnych i centralnych orga-
nów administracji państwowej. Według ostatniej z ustaw do zakresu działania 
Urzędu Rady Ministrów przeszły zadania należące dotychczas do Urzędu do 
Spraw Wyznań, przy czym Minister-Szef Urzędu Rady Ministrów miał reali-
zować zadania, przewidziane w odrębnych ustawach, dla Ministra-Kierownika 
Urzędu do Spraw Wyznań oraz dla Dyrektora Urzędu do Spraw Wyznań. Na-
stępnie, na podstawie ustawy z dnia 8 sierpnia 1996 r. Przepisy wprowadzające 
ustawy reformujące funkcjonowanie gospodarki i administracji publicznej, na 
Ministra Spraw Wewnętrznych i Administracji przeszły zadania i kompetencje 
zniesionego urzędu Ministra-Szefa Urzędu Rady Ministrów.

10. W dniu 12 stycznia 1969 r. został uchwalony nowy statut przez Wszech-
polski Kongres Muzułmański, przy czym obecnie obowiązuje statut uchwalony 
w dniu 28 lutego 2009 r. przez XVII Nadzwyczajny Wszechpolski Kongres Mu-
zułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, ze zmianami 
uchwalonymi w dniu 15 marca 2014 r., przez XIX Nadzwyczajny Wszechpolski 
Kongres Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. 
Pierwszy ze statutów został uznany przez Dyrektora Urzędu do Spraw Wyznań 
pismem z dnia 29 stycznia 1971 r. (Nr NK-803/19/1/71), właśnie na podstawie 
art. 2 ustawy z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej oraz na podstawie 
upoważnienia zawartego w §2, poz. 7 uchwały nr 173/65 Rady Ministrów z dnia 
10 lipca 1965  r., dotyczącej przekazania niektórych kompetencji w  sprawach 
wyznaniowych.

11. Istotnym zagadnieniem prawnym była i  jest skuteczność derogacji, po 
drugiej wojnie światowej, na drodze administracyjnej rozporządzenia Rady 
Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. W praktyce oznaczało to uchylenie aktu 
normatywnego decyzją administracyjną. Kompetencje w zakresie uznawania 
prawa wewnętrznego związków religijnych Rada Ministrów przekazała Dyrekto-
rowi Urzędu do Spraw Wyznań, na podstawie niepublikowanej uchwały z dnia 10 
lipca 1965 r. (nr 173/65). Zatwierdzał on w drodze decyzji administracyjnej statuty 
wewnętrzne zainteresowanych związków wyznaniowych, przy tym nierzadko 
uchylał rządowe rozporządzenie z okresu II Rzeczypospolitej. Praktyka ta, nawet 
w ówczesnych realiach prawnych, budziła poważne wątpliwości. W przypadku 



202

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

Muzułmańskiego Związku Religijnego, podobnie jak Karaimskiego Związku 
Religijnego, przyjęto „domyślną derogację” przedwojennego rozporządzenia 
Rady Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. 

12. Konieczność zmiany status quo, w zakresie nowelizacji albo uchwalenia 
nowej regulacji i, co za tym idzie, uchylenia ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o sto-
sunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej, 
była dostrzegana jeszcze w latach 90. XX wieku. Wiązały się z tym prace nad nową 
ustawą o stosunku państwa polskiego do wyznania muzułmańskiego, przy czym 
dotyczyły one również nowelizacji ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. 

13. Współcześnie ma miejsce chaos legislacyjny i dualizm prawny. Po pierw-
sze, formalnie nadal obowiązuje ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
oraz statut, stanowiący załącznik do rozporządzenia Rady Ministrów z  dnia 
26 sierpnia 1936 r. o  uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w  Rzeczypospolitej Polskiej, które utraciły w  dużej mierze swoją aktualność 
po drugiej wojnie światowej. Po drugie, obecnie – niezależnie od tych regu-
lacji – obowiązuje statut Muzułmańskiego Związku Religijnego z  2009 r., ze 
zmianami wprowadzonymi w 2014 r. w Białymstoku przez XIX Nadzwyczajny 
Wszechpolski Kongres Muzułmańskiego Związku Religijnego Rzeczypospolitej 
Polskiej. Po wejściu w życie postanowień Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej 
z dnia 2 kwietnia 1997 r. stan ten jeszcze w większym stopniu spotęgował za-
męt, w zakresie podstaw prawnych funkcjonowania Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w państwie polskim.

14. Obecnie istotne znaczenie, w przedmiotowej sprawie, ma art. 25 ust. 5 
Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej, zgodnie z którym stosunki między Rze-
cząpospolitą Polską a innymi kościołami oraz związkami wyznaniowymi okre-
ślają ustawy uchwalone na podstawie umów zawartych przez Radę Ministrów 
z ich właściwymi przedstawicielami. Co istotne, zawarcie takiej umowy stanowi 
przesłankę konstytutywną dalszych prac legislacyjnych. Właśnie taka umowa 
dwustronna, poprzedzająca uchwalenie przedmiotowej ustawy, determinuje, 
czy wprost przesądza, o treści przyszłej ustawy partykularnej. Co ważne, nie 
ma ona charakteru cywilistycznego, ale charakter publicznoprawny i odpowiada 
politycznemu porozumieniu. Stronami tej umowy są Rada Ministrów i właściwi 
przedstawiciele kościołów oraz związków wyznaniowych. Jej treść powinna 
być zgodna z wolą stron, podlega ona bowiem negocjacjom. Zawarta umowa 
stanowi podstawę uchwalenia partykularnej ustawy wyznaniowej.

15. Dotychczas nie została uchwalona kompleksowa ustawa właśnie na 
podstawie art. 25 ust. 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej, przy czym jako 



203

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

pewne wyjątki podaje się w  doktrynie prawa wyznaniowego dwie ustawy, 
mianowicie z dnia: 17 grudnia 2009 r. o uregulowaniu stanu prawnego niektó-
rych nieruchomości pozostających we władaniu Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego oraz 13 maja 2011 r. o  finansowaniu Prawosławnego 
Seminarium Duchownego w Warszawie z budżetu państwa. Obydwie ustawy 
w zasadzie dotyczyły spraw majątkowych i, co za tym idzie, można je uznać co 
najwyżej za próby realizacji art. 25 ust. 5 Konstytucji. 

16. Ze stanem prawnym, dotyczącym Muzułmańskiego Związku Religijnego, 
koresponduje współczesna judykatura, która jest związana przede wszystkim 
z sytuacją panującą w Związku, w szczególności dotyczy wydanego Tomaszowi 
Miśkiewiczowi zaświadczenia z 31.01.2013 r. (sygn. DWRMNiE-6734-1-IX/2013/
HK) przez Dyrektora Departamentu Wyznań Religijnych oraz Mniejszości Na-
rodowych i Etnicznych Ministerstwa Administracji i Cyfryzacji. Dotyczy ona 
wewnętrznego konfliktu panującego między wnioskodawcą a muzułmańskimi 
gminami wyznaniowymi, zwłaszcza społecznością etniczną Tatarów Polskich. 
Dlatego kwestie te nie mogą być przedmiotem opinii prawnej, gdyż zawierają 
stwierdzenia oceniające i wartościujące oraz podają fakty z zakresu działalności 
T. Miśkiewicza, których nie obejmuje swoim zakresem opinia prawna. 

17. Judykatura sądowa, dotycząca Muzułmańskiego Związku Religijnego 
obejmuje orzeczenia: Trybunału Konstytucyjnego, Sądu Najwyższego, Na-
czelnego Sądu Administracyjnego, wojewódzkich sądów administracyjnych, 
w  szczególności w  Warszawie. W  pierwszym przypadku Trybunał w  dwóch 
postanowieniach, które dotyczyły członkostwa w gminie wyznaniowej żydow-
skiej, powołał się m.in. na podobne regulacje w tym zakresie zawarte w ustawie 
z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej.

18. Istotne znaczenie dla judykatury i praktyki administracyjnej ma posta-
nowienie Sądu Najwyższego z dnia 12 maja 2016 r. (sygn. akt IV CSK 529/15), 
w którym Sąd oddalając skargę kasacyjną, stwierdził niedopuszczalność drogi 
sądowej w sprawie o stwierdzenie ważności uchwały kościoła lub związku wy-
znaniowego, dotyczącej obsady funkcji w tym kościele lub związku. Pokłosiem 
tego postanowienia Sądu Najwyższego, opierającego się na postanowieniu Try-
bunału Konstytucyjnego z dnia 18 lutego 2015 r. (sygn. akt P 48/13), które niejako 
„sankcjonowało” obowiązywanie ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, 
było następne postanowienie Sądu Najwyższego z dnia 14 grudnia 2018 r. (sygn. 
akt I CZ 109/18) oraz orzecznictwo sądów administracyjnych, tj. wojewódzkich 
sądów administracyjnych oraz Naczelnego Sądu Administracyjnego.

19. Należy jednak zaznaczyć, że zarówno Trybunał Konstytucyjny, Sąd 
Najwyższy, sądy administracyjne, w tym Naczelny Sąd Administracyjny, nie 



204

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

zwróciły uwagi na stan prawny, w  zakresie obowiązywania ustawy z  dnia 21 
kwietnia 1936 r. oraz rozporządzenia Rady Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r., 
po drugiej wojnie światowej, zwłaszcza po uchwaleniu w dniu 12 stycznia 1969 r. 
nowego statutu przez Wszechpolski Kongres Muzułmański i związanej z tym 
działalności ówczesnego Urzędu do Spraw Wyznań, z czym wiąże się uznanie 
statutu Związku z 1969 r. przez ówczesnego Dyrektora Urzędu do Spraw Wyznań 
pismem z dnia 29 stycznia 1971 r.

20. Dołączone do prośby o sporządzenie opinii prawnej materiały ogniskują 
się w zasadzie wokół obrad XVIII Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, który odbył się w dniach 17-18 
listopada 2012 r. w Białymstoku, i związanego z tym wyboru na nową kadencję 
Muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego. Z materiałów tych wynika, że 
od dłuższego czasu w Muzułmańskim Związku Religijnym ma miejsce konflikt, 
co do obsady godności Muftiego. Genezą sięga on XV Nadzwyczajnego Kon-
gresu Muzułmańskiego Związku Religijnego, który odbył się w dniu 20 marca 
2004 r. Na Kongresie zostało obsadzone stanowisko Muftiego, a Ministerstwo 
Spraw Wewnętrznych i  Administracji, Departament Wyznań i  Mniejszości 
Etnicznych, przyjęło do wiadomości tę informację oraz wydało zaświadczenie, 
zgodnie z którym na stanowisko Muftiego i Przewodniczącego Najwyższego 
Kolegium Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
został powołany T. Miśkiewicz. Oczywiście, nasuwa się istotna wątpliwość, 
czy XV Kongres obradował zgodnie ze postanowieniami statutu z  1936 r., co 
nie zostało wyjaśnione ani przez organy administracji, ani w orzecznictwie. 

21. Obecny stan prawny, dotyczący statusu prawnego Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w państwie polskim, mimo formalnego obowiązywania 
ustawy i  statutu z  1936 r., na co powołuje się judykatura, nie jest klarowany. 
Warto zaznaczyć, że realizacja wymienionych wyżej dwóch aktów prawnych 
z 1936 r. nie jest współcześnie możliwa w praktyce. Wynika to z faktu zmiany 
granic państwa polskiego, a przede wszystkim ewolucji zasad systemu prawa 
wyznaniowego, które wynikają z ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach 
wolności sumienia i wyznania oraz z wejścia w życie przepisów wyznaniowych 
Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r.

22. Analiza zawarta w opinii prawnej doprowadza do wniosku, że jakiekolwiek 
działania ustawodawcze powinny uwzględniać treść normatywną art. 25 ust. 5 
Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z 1997 r., zgodnie z którym stosunki między 
Rzecząpospolitą Polską a innymi kościołami oraz związkami wyznaniowymi 
określają ustawy uchwalone na podstawie umów zawartych uprzednio przez 
Radę Ministrów z ich właściwymi przedstawicielami. Dlatego zawarcie takiej 
umowy stanowi przesłankę konstytutywną dalszych prac legislacyjnych. Co 
istotne, dotyczy to zarówno zmiany jak i uchwalenia nowej ustawy o stosunku 



205

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. 
Z opisanej wyżej konfliktowej sytuacji panującej w Muzułmańskim Związku 
Religijnym oraz praktyki administracji, w tym przede wszystkim judykatury, 
która stoi na gruncie legalizmu prawnego, mimo nieobowiązywania w praktyce 
postanowień zarówno ustawy jak i statutu z 1936 r., należy dojść do wniosku, 
że konieczna jest interwencja ustawodawcy w oparciu właśnie o art. 25 ust. 5 
Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z 1997 r. 

23. Przedmiotowe zaświadczenie z  dnia 31 stycznia 2013 r. DWRMNiE-
6734-1-IX/2013/HK, wydane przez Dyrektora Departamentu Wyznań Reli-
gijnych, Mniejszości Narodowych i  Etnicznych (podpisane z  upoważnienia 
Ministra Administracji i Cyfryzacji), potwierdzające, że Mufti T. Miśkiewicz 
jest jednocześnie Przewodniczącym Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, spotęgowało jedynie konflikt 
w  Muzułmańskim Związku Religijnym między jego organami, tj. Muftim 
a ciałami kolegialnymi, reprezentującymi poszczególne muzułmańskie gminy  
wyznaniowe. 

24.  Warto zaznaczyć, że w tej sprawie zarówno Sąd Najwyższy jak i sądy 
administracyjne niejako „uchyliły się” od zajęcia stanowiska, w szczególności 
co do obowiązywania ustawy oraz statutu z 1936 r., np. w oparciu o desuetudo, 
ze względów formalnych, tj. powołując się m.in. na niedopuszczalności drogi 
sądowej, formalne warunki rozpoznania wniosku, interes prawny na gruncie 
Kodeksu postępowania administracyjnego (ustawa z  dnia 14 czerwca 1960  r. 
Kodeks postępowania administracyjnego, t. j. Dz. U. 2023 r., poz. 775). Faktem 
jest jednak, że przedmiotowe zaświadczenie znajduje się w obrocie prawnym, 
a sądy powołują się na nie w swojej judykaturze. Dlatego określenie słuszności 
bądź niesłuszności jego wydania należy uznać za niemające istotnego znaczenia 
dla współczesnego położenia prawnego Muftiego Muzułmańskiego Związku Re-
ligijnego. Oczywiście, wywołuje ono jednak skutki prawne iunctim z przyjęciem, 
że status prawny tego Związku, zgodnie z obecną judykaturą, określa ustawa 
i statut z 1936 r., co wiąże się z tym, iż jedynym reprezentantem powołanym do 
działań prawnych w imieniu Związku jest właśnie Mufti.  

25. W związku z tym istnieje kilka możliwości wyjścia z tej patowej sytuacji 
prawnej. Po pierwsze, derogacja całkowita bądź częściowa ustawy i, co za tym 
idzie, statutu z  1936 r. przez Parlament w oparciu o art. 25 ust. 5 Konstytucji. 
W pierwszym przypadku polegałoby to na zastąpieniu obecnych unormowań 
nową regulacją, w drugim zaś uchyleniu przepisów niezgodnych z aktualnym 
stanem prawnym, zwłaszcza Konstytucją z  dnia 2 kwietnia 1997 r. Droga ta 
jednak wydaje się długa i żmudna ze względu na praktykę zawierania porozu-
mień, między związkami wyznaniowymi a państwem polskim, oraz konfliktową 
sytuację panującą w Muzułmańskim Związku Religijnym. 



206

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

26. Skutecznym rozwiązaniem w zaistniałej sytuacji prawnej byłoby skiero-
wanie do Trybunału Konstytucyjnego wniosku, o zbadanie konstytucyjności 
określonych przepisów ustawy z 1936 r., w tym statutu z 1936 r., na podstawie art. 
188 w związku z art. 191 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwiet-
nia 1997 r., w szczególności co do statusu prawnego Muftiego. Konsekwencją 
orzeczenia Trybunału byłoby uchylenie niezgodnych z Konstytucją przepisów 
ustawy oraz statutu i, co za tym idzie, Muzułmański Związek Religijny funkcjo-
nowałby w oparciu o nieuchylne przepisy do czasu uchwalenia nowej regulacji, 
zgodnie z art. 25 ust. 5 Konstytucji. 

II. PRZEDMIOT OPINII

Przedmiotem opinii jest współczesne położenie prawne Muftiego Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w RP wraz z określeniem słuszności/niesłuszności 
wydania Tomaszowi Miśkiewiczowi zaświadczenia (z  31.01.2013 sygn. DWR-
MNiE-6734-1-IX/2013/HK) przez Józefa Różańskiego Dyrektora Departamentu 
Wyznań Religijnych oraz Mniejszości Narodowych i Etnicznych Ministerstwa 
Administracji i Cyfryzacji. 

Należy zaznaczyć, że do prośby o sporządzenie opinii prawnej zostały do-
łączone materiały, które obejmują (pisownia oryginalna): 

1) oświadczenie z dnia 24 listopada 2012 r. Przewodniczącego Zarządu Mu-
zułmańskiej Gminy Wyznaniowej w Bydgoszczy, Muzułmański Związek Reli-
gijny w Rzeczypospolitej Polskiej Stefana Chazbijewicza (kserokopia, 1 strona);

2) protokół obrad XVIII Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej z 17-18 listopada 2012 r. (kse-
rokopia, 24 strony);

3) moje uwagi do protokołu, podpisane przez Zastępcę Przewodniczącego 
Kongresu Stefana Chazbijewicza (kserokopia, 2 strony); 

4) protokół niezgodności pomiędzy protokołem z przebiegu XVIII Wszech-
polskiego Kongresu Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP w dniach 17-18 
listopada 2012 roku, popisany przez sekretarz kongresu Rozalię Bogdanowicz 
(kserokopia, 2 strony);

5) załącznik nr 17, protokół z głosowania podczas Kongresu MZR w RP na 
członków NK MZR w RP (kserokopia, 1 strona);

6) załącznik nr 19, wnioski XVIII ZWK MZR w RP (kserokopia, 1 strona);
7) zaświadczenie z  dnia 31 stycznia 2013 r. DWRMNiE-6734-1-IX/2013/

HK, wydane przez Dyrektora Departamentu Wyznań Religijnych, Mniejszości 
Narodowych i Etnicznych Józefa Różańskiego (podpisane z upoważnienia Mi-
nistra Administracji i Cyfryzacji), potwierdzające, że Mufti Tomasz Miśkiewicz 



207

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

jest jednocześnie Przewodniczącym Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (kserokopia, 1 strona); 

8) pismo z dnia 7 lutego 2013 r. Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej, Najwyższe Kolegium (podpisane przez Przewodniczą-
cego Najwyższego Kolegium Tomasza Aleksandrowicza) do Sekretarza Stanu 
Ministerstwa Administracji i Cyfryzacji Włodzimierza Karpińskiego w sprawie 
sytuacji w Muzułmańskim Związku Religijnym po XVIII Wszechpolskim Zwy-
czajnym Kongresie Muzułmańskiego Związku Religijnego (kserokopia, 5 stron);

9) potwierdzenie nadań listów do: Ministerstwa Administracji i Cyfryzacji, 
Ministra Administracji i Cyfryzacji Michała Boniego, Prezesa Rady Ministrów 
Donalda Tuska (kserokopia, 1 strona).

III. UZASADNIENIE PRAWNE TEZ OPINII

1. Na wstępie opinii należy zaznaczyć, że sprawa Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej była już co najmniej czterokrotnie 
przedmiotem opinii Biura Analiz Sejmowych z dnia: 

1) 31 stycznia 2020 r., R. Jastrzębski, Ocena skutków prawnych projektu ustawy 
o zmianie ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej oraz ustawy o stosunku Państwa do Karaimskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (BAS-WAP-137/20); „Zeszyty 
Prawnicze BAS” 2020, nr 1;

2) 1 kwietnia 2020 r., W. Odrowąż-Sypniewski, Opinia prawna na temat 
trybu rozpatrzenia komisyjnego projektu ustawy o zmianie ustawy o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
oraz ustawy o stosunku Państwa do Karaimskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej (druk nr 241), (BAS-WAP-474/20); „Zeszyty Prawnicze 
BAS” 2020, nr 3;

3) 10 kwietnia 2020 r., W. Odrowąż-Sypniewski, Opinia prawna w sprawie 
petycji nr BKSP-145-IX-44/19 dotyczącej zmiany ustawy o stosunku Państwa 
do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (BAS-
-WAP-432/20);

4) 28 kwietnia 2021 r., R. Jastrzębski, Opinia prawna dotycząca możliwości 
i zasadności nowelizacji ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa 
do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (BAS-
-WAP-427/21); „Zeszyty Prawnicze BAS” 2022, nr 2.

Wynika z tego, że problem zmian ustawodawczych w zakresie funkcjonowa-
nia Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej stanowi 
obecnie istotny problem we wzajemnych relacjach między wyznawcami islamu 



208

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

a państwem polskim. Jest on wynikiem konfliktu w środowisku wyznawców 
tej grupy konfesyjnej, który zaostrzył się po obradach XVIII Wszechpolskiego 
Kongresu Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP w dniach 17-18 listopa-
da 2012 r. w Białymstoku. W związku z tym warto zaznaczyć, że dołączone do 
prośby o sporządzenie opinii materiały, pomijając ich informacyjny charakter, 
dotyczą panującej – już od ponad dziesięciu lat – sytuacji wewnętrznej w muzuł-
mańskich gminach, organizacjach muzułmańskich oraz społeczności etnicznej 
Tatarów Polskich, w szczególności z siedzibą w Bohonikach i Kruszynianach.   

2. Z punktu widzenia kompletności opinii należy podać krótki zarys dziejów 
religii muzułmańskiej w  państwie polskim, w  szczególności po zakończeniu 
pierwszej wojny światowej. Wynika to z  faktu, że regulacje prawne, które 
pochodzą z lat 30., nadal formalnie obowiązują w polskim systemie prawnym. 

Funkcjonowanie wyznawców religii muzułmańskiej związane było z osad-
nictwem Tatarów za panowania księcia litewskiego Witolda w okresie średnio-
wiecza, czyli pod koniec XIV wieku. Byli oni zobowiązani do służby wojskowej, 
z czym wiązało się uzyskanie przez nich przywilejów od ówczesnych władców. 
Osadnictwo to obejmowało przede wszystkim obszar Wielkiego Księstwa Li-
tewskiego, a opiekę nad ludnością tatarską sprawował władca, który wydawał 
dla niej przywileje. Ponadto, Sejm Rzeczypospolitej Obojga Narodów uchwalał 
konstytucje sejmowe, regulujące status prawny tej ludności. W okresie zaborów 
sytuacja prawna ludności muzułmańskiej była regulowana przez unormowania 
państw zaborczych, przy czym większość tej ludności znalazła się w  orbicie 
oddziaływania prawa państwa rosyjskiego (zob. A. Achmatowicz, Zarys stanu 
prawnego wyznania muzułmańskiego w  b. Rosji i  współczesnej Polsce, „Rocznik 
tatarski” 1932, t. I; J. Sobczak, Położenie prawne ludności tatarskiej w  Wielkim 
Księstwie Litewskim, Warszawa-Poznań 1984; P. Borawski, Tatarzy w  dawnej 
Rzeczypospolitej, Warszawa 1986; P. Borawski, A. Dubiński, Tatarzy Polscy. Dzie-
je, obrzędy, legendy, tradycje, Warszawa 1986; J. Tyszkiewicz, Tatarzy na Litwie 
i w Polsce. Studia z dziejów XIII–XVIII w., Warszawa 1989).

W  związku z  tym, że większość ludności muzułmańskiej żyła w  zaborze 
rosyjskim wyznanie muzułmańskie in statu nascendi państwowości polskiej 
zostało pozbawione przywództwa. Reprezentantem bowiem tego wyznania 
był, mający siedzibę w Symferopolu na Krymie, Mufti muzułmański, który był 
jednocześnie zwierzchnikiem wszystkich wyznawców islamu, zamieszkujących 
dawne Cesarstwo Rosyjskie na zachód od rzeki Dniepr. W związku z tym po 
rozpadzie imperium rosyjskiego i przejęciu władzy przez bolszewików ludność 
wyznania muzułmańskiego utraciła kontakt ze swoim zwierzchnikiem, co 
wynikało również z polityki wyznaniowej Rosji Sowieckiej. Dlatego ważnym 
problem instytucjonalnym było nowe zorganizowanie muzułmanów, którzy  
zamieszkiwali ówczesne państwo polskie, w odrębny związek wyznaniowy. 



209

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

W  ustawie z  dnia 17 marca 1921 r. Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej 
(Dz. U. Nr 44, poz. 267; dalej także: Konstytucja marcowa) sprawy stosunków 
wyznaniowych były regulowane w rozdziale V Powszechne obowiązki i prawa 
obywatelskie (art. 87-124), w szczególności chodzi o art. 110-116 Konstytucji. Co 
istotne, Ustawa Konstytucyjna z dnia 23 kwietnia 1935 r. (Dz. U. Nr 30, poz. 227), 
zgodnie z jej art. 81 ust. 2, uchyliła Konstytucję z dnia 17 marca 1921 r., właśnie 
z  wyjątkiem art. 99, 109-118 oraz 120. W  ten sposób od wejścia w  życie Kon-
stytucji z dnia 17 marca 1921 r. obowiązywały te same regulacje konstytucyjne 
w zakresie sytuacji prawnej związków wyznaniowych w ówczesnym państwie 
polskim (zob. M. Sitarz, Wpływ sytuacji politycznej na wolność religijną w Polsce 
w latach 1918-1989, „Teka Komisji Prawniczej PAN Oddział w Lublinie”, t. XIII, 
2020, nr 1, s. 378-379). Zasadniczo związki wyznaniowe zostały podzielone na 
prawnie uznane i nieuznane. Zgodnie z art. 115 Konstytucji marcowej Kościoły 
mniejszości religijnych i inne prawnie uznane związki religijne rządziły się włas-
nymi ustawami, których uznania państwo polskie nie odmówi, o ile nie zawierały 
postanowień sprzecznych z prawem. Stosunek zaś państwa do tych kościołów 
i wyznań miał zostać określony w drodze ustawowej po porozumieniu się z ich 
prawnymi reprezentantami [zob. R. Klimowiecki, Administracja i  samorząd 
związków wyznaniowych, (w:) Historia Państwa i Prawa Polski 1918-1939, część I, 
pod red. F. Ryszki, pod ogólną redakcją J. Bardacha, Warszawa 1962, s. 225–228].  

Według różnych szacunków liczebność muzułmanów, głównie pochodzenia 
tatarskiego, w II Rzeczypospolitej wynosiła około 7 tysięcy. Zamieszkiwali oni 
przede wszystkim województwo: wileńskie, nowogródzkie, białostockie oraz 
Warszawę (zob. J.J. Tochtermann, Ilość, rozmieszczenie i  struktura zawodowa 
Tatarów w Polsce, „Wiadomości Geograficzne” 1935, z. 8–10; S. Grelewski, Wy-
znania protestanckie i sekty religijne w Polsce współczesnej. Zarys stanu prawnego 
wyznań religijnych w Polsce, Sandomierz 1936, s. 100–101; A. Miśkiewicz, Tatarzy 
polscy 1918-1939. Życie społeczno-kulturalne i religijne, Warszawa 1990). 

Zanim jednak nastąpiło określenie, w drodze ustawowej, stosunku państwa 
polskiego do muzułmańskiego związku religijnego konieczne stało się tymcza-
sowe unormowanie sytuacji prawnej związku religijnego oraz wybranie jego 
władz, które miały reprezentować go wobec państwa polskiego. Celowi temu 
służył Wszechpolski Zjazd Delegatów Ludności Muzułmańskiej, który odbył 
się w  dniach 28–29 grudnia 1925 r. Na Muftiego muzułmańskiego w  Polsce, 
zatwierdzonego następnie przez Ministra Wyznań Religijnych i  Oświecenia 
Publicznego, został wybrany dr Jakub Szynkiewicz, a  jego zastępcą był płk. 
Jakub Romanowicz. Poza tym na zjeździe wybrano Komisję Prawniczą, która 
miała opracować projekt statutu wewnętrznego. 

Efektem jej prac był projekt ustawy oraz statutu, które zostały przesłane do 
Ministerstwa Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego w dniu 18 stycznia 



210

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

1932 r., przy czym nie były one uwzględnione w dalszych pracach legislacyjnych 
ze względu na istniejący konflikt między nowo wybranym Muftim J. Szynkie-
wiczem a Komisją Prawniczą i Związkiem Kulturowo-Oświatowym Tatarów. 
Należy jednak zaznaczyć, że w  tym okresie Muzułmański Związek Religijny 
był zaliczany do związków religijnych prawnie uznanych, przy czym mających 
nieuregulowany stosunek do państwa polskiego [zob. S. Piekarski, Wyznania 
religijne w Polsce, Warszawa 1927, s. 91–92; H. Świątkowski, Wyznania religijne 
w  Polsce ze szczególnym uwzględnieniem ich stanu prawnego, Warszawa 1937, s. 
120–134; J. Sawicki, Studia nad położeniem prawnym mniejszości religijnych w pań-
stwie polskim, Warszawa 1937, s. 180–197; J. Sobczak, Położenie prawne polskich 
wyznawców islamu, (w:) Islam a świat, pod red. R. Bäckera, S. Kitaba, Toruń 2003]. 

Prace legislacyjne, dotyczące statusu prawnego związku, były prowadzone 
przez Ministerstwo Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego, a podstawą 
prac ustawodawczych był projekt ustawy przesłany do ministerstwa przez Muf-
tiego J. Szynkiewicza, który został opracowany bez udziału członków Komisji 
Prawniczej. Projekt ustawy i  statutu był przedmiotem uzgodnień międzymi-
nisterialnych, czego ostatnim etapem była konferencja międzyministerialna 
w  dniu 1 czerwca 1934 r., której przedmiotem był ostateczny projekt ustawy. 
W związku z tym porozumienie między Muzułmańskim Związkiem Religijnym 
a władzami państwowymi miało miejsce w dniu 3 grudnia 1934 r. w Urzędzie 
Wojewódzkim w Wilnie. Uczestniczyli w nim: wojewoda wileński Władysław 
Jaszczołt, Mufti J. Szynkiewicz, jego zastępca płk. J. Romanowicz, sekretarz 
mufiatu Stefan Tuhan-Baranowski, Dyrektor Departamentu Wyznań Franciszek 
Potocki. Na spotkaniu tym Mufti wręczył Dyrektorowi Departamentu Wyznań 
podpisany przez siebie ostateczny tekst projektu statutu, w  tym odczytano 
projekt rozporządzenia Prezydenta Rzeczypospolitej z mocą ustawy o stosunku 
państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego, podpisany przez Muftiego. 
Jednak ostatecznie zrezygnowano z formy rozporządzenia z mocą ustawy i pro-
jekt ustawy o stosunku państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego, po 
zaakceptowaniu przez Biuro Prawne Prezydium Rady Ministrów, został przyjęty 
przez Radę Ministrów w dniu 7 grudnia 1935 r. 

Wniesiony do Sejmu projekt ustawy liczył 49 artykułów oraz uzasadnienie. 
Warto zwrócić uwagę na treść tego uzasadnienia, które niejako podsumowuje 
okres przed uchwaleniem przez polski parlament przedmiotowej ustawy wy-
znaniowej oraz opisuje w pewnym sensie analogiczną do współczesnej sytuację 
wyznawców islamu w  państwie polskim. Według podanego niżej in extenso 
uzasadnienia: „Z  chwilą powstania niepodległości Polski wyznanie muzuł-
mańskie w Polsce zostało pozbawione władzy zwierzchniej, bowiem głową tego 
wyznania w dawnej Rosji był Mufti muzułmański, rezydujący w Symferopolu na 
Krymie, którego zwierzchnictwu duchownemu podlegali wszyscy Muzułmanie, 



211

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

znajdujący się w granicach Państwa rosyjskiego na obszarach, położonych na 
zachód od Dniepru. Pozatem wyznanie to opierało swój byt prawny na przepisach 
rosyjskich, przestarzałych i nieodpowiadających nowym warunkom, w których 
się to wyznanie znalazło. Ten stan rzeczy wymagał zorganizowania polskich 
muzułmanów w oddzielny związek religijny, niezależny od jakichkolwiek władz 
obcokrajowych duchownych, czy świeckich i nowego uregulowania jego poło-
żenia prawnego w oparciu o ustawę polską. Pierwszym krokiem na tej drodze 
był wybór Muftiego muzułmańskiego w Polsce, dokonany przez Wszechpolski 
Zjazd Delegatów Ludności Muzułmańskiej w Wilnie, w dniach od 28-29 grudnia 
1925 r., przyjęty do wiadomości przez Ministra Wyznań Religijnych i Oświe-
cenia Publicznego pismem z dnia 1 marca 1926 r. L. 1760/26. Na tym zjeździe 
wyłoniono jednocześnie komisję prawniczą dla przygotowania projektu nowej 
organizacji Wyznania Muzułmańskiego. Następnym z  kolei krokiem na tej 
drodze musiało być opracowanie projektu ustawy o stosunku Państwa do tego 
wyznania. Przedłożony tu projekt czyni zadość temu postulatowi. Reguluje on 
stosunek Państwa do Wyznania Muzułmańskiego i daje podstawy, na których 
będzie się mógł oprzeć dalszy jego byt i rozwój na ziemiach Rzeczypospolitej. 
Formy zorganizowania całości prawnej Wyznania Muzułmańskiego i uregulo-
wania jego położenia prawnego idą po linji stworzenia nowego ładu prawnego, 
przystosowanego do wymogów współczesnego życia, obowiązujące bowiem do 
dnia dzisiejszego przepisy dawnego państwa rosyjskiego – zawarte w §§ 342-
1415 tomu XI cz. I Zbioru praw b. ces. ros. – są zupełnie niezdatne do użytku 
w  dzisiejszych warunkach. Zresztą obcość tych praw i  ich niezgodność z  du-
chem państwowości polskiej wymagała ich zmienienia, nie mówiąc już o tem, 
że przepisy rosyjskie były z istoty swej treści przestarzałe i nieprzystosowane 
do nowoczesnego organizmu państwowego. Nowy projekt ustawy o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
uwzględnia w  najszerszym możliwie zakresie tak potrzeby wyznania muzuł-
mańskiego, jak i postulaty prawodawstwa polskiego w dziedzinie wyznaniowej. 
Jednocześnie rozciąga on na cały obszar Rzeczypospolitej przepisy prawne, 
odnoszące się do wyznania muzułmańskiego, pozwalające mu korzystać z do-
brodziejstw ustawy na całym terenie Państwa, a nie, jak dotąd było, w niektórych 
tylko jego częściach. Przyczynia się tym sposobem do unifikacji ustawodawstwa 
wyznaniowego w  Polsce. Załączony projekt ustawy o  stosunku Państwa do 
Muzułmańskiego Związku Religijnego R.P., uwzględniając wszystkie wymogi 
współczesności polskiej oraz potrzeby wyznaniowe Muzułman, opracowany 
został po porozumieniu się z prawnym reprezentantem Wyznania Muzułmań-
skiego w Polsce, Muftim dr. Jakubem Szynkiewiczem, zgodnie z brzemieniem 
art. 115, ust. drugi, Konstytucji z dn. 17.III.1921 r., który to artykuł zachowuje 
moc prawną na podstawie art. 81 ustawy konstytucyjnej z  dn. 23.IV.1935 r.” 



212

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

[Rządowy projekt ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (Uchwała Rady Ministrów z dnia 7.XII 
1935 r., pismo Ministra Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego z dnia 10. 
XII 1935 r. Nr I. Praw 1012/70/35), Druk Sejmowy nr 24, Sejm Rzeczypospolitej 
Polskiej, kadencja IV, sesja zwyczajna r. 1935/36, s. 7]. 

Projekt ustawy został skierowany do Komisji Oświatowej (zob. sprawozdanie 
stenograficzne z 5 posiedzenia Sejmu w dniu 13 grudnia 1935 r., Sejm Rzeczy-
pospolitej Polskiej, kadencja IV, sesja zwyczajna 1935/36 r., łam 18). W  dniu 
4 lutego 1936 r. Komisja Oświatowa zgłosiła do Sejmu wniosek o uchwalenie go 
bez poprawek [zob. Sprawozdanie Komisji Oświatowej o rządowym projekcie 
ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczy-
pospolitej Polskiej (druk sejmowy nr 24), Druk Sejmowy nr 57, Sejm Rzeczypo-
spolitej Polskiej, kadencja IV (1935-1938)]. Następnie, w dniu 7 lutego 1936 r. na 
dziewiątym posiedzeniu Sejmu sprawozdanie z prac Komisji złożył poseł Borys 
Pimonow. Projekt ustawy został przyjęty w całości przez Sejm w pierwszym, 
drugim i  trzecim czytaniu (zob. sprawozdanie stenograficzne Sejmu Rzeczy-
pospolitej Polskiej IV kadencji z 9 posiedzenia w dniu 7 lutego 1936 r., łam 5-7).

W ten sposób przyjęty przez Sejm projekt został przekazany senackiej Ko-
misji Prawniczej, która wprowadziła do niego zmiany. Sprawozdanie zostało 
omówione przez senatora Zygmunta Beczkowicza na siódmym posiedzeniu 
Senatu w dniu 6 marca 1936 r. który stwierdził, że „Ustawa o stosunku Państwa 
do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, którą ma 
zaszczyt referować, dotyczy Tatarów polskich, historycznie litewskimi zwanych, 
stanowiących niewielką stosunkowo część wielkiego świata muzułmańskiego”, 
a zmiany wprowadzone przez Komisję Prawniczą mają charakter formalnopraw-
ny, uzgodniony z przedstawicielami rządu [zob. sprawozdanie Komisji Prawniczej 
o projekcie ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, uchwalonym przez Sejm w dniu 7 lutego 1936 roku 
(druk sejmowy nr 24), druk Senatu nr 22, Senat Rzeczypospolitej Polskiej, kaden-
cja IV, sesja zwyczajna r. 1935/36; sprawozdanie stenograficzne Senatu Rzeczypo-
spolitej Polskiej IV kadencji z 7 posiedzenia w dniu 6 marca 1936 roku, łam 3-8]. 

Projekt ustawy ponownie trafił do Komisji Oświatowej, która na posiedzeniu 
w dniu 13 marca 1936 r., przyjęła większość zaproponowanych przez izbę wyższą 
zmian [zob. sprawozdanie Komisji Oświatowej o  zmianach wprowadzonych 
przez Senat do uchwalonego przez Sejm w  dniu 7 lutego 1936 roku projektu 
ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej (druki sejmowe nnr 24 i  57), druk Sejmu nr 98, Sejm 
Rzeczypospolitej Polskiej IV kadencji, sesja zwyczajna r. 1935/36]. Wprowadzone 
przez Senat poprawki zostały zreferowane przez posła B. Piomonowa na 21 po-
siedzeniu Sejmu w dniu 17 marca 1936 r. (zob. sprawozdanie stenograficzne z 21 



213

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

posiedzenia w dniu 17 marca 1936 r., Sejm Rzeczypospolitej Polskiej IV kadencji, 
sesja zwyczajna 1935/36 r., łam 44-45). 

Warto zaznaczyć, że o  treści projektu ustawy decydował ówczesny Mufti 
J. Szynkiewicz oraz strona rządowa. Dlatego spotkał się on z krytyką ze strony 
członków Komisji Prawniczej powołanej w 1925 r. ze względu na sposób pro-
wadzenia rokowań i jego treść. Według Krzysztofa Krasowskiego: „w projekcie 
dokonano częściowej recepcji, z pewnymi modyfikacjami, przepisów rosyjskiej 
ustawy «wyznań obcych», co zdaniem członków komisji było niezgodne z kon-
stytucją” (K. Krasowski, Związki wyznaniowe w  II Rzeczypospolitej. Studium 
historycznoprawne, Warszawa-Poznań 1988, s. 200). 

Ustawa o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej została uchwalona w dniu 21 kwietnia 1936 r. (Dz. U. Nr 30, 
poz. 240) i weszła w życie z dniem ogłoszenia, tj. 24 kwietnia 1936 r. Zmiany 
ustawy miały miejsce już po drugiej wojnie światowej i dotyczyły wejścia w życie 
prawa małżeńskiego oraz prawa o aktach stanu cywilnego (zob. dekret z dnia 
25 września 1945 r. Przepisy wprowadzające prawo małżeńskie, Dz. U. z 1945 r. 
Nr 48, poz. 271 oraz dekret z dnia 25 września 1945 r. Przepisy wprowadzające 
prawo o aktach stanu cywilnego, Dz. U. Nr 48, poz. 273).  

Należy zaznaczyć, o czym będzie mowa w dalszej części opinii, że prace nad 
ustawą muzułmańską toczyły się jednocześnie z pracami nad ustawą o stosunku 
Państwa do Karaimskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej i, co 
istotne, obydwie ustawy równocześnie znalazły się w Sejmie oraz zostały uchwalone 
i ogłoszone w tym samym dniu w Dzienniku Ustaw (zob. Dz. U. z 1936 r. Nr 30, poz. 
241; szerzej: Ł. Baszak, Prace legislacyjne nad ustawą o stosunku Państwa do Karaim-
skiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, „Folia Iuridica Universitatis 
Wratislaviensis”, tom 4, 2015, nr 1; Ł. Baszak, Prace legislacyjne nad ustawą o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, „Acta 
Universitatis Wratislaviensis” No 3948, Prawo CCCXXVIII, Wrocław 2019).

Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej w pierwotnej wersji składała 
się z 49 artykułów. Zagadnienia, które ona reguluje, można generalnie podzielić 
na unormowania z zakresu:

1) ustroju wewnętrznego Muzułmańskiego Związku Religijnego (art. 1, 3-8, 
10, 12-13, 17-18, 36 ustawy);

2) nadzoru państwa polskiego nad tym związkiem wyznaniowym, w tym 
uprawnienia władz państwowych w stosunku do tego związku (art. 2, 6-12,14-15, 
17-21, 23, 25-27, 29-31, 34-35, 37-48 ustawy);

3) sprawy mieszane (cause mixtae), tj. sądownictwo w sprawach małżeńskich, 
opieka religijna w  wojsku, nauka religii muzułmańskiej i  prowadzenie szkół 
duchownych (art. 16, 22, 32-33 ustawy);



214

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

4) uprawnień i wzoru pieczęci, używanych przez przedstawicieli tego wy-
znania (art. 24, 28 ustawy).

Istotne znaczenie dla organizacji i działalności Muzułmańskiego Związku 
Religijnego miał statut tego związku, który został wydany na podstawie art. 2 
ustawy z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej. Zgodnie z  tym artykułem 
Rada Ministrów wydała rozporządzenie z  dnia 26 sierpnia 1936 r. o  uznaniu 
statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej 
(Dz. U. Nr 72, poz. 517). Statut składał się z 55 paragrafów i stanowił załącznik do 
rozporządzenia. W statucie określono m.in. uprawnienia Muftiego, Najwyższe-
go Kolegium Muzułmańskiego, Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego, 
Wszechpolskiego Kongresu Elekcyjnego Muzułmańskiego, muzułmańskich gmin 
wyznaniowych, ogólnego zebrania członków muzułmańskiej gminy wyznanio-
wej; sprawy majątku ruchomego i nieruchomego, w tym prowadzenie instytucji 
i  fundacji dla celów wyznaniowych i dobroczynnych, wakufów; prowadzenie 
ksiąg stanu cywilnego; nauczanie religii; odprawianie obrzędów religijnych 
(zob. J. Sawicki, Studia nad położeniem prawnym mniejszości religijnych w pań-
stwie polskim, Warszawa 1937, s. 184 i n.; P. Borecki, Obsada godności Muftiego 
Muzułmańskiego Związku Religijnego a zasady Konstytucji RP, „Studia Prawnicze” 
2018, nr 1, s. 9–10; Ł. Baszak, Prace legislacyjne nad ustawą o stosunku Państwa do 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, „Acta Universi-
tatis Wratislaviensis” No 3948, Prawo CCCXXVIII, Wrocław 2019, s. 170–172).

Należy zaznaczyć, że do ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa 
do Karaimskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej (Dz.  U. 
Nr 30, poz. 241), która miała „bliźniaczy charakter”, również zostało wydane 
rozporządzenie Rady Ministrów z  dnia 26 sierpnia 1936 r. o  uznaniu statutu 
Karaimskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 72, 
poz. 518). Słusznie bowiem stwierdził Jakub Sawicki, że „Ustawa karaimska jest 
bliźniaczą siostrą ustawy muzułmańskiej nie tylko pod względem równoczesności 
jej wniesienia do Sejmu, jej uchwalenia i jej ogłoszenia w Dzienniku Ustaw, ale 
przede wszystkim pod względem konstrukcji prawnej, ujęcia i sformułowania 
poszczególnych zagadnień i unormowania stosunku państwa do tego związku 
religijnego” (J. Sawicki, Studia nad położeniem prawnym mniejszości religijnych 
w państwie polskim, Warszawa 1937, s. 200). 

Co istotne, Muzułmański Związek Religijny, tak jak Karaimski Związek 
Religijny, należał do sześciu związków mniejszości religijnych, których sytu-
acja prawna została uregulowana przez państwo polskie. Do tych związków 
należało zaliczyć: 

1) Żydowski Związek Religijny (zob. rozporządzenie Prezydenta Rzeczy-
pospolitej z  dnia 14 października 1927 r. o  uporządkowaniu stanu prawnego 



215

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

w organizacji gmin wyznaniowych żydowskich na obszarze Rzeczypospolitej 
Polskiej z wyjątkiem województwa śląskiego, t.j. Dz. U. z 1928 r. Nr 52, poz. 500); 

2) Wschodni Kościół Staroobrzędowy, nieposiadający hierarchii duchownej 
(zob. rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z dnia 22 marca 1928 r. o sto-
sunku Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego 
hierarchii duchownej, Dz. U. 38, poz. 363); 

3) Kościół Ewangelicko-Augsburski (zob. dekret Prezydenta Rzeczypospo-
litej z dnia 25 listopada 1936 r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-
-Augsburskiego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 88, poz. 613);

4) Kościół Prawosławny (zob. dekret Prezydenta Rzeczypospolitej z  dnia 
18 listopada 1938 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego, Dz. U. Nr 88, poz. 597). 

Statuty wewnętrzne jednak zostały wydane przez państwo polskie, poza Mu-
zułmańskim Związkiem Religijnym i Karaimskim Związkiem Religijnych, jeszcze 
tylko dla Kościoła Prawosławnego oraz Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego 
(zob. rozporządzenia Rady Ministrów z dnia: 10 grudnia 1938 r. o uznaniu statutu 
Wewnętrznego Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego, Dz. U. 
Nr 103, poz. 679; 17 grudnia 1936 r. o uznaniu Zasadniczego Prawa Wewnętrz-
nego Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. 
Nr 94, poz. 659), [szerzej: J. Osuchowski, Prawo wyznaniowe Rzeczypospolitej 
Polskiej 1918-1939 (węzłowe zagadnienia), Warszawa 1967, s. 226–235; K. Krasowski, 
Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium historycznoprawne, Warszawa-
-Poznań 1988, s. 106–234].

3. Charakteryzując ustawę o  stosunku państwa polskiego do Muzułmań-
skiego Związku Religijnego, w  tym status prawny Muftiego, należy zwrócić 
uwagę, że była ona oparta w  dużej mierze na recepcji rozwiązań rosyjskich. 
Zwrócił na to uwagę Krzysztof  Krasowski, który uznał, że: „W ustawie z 1936 r. 
utrzymano dotychczasowy ustrój wewnętrzny związku, w którym wszystkie de-
cyzje w sprawach wyznania należały do kompetencji Muftiego, nie związanego 
opiniami organu doradczego – Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego”, ale 
„W porównaniu z przepisami rosyjskimi odrzucono jednak wiele postanowień 
umożliwiających państwu daleko posuniętą ingerencję w sprawy wewnątrzwy-
znaniowe”, np. nie przyjęto zasady nominacji Muftiego przez ministra wyznań, 
czy też ścisłego nadzoru organów państwowych nad Najwyższym Kolegium Mu-
zułmańskim [K. Krasowski, Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium 
historycznoprawne, Warszawa-Poznań 1988, s. 202; zob. P. Wiązek, Samorządność 
Muzułmanów w Polsce w  świetle przepisów ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 roku 
o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, (w:) Samorząd i  samorządność w przeszłości i  teraźniejszości, pod red. 
M.J. Ptaka, Wrocław 2013, s. 154–155].



216

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

Zwierzchnią władzę w Muzułmańskim Związku Religijnym w Rzeczypospo-
litej Polskiej oraz nadzór nad wykonywaniem obowiązków przez duchowieństwo 
oraz pieczę nad potrzebami religijnymi, zgodnie z  art. 3 ustawy, sprawował 
Mufti Muzułmański w  Rzeczypospolitej Polskiej przy pomocy Najwyższego 
Kolegium Muzułmańskiego. Zgodnie z kolejnym artykułem ustawy stał on na 
czele Muzułmańskiego Związku Religijnego w ówczesnym państwie polskim 
oraz reprezentował go wobec władz państwowych, kościołów i innych związków 
religijnych muzułmańskich zagranicznych, mogąc porozumiewać się z  nimi 
bezpośrednio w sprawach religijnych. Stanowisko Muftiego było dożywotnie, 
a jego siedzibą było miasto Wilno. 

W razie wakatu na stanowisku Muftiego lub niemożności bezpośredniego 
sprawowania przez niego obowiązków zastępował go członek Najwyższego 
Kolegium Muzułmańskiego, który był uprzednio przez niego wyznaczony, 
a  w  przypadku braku takiego wyznaczenia lub niemożności pełnienia tej 
funkcji przez wyznaczonego – najstarszy wiekiem członek Najwyższego 
Kolegium Muzułmańskiego. Zastępca Muftiego posiadał wszystkie upraw-
nienia Muftiego na okres sprawowania tego zastępstwa. Ustawa szczegó-
łowo normowała wybór Muftiego przez Wszechpolski Kongres Elekcyjny 
Muzułmański, spośród kandydatów przedstawionych przez Najwyższe 
Kolegium Muzułmańskie. Listę kandydatów układało Najwyższe Kolegium 
Muzułmańskie, przy czym możliwy był sprzeciw Ministra Wyznań Religij-
nych i Oświecenia Publicznego, co do przedstawionego spisu kandydatów. 
Kandydatem na Muftiego mogły być osoby, które: posiadały obywatelstwo 
polskie; znały język polski w słowie i piśmie; ukończyły 40 lat; ukończyły 
wyższe studia teologiczne lub języków wschodnich; wykazywały nieskazi-
telność obywatelską, przy czym Minister Wyznań Religijnych i Oświecenia 
Publicznego mógł udzielić od czterech pierwszych warunków dyspensy, 
w  wyjątkowych przypadkach ze względu na szczególne zasługi. Wybór 
Muftiego podlegał zatwierdzeniu Prezydenta Rzeczypospolitej na przedsta-
wienie Ministra Wyznań Religijnych i  Oświecenia Publicznego. Ponadto, 
Mufti składał przysięgę, której rota została ściśle określona w ustawie. Stał 
on na czele Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego, które było jego or-
ganem pomocniczym w zarządzaniu sprawami Muzułmańskiego Związku 
Religijnego. Kolegium składało się, poza Muftim, z czterech członków, tj. 
dwóch duchownych i dwóch świeckich. Członków Kolegium oraz w takiej 
samej liczbie zastępców wybierał Wszechpolski Kongres Muzułmański na 
pięć lat, spośród osób wobec których nie wniósł wcześniej sprzeciwu Mini-
ster Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego. Byli oni zatwierdzani 
przez tegoż Ministra oraz składali przed objęciem urzędu, o  określonej 
w ustawie rocie, przysięgę na ręce właściwego wojewody lub jego zastępcy. 



217

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

Wszechpolski Kongres Muzułmański składał się z  delegatów, wybranych 
na ogólnych zebraniach członków muzułmańskich gmin wyznaniowych, oraz 
ze wszystkich członków Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego i odbywał 
się w Wilnie, co najmniej raz na pięć lat pod przewodnictwem Muftiego, albo 
wyznaczonego przez niego członka Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego. 
Kongres zwoływał Najwyższe Kolegium Muzułmańskie po uprzednim porozu-
mieniu Muftiego z Ministrem Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego. 
Ministrowi był przedkładany szczegółowy program obrad Kongresu, co najmniej 
na miesiąc przed terminem wyznaczonym na jego otwarcie.

Kongres, którego celem był wybór Muftiego, nosił nazwę Wszechpolskiego 
Kongresu Elekcyjnego Muzułmańskiego. Na posiedzenia Wszechpolskiego 
Kongresu Muzułmańskiego i  Kongresu Elekcyjnego Minister Wyznań Re-
ligijnych i  Oświecenia Publicznego mógł delegować swoich przedstawicieli, 
którzy mieli prawo zabierać głos poza kolejnością oraz składać oświadczenia. 
Odpisy protokołów z posiedzeń Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego 
powinny były być przesłane przez Najwyższe Kolegium Muzułmańskie, za 
pośrednictwem Wojewody Wileńskiego, do wiadomości Ministrowi Wyznań 
Religijnych i Oświecenia Publicznego. 

Mufti, na podstawie art. 36 ustawy, został powołany do działań prawnych 
w imieniu Muzułmańskiego Związku Religijnego i jego poszczególnych gmin 
wyznaniowych, przy czym w sprawach wymagających uchwały Najwyższego 
Kolegium Muzułmańskiego występował na podstawie tejże uchwały. 

Zakres czynności Muftiego określał §5 statutu Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, stanowiący załącznik do rozporządzenia 
Rady Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. Do tych czynności należało 
zaliczyć przede wszystkim:

1) �rozstrzyganie spraw ściśle wyznaniowych, które dotyczyły zasad nauki 
islamu, interpretacji Koranu i Szariatu oraz praktyk religijnych;

2) �organizację i ogólne kierownictwo sprawami Muzułmańskiego Związku 
Religijnego; 

3) �reprezentowanie Związku wobec władz państwowych, kościołów i innych 
związków religijnych na obszarze państwa polskiego, w tym muzułmań-
skich związków religijnych zagranicą;

4) �przyjmowanie osób innego wyznania do islamu, w tym określenie szcze-
gółowych warunków takiego przyjęcia;

5) �ogólną pieczę nad religijnymi potrzebami muzułman, w szczególności nad-
zór nad nauczaniem religii i przygotowaniem kandydatów na duchownych;

6) �sprawowanie nadzoru nad duchowieństwem i zwoływanie zjazdów du-
chowieństwa;



218

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

7) �odwiedzanie oraz nadzorowanie gmin wyznaniowych;
8) �wyznaczenie w  razie potrzeby swojego zastępcy oraz zatwierdzanie 

duchownych Związku na ich stanowiskach i  ich odwoływanie, w  tym 
mianowanie i zwalnianie urzędników Mufiatu, tj. biura na którego czele 
stał sekretarz, będący zarazem sekretarzem Najwyższego Kolegium 
Muzułmańskiego;

9) �przewodniczenie Najwyższemu Kolegium Muzułmańskiemu oraz wyko-
nywanie jego uchwał;

10) �składanie Najwyższemu Kolegium Muzułmańskiemu wniosków w spra-
wach zastrzeżonych statutem do kompetencji Kolegium;

11) �przewodniczenie na Wszechpolskich Muzułmańskich Kongresach;
12) �naczelny zarząd i nadzór nad wakufami oraz całym majątkiem Związku 

Religijnego, w tym układanie i wykonywanie budżetu;
13) �działanie prawne w imieniu Muzułmańskiego Związku Religijnego oraz 

jego poszczególnych gmin wyznaniowych;
14) �wyznaczanie dotacji imamom i muezzinom w Warszawie, Wilnie i Słonimie.
Z przedstawionego wyżej krótkiego omówienia statusu prawnego oraz funkcji 

Muftiego, na podstawie regulacji z lat 30. XX wieku, wynika że pełnił on klu-
czową rolę w Muzułmańskim Związku Religijnym. Ponadto, reprezentował on 
zasadniczo ten Związek wobec władz państwowych II Rzeczypospolitej. Warto 
jednak zaznaczyć, że istotne znaczenie miało Najwyższe Kolegium Muzułmań-
skie, na którego czele stał Mufti. Pozostałych zaś członków Kolegium, w liczbie 
czterech na pięć lat, wybierał Wszechpolski Kongres Muzułmański, składający 
się z delegatów muzułmańskich gmin wyznaniowych oraz wszystkich członków 
Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego.

Uprawnienia Kolegium wymieniał enumeratywnie §12 statutu Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej. Zaliczyć do nich 
należało m.in. sprawę układania listy kandydatów na stanowisko Muftiego; 
uchwalanie budżetu i zatwierdzanie sprawozdań rachunkowych; postanowie-
nia o przyjmowaniu darowizn i zapisów, sprzedaży lub obciążaniu, zamianie 
nieruchomości; nadawanie obiektom majątkowym cech wakufów; organizacja, 
tworzenie i znoszenie gmin wyznaniowych; szkolnictwo religijne; zakładanie 
meczetów, cmentarzy, zakładów dobroczynnych; prowadzenie spisu ludności 
muzułmańskiej; sprawy wydawnicze; zwoływanie zebrań gmin wyznaniowych 
oraz Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego i  Kongresu Elekcyjnego; 
wydawanie przepisów szczegółowych i  regulaminów w  sprawie wykonania 
postanowień statutu. W ten sposób Najwyższe Kolegium Muzułmańskie miało 
stanowić organ reprezentujący Wszechpolski Kongres Muzułmański, a w prak-
tyce interesy gmin wyznaniowych.



219

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

Podsumowując, charakterystykę ustawy należy zgodzić się z Jakubem Sawi-
ckim, że „Ustrój Muzułmańskiego Związku Religijnego opiera się, jak to widać 
z powyższego, na zasadzie centralistycznej jednoosobowej władzy duchownej 
przy udziale, w ściśle określonych przypadkach, organu kolegialnego, będącego 
emanacją ogółu wiernych tego wyznania. Omawiane tu przepisy ustrojowe 
zmierzają do znacznego podniesienia autorytetu i władzy Muftiego jako głowy 
tego wyznania i do ugruntowania jego przeważającego wpływu na bieg spraw 
zarządu wewnętrznego, tak w dziedzinie spraw religijnych jak i majątkowych. 
Z  drugiej zaś strony przepisy te przyczyniają się w  wybitnej mierze do usta-
lenia odpowiedzialności Muftiego wobec państwa za taki bieg spraw zarządu 
wewnętrznego i  całokształtu działalności tego związku religijnego, aby nie 
popadł on w sprzeczność z interesami Państwa Polskiego i nie podważył tych 
przesłanek, na których oparł się zasadniczy stosunek państwa do tego związ-
ku, stosunek zaufania, któremu państwo dało wyraz, stwierdzając ustawowo 
stanowisko związku jako związku religijnego prawnie uznanego i nadając mu 
szereg przywilejów z  tym stanowiskiem połączonych, a  przede wszystkim 
prawo rządzenia się własnym statutem (art. 115 ust. 1 Konstytucji marcowej)”, 
(J. Sawicki, Studia nad położeniem prawnym mniejszości religijnych w państwie 
polskim, Warszawa 1937, s. 190). 

4. Sytuacja prawna Muzułmańskiego Związku Religijnego uległa zmianie 
po drugiej wojnie światowej, co było związane z sytuacją politycznoustrojową 
państwa polskiego. Wynikała ona z faktu, że państwo znalazło się w radzieckiej 
strefie wpływów, w  tym zostały zmienione jego granice, tj. państwo polskie 
utraciło tzw. kresy wschodnie, na których w dużej mierze zamieszkiwała lud-
ność muzułmańska, np. Wilno, zgodnie z art. 4 ust. 1 ustawy, będące siedzibą 
Muftiego znalazło się na obszarze Litewskiej Socjalistycznej Republiki Radzie-
ckiej, wchodzącej w  skład Związku Socjalistycznych Republik Radzieckich. 
Warto jednak zaznaczyć, że w okresie unifikacji prawa cywilnego w ówczesnym 
państwie polskim (lata 1945–1946), o  czym było wyżej, polski ustawodawca 
zmienił dwukrotnie ustawę z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej w zakresie 
prawa małżeńskiego oraz prawa o aktach stanu cywilnego (zob. dekret z dnia 
25 września 1945 r. Przepisy wprowadzające prawo małżeńskie, Dz. U. z 1945 r. 
Nr 48, poz. 271 oraz dekret z dnia 25 września 1945 r. Przepisy wprowadzające 
prawo o aktach stanu cywilnego, Dz. U. Nr 48, poz. 273).  

W związku z tym zmiany granic państwa polskiego po wojnie oraz repatriacja 
ludności z terenów wschodnich miały wpływ na liczebność oraz rozmieszczenie 
członków, którzy należeli do Muzułmańskiego Związku Religijnego. W latach 
70. XX wieku Związek liczył około 1800 wyznawców (stan na 31 grudnia 1970 r.), 
głównie na obszarze województwa białostockiego, na którego terenie istniały 



220

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

wówczas dwa meczety i  dwa czynne cmentarze (Mizary), tj. w  Bohonikach 
i Kruszynianach, oraz dodatkowo jeden czynny cmentarz w Warszawie. Istnia-
ło wówczas sześć gmin: 3 – w województwie białostockim, 1 – w Warszawie, 
1 – w  Gdańsku, 1 – w  województwie zielonogórskim (zob. W. Wysoczański, 
Prawo wewnętrzne nierzymskokatolickich kościołów i wyznań w PRL, Warszawa 
1971, s. 268–269). 

Zmiany w funkcjonowaniu organizacji wyznawców religii muzułmańskiej 
w państwie polskim nastąpiły na przełomie lat 80. i 90. XX wieku. Zarejestrowano 
wtedy m.in. Stowarzyszenie Jedności Muzułmańskiej (1989 r.); Stowarzyszenie 
Braci Muzułmańskich (1990 r.); Stowarzyszenie Muzułmańskie „Ahmadiyya” 
(1990 r.). Należy jednak podkreślić, że Muzułmański Związek Religijny nadal 
stanowi najliczniejszą islamską grupę wyznaniową w państwie polskim [zob. 
Wyznania Religijne. Stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 1993-1996, 
Warszawa 1997, s. 110–114; Wyznania Religijne. Stowarzyszenia narodowościowe 
i etniczne w Polsce 1997-1999, Warszawa 2000, s. 106–110; M. Winiarczyk-Kossa-
kowska, Sytuacja prawna Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, Muzułmańskiego 
Związku Religijnego i Karaimskiego Związku Religijnego, „Rocznik Teologiczny, 
ChAT” 2004 z. 1, s. 86–91; M.M. Dziekan, Historia i tradycje polskiego islamu, 
(w:) Muzułmanie w Europie, pod red. naukową A. Parzymies, Warszawa 2005, 
s. 224–227; A.S. Nalborczyk, Status prawny muzułmanów w Polsce i jego wpływ 
na organizację ich życia religijnego, (w:) Muzułmanie w Europie, pod red. nauko-
wą A. Parzymies, Warszawa 2005; P. Borecki, Położenie prawne wyznawców 
islamu w Polsce, „Państwo i Prawo” 2008, z. 1; R. Kaczmarczyk, Status prawny 
i  faktyczny muzułmańskich związków wyznaniowych w Polsce, „Studia z Prawa 
Wyznaniowego” 2016, t. 19, s. 272–285]. 

Ponowna rejestracja Muzułmańskiego Związku Religijnego po drugiej 
wojnie światowej nastąpiła w  1947 r., przy czym status prawny formalnie był 
i jest regulowany, tak jak Karaimskiego Związku Religijnego oraz Wschodniego 
Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego hierarchii duchownej, przez 
ustawy z okresu II Rzeczypospolitej. Zwrócił na to uwagę Wojciech Brzozowski, 
iż „Nawet pobieżna lektura trzech analizowanych tu przedwojennych aktów 
z zakresu prawa wyznaniowego pozwala stwierdzić, że nie tylko nie spełniają 
one – choćby w minimalnym stopniu – wymogów wynikających z przedsta-
wionych zasad określających stosunki III Rzeczypospolitej ze wspólnotami 
religijnymi, lecz także nie uwzględniają ewolucji polityczno-prawnej państwa 
polskiego od lat 30. Dotyczy to przede wszystkim statusu prawnego karaimów 
i muzułmanów, w mniejszym natomiast stopniu staroobrzędowców (…). W obu 
ustawach z  1936 r. pojawiają się przepisy trwale niewykonalne ze względu na 
zmiany terytorialne, do których doszło w  następstwie II wojny światowej. 
Ustawa o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP 



221

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

określa Wilno jako siedzibę Muftiego (art. 4 ust. 2) oraz Najwyższego Kolegium 
Muzułmańskiego (art. 10 ust. 3). W tym samym mieście powinien odbywać się 
co najmniej raz na pięć lat Wszechpolski Kongres Muzułmański (art. 12 ust. 1). 
Liczne kompetencje przyznano wojewodzie wileńskiemu (…). We wszystkich 
trzech aktach pojawiają się odwołania do nieistniejących od dawna urzędów: 
Ministra Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego oraz Ministra Spraw 
Wojskowych. Występują też odwołania do nieistniejących źródeł prawa: dekretów 
Prezydenta RP oraz dekretów ministra. Zasadniczym problemem jest jednak 
wkroczenie przez analizowane akty w  domenę objęta autonomią związków 
wyznaniowych” (W. Brzozowski, Przedwojenne ustawodawstwo wyznaniowe 
a Konstytucja RP z 1997 r., „Przegląd Legislacyjny” 2012, nr 1, s. 16–18). 

Dlatego, współcześnie wobec tych ustaw podnosi się argument ich ana-
chroniczności i niekonstytucyjności, co wynika z obowiązywania unormowań 
zawartych w  Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 2 kwietnia 1997  r. 
(zob. P. Borecki, Prawodawstwo wyznaniowe z  okresu II Rzeczypospolitej we 
współczesnym polskim systemie prawnym, „Studia Prawa Publicznego” 2014, nr 4, 
s. 73–75). Co istotne, ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej powstała, 
kiedy obowiązywały inne zasady w zakresie stosunków między państwem pol-
skim a kościołami i związkami religijnym. Zasadniczo był to system zwierzch-
nictwa konfesyjnego państwa na wyznaniami, co było wynikiem unormowań 
zawartych w Konstytucji z dnia 17 marca 1921 r., następnie utrzymanych jako 
obowiązujące, na podstawie art. 81 przepisów przechodnich do Ustawy Kon-
stytucyjnej z dnia 23 kwietnia 1935 r.

Pewien wyjątek stanowiło wyznanie rzymsko-katolickie, zgodnie bowiem 
z art. 114 Ustawy Konstytucyjnej z dnia 17 marca 1921 r. „Wyznanie rzymsko-
-katolickie, będące religją przeważającej większości narodu, zajmuje w Państwie 
naczelne stanowisko wśród uprawnionych wyznań. Kościół rzymsko-katolicki 
rządzi się własnemi prawami. Stosunek Państwa do Kościoła będzie określony na 
podstawie układu ze Stolicą Apostolską, który podlega ratyfikacji przez Sejm”. 
Układ ten, tj. konkordat, został podpisany w  Rzymie 10 lutego 1925 r. [zob. 
A. Gerstmann, Konkordat Polski ze Stolicą Apostolską, Lwów 1925; J. Wiślicki, 
Konkordat. Studjum prawne, Lublin 1926; S. Łukomski, Konkordat zawarty dnia 
10 lutego 1925 roku pomiędzy Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską, Łomża 
1934; J. Osuchowski, Prawo wyznaniowe Rzeczypospolitej Polskiej 1918-1939 (Wę-
złowe zagadnienia), Warszawa 1967, s. 119 i n.; J. Wisłocki, Konkordat polski z 1925 
roku. Zagadnienia prawno-polityczne, Poznań 1977; K. Krasowski, Konkordat 
polski z 1925 roku. Geneza – postanowienia – wykonanie, „Czasopismo Prawno-
-Historyczne” 2007, t. LIX, z. 2; W. Góralski, Konkordat polski z  1925  r., (w:) 
Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, praca zbiorowa, pod red. naukową 



222

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

J. Krukowskiego, Lublin 2019; R. Jastrzębski, Polskie konkordaty w XX wieku, 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2021, t. 13].

Obowiązywanie, po drugiej wojnie światowej, ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. 
o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospo-
litej Polskiej miało charakter formalny i, co za tym idzie, dotyczyło to również 
statusu prawnego urzędu Muftiego. Dodatkowo należy podkreślić, że ówczesna 
tzw. władza ludowa w Manifeście Polskiego Komitetu Wyzwolenia Narodowego 
z dnia 22 lipca 1944 r. (załącznik do Dz. U. Nr 1, s. 1), uznała że Krajowa Rada 
Narodowa oraz Polski Komitet Wyzwolenia Narodowego działają „na podstawie 
Konstytucji z 17 marca 1921 roku, jedynie obowiązującej konstytucji legalnej, 
uchwalonej prawnie”, przy czym miały obowiązywać podstawowe założenia tej 
konstytucji, aż do zwołania Sejmu Ustawodawczego, wybranego w pięcioprzy-
miotnikowych wyborach, który miał uchwalić, jako wyraziciel woli narodu, nową 
konstytucję [szerzej: K. Działocha, J. Trzciński, Zagadnienie obowiązywania 
Konstytucji Marcowej w Polsce Ludowej 1944-1952, Wrocław-Warszawa-Kraków-
-Gdańsk 1977; K. Działocha, Rola Konstytucji marcowej w prawie państwowym 
Polski Ludowej, ,,Acta Universitatis Wratislaviensis”, Wrocław 1976, „Przegląd 
Prawa i  Administracji” VII; J. Trzciński, Instytucje ustrojowe okresu przejścio-
wego 1944-1947, (w:) Konstytucje Polski. Studia monograficzne z dziejów polskiego 
konstytucjonalizmu, tom 2, praca zbiorowa pod red. M. Kallasa, Warszawa 1990; 
M. Wiącek, Znaczenie stosowania Konstytucji marcowej w  Polsce Ludowej dla 
orzecznictwa sądów i Trybunału Konstytucyjnego III RP, Warszawa 2012, s. 26 i n.]. 

Po zwołaniu Sejmu Ustawodawczego została uchwalona Ustawa Konstytu-
cyjna z dnia 19 lutego 1947 r. o ustroju i zakresie działania najwyższych organów 
Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. Nr 18, poz. 71), a następnie Konstytucja Polskiej 
Rzeczypospolitej Ludowej z dnia 22 lipca 1952 r. (Dz. U. Nr 33, poz. 232). Pierwszy 
z aktów prawnych, w art. 1, wśród źródeł ówczesnego prawa państwowego wy-
mienił expressis verbis m.in. podstawowe założenia Konstytucji z dnia 17 marca 
1921 r., które miały obowiązywać do czasu wejścia w życie nowej Konstytucji 
Rzeczypospolitej Polskiej. Z kolei zgodnie z art. 70 Konstytucji Polskiej Rzeczy-
pospolitej Ludowej z dnia 22 lipca 1952 r. kościoły i inne związki wyznaniowe 
mogły swobodnie wypełniać swoje funkcje religijne, a zasady stosunku państwa 
do kościoła oraz sytuację prawną i majątkową związków wyznaniowych miały 
określać ustawy, w  tym została proklamowana zasada rozdziału państwa od 
kościoła (zob. art. 82, t.j. Konstytucji Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej z dnia 
22 lipca 1952 r., Dz. U. z 1976 r. Nr 7, poz. 36; zob. H. Świątkowski, Wyznaniowe 
prawo państwowe. Problematyka prawna wolności sumienia w  PRL, Warszawa 
1962, s. 137-140; J. Dziobek-Romański, Zasady uznawania związków religijnych 
w  prawie polskim w  latach 1944-1989, „Roczniki Nauk Prawnych” 2001, t. XI, 
z. 1; M. Sitarz, Wpływ sytuacji politycznej na wolność religijną w Polsce w latach 



223

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

1918-1989, „Teka Komisji Prawniczej PAN Oddział w  Lublinie”, t. XIII, 2020, 
nr 1, s. 383–384). 

Po zmianach politycznoustrojowych przełomu lat 80. i 90. XX wieku została 
uchwalona Ustawa Konstytucyjna z dnia 17 października 1992 r. o wzajemnych 
stosunkach między władzą ustawodawczą i wykonawczą Rzeczypospolitej Pol-
skiej oraz o samorządzie terytorialnym (Dz. U. Nr 84, poz. 426 ze zm.; dalej 
także: Mała Konstytucja), która uchyliła postanowienia Konstytucji Polskiej 
Rzeczypospolitej Ludowej z dnia 22 lipca 1952 r., pozostawiając jednak nadal 
jako obowiązujący jej Rozdział 8. Podstawowe prawa i  obowiązki obywateli, 
w  tym art. 82, który dotyczył zagadnień wyznaniowych. Mała Konstytucja 
została uchylona, na podstawie art. 242 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej 
z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz. U. Nr 78, poz. 483), co wiązało się z utratą mocy 
obowiązującej postanowień Konstytucji Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej 
z dnia 22 lipca 1952 r., w szczególności z zakresu prawa wyznaniowego. 

5. Ważnym zagadnieniem jest system zwierzchnictwa konfesyjnego państwa 
nad wyznaniami, który przechodził ewolucję w  okresie od wejścia w  życie 
ustawy z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej do współczesnych rozwiązań 
instytucjonalnych. Jest on wynikiem zmian ustrojowych w państwie polskim 
oraz przekształceń w strukturze oraz uprawnieniach organów administracji. 

W II Rzeczypospolitej nadzór nad działalnością związków wyznaniowych, 
w  tym Muzułmańskiego Związku Religijnego, sprawował przede wszystkim 
ówczesny Minister Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego oraz właś-
ciwy wojewoda [zob. R. Klimowiecki, Zagadnienia administracji państwowej 
i samorządowej, (w:) Historia Państwa i Prawa Polski 1918-1939, część I, pod red. 
F. Ryszki, pod ogólną redakcją J. Bardacha, Warszawa 1962, s. 189–194; K. Kra-
sowski, Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium historycznoprawne, 
Warszawa-Poznań 1988, s. 200–202; P.A. Leszczyński, Centralna administracja 
wyznaniowa II RP. Ministerstwo Wyznań Religijnych i  Oświecenia Publicznego, 
Warszawa 2006, s. 154 i n.]. 

Warto zaznaczyć, jak stwierdził Romuald Klimowiecki (właściwe: Klimów), 
że „(..) także w  aktach prawnych określających stanowisko muzułmańskiego 
związku religijnego połączone zostały dwie podstawowe tendencje polityki 
państwa w  stosunku do tych wyznań, mianowicie tendencja zmierzająca do 
umocnienia pozycji duchowieństwa w  stosunku do wiernych oraz tendencja 
do umocnienia wpływów organów administracji wyznaniowej na działalność 
związku religijnego, a także na dobór i kierunek działalności jego duchowieństwa. 
Uprawnienia organów państwowych w stosunku do związku muzułmańskiego 
szły jednak dalej, wkraczając bardzo wyraźnie w wewnętrzne sprawy związków 
wyznaniowych oraz w sprawy obsady stanowisk duchownych, nauczania religii, 



224

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

prowadzenia akt stanu cywilnego. Podobne w treści uprawnienia realizowały 
organa administracji wyznaniowej wobec karaimskiego związku wyznaniowe-
go” [R. Klimowiecki, Administracja i  samorząd związków wyznaniowych, (w:) 
Historia Państwa i Prawa Polski 1918-1939, część I, pod red. F. Ryszki, pod ogólną 
redakcją J. Bardacha, Warszawa 1962, s. 238].

W związku z tym wybór Muftiego, zgodnie z art. 9 ustawy z dnia 21 kwietnia 
1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej, podlegał zatwierdzeniu Prezydenta Rzeczypospolitej na 
wniosek Ministra Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego, w tym Mufti 
składał przysięgę według roty określonej w  ustawie, a  następnie tak zaprzy-
siężony otrzymywał z  rąk tego Ministra dekret Prezydenta Rzeczypospolitej 
o zatwierdzeniu wyboru i obejmował w ten sposób swój urząd. Należy zazna-
czyć, że wyżej wymiona ustawa była uważana po drugiej wojnie światowej za 
obowiązujące źródło prawa wyznaniowego, co stanowiło w praktyce fikcję (zob. 
Położenie prawne kościołów i związków wyznaniowych w Polskiej Rzeczypospolitej 
Ludowej. Zbiór przepisów i dokumentów w/g stanu na dzień 1 października 1960 r., 
Warszawa 1960, s. 269-291; Położenie prawne kościołów i związków wyznaniowych 
w Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej. Zbiór przepisów i dokumentów w/g stanu na 
dzień 1 kwietnia 1961 r., Warszawa 1961, s. 273–295; M. Pietrzak, Prawo wyzna-
niowe, Warszawa 1978, s. 97; Warszawa 1988, s. 149; Warszawa 2013, s. 224–225; 
Prawo wyznaniowe, wprowadzenie i opracowanie W. Uruszczak, Kraków 1997, 
s. 307–316; J. Krukowski, Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, s. 57, 123; 
Prawo wyznaniowe. Zbiór przepisów, oprac. W. Uruszczak, Z. Zarzycki, Kraków 
2003, s. 501–509). 

Do 1950 r. administracja wyznaniowa należała do kompetencji Ministra 
Administracji Publicznej, który zastąpił Kierownika Resortu Administracji 
Publicznej (zob. ustawa z dnia 21 lipca 1944 r. o utworzeniu Polskiego Komitetu 
Wyzwolenia Narodowego, Dz. U. Nr 1, poz. 1; ustawa z dnia 31 grudnia 1944 r. 
o powołaniu Rządu Tymczasowego Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 19, poz. 
99). Następnie, Urząd Ministra Administracji Publicznej zniosła ustawa z dnia 
19 kwietnia 1950 r. o zmianie organizacji naczelnych władz państwowych w za-
kresie gospodarki komunalnej i administracji publicznej (Dz. U. Nr 19, poz. 156). 
Zgodnie z art. 4 tej ustawy został utworzony Urząd do Spraw Wyznań, który 
podlegał Prezesowi Rady Ministrów. Na czele Urzędu stał dyrektor, powoły-
wany i  odwoływany przez Prezesa Rady Ministrów, a  organami terenowymi 
administracji wyznaniowej zaś byli wojewodowie, w  tym prezydenci miast. 
Funkcjonowanie urzędu początkowo regulowała uchwała Rady Ministrów 
z dnia 27 maja 1950 r. w sprawie tymczasowego statutu Urzędu do Spraw Wyznań 
(Monitor Polski Nr A-78, poz. 905; zob. H. Świątkowski, Wyznaniowe prawo 
państwowe. Problematyka prawna wolności sumienia w  PRL, Warszawa 1962, 



225

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

s.  127; M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 1978, s. 126–129; Warszawa 
1988, s. 231–237; Warszawa 2013, s. 207–209).

W okresie przemian ustrojowych przełomu lat 80. i 90. zmiany w nadzorze 
nad związkami wyznaniowymi zostały wprowadzone w  związku z  wejściem 
w życie ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyzna-
nia (Dz. U. Nr 29, poz. 155, t.j. Dz. U. z 2023 r. poz. 265; zob. W. Wysoczański, 
M. Pietrzak, Prawo kościołów i związków wyznaniowych nierzymskokatolickich 
w Polsce, Warszawa 1997, s. 27 i n.; M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 
2013, s. 210 i n.) oraz ustawy z dnia 23 listopada 1989 r. zmieniającej ustawę o zmia-
nach w organizacji oraz zakresie działania niektórych naczelnych i centralnych 
organów administracji państwowej (Dz. U. Nr 64, poz. 387). Według ostatniej 
z ustaw do zakresu działania Urzędu Rady Ministrów przeszły zadania należące 
dotychczas do Urzędu do Spraw Wyznań, przy czym Minister-Szef Urzędu Rady 
Ministrów miał realizować zadania, przewidziane w odrębnych ustawach, dla 
Ministra-Kierownika Urzędu do Spraw Wyznań oraz dla Dyrektora Urzędu do 
Spraw Wyznań. Następnie, na podstawie ustawy z dnia 8 sierpnia 1996 r. Przepisy 
wprowadzające ustawy reformujące funkcjonowanie gospodarki i administracji 
publicznej (Dz. U. Nr 106, poz. 497), na Ministra Spraw Wewnętrznych i Ad-
ministracji przeszły zadania i kompetencje zniesionego urzędu Ministra-Szefa 
Urzędu Rady Ministrów (zob. R. Jastrzębski, Ocena prawna projektu ustawy 
o zmianie ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej oraz ustawy o stosunku Państwa do Karaimskiego 
Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej, BAS-WAP-137/20; R. Ja-
strzębski, Opinia prawna dotycząca możliwości i zasadności nowelizacji ustawy 
z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, BAS-WAP-427/21).

Omówiona wyżej, w dużym skrócie, struktura administracji wyznaniowej, 
zwłaszcza po drugiej wojnie światowej, miała wpływ na działalność Muzuł-
mańskiego Związku Religijnego. Dotyczyło to w szczególności jego statutów, 
które ulegały zmianom, przy formalnym obowiązywaniu rozporządzenia Rady 
Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego Związ-
ku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej, który zawiera załącznik – statut  
Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. 

W dniu 12 stycznia 1969 r. został uchwalony nowy statut przez Wszechpolski 
Kongres Muzułmański, przy czym obecnie obowiązuje statut uchwalony w dniu 
28 lutego 2009 r. przez XVII Nadzwyczajny Wszechpolski Kongres Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, ze zmianami uchwalo-
nymi w dniu 15 marca 2014 r., przez XIX Nadzwyczajny Wszechpolski Kongres 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. Pierwszy ze 
statutów został uznany przez dra Aleksandra Skarżyńskiego Dyrektora Urzędu 



226

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

do Spraw Wyznań pismem z dnia 29 stycznia 1971 r. (Nr NK-803/19/1/71), właś-
nie na podstawie art. 2 ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa 
do Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej oraz 
na podstawie upoważnienia zawartego w  §2, poz. 7 uchwały nr 173/65 Rady 
Ministrów z  dnia 10 lipca 1965 r., dotyczącej przekazania niektórych kompe-
tencji w  sprawach wyznaniowych [zob. W. Wysoczański, Prawo wewnętrzne 
nierzymskokatolickich kościołów i  wyznań w  PRL, Warszawa 1971, s. 268–278; 
W. Wysoczański, M. Pietrzak, Prawo kościołów i związków wyznaniowych nie-
rzymskokatolickich w Polsce, Warszawa 1997, s. 381–395; Mniejszości wyznaniowe 
w Polsce. Prawo wewnętrzne (statutowe), wprowadzenie, zbiór statutów, opraco-
wanie R. Brożyniak, M. Winiarczyk-Kossakowska, Warszawa 2014, s. 79–91]. 

Istotnym zagadnieniem prawnym była i jest skuteczność derogacji, po drugiej 
wojnie światowej, na drodze administracyjnej rozporządzenia Rady Ministrów 
z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej. W praktyce oznaczało to uchylenie aktu norma-
tywnego decyzją administracyjną. Kompetencje w zakresie uznawania prawa 
wewnętrznego związków religijnych Rada Ministrów przekazała Dyrektorowi 
Urzędu do Spraw Wyznań, na podstawie niepublikowanej uchwały z dnia 10 lipca 
1965 r. (nr 173/65). Zatwierdzał on w drodze decyzji administracyjnej statuty 
wewnętrzne zainteresowanych związków wyznaniowych, przy tym nierzadko 
uchylał rządowe rozporządzenie z okresu II Rzeczypospolitej. 

Praktyka ta, nawet w  ówczesnych realiach prawnych, budziła poważne 
wątpliwości. W  przypadku Muzułmańskiego Związku Religijnego, podobnie 
jak Karaimskiego Związku Religijnego, przyjęto „domyślną derogację” przed-
wojennego rozporządzenia Rady Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu 
statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej. 
Zwrócił na to uwagę Marcin Olszówka, który uznał, że „Skuteczność deroga-
cji rozporządzenia drogą administracyjną dokonaną przez Dyrektora Urzędu 
do Spraw Wyznań podaje w wątpliwość nie tylko wadliwy sposób uzyskania 
kompetencji przez ten organ, który nabył w drodze «subdelegującej» uchwa-
ły Rady Ministrów faktycznie zmieniającej wyraźny przepis, bądź co bądź, 
obowiązującego aktu ustawodawczego. Przede wszystkim podkreślić trzeba, 
że w drodze aktu administracyjnego nie sposób uchylić aktu normatywnego” 
(M. Olszówka, Konstytucja PRL a  system źródeł prawa wyznaniowego do roku 
1989, Warszawa 2016, s. 82–83). Związany jest z tym również obecny charakter 
statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego z  2014 r. i  wprowadzone do 
niego później zmiany.

Obydwa wyżej wskazane statuty, tj. z  dnia 12 stycznia 1969 r. oraz 28 
lutego 2009 r., nie zostały poddane zgodnie z  art. 2 ustawy z  dnia 21 kwiet-
nia 1936  r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 



227

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

w  Rzeczypospolitej Polskiej procedurze uzgodnienia. Ostatni z  nich został 
jedynie przekazany do wiadomości właściwego ministra (zob. R. Kaczmarczyk, 
Status prawny i  faktyczny muzułmańskich związków wyznaniowych w  Polsce, 
„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2016, tom 19, s. 266–269; P. Borecki, Obsada 
godności Muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego a zasady Konstytucji RP, 
„Studia Prawnicze” 2018, nr 1, s. 10–13; Ł. Baszak, Prace legislacyjne nad ustawą 
o  stosunku Państwa do Karaimskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej 
Polskiej, „Folia Iuridica Universitatis Wratislaviensis”, tom 4, 2015, nr 1, s. 173). 
Oczywiście, jest to sprzeczne z  wyżej wymienionym art. 2 ustawy z  1936 r., 
zgodnie z którym „Muzułmański Związek Religijny w Rzeczypospolitej Polskiej 
korzysta w  swem życiu wewnętrznem z  pełnej wolności rządzenia się, w  ra-
mach praw obowiązujących, przepisami swego Statutu (Ustawy Wewnętrznej), 
uznanego przez Państwo w drodze rozporządzenia Rady Ministrów”, a „Statut 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej stanowi 
wraz z  ustawą niniejszą podstawę prawną organizacji tego Związku” (zdanie 
drugie art. 2 ustawy). 

6. Konieczność zmiany status quo, w zakresie nowelizacji albo uchwalenia 
nowej regulacji i, co za tym idzie, uchylenia ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. 
o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypo-
spolitej Polskiej, była dostrzegana jeszcze w  latach 90. XX wieku. Wiązały 
się z tym prace nad nową ustawą o stosunku państwa polskiego do wyznania 
muzułmańskiego, przy czym dotyczyły one również nowelizacji ustawy z dnia 
21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religij-
nego w  Rzeczypospolitej Polskiej [zob. J. Sobczak, Położenie prawne polskich 
wyznawców islamu, (w:) Islam a  świat, pod red. R. Bäckera, S. Kitaba, Toruń 
2003, s. 207–209].

W praktyce prace nad nową ustawą rozpoczęły się w marcu 2001 r., kiedy 
to podczas Kongresu Muzułmańskiego Związku Religijnego została powołana 
specjalna komisja. Następnie, w  dniu 18 grudnia 2003 r. został opracowany 
bilateralnie nowy projekt ustawy, który nie spowodował postępu prac legislacyj-
nych. W dniu 26 kwietnia 2007 r. Mufti T. Miśkiewicz skierował do ówczesnego 
Prezesa Rady Ministrów wniosek o  zawarcie umowy, zgodnie z  art. 25 ust. 5 
Konstytucji, przesyłając jednocześnie projekty umowy oraz ustawy. Rok później 
została podjęta decyzja o  utworzeniu wspólnego zespołu redakcyjnego, a  do 
kwietnia 2011 r. odbyło się sześć posiedzeń tego zespołu (zob. P.A. Leszczyński, 
Regulacja stosunków między państwem a nierzymskokatolickimi Kościołami i inny-
mi związkami wyznaniowymi określona w art. 25 ust. 5 Konstytucji RP, Gorzów 
Wielkopolski 2012, s. 339). 

Wynika z  tego, że kierownictwo Muzułmańskiego Związku Religijnego 
już w kwietniu 2007 r. wystąpiło do Rady Ministrów z wnioskiem o zawarcie 



228

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

odnośnej umowy, która miała dotyczyć wydania nowej ustawy, odpowiadają-
cej współczesnemu stanowi prawnemu. W ocenie ówczesnego Ministra Spraw 
Wewnętrznych i Administracji wniosek ten zasługiwał na uwzględnienie, gdyż 
większość przepisów ustawy z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa 
do Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej nie 
miała ówcześnie, co ma miejsce także obecnie, zastosowania ze względu na 
zasadniczą zmianę realiów społeczno-politycznych oraz prawnych. Dotyczyło 
to przede wszystkim uprawnień nadzorczych państwa polskiego w  stosunku 
do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, które 
charakteryzowały ustawę z lat 30. XX wieku [zob. P. Borecki, Położenie prawne 
wyznawców islamu w Polsce, „Państwo i Prawo” 2008, z. 1, s. 82; dzień 27 maja 
2008 r. jako datę wpływu wniosku do Ministerstwa Spraw Wewnętrznych 
i  Administracji, podaje M. Radajewski, Charakterystyka wspólnot religijnych, 
które wystąpiły od 2008 r. o uregulowanie stosunków z państwem w drodze umów 
z art. 25 ust. 5 Konstytucji RP, (w:) Układowe formy regulacji stosunków między 
państwem a związkami wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), pod red. 
P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2013, s. 198–201; natomiast datę 4 marca 2008 r. 
jako dzień wystąpienia do Prezesa Rady Ministrów przez Muzułmański Zwią-
zek Religijny z wnioskiem o zawarcie umowy, podaje E. Ignaciuk, Realizacja 
art. 25 ust. 5 Konstytucji RP w praktyce Departamentu Wyznań Religijnych oraz 
Mniejszości Narodowych i Etnicznych Ministerstwa Spraw Wewnętrznych i Admi-
nistracji, (w:) Układowe formy regulacji stosunków między państwem a związkami 
wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), pod red. P. Stanisz, M. Ordon, 
Lublin 2013, s. 225–226]. 

7. W związku z tym należy uznać, że ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o sto-
sunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej 
Polskiej oraz wydane na jej podstawie rozporządzenie Rady Ministrów z dnia 
26 sierpnia 1936 r. o  uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w  Rzeczypospolitej Polskiej, mimo że nie zostały formalnie uchylone przez 
polskiego ustawodawcę, nie odpowiadają współczesnym regulacjom z zakresu 
prawa wyznaniowego, w  szczególności po wejściu w  życie Konstytucji Rze-
czypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz. U. Nr 78, poz. 483 ze zm.). 
Podobnie rzecz ma się ze statutami Muzułmańskiego Związku Religijnego 
wydanymi po drugiej wojnie światowej. 

Powoduje to, że współcześnie ma miejsce chaos legislacyjny i dualizm prawny. 
Po pierwsze, formalnie nadal obowiązuje ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o sto-
sunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej 
Polskiej oraz statut, stanowiący załącznik do rozporządzenia Rady Ministrów 
z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w  Rzeczypospolitej Polskiej, które utraciły w  dużej mierze swoją aktualność 



229

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

po drugiej wojnie światowej. Po drugie, obecnie – niezależnie od tych regu-
lacji – obowiązuje statut Muzułmańskiego Związku Religijnego z  2009 r., ze 
zmianami wprowadzonymi w 2014 r. w Białymstoku przez XIX Nadzwyczajny 
Wszechpolski Kongres Muzułmańskiego Związku Religijnego Rzeczypospo-
litej Polskiej. Ostatnia kwestia wynika z  polityki wyznaniowej prowadzonej 
po drugiej wojnie światowej przez władze państwa polskiego, a obecnie nadal 
kontynuowanej przez administrację publiczną. 

Po wejściu w  życie postanowień Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej 
z dnia 2 kwietnia 1997 r. stan ten jeszcze w większym stopniu spotęgował za-
męt, w zakresie podstaw prawnych funkcjonowania Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w  państwie polskim (zob. P.A. Leszczyński, Regulacja stosunków 
między państwem a nierzymskokatolickimi Kościołami i innymi związkami wyzna-
niowymi określona w art. 25 ust. 5 Konstytucji RP, Gorzów Wielkopolski 2012, s. 
339–341; P. Borecki, Prawodawstwo wyznaniowe z okresu II Rzeczypospolitej we 
współczesnym polskim systemie prawnym, „Studia Prawa Publicznego” 2014, nr 
4, s. 65-72; A. Kiliszkiewicz, Prawne aspekty własności muzułmańskiej w prawie 
polskim, „Wrocławskie Studia Erazmiańskie” 2016, z.  10. „Wolność, równość 
i własność w prawie i polityce”, s. 529 i n.; T. Kulicki, Ustawa o stosunku Państwa 
do Muzułmańskiego Związku Religijnego, „Temidium.pl” 2018; A. Maciąg, (Nie)
ważny Statut Muzułmańskiego Związku Religijnego, „Progress. Journal of Young 
Researchers” 2022, nr 11). 

W związku z tym w zaistniałej sytuacji faktycznej oraz prawnej pojawiały 
się propozycje wyjścia z tej w zasadzie patowej sytuacji. Po pierwsze, W. Brzo-
zowski stwierdził, w  odniesieniu do całości wyznaniowego ustawodawstwa 
przedwojennego, że utraciło ono en bloc moc obowiązującą, w  oparciu o  in-
stytucję z  zakresu teorii prawa – desuetudo (odwyknięcia), co jednak może 
powodować pewne wątpliwości praktyczne (zob. W. Brzozowski, Przedwojenne 
ustawodawstwo wyznaniowe a Konstytucja RP z 1997 r., „Przegląd Legislacyjny” 
2012, nr 1, s. 20–21). 

Warto jednak zaznaczyć, że konstrukcja prawna desuetudo (odwyknięcia), 
dotyczy nieobowiązywania aktów prawnych z  powodu ich długotrwałego 
niewykonywania oraz nieprzestrzegania w  praktyce zawartych w  nich unor-
mowań. Desuetudo polega zasadniczo na tym, że określone przepisy prawa nie 
są ani przestrzegane ani stosowane. Dlatego uważa się je za nieobowiązujące, 
w związku ze zmienionymi warunkami ustrojowo-społecznymi. W nauce pod-
kreśla się, że ma zastosowanie behawioralne kryterium obowiązywania prawa. 
W związku z tym norma prawna nie obowiązuje, gdyż nie jest ani przestrzegana, 
ani stosowana. Poza tym uznaje się, że jej nieobowiązywanie jest związane ze 
zmienionymi warunkami społecznymi, co z kolei opiera się na elementach ak-
sjologicznych [zob. J. Wróblewski, Concepts of Legal System and Conceptions of 



230

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

Validity (Pojęcia systemu o obowiązywania prawa), „Acta Universitatis Lodzien-
sis”, Folia Iuridica 24, Teoria Prawa, Łódź 1986, s. 16 i n.; J. Nowacki, Z. Tabor, 
Wstęp do prawoznawstwa, Warszawa 1994, s. 151–152]. W ten sposób określona 
norma prawna nie jest w  praktyce stosowana przez organy państwowe, a  jak 
uznał Zygmunt Ziembiński, „dopuszczalność desuetudo przejawia się zwłaszcza 
w  okresach zasadniczych przemian społeczno-ustrojowych, gdy działalność 
legislatorów nie prowadzi do dostatecznie szybkich zmian przepisów prawnych, 
a jurysprudencja nie potrafi dostatecznie szybko doprowadzić do merytorycznego 
usystematyzowania norm prawnych na podstawie nowych i dawniej wydanych 
przepisów”, dodając, że „Kluczową sprawą jest jednak zmiana podstawowych 
wartości, którym realizowanie danego systemu prawnego ma służyć (...)”, 
(Z. Ziembiński, Desuetudo, „Państwo i Prawo” 1994, z. 11, s. 7–8).

W  praktyce instytucja desuetudo odgrywała i  odgrywa pewną rolę w  pol-
skim systemie prawnym [zob. R. Jastrzębski, Opinia prawna dotycząca petycji 
nr BKSP-144-IX-320/21 w sprawie uchylenia dekretu z dnia 15 listopada 1946 r. 
o zajęciu majątku państw pozostających z Państwem Polskim w stanie wojny 
w latach 1939-1945 i majątku osób prawnych i obywateli tych państw oraz o za-
rządzie przymusowym nad tymi majątkami (Dz. U. Nr 62, poz. 342 ze zm.), 
BAS-WAL-557/21]. Instytucja ta bowiem była stosowana, w szczególności po 
drugiej wojnie światowej wobec ustawodawstwa państwa polskiego sprzed 
wybuchu drugiej wojny światowej (zob. J. Litwin, W sprawie mocy obowiązującej 
niektórych ustaw przedwojennych, „Palestra” 1957, nr 1; Z. Fenichel, Nieuchylone 
a  jednak nieobowiązujące, „Państwo i Prawo” 1946, nr 1; A. Stawarska-Rippel, 
Nie uchylone a jednak nieobowiązujące. O niektórych aspektach ciągłości prawnej 
w  początkach Polski Ludowej, „Kwartalnik Prawa Publicznego” 2004, nr 1). 
Zwrócił na to uwagę Józef Litwin, który stwierdził, że „W okresie rewolucyj-
nej odbudowy państwowości polskiej w  latach 1944–1945 nastąpiło przejęcie 
systemu prawa, jaki obowiązywał we wrześniu 1939 r.”, przy czym „Przejęcie to 
nie nastąpiło jednak w drodze «sukcesji», nie miało też charakteru afirmacji 
mechanicznej ciągłości prawnej, nie objęło całokształtu norm ustawodawstwa 
przedwrześniowego” (zob. J. Litwin, W sprawie mocy obowiązującej niektórych 
ustaw przedwojennych, „Palestra” 1957, nr 1, s. 14). 

W  związku z  tym miała zastosowanie, zdaniem Zygmunta Fenichela, 
zasada ratio iuris posterior derogat priori, wypowiedziana przez Antoniego Pe-
retiatkowicza. Dlatego, w zasadzie obowiązywały akty prawne, które nie były 
sprzeczne z nowym ustrojem państwa polskiego po drugiej wojnie światowej 
(zob. Z. Fenichel, Nieuchylone a jednak nieobowiązujące, „Państwo i Prawo” 1946, 
nr 1; A. Stawarska-Rippel, Nie uchylone a jednak nieobowiązujące. O niektórych 
aspektach ciągłości prawnej w  początkach Polski Ludowej, „Kwartalnik Prawa 
Publicznego” 2004, nr 1), przy czym na marginesie rozważań należy pozostawić 



231

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

kwestię legitymizacji nowej władzy ludowej oraz ówczesnej instrumentalizacji 
prawa [zob. Z. Wawak, Legitymacja prawna KRN, „Ruch Prawniczy, Ekonomiczny 
i Socjologiczny” 1993, z. 4; L. Morawski, Instrumentalizacja prawa (zarys proble-
mu), „Państwo i Prawo” 1993, z. 6]. Należy jednak zaznaczyć, o czym była mowa 
wyżej, że polski ustawodawca po drugiej wojnie światowej dokonał dwukrotnie 
zmiany ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej w związku z unifikacją 
prawa cywilnego i, co za tym idzie, można założyć, że uznał obowiązywanie 
tej ustawy wyznaniowej, mimo zmienionych realiów politycznoustrojowych. 

Oczywiście, możliwa jest współcześnie derogacja (uchylenie) całkowite albo 
częściowe przedmiotowej ustawy przez polski parlament, przy czym zdaniem 
W. Brzozowskiego powinno się to odbyć, co do zasady, w oparciu o wymogi 
formalne zawarte w  art. 25 ust. 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej. Po-
nadto, taka nowelizacja powinna polegać na uchyleniu przepisów niezgodnych 
z aktualnym systemem prawnym, co spowodowałoby pozostawienie regulacji 
szczątkowej. Możliwe byłoby także podjęcie przez Radę Ministrów negocjacji, 
w trybie art. 25 ust. 5 Konstytucji, z przedstawicielami związku wyznaniowego, 
których celem miałoby być zastąpienie obecnie obowiązujących aktów nową 
ustawą wyznaniową. Istnieje jeszcze możliwość skierowania do Trybunału 
Konstytucyjnego wniosku, o  zbadanie konstytucyjności określonych przepi-
sów tej ustawy wyznaniowej, który mogą złożyć na podstawie art. 191 ust. 1 
pkt 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej wspólnoty wyznaniowe. W  ten 
sposób Trybunał mógłby uchylić przepisy ustawy, które nie są zgodne z obec-
nie obowiązującą ustawą zasadniczą, a związek wyznaniowy funkcjonowałby 
w oparciu o nieuchylne przepisy ustawy do czasu uchwalenia nowej regulacji, 
w trybie art. 25 ust. 2 Konstytucji (zob. W. Brzozowski, Przedwojenne ustawo-
dawstwo wyznaniowe a Konstytucja RP z 1997 r., „Przegląd Legislacyjny” 2012, 
nr 1, s. 22–24; P. Borecki, Prawodawstwo wyznaniowe z okresu II Rzeczypospolitej 
we współczesnym polskim systemie prawnym, „Studia Prawa Publicznego” 2014, 
nr 4, s. 73–90).

8. Obecnie istotne znaczenie, w  przedmiotowej sprawie, ma art. 25 ust. 5 
Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej, zgodnie z  którym stosunki między 
Rzecząpospolitą Polską a innymi kościołami oraz związkami wyznaniowymi 
określają ustawy uchwalone na podstawie umów zawartych przez Radę Mini-
strów z ich właściwymi przedstawicielami. Co istotne, zawarcie takiej umowy 
stanowi przesłankę konstytutywną dalszych prac legislacyjnych. Znalazło 
to potwierdzenie w  wyroku Trybunału Konstytucyjnego z  dnia 2 kwietnia 
2003 r. (sygn. akt K 13/02, OTK-A  2003, nr 4, poz. 28; zob. P. Borecki, M. 
Pietrzak, Glosa do wyroku Trybunału Konstytucyjnego z dnia 2 kwietnia 2003 r., 
„Przegląd Sejmowy” 2003, nr 5, s. 102–103). Zdaniem Trybunału art. 25 ust. 4 



232

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

i 5 Konstytucji „wyrażają zasadę uregulowania stosunków między państwem 
a kościołami i związkami wyznaniowymi w drodze dwustronnej”, a „Konstytu-
cja gwarantuje kościołom i związkom wyznaniowym równe prawa do zawarcia 
umów w sprawie unormowania ich stosunków z Państwem, a w szczególności 
równość w prowadzeniu negocjacji, w których dochodzi do wspólnych ustaleń 
co do ukształtowania wzajemnych stosunków”. Ponadto, „Jednym z  celów 
omawianej regulacji konstytucyjnej, stwarzającej obowiązek negocjowania 
rozwiązań prawnych dotyczących danego kościoła z  jego przedstawicielami, 
jest dostosowanie treści ustawodawstwa dotyczącego spraw wyznaniowych 
do specyfiki poszczególnych kościołów i związków wyznaniowych. Wyklucza 
to identyczność rozwiązań dotyczących poszczególnych kościołów i związków 
wyznaniowych. Prawodawca konstytucyjny zakłada tym samym różnicowanie 
regulacji prawnych w takim zakresie, w  jakim jest to uzasadnione odmienną 
sytuacją faktyczną poszczególnych kościołów i związków wyznaniowych. Zasada 
równouprawnienia, (...), realizuje się w konsekwencji również przez uzgodnie-
nie, w  wyniku negocjacji, regulacji prawnych uwzględniających historyczne 
ukształtowanie sytuacji kościołów i  związków wyznaniowych”. W  związku 
z tym według Trybunału art. 25 Konstytucji „przewiduje normowanie statusu 
kościołów i związków wyznaniowych, w tym również spraw spornych między 
nimi, w trybie dwustronnym, w drodze ustaw uchwalanych na podstawie umów 
zawieranych przez Radę Ministrów z władzami danego kościoła. Ustawodawca 
nie może w związku z tym rozwiązywać sporów między kościołami i związka-
mi wyznaniowymi w sposób jednostronny, narzucając określone rozwiązania 
stronom. Powinien natomiast preferować regulacje oparte na porozumieniu 
między stronami”. 

Właśnie taka umowa dwustronna, poprzedzająca uchwalenie przedmio-
towej ustawy, determinuje, czy wprost przesądza, o  treści przyszłej ustawy 
partykularnej. Co ważne, nie ma ona charakteru cywilistycznego, ale charakter 
publicznoprawny i odpowiada politycznemu porozumieniu (zob. Z. Witkowski, 
Opinia w  sprawie zagadnień prawnych wynikających z  art. 25 ust. 5 Konstytucji 
RP, „Przegląd Legislacyjny” 2000, nr 2, s. 99–100, 104). Stronami tej umowy 
są Rada Ministrów i „właściwi przedstawiciele kościołów oraz związków wy-
znaniowych”. Jej treść powinna być zgodna z wolą stron, podlega ona bowiem 
negocjacjom. Zawarta umowa stanowi podstawę uchwalenia partykularnej 
ustawy wyznaniowej, przy czym w doktrynie prawa wyznaniowego wyróżnia 
się dwa modele przekształcenia umowy w ustawę partykularną, tj.  pierwszy 
zakłada, że ustawa niejako stanowi dosłowne przepisanie postanowień za-
wartej umowy do tekstu projektu określonej ustawy wyznaniowej, drugi zaś 
model polega na tym, iż projekt takiej ustawy stanowi załącznik do zawartej 
umowy [szerzej: B. Banaszak, Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, 



233

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

Warszawa 2012, s. 188–191; M. Olszówka, komentarz do art. 25, (w:) Konstytucja 
RP, t. I. Komentarz art. 1-86, red. M. Safjan, L. Bosek, Warszawa 2016, s. 679–683; 
Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz. I, Wstęp, art. 1-29, red. naukowa 
L. Garlicki, M. Zubik, Warszawa 2016, s. 622–630; Konstytucja Rzeczypospolitej 
Polskiej. Komentarz, red. naukowa P. Tuleja, Warszawa 2019, s. 103–104]. 

Art. 25 ust. 5 Konstytucji doczekał się już szerokiego omówienia w literaturze 
prawa wyznaniowego, w szczególności w zakresie: podobieństwa do włoskich 
rozwiązań prawnych; charakteru prawnego oraz procedury zawierania umowy, 
zwłaszcza kompetencji Rady Ministrów; relacji zachodzących między umową 
a ustawą, w tym ich zakresu przedmiotowego; podmiotów do których należy 
inicjatywa ustawodawcza; wnoszenia poprawek w  toku prac legislacyjnych; 
późniejszej nowelizacji ustawy [szerzej: M. Pietrzak, Stosunki państwo-kościół 
w nowej Konstytucji, „Państwo i Prawo” 1997, z. 11–12, s. 180–181; Z. Witkowski, 
Kilka uwag w sprawie zakresu kompetencji Rady Ministrów z art. 25 ust. 5 nowej 
Konstytucji RP, (w:) Konstytucja. Wybory. Parlament. Studia ofiarowane Zdzi-
sławowi Jaroszowi, pod red. L. Garlickiego, Warszawa 2000; P.A. Leszczyński, 
Zagadnienia wyznaniowe w Konstytucji RP, Warszawa 2001, s. 57–60; T.J. Zieliń-
ski, Regulacja stosunków między państwem a związkami wyznaniowymi w trybie 
art. 25 ust. 5 Konstytucji RP, „Państwo i Prawo” 2003, z. 7; J. Szymanek, Stosunki 
wyznaniowe we współczesnej Polsce (elementy prawa i praktyki), (w:) Polska w Unii 
Europejskiej a stosunki wyznaniowe, pod red. Cz. Janika, Toruń 2005, s. 76–82; 
J. Szymanek, Prawo wyznaniowe w praktyce III RP (zagadnienia wybrane), „Ruch 
Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny” 2006, z. 1; P.A. Leszczyński, Imple-
mentacja art. 25 ust. 5 Konstytucji RP – przegląd wybranych problemów, (w:) Pro 
bono Reipublicae. Księga jubileuszowa Profesora Michała Pietrzaka, red. naukowa 
P. Borecki, A. Czohara, T.J. Zieliński, Warszawa 2009; W. Uruszczak, Art. 25 
ust. 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej. Problemy interpretacyjne, (w:) Pro 
bono Reipublicae. Księga jubileuszowa Profesora Michała Pietrzaka, red. naukowa 
P. Borecki, A. Czohara, T.J. Zieliński, Warszawa 2009; M. Olszówka, Ustawy 
wyznaniowe. Art. 25 ust. 5 Konstytucji RP – próba interpretacji, Warszawa 2010; 
P.A. Leszczyński, Regulacja stosunków między państwem a nierzymskokatolickimi 
Kościołami i innymi związkami wyznaniowymi określona w art. 25 ust. 5 Konstytu-
cji RP, Gorzów Wielkopolski 2012; Układowe formy regulacji stosunków między 
państwem a związkami wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), pod red. 
P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2013; M. Olszówka, Wpływ Konstytucji RP z 1997 r. 
na system źródeł prawa wyznaniowego, Warszawa 2016, s. 260–282].

Należy jednak zaznaczyć, że dotychczas nie została uchwalona kompleksowa 
ustawa właśnie na podstawie art. 25 ust. 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej, 
przy czym jako pewne wyjątki podaje się w  doktrynie prawa wyznaniowego 
dwie ustawy, mianowicie z  dnia: 17 grudnia 2009 r. o  uregulowaniu stanu 



234

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

prawnego niektórych nieruchomości pozostających we władaniu Polskiego 
Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego (Dz. U. z 2010 r. Nr 7, poz. 43; zob. 
druk sejmowy nr 2060, Sejm Rzeczypospolitej Polskiej VI kadencja) oraz 13 maja 
2011 r. o finansowaniu Prawosławnego Seminarium Duchownego w Warszawie 
z budżetu państwa (Dz. U. Nr 144, poz. 849; zob. druk sejmowy nr 1411, Sejm 
Rzeczypospolitej Polskiej VI kadencja). Wymienione wyżej ustawy, zdaniem 
Moniki Piszcz-Czapli, stanowią „realizację ducha art. 25 ust. 5 Konstytucji RP” 
[zob. M. Piszcz-Czapla, Uregulowanie własności pounickich nieruchomości oraz 
finansowanie Prawosławnego Seminarium Duchownego w Warszawie w świetle art. 
25 ust. 5 Konstytucji RP, (w:) Układowe formy regulacji stosunków między państwem 
a związkami wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), pod red. P. Stanisz, 
M. Ordon, Lublin 2013, s. 248]. 

Co istotne, obydwie ustawy w zasadzie dotyczyły spraw majątkowych i, co za 
tym idzie, można je uznać co najwyżej za próby realizacji art. 25 ust. 5 Konsty-
tucji, m.in. stanowisko takie zajął, w odniesieniu do pierwszej z ustaw, Dariusz 
Walencik, który stwierdził, że „Na pocieszenie można dodać, że we Włoszech na 
realizację analogicznego przepisu czekano 40 lat” (D. Walencik, Realizacja art. 
25 ust. 5 Konstytucji RP, „Państwo i Prawo” 2010, z. 6, s. 54). Jednak druga z wyżej 
wymienionych ustaw została poprzedzona zawarciem w dniu 6 kwietnia 2011 r. 
umowy między ówczesnym Ministrem Spraw Wewnętrznych i Administracji, 
który reprezentował Radę Ministrów, a Prawosławnym Metropolitą Warszawskim 
i Całej Polski. Fakt ten stanowił, zdaniem D. Walencika, spełnienie wymogu 
zawartego w art. 25 ust. 5 Konstytucji, co jego zdaniem doprowadziło po raz 
pierwszy do realizacji tego przepisu Konstytucji, ale tylko w zakresie zagadnień 
finansowych [zob. D. Walencik, Formalnoprawne uwarunkowania stanowienia 
regulacji prawnych dotyczących finansowania związków wyznaniowych w Rzeczy-
pospolitej Polskiej, (w:) Finansowanie Kościołów i innych związków wyznaniowych, 
red. P. Sobczyk, K. Warchałowski, Warszawa 2013, s. 50–51].

Odnosząc się do sytuacji faktycznej oraz prawnej Muzułmańskiego Związku 
Religijnego należy podzielić pogląd Pawła Boreckiego, który stwierdził, że art. 
25 ust. 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej ustanawia zasadę bilateralności, 
a nie arbitralności regulacji przez państwo, gdyż „Stosunki między państwem 
a związkami wyznaniowymi, w tym skupiającymi wyznawców islamu, winny 
być określone w  formie ustaw uchwalonych na podstawie umów zawartych 
przez Radę Ministrów z ich właściwymi przedstawicielami” oraz „Każdej z tych 
wspólnot przysługuje prawo do wystąpienia do Rady Ministrów z wnioskiem 
o przystąpienie do negocjacji w sprawie zawarcia umowy i wydania odpowiedniej 
ustawy” (P. Borecki, Położenie prawne wyznawców islamu w  Polsce, „Państwo 
i Prawo” 2008, z. 1, s. 81). 



235

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

W przypadku jednak Muzułmańskiego Związku Religijnego zawarcie takiej 
umowy może być utrudnione ze względu na to, iż jego reprezentantem w nego-
cjacjach z Radą Ministrów oraz sygnatariuszem umowy, jako naczelny organ 
Związku, zgodnie z  obecnym stanem faktycznym i  prawnym, będzie Mufti, 
który zdaniem P. Boreckiego, może „sabotować wszelkie próby osłabienia jego 
pozycji w  nowej regulacji ustawowej, zwłaszcza polegające na rozszerzeniu 
kompetencji organów kolegialnych (…)”, przy tym „Instrumenty prawne presji 
na Muftiego w trakcie prac legislacyjnych są bardzo ograniczone” (P. Borecki, 
Obsada godności Muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego a zasady Kon-
stytucji RP, „Studia Prawnicze” 2018, nr 1, s. 23–24). 

9. Z omówionym wyżej stanem prawnym koresponduje współczesna judykatu-
ra, która jest związana przede wszystkim z sytuacją, panującą w Muzułmańskim 
Związku Religijnym, w szczególności dotyczy wydanego Tomaszowi Miśkie-
wiczowi zaświadczenia (z  31.01.2013 sygn. DWRMNiE-6734-1-IX/2013/HK) 
przez Józefa Różańskiego Dyrektora Departamentu Wyznań Religijnych oraz 
Mniejszości Narodowych i Etnicznych Ministerstwa Administracji i Cyfryzacji. 
Dotyczy ona wewnętrznego konfliktu panującego między T. Miśkiewiczem a mu-
zułmańskimi gminami wyznaniowymi, zwłaszcza społecznością etniczną Tata-
rów Polskich. Dlatego kwestie te nie mogą być przedmiotem opinii prawnej, gdyż 
zawierają stwierdzenia oceniające i wartościujące oraz podają fakty z zakresu dzia-
łalności T. Miśkiewicza, których nie obejmuje swoim zakresem opinia prawna. 

Na wstępie, należy zaznaczyć, że judykatura sądowa, dotycząca Muzułmań-
skiego Związku Religijnego obejmuje orzeczenia: Trybunału Konstytucyjnego, 
Sądu Najwyższego, Naczelnego Sądu Administracyjnego, wojewódzkich sądów 
administracyjnych, w  szczególności w  Warszawie. W  pierwszym przypadku 
Trybunał w  dwóch postanowieniach, które dotyczyły członkostwa w  gminie 
wyznaniowej żydowskiej, powołał się m.in. na podobne regulacje w tym zakresie 
zawarte w ustawie z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (zob. postanowienia 
z dnia: 18 lutego 2015 r., sygn. akt P 48/13, „Orzecznictwo Trybunału Konsty-
tucyjnego. Zbiór Urzędowy. Seria A” 2015, nr 2, poz. 22 ze zdaniem odrębnym 
Wojciecha Hermelińskiego; 18 lutego 2015 r. sygn. akt  S 2/15, „Orzecznictwo 
Trybunału Konstytucyjnego. Zbiór Urzędowy. Seria A” 2015, nr 2, poz. 23).

Z  kolei w  postanowieniu z  dnia 12 maja 2016 r. (sygn. akt IV CSK 529/15, 
„Orzecznictwo Sądu Najwyższego. Izba Cywilna. Zbiór Urzędowy” 2017, nr 3, 
poz. 35; zob. P. Borecki, W sprawie autonomii i niezależności związku wyznaniowe-
go – uwagi na tle postanowienia Sądu Najwyższego – Izba Cywilna z 12.05.2016 r., 
IV CSK 529/15, „Polski Proces Cywilny” 2018, nr 1) Sąd Najwyższy, oddalając 
skargę kasacyjną, stwierdził w sentencji, że „W sprawie o stwierdzenie ważności 
uchwały kościoła lub związku wyznaniowego dotyczącej obsady funkcji w tym 



236

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

kościele lub związku droga sądowa jest niedopuszczalna”. W  przedmiotowej 
sprawie powódka żądała stwierdzenia nieważności uchwały XV Nadzwyczajnego 
Kongresu Muzułmańskiego w Białymstoku z dnia 20 marca 2004 r. w przed-
miocie wyboru Tomasza M. Muftim Muzułmańskiego Związku Religijnego. 

W  uzasadnieniu postanowienia Sąd zaznaczył, że „W  myśl art. 25 ust. 3 
Konstytucji, stosunki między państwem a  kościołami i  innymi związkami 
wyznaniowymi są kształtowane na zasadzie poszanowania ich autonomii oraz 
wzajemnej niezależności każdego w swoim zakresie i współdziałania dla dobra 
człowieka i dobra wspólnego. Kategoria autonomii odnosi się do sfery wewnętrz-
nej i oznacza prawo do samodzielnego rozstrzygania o sprawach kościoła lub 
związku wyznaniowego, a kategoria niezależności dotyczy relacji zewnętrznych 
i oznacza brak podporządkowania państwu. Do «swojego zakresu» kościoła 
lub związku wyznaniowego należy zaliczyć nie tylko ich działalność religijną 
sensu stricto, ale również sprawy organizacyjno-samorządowe, co rozciąga się 
na ich wewnętrzną organizację, hierarchię, kompetencje i stosunki między jed-
nostkami, organami i innymi podmiotami struktury kościoła lub związku oraz 
elekcję i obsadę personalną urzędów (funkcji) sprawujących kult, zajmujących 
się nauczaniem lub zarządzaniem, a także kwestie odnoszące się do przyjmo-
wania albo wykluczania wiernych ze wspólnoty, łącznie z ich pozycją w ramach 
wspólnoty i relacjami z jej organami i strukturą. W ramach «swojego zakresu» 
obowiązuje własne prawo kościoła lub związku wyznaniowego, którym może 
być prawo stanowione przez kościół lub związek albo nawet prawo pochodzenia 
ustawowego, jeżeli zaakceptował je kościół lub związek (art. 25 ust. 5 Konsty-
tucji), nie obowiązują zaś normy państwowego  (powszechnego) porządku 
prawnego, które wobec tego nie mogą być podstawą do konstruowania praw 
podmiotowych lub sytuacji prawnie chronionych dla kościoła lub związku albo 
ich wiernych w ich wzajemnych relacjach mieszczących się w tym zakresie”.

Dlatego, „Z  uwzględnieniem regulacji konstytucyjnych, w  tym przede 
wszystkim art. 25 ust. 3 Konstytucji, należy stosować normy rangi ustawowej 
odnoszące się do stosunków między kościołami i związkami wyznaniowymi 
oraz państwem. W  zakresie stosunków między Muzułmańskim Związkiem 
Religijnym oraz Państwem Polskim co do zasady zachowały moc obowiązującą 
przepisy ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej [por. postanowienie Trybunału Konstytucyjnego 
z dnia 19 lutego 2015 r. (przypis Autora: 18 lutego jest podany jak data postano-
wienia w OTK Zb. Urz.) sygn. akt  S 2/15, OTK Zb. Urz. 2015, nr 2, poz. 23], 
należy jednak uwzględnić, że powstały one w czasie, gdy stosunki pomiędzy 
państwem a kościołami lub związkami wyznaniowymi – inaczej niż obecnie – 
były kształtowane w myśl zwierzchnictwa państwa”. W obecnych zaś realiach 
konstytucyjnych oraz ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o granicach wolności sumienia 



237

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

i wyznania należy „kierować się założeniem, że Związek korzysta z autonomii 
i niezależności w «swoim zakresie» w rozumieniu i w granicach zakreślonych 
przez art. 25 ust. 3 Konstytucji, a regulacje ustawy o stosunku Państwa do Mu-
zułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (np. art. 6 ust. 1, 
art. 7, 8 ust. 3 i art. 9) w granicach, w których mogłyby z tym kolidować, nie mogą 
stać temu na przeszkodzie, w granicach zaś, w których są akceptowane przez 
Związek, mogą być traktowane jako jego własne prawo odnoszące się do tego 
zakresu”. W konkluzji uzasadnienia Sąd Najwyższy stwierdził, że „Gwarancja 
autonomii i niezależności Związku w ramach «swojego zakresu», statuowana 
w art. 25 ust. 3 Konstytucji implikuje natomiast niedopuszczalność ingerencji 
sądu jako organu władzy państwowej w «swój zakres» Związku, a więc także 
niedopuszczalność sądowej oceny prawidłowości stosowania własnego prawa 
przez Związek, w tym co do wyboru Muftiego Związku”. 

Pokłosiem tego postanowienia Sądu Najwyższego, opierającego się na posta-
nowieniu Trybunału Konstytucyjnego z dnia 18 lutego 2015 r. (sygn. akt P 48/13), 
które niejako „sankcjonowało” obowiązywanie ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. 
o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospo-
litej Polskiej, było następne postanowienie Sądu Najwyższego oraz orzecznictwo 
sądów administracyjnych, tj. wojewódzkich sądów administracyjnych (dalej: 
WSA) oraz Naczelnego Sądu Administracyjnego (dalej: NSA). 

W postanowieniu z dnia 14 grudnia 2018 r. (sygn. akt I CZ 109/18, zawarte: 
baza orzeczeń, www.sn.pl) Sąd Najwyższy stwierdził, że „Urząd Muftiego 
w Muzułmańskim Związku Religijnym – jak wynika z zaświadczeń wystawio-
nych przez władze państwowe i  złożonych do akt – sprawuje T.M. wybrany 
20 marca 2004 r. na Wszechpolskim Kongresie Elekcyjnym Muzułmańskim. 
Skuteczność tego wyboru jest jednak kwestionowana w Związku Religijnym, 
a na piastowanie urzędu Muftiego powołuje się też J.A., który został wybrany 
na Muftiego przez mający miejsce 15 października 2016 r. Kongres Elekcyjny 
Muzułmańskiego Związku Religijnego. Urząd Muftiego nie może być jednak 
obsadzony jednocześnie przez dwie osoby, a jak wynika z szeroko uzasadnione-
go postanowienia Sądu Najwyższego z 12 maja 2016 r., IV CSK 526/15 (OSNC 
2017, nr 3, poz. 35) sądy powszechne nie są uprawnione do rozstrzygania sporów 
o  prawidłowość stosowania własnego prawa przez związki religijne, w  tym 
i Muzułmański Związek Religijny”. W związku z tym „Spory dotyczące skutecz-
ności wyboru władz związku religijnego powinny być rozstrzygane wewnątrz 
jego struktur, z ewentualnym zaangażowaniem władz państwowych, w takim 
stopniu i formach, jakie przewidziane są przez przepisy o stosunku państwa do 
poszczególnych kościołów i związków religijnych”.

Orzecznictwo sądów administracyjnych, w zakresie obowiązywania ustawy 
z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku 



238

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, dotyczy po pierwsze porównania za-
wartych w niej regulacji do ustawy z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa 
do gmin wyznaniowych żydowskich (zob. wyrok NSA z dnia 14 października 
2014 r., sygn. II OSK 200/13; wyrok WSA w Warszawie z dnia 6 marca 2015 r., 
sygn. I SA/Wa 102/15; zawarte: centralna baza orzeczeń sądów administracyj-
nych, www.nsa.pl). 

Po drugie, dotyczy wydania zaświadczenia że T. Miśkiewicz nie jest Muftim, 
ani też nie jest Przewodniczącym Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej. W  związku z  tym WSA 
w Warszawie w wyroku z 27 października 2015 r. (sygn. I SA/Wa 1250/15; zob. 
postanowienie WSA w Warszawie z dnia 1 lutego 2016 r., sygn. I SA/Wa 1250/15, 
zawarte: centralna baza orzeczeń sądów administracyjnych, www.nsa.pl) stanął 
na stanowisku, że znaczenie w rozstrzygnięciu przedmiotowej sprawy mają prze-
pisy ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, tj. art. 2, art. 4 ust. 1, art. 18 
i art. 36, oraz statut, który stanowi załącznik do rozporządzenia Rada Ministrów 
z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku Religij-
nego w Rzeczypospolitej Polskiej. W związku z tym reprezentantem Związku 
wobec władz państwowych jest Mufti, który stoi na jego czele, a Przewodniczący 
Zarządu Gminy Wyznaniowej w ogóle nie jest podmiotem, zgodnie z ustawą 
oraz statutem z 1936 r. Dlatego Przewodniczący Gminy jest nieuprawniony do 
jej reprezentowania i, co za tym idzie, podmiot taki nie ma interesu prawnego 
na gruncie Kodeksu postępowania administracyjnego (art. 217 §2 pkt 2 Kpa; 
ustawa z dnia 14 czerwca 1960 r. Kodeks postępowania administracyjnego, t. j. 
Dz. U. 2023 r., poz. 775) do żądania wydania zaświadczenia. 

W wyroku z dnia 5 czerwca 2018 r. (sygn. I SA/Wa 2273/17, zawarte: central-
na baza orzeczeń sądów administracyjnych, www.nsa.pl) WSA w  Warszawie 
stwierdził, że „skoro w 2004 r. został dokonany wybór Muftiego, to organ nie 
był umocowany do przyjęcia powiadomienia odnośnie wyboru innej osoby na 
to stanowisko. Stanowisko było już bowiem obsadzone. Minister nie może być 
ani arbitrem, ani stroną sporu dotyczącego wyboru Muftiego. Jak wyżej wska-
zano, organ w 2004 r. przyjął powiadomienie o wyborze Muftiego, a stanowisko 
to jest dożywotnie, to nowe zgłoszenie nie mogło być przez organ przyjęte”, 
dodając, że „Nie można tracić z pola widzenia, że przepisy ustawy jak i statutu 
nie przewidują możliwości odwołania Muftiego, unieważnienia jego wyboru, 
jak również kadencyjności piastowania jego stanowiska”, a „organ administracji 
nie jest uprawniony do oceny legalności wyboru osób na stanowiska, czy też 
w skład organów związków wyznaniowych. Zgodnie z art. 25 ust. 3 Konstytucji, 
stosunki między państwem a kościołami i innymi związkami wyznaniowymi są 
kształtowane na zasadach poszanowania ich autonomii. Konstytucja potwierdza 



239

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

prawo kościołów i  innych związków wyznaniowych do tworzenia własnego 
prawa wewnętrznego, dotyczącego spraw immanentnie związanych z ich dzia-
łalnością bez ingerencji państwa. Szczególnymi konstytucyjnymi gwarancjami 
proceduralnymi respektowania przez państwo autonomii kościołów i  innych 
związków wyznaniowych są: zasada regulacji stosunków między państwem 
a poszczególnymi wspólnotami religijnymi w formie dwustronnej – w oparciu 
o umowy (art. 25 ust. 4 i 5 Konstytucji)”.  

Kontynuacją przyjętej linii orzeczniczej był wyrok WSA w Warszawie z dnia 
4 czerwca 2019 r. (sygn. I  SA/Wa 1620/18, zawarte: centralna baza orzeczeń 
sądów administracyjnych, www.nsa.pl), który dotyczył odmowy wydania 
zaświadczenia przez wojewodę o  istnieniu podmiotu prawnego, jakim jest 
gmina muzułmańska. Co istotne, Minister Spraw Wewnętrznych, podobnie 
jak w  wyżej omówionej sprawie zakończonej wyrokiem WSA w  Warszawie 
z dnia 5 czerwca 2018 r. (sygn. I SA/Wa 2273/17, zawarte: centralna baza orze-
czeń sądów administracyjnych, www.nsa.pl), powołał się i  podzielił pogląd 
Sądu Najwyższego wyrażony w  postanowieniu z  dnia 12 maja 2016 r. (sygn. 
akt IV CSK 529/15). WSA w Warszawie, w wyroku z dnia 4 czerwca 2019 r., zaś 
stwierdził, że do działań prawnych w imieniu Związku i jego poszczególnych 
gmin wyznaniowych powołany jest Mufti, zgodnie z art. 36 ustawy oraz §5 pkt 
13 statutu z 1936 r. W związku z tym „Jedynymi aktami prawnymi regulującymi 
ustrój i organizację Związku i gmin wyznaniowych jest ustawa i statut z 1936 r. 
Statut z 2009 r. nie ma mocy prawnej, ponieważ nie został zatwierdzony przez 
Państwo poprzez wydanie rozporządzenia przez Radę Ministrów (art. 2 usta-
wy)”. W tej sprawie został wydany wyrok NSA z dnia 12 stycznia 2023 r. (sygn. 
II OSK 51/20, zawarte: centralna baza orzeczeń sądów administracyjnych, www.
nsa.pl), zgodnie z którym skarga kasacyjna została oddalona. 

Od wyroku WSA w  Warszawie z  dnia 5 czerwca 2018 r. (sygn. I  SA/Wa 
2273/17) została złożona skarga kasacyjna, którą NSA oddalił. W uzasadnieniu 
NSA stwierdził, że odnosząc się do odmowy wszczęcia postępowania w rozpo-
znawanej sprawie należy wskazać, iż zawiadomienie o stwierdzeniu nieważności 
wyboru poprzedniego Muftiego oraz o wyborze na to stanowisko skarżącego J.A. 
zostało wniesione przez Gminę Muzułmańskiego Związku Religijnego, która nie 
posiada zdolności do reprezentowania Związku przed organami państwowymi 
i działania w jego imieniu, zgodnie bowiem z art. 36 ustawy z 1936 r. do działań 
prawnych w imieniu Związku oraz jego poszczególnych gmin wyznaniowych 
jest powołany Mufti. W związku z tym gmina nie była uprawniona do zawia-
domienia organu państwowego o zmianie osób wchodzących do kierowniczych 
organów wykonawczych w Muzułmańskim Związku Religijnym, gdyż nie po-
siadała przymiotu strony (art. 28 Kodeksu postępowania administracyjnego).



240

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

Ponadto, NSA uznał, że ustawa z 1936 r. nie zawiera ani przesłanek nieważ-
ności wyboru na Muftiego, ani procedury jego odwołania. NSA podzielił pogląd 
wyrażony przez Sąd Najwyższy w postanowieniu z dnia 12 maja 2016 r. (sygn. 
akt IV CSK 529/15), jednocześnie stwierdzając, że organ administracji – na etapie 
badania dopuszczalności wszczęcia postępowania – nie dokonuje merytorycznej 
oceny wniosku, a jedynie bada, czy zaszły formalne warunki do jego rozpozna-
nia. Dlatego sąd pierwszej instancji prawidłowo stwierdził, że przepisy ustawy 
jak i  statutu nie przewidują kadencyjności piastowania stanowiska Muftiego, 
w tym możliwości jego odwołania czy stwierdzenia nieważności wyboru. NSA 
zaznaczył przy tym, że „Organ nie ma kompetencji do dokonywania oceny 
zgodności z prawem podjętych przez dany związek czynności, gdyż stoi temu 
na przeszkodzie art. 25 ust. 3 Konstytucji”.

Z  przedstawionego wyżej orzecznictwa wynika, że kluczowe znaczenie 
w  zakresie obowiązywania jak i  kognicji sądów miały postanowienie Trybu-
nału Konstytucyjnego z dnia 18 lutego 2015 r. (sygn. akt P 48/13), które niejako 
„sankcjonowało” obowiązywanie ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
i wydane na jej podstawie rozporządzenie Rady Ministrów, zawierające statut 
Związku, oraz postanowienie Sądu Najwyższego z dnia 12 maja 2016 r. (sygn. 
akt IV CSK 529/15), które w praktyce przesądziło o niedopuszczalności drogi 
sądowej przed sądami powszechnymi jak i sądami administracyjnymi, podzie-
lającymi stanowisko Sądu Najwyższego.

Należy jednak zaznaczyć, że zarówno Trybunał Konstytucyjny, Sąd Najwyż-
szy, sądy administracyjne, w tym Naczelny Sąd Administracyjny, nie zwróciły 
uwagi na stan prawny, w  zakresie obowiązywania ustawy z  dnia 21 kwietnia 
1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej oraz rozporządzenia Rady Ministrów z dnia 26 sierpnia 
1936 r. o uznaniu statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypo-
spolitej Polskiej, po drugiej wojnie światowej, w szczególności obowiązywania 
uchwalonego w  dniu 12 stycznia 1969 r. nowego statutu przez Wszechpolski 
Kongres Muzułmański i  związanej z  tym działalności ówczesnego Urzędu 
do Spraw Wyznań, z czym wiąże się uznanie statutu Związku z  1969 r. przez 
ówczesnego Dyrektora Urzędu do Spraw Wyznań pismem z dnia 29 stycznia 
1971  r. A. Skarżyńskiego. Podobnie rzecz ma się ze statutem uchwalonym 
w dniu 28 lutego 2009 r. przez XVII Nadzwyczajny Wszechpolski Kongres Mu-
zułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, ze zmianami 
uchwalonymi w dniu 15 marca 2014 r., przez XIX Nadzwyczajny Wszechpolski 
Kongres Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, 
przy czym formalnie sądy administracyjne uznały, że obecnie aktami prawnymi 
regulującymi ustrój i organizację Związku i gmin wyznaniowych jest ustawa 



241

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

i statut z 1936 r., zaś statut z 2009 r. nie ma mocy prawnej, ponieważ nie został 
zatwierdzony przez Państwo poprzez wydanie rozporządzenia przez Radę 
Ministrów, zgodnie z art. 2 ustawy.

10. Dołączone do prośby o sporządzenie opinii prawnej materiały ogniskują 
się w zasadzie wokół obrad XVIII Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej, który odbył się w  dniach 
17-18 listopada 2012 r. w  Białymstoku, i  związanego z  tym wyboru na nową 
kadencję Muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego. Co istotne, uczest-
niczący w Kongresie Mufti T. Miśkiewicz, uznał, że ustawa z 1936 r. oraz statut 
z  2009 r. określiły zwierzchnią władzę Muftiego z  Muzułmańskim Związku 
Religijnym (zob. protokół obrad XVIII Wszechpolskiego Kongresu Muzuł-
mańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej z 17-18 listopada 
2012 r., kserokopia, s. 13). 

 Koresponduje z odbytym Kongresem zaświadczenie z dnia 31 stycznia 2013 r. 
DWRMNiE-6734-1-IX/2013/HK, wydane przez Dyrektora Departamentu Wy-
znań Religijnych, Mniejszości Narodowych i Etnicznych Józefa Różańskiego 
(podpisane z upoważnienia Ministra Administracji i Cyfryzacji), potwierdza-
jącego, że Mufti Tomasz Miśkiewicz jest jednocześnie Przewodniczącym Naj-
wyższego Kolegium Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, z którym wiąże się wcześniejsze oświadczenie z dnia 24 listopada 2012 r. 
Przewodniczącego Zarządu Muzułmańskiej Gminy Wyznaniowej w Bydgoszczy, 
Muzułmański Związek Religijny w Rzeczypospolitej Polskiej Stefana Chazbi-
jewicza, zgodnie z którym T. Miśkiewicz nie pełni żadnej funkcji we władzach 
centralnych Muzułmańskiego Związku Religijnego, przy czym przysługuje mu 
tytuł Muftiego, ale nie piastuje już tego urzędu.

Ponadto, w piśmie z dnia 7 lutego 2013 r. Muzułmańskiego Związku Reli-
gijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Najwyższe Kolegium (podpisanego przez 
Przewodniczącego Najwyższego Kolegium Tomasza Aleksandrowicza) do 
Sekretarza Stanu Ministerstwa Administracji i Cyfryzacji Włodzimierza Kar-
pińskiego w sprawie sytuacji w Muzułmańskim Związku Religijnym po XVIII 
Wszechpolskim Zwyczajnym Kongresie Muzułmańskiego Związku Religijnego 
została opisana sytuacja panująca od dłuższego czasu w tym Związku Religijnym, 
będąca następstwem obrad XVIII Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, który odbył się w dniach 17-18 
listopada 2012 r. w Białymstoku.  

Z materiałów tych wynika, że od dłuższego czasu w Muzułmańskim Związ-
ku Religijnym ma miejsce konflikt, co do obsady godności Muftiego. Ge-
nezą sięga on XV Nadzwyczajnego Kongresu Muzułmańskiego Związku 
Religijnego, który odbył się w  dniu 20 marca 2004 r. Na Kongresie zosta-
ło obsadzone stanowisko Muftiego, a  Ministerstwo Spraw Wewnętrznych 



242

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

i  Administracji, Departament Wyznań i  Mniejszości Etnicznych, przyjęło 
do wiadomości tę informację oraz wydało zaświadczenie, zgodnie z  któ-
rym na stanowisko Muftiego i  Przewodniczącego Najwyższego Kolegium 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej został 
powołany T. Miśkiewicz (zob. zaświadczenie z dnia 9 lipca 2004 r., WR-6721-
13-IX/04/HG). Oczywiście, nasuwa się istotna wątpliwość, czy XV Kongres 
obradował zgodnie ze postanowieniami statutu z  1936 r., co nie zostało wy-
jaśnione ani przez organy administracji, ani w wyżej omówionej judykaturze.

Elekcji nowego Muftiego była przeciwna część członków Muzułmańskiego 
Związku Religijnego i, co za tym idzie, były podejmowane próby unieważnienia 
jego wyboru. W  2016 r. Najwyższe Kolegium Muzułmańskie uznało wybór 
Muftiego w 2004 r. za nieważny. Następnie, II Wszechpolski Kongres Elekcyjny 
Muzułmański wybrał nowego Muftiego, ale dotychczasowy Mufti nie przyjął tego 
do wiadomości. W związku z tym przeciwnicy Muftiego, wybranego w 2004 r., 
bezskutecznie próbowali uzyskać potwierdzenie wyboru nowego Muftiego 
od organów państwa, tj. ministra właściwego do spraw wyznań religijnych. 
Ostatecznie, minister właściwy do spraw wyznań postanowieniami z dnia: 20 
lipca oraz 20 października 2017 r. odmówił przyjęcia od elekta powiadomie-
nia o wyborze w 2016 r. Minister explicite stwierdził w nich, że nie jest stroną 
wewnętrznego sporu, dotyczącego obsady urzędu Muftiego, oraz nie posiada 
kompetencji do jego rozstrzygania. Zastrzegając jednocześnie w ostatnim z nich, 
że „postanowienie nie stanowi ingerencji w wewnętrzne sprawy Związku” (sze-
rzej: P. Borecki, Obsada godności Muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego 
a zasady Konstytucji RP, „Studia Prawnicze” 2018, nr 1, s. 17–22). 

11. Obecny stan prawny, dotyczący statusu prawnego Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w państwie polskim, mimo formalnego obowiązywania 
ustawy i  statutu z  1936 r., na co powołuje się judykatura, nie jest klarowany. 
Warto zaznaczyć, że realizacja wymienionych wyżej dwóch aktów prawnych 
z 1936 r. nie jest współcześnie możliwa w praktyce. Wynika to z faktu zmiany 
granic państwa polskiego, a przede wszystkim ewolucji zasad systemu prawa 
wyznaniowego, które wynikają z ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach 
wolności sumienia i wyznania (Dz. U. Nr 29, poz. 155, t.j. Dz. U. z 2023 r. poz. 
265) oraz z wejścia w życie przepisów wyznaniowych Konstytucji Rzeczypo-
spolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. Zwrócił na to uwagę P. Borecki, który 
stwierdził, że przyjęły one „model tzw. przyjaznego rozdziału między państwem 
a związkami wyznaniowymi” oraz zostały oparte „na odmiennej aksjologii niż 
ustawodawstwo przedwojenne”. Według niego można domniemywać, że utraciły 
moc obowiązującą wszystkie te przepisy ustawy z 1936 r., które były niezgod-
ne z  nową Konstytucją, m.in. wprowadzające obowiązkową przynależność 
muzułmanów w Polsce do Muzułmańskiego Związku Religijnego; dotyczące 



243

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

zatwierdzania prawa wewnętrznego tego Związku przez organy państwowe; 
związane z systemem nadzoru organów administracji państwowej nad ducho-
wieństwem muzułmańskim i organami Związku.

Uznał on również, że „Paradoksalnie, sytuacja prawna MZR jest współcześ-
nie pod pewnym względem gorsza w porównaniu ze statusem innych wspól-
not muzułmańskich, ponieważ istnieją poważne wątpliwości co do prawnych 
podstaw działalności Związku. Nie można jednoznacznie określić zakresu 
uprawnień i  obowiązków ciążących na MZR. Rodzi to niebezpieczeństwo 
działań o charakterze uznaniowym ze strony administracji publicznej”. Dlatego, 
„W pełni uzasadnione było w związku z  tym wystąpienie w kwietniu 2007 r. 
kierownictwa MZR do Rady Ministrów z wnioskiem o zawarcie umowy w celu 
wydania nowej ustawy określającej stosunki między państwem a Związkiem, na 
podstawie art. 25 ust. 5 Konstytucji”, a „W przypadku niepodjęcia przez Radę 
Ministrów działań we wspomnianej sprawie lub nieuchwalenia odpowiedniej 
ustawy przez Sejm, Muzułmański Związek Religijny powinien wystąpić do 
Trybunału Konstytucyjnego z wnioskiem o stwierdzenie niekonstytucyjności 
najbardziej anachronicznych przepisów ustawy z 1936 r.” (P. Borecki, Położenie 
prawne wyznawców islamu w Polsce, „Państwo i Prawo” 2008, z. 1, s. 82–83).

12. W  sprawie zmiany ustawy o   stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej wpłynęła do Sejmu petycja 
(zob. W. Odrowąż-Sypniewski, Opinia prawna w  sprawie petycji nr BKSP-
145-IX-44/19 dotyczącej zmiany ustawy o  stosunku Państwa do Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej, BAS-WAP-432/20). 
Warto zaznaczyć że petycja, zdaniem autora opinii – Wojciecha Odrowąż-
-Sypniewskiego, nie dotyczyła uchylenia przepisu, dotyczącego dożywotności 
urzędu Muftiego, oraz dostosowania ustawy do współczesnych granic państwa 
polskiego, ale zakładała uchwalenie nowej, całościowej ustawy o  stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Pol-
skiej w oparciu o załączony do niej projekt. Zawarte w petycji postulaty miały 
na celu rozwiązanie wewnętrznych problemów, które wystąpiły w środowisku 
muzułmańskim w Polsce. Autor opinii doszedł do wniosku, że „zawarta w niej 
propozycja odpowiada formułowanym w doktrynie postulatom dostosowania 
treści ustawy z  21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej do wymogów wynikających 
z  Konstytucji RP”. Jednak, według niego, kluczowe znaczenie w  sprawie ma 
stanowisko Rady Ministrów „dla oceny celowości wystąpienia z postulowaną 
inicjatywą ustawodawczą”, gdyż związane jest to z uprzednim zawarciem „umowy 
przez Radę Ministrów z właściwymi przedstawicielami MZR”.

Z kolei w dniu 18 grudnia 2019 r. Komisja do Spraw Petycji wniosła projekt 
ustawy o zmianie ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku 



244

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej oraz ustawy o stosunku Państwa do 
Karaimskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (zob. druk sej-
mowy nr 241, Sejm Rzeczypospolitej Polskiej IX kadencja). Na temat projektu 
ustawy stanowisko zajęła Rada Ministrów  w dniu 1 czerwca 2020 r., w którym 
stwierdzono, że „ewentualne wprowadzenie zmian przewidzianych w projekcie 
stanowiącym druk nr 241 wymagałoby zachowania trybu, o którym mowa w art. 
25 ust. 5 Konstytucji” i, co za tym idzie, „zmiany w tych ustawach powinny być 
poprzedzone rozmowami z właściwymi przedstawicielami Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej i Karaimskiego Związku Reli-
gijnego w Rzeczypospolitej Polskiej”, w tym „Rozmowy powinny być zakończone 
zawarciem stosownego porozumienia”, gdyż „W opinii Rady Ministrów w innym 
przypadku można by było spotkać się z zarzutem obarczenia tych aktów prawnych 
istotną wadą konstytucyjną” [zob. stanowisko Rady Ministrów wobec komisyjne-
go projektu ustawy o zmianie ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej oraz ustawy o stosunku Państwa 
do Karaimskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (druk nr 241)]. 

Projekt ten był również opiniowany przez Biuro Analiz Sejmowych. W kon-
kluzji autor opinii uznał, że „zmiany zaproponowane w  projekcie zawartym 
w druku nr 241 stanowią ingerencję w sferę objętą zgodnie z art. 25 ust. 3 Kon-
stytucji autonomią Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej 
Polskiej oraz Karaimskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, 
a  ich ustanowienie wymaga zawarcia stosownych umów pomiędzy Radą Mi-
nistrów a  właściwymi przedstawicielami tych wspólnot religijnych (art. 25 
ust. 5 Konstytucji)”, [zob. W. Odrowąż-Sypniewski, Opinia prawna na temat 
trybu rozpatrzenia komisyjnego projektu ustawy o zmianie ustawy o stosunku 
Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Pol-
skiej oraz ustawy o stosunku Państwa do Karaimskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej (druk nr 241)]. 

Ponadto, projekty z  dnia 17 marca 2018 r. ustawy o  stosunku Państwa do 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej oraz statutu 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej stanowiły 
załączniki do petycji skierowanej do Prezydenta Rzeczypospolitej Polskiej 
Andrzeja Dudy (zawarte: www.prezydent.pl). Biuro Dialogu i Korespondencji 
przekazało petycję do Ministerstwa Spraw Wewnętrznych. W uzasadnieniu do 
projektu ustawy stwierdzono, że ani członkowie Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, ani władze państwowe nie przestrze-
gały stanu prawnego, który wynikał z ustawy z 1936 r. Poza tym wymieniono 
statuty Związku, które zostały uchwalone na Wszechpolskich Kongresach Mu-
zułmańskich, tj. w roku 1969, 1996, 2004, 2009. Dlatego wnioskodawcy uznali, 
że działalność Związku przez stosunkowo długi okres była oparta o nieważne 



245

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia prawnego Muftiego…

statuty, przy braku poszanowania ustawy, zarówno przez społeczność tatarską 
jak i władze administracji państwowej. W konsekwencji powinno to skutkować 
zakończeniem funkcjonowania obecnych władz Związku i, co za tym idzie, 
powołaniem nowych organów w sposób zgodny z prawem. 

13. Pora na wnioski końcowe. Analiza zawarta w opinii prawnej doprowadza 
do wniosku, że jakiekolwiek działania ustawodawcze powinny uwzględniać 
treść normatywną art. 25 ust. 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z 1997 r., 
zgodnie z którym stosunki między Rzecząpospolitą Polską a innymi kościołami 
oraz związkami wyznaniowymi określają ustawy uchwalone na podstawie umów 
zawartych uprzednio przez Radę Ministrów z ich właściwymi przedstawicielami. 
Dlatego zawarcie takiej umowy stanowi przesłankę konstytutywną dalszych 
prac legislacyjnych. Co istotne, dotyczy to zarówno zmiany jak i  uchwalenia 
nowej ustawy o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej. Z opisanej wyżej konfliktowej sytuacji panującej 
w  Muzułmańskim Związku Religijnym oraz praktyki administracji, w  tym 
przede wszystkim judykatury, która stoi na gruncie legalizmu prawnego, mimo 
nieobowiązywania w praktyce postanowień zarówno ustawy jak i statutu z 1936 r., 
należy dojść do wniosku, że konieczna jest interwencja ustawodawcy w oparciu 
właśnie o art. 25 ust. 5 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z 1997 r. 

Przedmiotowe zaś zaświadczenie z  dnia 31 stycznia 2013 r. DWRMNiE-
6734-1-IX/2013/HK, wydane przez Dyrektora Departamentu Wyznań Religij-
nych, Mniejszości Narodowych i Etnicznych Józefa Różańskiego (podpisane 
z upoważnienia Ministra Administracji i Cyfryzacji), potwierdzające, że Mufti 
T. Miśkiewicz jest jednocześnie Przewodniczącym Najwyższego Kolegium 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej, spotę-
gowało jedynie konflikt w  Muzułmańskim Związku Religijnym między jego 
organami, tj. Muftim a ciałami kolegialnymi, reprezentującymi poszczególne 
muzułmańskie gminy wyznaniowe. 

Warto zaznaczyć, że w tej sprawie, o czym była mowa wyżej, zarówno Sąd 
Najwyższy jak i sądy administracyjne niejako „uchyliły się” od zajęcia stano-
wiska, w szczególności co do obowiązywania ustawy oraz statutu z 1936 r., np. 
w  oparciu o  desuetudo, ze względów formalnych, tj. powołując się m.in. na 
niedopuszczalności drogi sądowej, formalne warunki rozpoznania wniosku, 
interes prawny na gruncie Kodeksu postępowania administracyjnego. Faktem 
jest jednak, że przedmiotowe zaświadczenie znajduje się w obrocie prawnym, 
a sądy powołują się na nie w swojej judykaturze. Dlatego określenie słuszności 
bądź niesłuszności jego wydania należy uznać za niemające istotnego znaczenia 
dla współczesnego położenia prawnego Muftiego Muzułmańskiego Związku Re-
ligijnego. Oczywiście, wywołuje ono jednak skutki prawne iunctim z przyjęciem, 
że status prawny tego Związku, zgodnie z obecną judykaturą, określa ustawa 



246

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
14  

(2022)

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Robert Jastrzębski

i statut z 1936 r., co wiąże się z tym, iż jedynym reprezentantem powołanym do 
działań prawnych w imieniu Związku jest właśnie Mufti. 

W  związku z  tym istnieje kilka możliwości wyjścia z  tej patowej sytuacji 
prawnej. Po pierwsze, derogacja całkowita bądź częściowa ustawy i, co za tym 
idzie, statutu z  1936 r. przez Parlament w oparciu o art. 25 ust. 5 Konstytucji. 
W pierwszym przypadku polegałoby to na zastąpieniu obecnych unormowań 
nową regulacją, w drugim zaś uchyleniu przepisów niezgodnych z aktualnym 
stanem prawnym, zwłaszcza Konstytucją z  dnia 2 kwietnia 1997 r. Droga ta 
jednak wydaje się długa i  żmudna ze względu na praktykę zawierania tego 
rodzaju porozumień, między związkami wyznaniowymi a państwem polskim, 
oraz konfliktową sytuację panującą w Muzułmańskim Związku Religijnym.                          

Dlatego najbardziej skutecznym rozwiązaniem byłoby skierowanie do Try-
bunału Konstytucyjnego wniosku, o zbadanie konstytucyjności określonych 
przepisów ustawy z 1936 r., w tym statutu z 1936 r., na podstawie art. 188 w związ-
ku z  art. 191 Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 2 kwietnia 1997  r., 
w szczególności co do statusu prawnego Muftiego. Konsekwencją orzeczenia 
Trybunału byłoby uchylenie niezgodnych z Konstytucją przepisów ustawy oraz 
statutu i, co za tym idzie, Muzułmański Związek Religijny funkcjonowałby 
w oparciu o nieuchylne przepisy do czasu uchwalenia nowej regulacji, zgodnie 
z art. 25 ust. 5 Konstytucji. 


