
Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

105

Jerzy Nikołajew*

Uniwersytet Rzeszowski

REJESTRACJA ORGANIZACJI RELIGIJNYCH  
W PRAWIE I PRAKTYCE UKRAINY

WPROWADZENIE

Funkcjonowanie organizacji religijnych w Ukrainie to jeden ważniejszych ele-
mentów życia społecznego po uzyskaniu państwowej niezależności od Związku 
Radzieckiego. Jednak po 1991 r. nie udało się tak zupełnie odciąć Ukraińcom 
od przeszłości i  pozostawania pod silnym wpływem władzy radzieckiej i  for-
malnej zależności od Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego. Widoczne jest to 
także poprzez pryzmat stosowanego nazewnictwa (także w ustawodawstwie), 
chociaż należy podkreślić wyraźne dążenia do odbudowy życia religijnego 
w tym państwie, w którym obok tradycyjnego prawosławia (najpierw w trzech 
odłamach) 1 na życzliwe traktowanie ze strony władz ukraińskich liczyły też 
liczne wspólnoty protestanckie, katolickie, muzułmańskie, żydowskie czy tzw. 
nowe ruchy religijne. Stąd naturalną koleją rzeczy była konieczność dopuszcze-
nia do obrotu prawnego organizacji religijnych i umożliwienia im prowadzenia 
statutowej działalności, ale pod kontrolą państwa. Dlatego uchwalono ustawę 
o wolności sumienia i organizacjach religijnych 2 (dalej: ustawa) i na jej podstawie 
powołano organy wyznaniowe, których zadaniem była rejestracja statutowa 
tych organizacji. Nie zdefiniowano przy tym do końca organizacji religijnych, 
ale też zachowano typowo radziecką nomenklaturę tychże (zamiast kościołów 

*	 ORCID 0000-0003-1505-9710, e-mail: jerzy-nikolajew@wp.pl
1	 Chodzi tu o Ukraiński Kościół Prawosławny Patriarchatu Moskiewskiego, Ukraiński Kościół Pra-

wosławny Patriarchatu Kijowskiego i Ukraiński Autokefaliczny Kościół Prawosławny. Trzeba jednak 
zauważyć, że określenie „Patriarchatu Moskiewskiego” nie znajduje się w oficjalnym nazewnictwie 
kościelnym, ale jest używane wyłącznie dla wskazania przynależności kanonicznej. Zob. M. Stru-
tyński, Stosunki między państwem a związkami wyznaniowymi w niepodległej Ukrainie (1991–2013), 

„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2014, t. 17, s. 255–256.
2	 Ustawa o wolności sumienia i organizacjach religijnych, Wiadomości Rady Najwyższej Ukrainy 

z 1991 r., nr 25.



106

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

lub związków religijnych) 3. Wprowadzono konieczność zalegalizowania ich 
działalności w podwójnej formie (religijnej i quasi-biznesowej), żeby podmioty 
te mogły prowadzić obok podstawowej działalności również uboczną (edukacyj-
ną, społeczną, charytatywną) i aby w ten sposób jednocześnie przeprowadzić 
skuteczny proces państwowej kontroli zgodności profilu działania (dokładniej: 
statutu) z zasadami konstytucyjnego porządku prawnego. Nie udało się jednak 
wprowadzić w  życie takich rozwiązań, które byłyby wolne od stronniczości 
urzędniczej, nawet eksperckiej, czy wpływu czynników kościelnych na sposób 
prowadzenia procesu rejestracyjnego i jego efekty finalne. 

Obydwa kazusy przywołane w dalszej części opracowania (parafia Svyato-
-Mykhalivska i  Ukraiński Prawowierny Kościół Greckokatolicki), dotyczące 
trudności w  zarejestrowaniu i  problemów związanych ze zmianą statutów 
organizacji religijnych, zostały wybrane dla pełniejszego zrozumienia sposobu 
myślenia i zachowania urzędników organów wyznaniowych i całej tzw. admini-
stracji wyznaniowej. Na kształt i formę ich działania wpływ miały i mieć będą 
dalej działania polityczne i aktywność religijna powiązane z  rosyjską agresją 
na Krymie, wojną hybrydową i klasycznymi działaniami zbrojnymi Federacji 
Rosyjskiej wobec Ukrainy. W konsekwencji zerwania relacji z Rosyjskim Koś-
ciołem Prawosławnym i odłączenia się sporej (ale policzalnej) grupy ukraińskich 
wspólnot religijnych od zależności kanonicznej i majątkowej od tego kościoła 
poważnie wzrosła ranga czynności rejestrowych i statutowych (także zmienia-
jących) prowadzonych przed organami państwowymi. Stąd też wybór tematu 
opracowania związano z możliwością praktycznego wykorzystania uwag, które 
starano się sformułować w zakończeniu.

I. WOLNOŚĆ SUMIENIA I RELIGII W PRAWIE I PRAKTYCE UKRAINY

W  ukraińskiej ustawie zasadniczej przyjęto zasadę rozdzielającą kościół od 
państwa (art. 35 ust. 3), co miało na celu wzmocnienie wzajemnej niezależności 
i autonomii, tak władzy świeckiej, jak i duchownej 4. Zastosowanie określenia 
typu „rozdział”, a  nie np. „autonomia” obydwu podmiotów wskazuje jednak 
wyraźnie na zachowanie dawnej radzieckiej tradycji, również obowiązującej w na-
zewnictwie 5. Także w ustawie o wolności sumienia i organizacjach religijnych 

3	 Rozważania na temat zróżnicowania organizacji religijnych w państwach byłego ZSRR, w tym 
Ukrainy, zostały ujęte m.in. w: T. Szyszlak, Wolność religijna w konstytucjach i ustawach wyznaniowych 
państw postradzieckich, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2007, t. 10, s. 245–246.

4	 Konstytucja Ukrainy, Wiadomości Rady Najwyższej Ukrainy z 1996 r., nr 30.
5	 Pojęcie „rozdziału” kościoła i organów władzy państwowej zastosowano także w Konstytucji PRL 

z 1952 r. i było to typowe rozwiązanie przyjęte w większość państw bloku radzieckiego. Zob. J. God-
lewski, Obywatel a religia. Wolność sumienia w PRL, Warszawa 1977, s. 61.



107

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

autonomia i niezależność organizacji religijnych została formalnie potwierdzona 
w art. 5 i 7, gdzie zdecydowano o tym, że organizacje te „tworzone są i działają 
według własnej hierarchicznej i instytucjonalnej struktury, wybierają, wyznaczają 
lub zmieniają władze zgodnie z własnymi statutami, a państwo nie ingeruje co 
do zasady w ich działalność” 6. W realiach ukraińskich ta zasada (wydawać by 
się mogło, że nienaruszalna) nie jest stosowana, a widać to przede wszystkim 
w  zakresie tworzenia parafii katolickich. Chodzi tu o  unormowanie z  art. 14 
ustawy o wolności sumienia i organizacjach religijnych i wyłączną możliwość 
tworzenia parafii na wniosek 10 pełnoletnich obywateli Ukrainy oraz opozycyjny 
doń przepis kan. 515 § 2 Kodeksu Prawa Kanonicznego, czyli prawo erygowania 
parafii wyłącznie przez biskupa diecezjalnego 7. W  obu tych normach użyte 
określenia dotyczące „wyłączności” wzajemnie się wykluczają, a  w  praktyce 
funkcjonowania katolickich parafii stanowi główną przeszkodę rejestracyjną 8.

Druga zasada konstytucyjna dotycząca relacji państwo–kościół to zasada 
rozdziału szkoły od kościoła i organizacji religijnych. Oznacza to, że państwo nie 
może narzucać jakiejkolwiek ideologii, światopoglądu ani przekonań religijnych 
uczniom i studentom, a publiczne szkoły powinny zachować wyłącznie świecki 
charakter. W praktyce urzędniczej państwo ukraińskie nie traktuje organizacji 
religijnych jak równorzędnych partnerów w  procesie wychowania młodych 
Ukraińców. Rada Najwyższa Ukrainy odrzuciła w grudniu 2013 r. obywatelski 
projekt ustawy o partnerstwie szkół i organizacji religijnych i nie zgodziła się 
na przyjęcie rozwiązania polegającego na tym, że „na wniosek rodziców lub 
opiekunów prawnych instytucje oświatowe mogą angażować się na zasadzie 
partnerstwa z organizacjami religijnymi w zakresie promocji wartości duchowych 
i moralnych w procesie edukacyjnym w celu utrzymania i rozwoju duchowego 
przyszłych pokoleń w  duchu tolerancji religijnej i  współpracy międzywyzna-
niowej oraz odnowy duchowości i moralności społeczeństwa ukraińskiego” 9. 

Jednocześnie w  ukraińskiej Konstytucji (art. 24) formalnie zagwaranto-
wano równość praw i  wolności wszystkich obywateli, a  w  Kodeksie karnym 
spenalizowano przestępstwa przeciw wolności religijnej w  zasadzie na wzór 
polskich rozwiązań. Przewidziano także odpowiedzialność karną za uszkodzenie 

6	 Zob. także A. Abramowicz, Równouprawnienie związków wyznaniowych w prawie polskim, Lublin 
2018, s. 341.

7	 Kodeks prawa kanonicznego. Przekład polski zatwierdzony przez Konferencję Episkopatu Polski, 
Poznań 1984. Tekst oryginalny: Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP promulgatus die 
Januarii MCMLXXXIII anni, AAS 75/1983, pars II.

8	 J. Hofman zaproponował przyjęcie rozwiązania kompromisowego, czyli alternatywnej możliwości 
tworzenia parafii (według art. 14 ustawy albo kan. 515 § 2 KPK), co wydaje się być postulatem wysoce 
nietrafnym. Zob. J. Hofman, Administracja wyznaniowa Ukrainy, Lublin 2012, s. 196 (niepublikowana 
rozprawa doktorska, egzemplarz w posiadaniu autora).

9	 Zob. J. Nikołajew, Konstytucyjne gwarancje wolności sumienia i religii a wprowadzenie stanu wojennego 
na Ukrainie w 2018 r., „Studia Prawnoustrojowe” 2019, nr 46, s. 293.



108

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

budynków sakralnych (art. 178 § 2 ukraińskiego Kodeksu karnego 10) i przestęp-
stwo to zagrożono karą pozbawienia wolności do lat 3. Karanie za tego rodzaju 
przestępstwa stało się koniecznością, zwłaszcza po 2014 r., kiedy przypadki 
niszczenia bądź grabienia obiektów należących do Ukraińskiego Kościoła 
Prawosławnego Patriarchatu Moskiewskiego zaczęto ujawniać coraz częściej 11.

W  prawie i  praktyce wyznaniowej Ukrainy sporo trudności związanych 
jest także z działalnością administracji wyznaniowej na różnym jej poziomie. 
Przyjęto tam rozwiązanie modelowe z jednym centralnym organem do spraw 
wyznań i  regionalnymi, czyli obwodowymi, wydziałami do spraw wyznań 
w każdym z ukraińskich obwodów. Nadzór nad nimi scedowano najpierw na 
ministerstwo spraw wewnętrznych, a  potem ministerstwo kultury. Zadania 
tzw. urzędników wyznaniowych sprowadzono głównie do kwestii rejestracji 
i dokonywania zmian w statutach organizacji religijnych 12. 

Poza tym organom władzy wykonawczej nadano uprawnienia podejmowa-
nia decyzji co do sposobu korzystania przez podmioty wyznaniowe z majątku 
niezbędnego do prowadzenia przez nie działalności religijnej. I sprowadza się to 
do wydawania decyzji o prawie własności lub prawie do korzystania z obiektów 
na podstawie umowy dzierżawy. Obie formy, mocno przecież zróżnicowane, 
pozostawiono domenie władzy państwowej, tak samo jak i  wysokość opłaty 
dzierżawnej za korzystanie z gruntu czy budynków. Niejasno określono również 
wysokość opłat za nośniki energii i te stawki ustalane są według mało przejrzy-
stego schematu przyjętego przez ministerstwo finansów. Jednocześnie decyzje 
administracyjne (własnościowe i dzierżawne) to także oś sporu o majątek koś-
cielny i prawo do korzystania z jego obiektów. Przy tym nie uregulowano jak 
dotąd wszystkich wątpliwych prawnie kwestii własnościowych i nie dokonano 
prawidłowych rozliczeń restytucyjnych po sowieckiej przymusowej kolekty-
wizacji i nacjonalizacji majątku kościelnego 13.

Na poziomie centralnym (przy Prezydencie Republiki) utworzono organ 
doradczy do spraw wyznaniowych w państwie ukraińskim, z tym że nie udało 
się wypracować jak dotąd zasad polityki wyznaniowej Ukrainy 14. Wszechukra-
ińska Rada Kościołów i Organizacji Religijnych z różnym, najczęściej słabym 
skutkiem nie wpłynęła też zasadniczo na ustawodawstwo wyznaniowe, ale za 
to zajęła właściwe stanowisko i podjęła działania pomocowe w czasie trwania 

10	 Kodeks karny Ukrainy, Wiadomości Rady Najwyższej Ukrainy z 2001 r., nr 25.
11	 Zob. K. Jędraszyk, Cerkiew prawosławna na Ukrainie i w Rosji po 2013 r. wobec wyzwań politycznych, 

konflktu rosyjsko-ukraińskiego oraz pytań o granice suwerenności, „Przegląd Zachodni” 2018, nr 1, s. 198.
12	 Zob. A. Derkacz, Relacje państwowo-kościelne, Kijów 2009, s. 29.
13	 Zob. także J. Nikołajew, Mienie organizacji religijnych na Ukrainie. Wybrane zagadnienia [w:] Kwestie 

majątkowe w prawie wyznaniowym, red. M. Bielecki, Lublin 2018, s. 199–228.
14	 Zob. L. Władyczenko, Ukraina i Polska: Analiza porównawcza relacji państwowo-kościelnych, Kijów 

2014, s. 38.



109

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

sytuacji nadzwyczajnych w państwie (aneksja Krymu, wojna hybrydowa, stan 
wojenny w 2018 r., pandemia, wojna z Rosją) 15. Poza tym próby realnego wpływu 
na działania prezydenckie zakończyły się niepowodzeniem, m.in. z uwagi na 
tarcia wewnętrzne w łonie samej Rady i trudne generalnie relacje międzywy-
znaniowe, zwłaszcza w kontaktach z „moskiewskim” prawosławiem 16.

Utworzono także ramy dla funkcjonowania duszpasterstwa wojskowego 
w  2009 r., ale dopiero po 2014 r., czyli po aneksji Krymu i  po rozpoczęciu 
rosyjskich działań hybrydowych w  Donbasie uchwalono ustawę formalnie 
regulującą wcześniejszą obecność duchownych w armii ukraińskiej. Przedtem 
w tym zakresie obowiązywały szczątkowe przepisy ministerialne i rozkaz nr 40 
Ministra Obrony Narodowej Ukrainy o zatwierdzeniu położenia kapelanatu 
wojskowego. Regulując kwestie duszpasterstwa wojskowego, udało się rów-
nolegle wprowadzić w  życie przepisy dotyczące duszpasterstwa specjalnego 
w policji i w więzieniach 17.

II. DEFINIOWANIE ORGANIZACJI RELIGIJNYCH  
W PORZĄDKU PRAWNYM UKRAINY

W ustawie o wolności sumienia i organizacjach religijnych nie zdefiniowano 
wprost organizacji religijnych. Jednak na podstawie art. 7 tej ustawy można 
uznać, że celem ich tworzenia jest „zaspakajanie potrzeb religijnych obywateli, 
w tym wyznawania i szerzenia wiary oraz działania zgodnie z własną strukturą 
instytucjonalno-hierarchiczną”. Tego typu definicja ma charakter definicji zde-
cydowanie funkcjonalnej, nie jest więc rozwiązaniem całościowym. Można co 
prawda przyjąć, że każda organizacja religijna posiada swój statut, wewnętrzne 
organy, własną doktrynę religijną i jest tworzona właśnie po to, żeby zrealizować 
indywidualne i kolektywne prawo do wolności sumienia i religii. Jednak istnieje 
wówczas ryzyko zrównania statusu organizacji religijnych z  pozycją innych 
niekoniecznie religijnych organizacji i wytworzenia w ten sposób warunków 
do potencjalnych nadużyć pozycji organizacji religijnych. Dlatego optymalnym 

15	 Zob. J.Nikołajew, Stanowisko Wszechukraińskiej Rady Kościołów i Organizacji Religijnych w okresie 
pandemii w 2020 r., „Studia Prawnoustrojowe” 2022, nr 55, s. 251–268.

16	 Rada po wybuchu wojny z Federacją Rosyjską, głównie w formie apeli do władz i duchowieństwa 
rosyjskiego, a także społeczności międzynarodowej, zwracała się o zaprzestanie działań wojennych. 
Apelowano o przyznanie rekompensat od Rosji za straty wojenne, wprowadzenie zakazu używania 
broni kasetonowej i zakazu lotów nad Ukrainą, utworzenie korytarzy humanitarnych dla ludności 
cywilnej. Członkowie Rady kontaktowali się na wszystkie możliwe sposoby, wykorzystując ścieżkę 
od Watykanu do Białego Domu – www.vrciro.org.ua/ua [dostęp: 11 sierpnia 2025 r.]. 

17	 Zob. także J. Nikołajew, Status kapelanów duszpasterstw specjalnych w ukraińskim systemie prawnym, 
„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2018, t. 21, s. 183–204.



110

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

rozwiązaniem będzie wprowadzenie do przepisów ustawowych zdefiniowanej 
(np. w „słowniczku”) instytucji organizacji religijnych 18.

Nie zdefiniowano też pojęcia „kościoła” 19, choć już w 2000 r. deputowany 
do Rady Najwyższej Ukrainy V. Kostyckyj złożył w ukraińskim parlamencie 
projekt ustawy nr 1178 dotyczący wprowadzenia do ustawy o wolności sumienia 
i organizacjach religijnych artykułu wstępnego zawierającego definicję kościoła. 
Nie udało się jednak przeforsować tej opcji i  konsekwentnie przeprowadzić 
kompleksowej zmiany całej ustawy „wyznaniowej”. Niewątpliwie wpływ na 
to miało silne lobby tych środowisk religijnych, dla których nie do przyjęcia 
było traktowanie ich niechrześcijańskich wspólnot w kategoriach kościelnych, 
spory wewnętrzne między cerkwiami prawosławnymi, a przede wszystkim brak 
wypracowania zasad polityki wyznaniowej państwa ukraińskiego. Do tego 
należy dołączyć także zagrożenie bezpieczeństwa państwa, najpierw trudności 
wewnętrzne, a potem agresję rosyjską na Krymie i w Donbasie oraz działania 
wojenne po 2022 r. W tej sytuacji trudno oczekiwać efektów prac legislacyjnych 
i  zmian w  ustawie „religijnej”, gdyż priorytety zadań organów państwowych 
Ukrainy przestawiły się na tory prawie wyłącznie wojenne. Jednakże zdefinio-
wanie w formie legalnej „kościołów” przeprowadzone w okresie powojennym 
może doprowadzić do uniknięcia wątpliwości dotyczących potrzeby zakwali-
fikowania konkretnej organizacji do kategorii religijnych. Obecnie funkcjonują 
rozwiązania, które de facto demontują w znacznej mierze prawidłowy proces 
rejestracyjny, gdyż do kościołów w sposób nieuprawniony klasyfikuje się także 
pojedyncze grupy religijne, zarządy i centra religijne, bractwa religijne, zakony, 
misje, zrzeszenia religijne, szkoły prowadzone przez podmioty religijne. W ten 
sposób tzw. urzędnicy wyznaniowi, czyli osoby zajmujące się bezpośrednio 
rozpatrywaniem wniosków o rejestrację organizacji religijnych, nie są w stanie 
obiektywnie ocenić, czy wnioskodawca spełnia warunki bycia organizacją reli-
gijną, czy tylko organizacją, której statut obejmuje np. prowadzenie szkół czy 
domów opieki społecznej. Możliwe jest uniknięcie tego typu niebezpieczeństwa 
poprzez wprowadzenie do procedury przedrejestracyjnej ekspertyz religioznaw-
czych pochodzących od niezależnych podmiotów. Jednak w realiach ukraińskich 
takich ekspertyz po prostu brakuje albo rzadko się z nich korzysta. Nawet po 
wprowadzeniu konieczności uzyskania obowiązkowych opinii ekspertów dalej 
istnieć będzie ryzyko związane z tym, że te mogą być nierzetelne, stronnicze 
i w ten sposób in fine bezużyteczne dla potrzeb rejestracji 20. 

18	 Zob. W. Jelenskij, Wolność religijna: ukraińska rzeczywistość i światowe standardy, Lwów 2001, s. 19.
19	 W przepisach i w praktyce ukraińskiej zamiast „kościoła” używa się określenia cerkva jako pojęcia 

zbiorczego dla wspólnot religijnych, niekoniecznie prawosławnych. Zob. M. Chmyłovśkij, Religia 
w Ukrainie: stan obecny i perspektywy, Lwów 1994, s. 19.

20	 Zob. T. Mechtiewa, Prawo rejestracyjne, Kijów 2011, s. 157–158.



111

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

Ponadto należy zauważyć, że w ukraińskim porządku prawnym nie wyko-
rzystuje się pojęcia „sekty” ani „ruchów światopoglądowych, filozoficznych 
i humanistycznych”, mogących być alternatywą dla dopuszczonych do obrotu 
prawnego organizacji religijnych. Także Centrum im. Razumkowa w  swoim 
taryfikatorze organizacji takich nie przewiduje, ale traktuje je w  kategoriach 

„nowych ruchów religijnych”. Nie zmienia to w niczym faktu, że według stanu 
z 1 stycznia 2004 r. liczba tzw. wyznaniowych osób prawnych, czyli np. parafii 
lub ich właściwych odpowiedników, we wspólnotach niechrześcijańskich to 
prawie 30 tys. Natomiast dane ministerstwa kultury z 1 stycznia 2016 r. to już 
tylko 333 organizacje religijne. Takie wysokie dysproporcje pomiędzy 2004 
a 2016 rokiem można wytłumaczyć jedynie tym, że zmieniono sposób klasyfiko-
wania podmiotów religijnych, i spłaszczeniem danych wyłącznie do denominacji 
religijnych, bez uwzględniania pojedynczych struktur wyznaniowych. W ten 
sposób udało się upublicznić w miarę wiarygodne dane statystyczne dotyczą-
ce liczby wspólnot religijnych obecnych w życiu społecznym Ukrainy i obalić 
mit o wyjątkowo wysokiej strukturze ilościowej organizacji religijnych w tym 
państwie i  religijności Ukraińców, wyższej niż gdzie indziej. Jednak trzeba 
wyraźnie podkreślić, że ukraińskie społeczeństwo jest przecież zdecydowa-
nie wielowyznaniowe i mocno zróżnicowane w tym względzie, także według 
kryterium regionalnego. Utrata Krymu w 2014 r. wpłynęła również na zmiany 
strukturalne dotyczące ukraińskich wspólnot religijnych, głównie islamskich, 
a utworzenie Ukraińskiego Kościoła Prawosławnego podległego Konstantyno-
polowi jeszcze bardziej ograniczyło liczbę wspólnot prawosławnych wcześniej 
podporządkowanych Patriarchatowi w  Moskwie, Kijowie czy działających 
uprzednio w strukturach kościelnych Cerkwi Autokefalicznej.

III. PROCEDURA REJESTRACYJNA

Ustawa o wolności sumienia i organizacjach religijnych wymaga od wniosko-
dawców, ażeby ci we wniosku o rejestrację wyraźnie wskazali przede wszystkim 
rodzaj organizacji religijnej oraz jej przynależność wyznaniową. Także należy 
określić miejsce tej organizacji w  strukturze zrzeszenia religijnego, chyba że 
dana organizacja do niego nie należy. Kolejny wymóg formalny potrzebny do 
wpisania danych do statutu to ujawnienie źródła finansowania organizacji i jej 
stanu majątkowego, także uprawnienia organizacji do tworzenia przedsiębiorstw, 
ośrodków pomocy społecznej i zakładów edukacyjnych. Poza tym w statucie or-
gan rejestrowy winien umieścić informację dotyczącą trybu dokonywania zmian 
w statucie i trybu rozwiązywania spraw majątkowych w sytuacji ustania działal-
ności lub likwidacji organizacji. W tym zestawie nie ujęto innych ważnych także 



112

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

z praktycznego punktu widzenia informacji. Chodzi tu np. o dane dotyczące 
zadań, celów, struktury wewnętrznej, organów władzy, form działalności. Jednak 
w praktyce organ rejestrowy może zażądać na każdym etapie postępowania reje-
stracyjnego tego rodzaju informacji, zwłaszcza wtedy, gdy np. centrum religijne 
znajduje się poza Ukrainą. Ma to szczególne przełożenie na rejestrację organizacji 
religijnych Kościoła katolickiego i wówczas za każdym razem władze państwowe 
wymagają od wnioskodawców przedłożenia umowy o podporządkowaniu tej 
organizacji religijnej Stolicy Apostolskiej. Generalnie wymogi dotyczące reje-
stracji organizacji religijnych z centrum pozostającym poza Ukrainą związane 
są z tym, że chodzi o potwierdzenie faktu, że statut tej organizacji nie będzie 
sprzeczny z normami prawa obowiązującego w Ukrainie. I dotyczy to głównie 
sytuacji zagrożeń związanych z dopuszczeniem do obrotu prawnego organizacji 
terrorystycznych czy anarchistycznych względem organów państwa i  w  ten 
sposób zagrażających bezpieczeństwu Ukrainy, szczególnie po 2014 i  2022 r.

Zasadniczo w ramach procedury rejestracyjnej wymaga się zwołania zebrania 
ogólnego, w  czasie którego należy zdecydować, czy dana organizacja będzie 
funkcjonowała autonomicznie, czy w  ramach struktur innych organizacji re-
ligijnych. Tego rodzaju informacja będzie także wymagana do przedstawienia 
tegoż w zestawieniach danych statutowych. Poza tym trzeba przedstawić dane 
dotyczące pełnomocników uprawnionych do reprezentowania organizacji przed 
organami władzy państwowej. Dalej organ rejestrowy winien w terminie 1 mie-
siąca od złożenia wniosku rejestrowego wydać decyzję merytoryczną i w ciągu 
następnych 10 dni zawiadomić o tym wnioskodawców 21.

Poza tym już po zarejestrowaniu organizacja religijna powinna otrzymać 
jeden egzemplarz zarejestrowanego statutu i świadectwo rejestracji i wówczas 
może dopiero legalnie funkcjonować w obrocie państwowym. Jednak wyjątkowo 
organizacja religijna może działać bez konieczności zawiadamiania władz i do-
tyczy to sytuacji utworzenia parafii (art. 8 ust. 3 ustawy), i na podstawie art. 14 
ustawy parafia może funkcjonować w oparciu o przepisy ustawy o państwowej 
rejestracji osób prawnych i osób fizycznych – przedsiębiorców 22. Zgodnie z art. 3 
ust. 1 ustawy rejestracja następuje wówczas samoistnie i nie bierze się pod uwagę 
sytuacji organizacyjno-prawnej tej organizacji, sposobu podporządkowania czy 
formy własności. W tym miejscu pojawia się podstawowy problem rejestracyjny 
dotyczący ukraińskich organizacji religijnych, czyli wymóg uzyskania podwójnej 
rejestracji, raz jako organizacji religijnej i drugi – w rejestrze osób prawnych (fi-
zycznych) – przedsiębiorców. Jednak ten obowiązek można „obejść”, tym bardziej 

21	 Zob. L. Władyczenko, Procedura rejestracji organizacji religijnych – aktualne problemy relacji państwowo-
-kościelnych, „Zbiór Prac Naukowych” 2014, nr 10, s. 350.

22	 Ustawa o państwowej rejestracji osób prawnych i fizycznych – przedsiębiorców, Wiadomości Rady 
Najwyższej Ukrainy z 2003 r., nr 31.



113

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

że w art. 14 ustawy mowa jest tylko o rejestracji statutów, natomiast brakuje 
postanowień związanych z koniecznością sprostania wymogom potrzebnym do 
nabycia osobowości prawnej przez organizacje religijne. Zgodnie z tym samym 
przepisem rejestracja statutów organizacji religijnych pozwala na rozpoczęcie 
działalności statutowej danej wspólnoty religijnej, jednak określana jako double 
standard jest wydłużona w czasie i nade wszystko kosztowna dla wnioskodawców. 
Wymaga się bowiem ponoszenia kosztów podwójnej rejestracji, czyli pobiera-
nia dwóch opłat od dwóch wniosków. Należy nie tylko zarejestrować statut, 
ale także w  celu uzyskania osobowości prawnej zarejestrować się po stronie 
osób prawnych. W  razie nierealizowania tego obowiązku niemożliwe będzie 
zaciąganie zobowiązań cywilnoprawnych, zakładanie rachunków bankowych 
i szerzej: uczestnictwo w obrocie gospodarczym 23. Wyznawcy Świadków Jehowy 
w Ukrainie wykorzystali właśnie możliwość legalnej realizacji swoich założeń 
religijnych i jednocześnie skorzystania z uprawnień przyznanych organizacjom 
religijnym na podstawie art. 8 ustawy. I mimo braku formalnej rejestracji mają 
prawo do zastępczej służby wojskowej, co w przypadku tej grupy wyznaniowej 
wydaje się być rozwiązaniem optymalnym 24.

Trzeba zauważyć, że problematyka podwójnej rejestracji organizacji religij-
nych w Ukrainie była także przedmiotem aktywnego zainteresowania ze strony 
Rady Europy, gdyż w 1995 r. państwo to, przystępując do niej, zobowiązało się do 

„wprowadzenia nowego niedyskryminacyjnego systemu rejestracji kościelnej”. 
Jednak mimo upływu prawie 30 lat od tego czasu nie udało się zrealizować tych 
zobowiązań, a nadto jeszcze w 2004 r. zmieniono przepisy rejestracyjne tylko 
po to, żeby zweryfikować „prawomyślność” organizacji religijnych względem 
władzy publicznej, a  w  rzeczywistości uzyskać nowe dochody z  tytułu pod-
wyższonych opłat wnioskowych. W  efekcie spowodowało to zdecydowany 
przyrost pozwów cywilnych i skarg do sądów administracyjnych, gdyż ok. 12 tys. 
organizacji religijnych nie przeszło ścieżki ponownej rejestracji. Na tego typu 
problemy zwrócił uwagę także raport Human Rights in Ukraine oraz dokument 
przygotowany dla Departamentu Stanu USA, a  także deputowani do Rady 
Najwyższej Ukrainy. W 2004 r. projekt ustawy upraszczającej, tj. likwidującej 
konieczność podwójnej rejestracji, autorstwa L. Musiayka został zawetowany 
przez prezydenta Ukrainy. Natomiast w 2012 r. deputowany J. Miroszniczenko 
złożył w parlamencie projekt dotyczący przyjęcia tylko jednej opcji, czyli reje-
stracji osób prawnych. Jednak i w tym przypadku nie udało się sfinalizować tego 

23	 Zob. także A. Wiśniewski, Wolność zrzeszania się a granice wolności sumienia i religii [w:] Prawne 
granice wolności sumienia i wyznania, red. R. Wieruszewski, M. Wyrzykowski, L. Kondratiewa-Bryzik, 
Warszawa 2012, s. 251.

24	 Zob. B. Andryszyszyn, Relacje państwowo-kościelne. Historia, stan współczesny i perspektywy rozwoju, 
Kijów 2011, s. 71.



114

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

projektu w formie wprowadzenia zmian ustawy, mimo silnego zaangażowania 
także ze strony Wszechukraińskiej Rady Kościołów i Organizacji Religijnych 25.

Poza tym kwestie rejestracyjne organizacji religijnych trzeba analizować przez 
pryzmat zmian jurysdykcyjnych i przejść kanonicznych określonych wspólnot 
religijnych, szczególnie po rosyjskiej aneksji Krymu. Szacuje się, że od 2014 r. do 
Soboru Zjednoczeniowego (15 grudnia 2018 r.) rozpoczął się szybki proces prze-
chodzenia wspólnot religijnych (parafii) podległych dotąd Ukraińskiemu Koś-
ciołowi Prawosławnemu Patriarchatu Moskiewskiego do Ukraińskiego Kościoła 
Prawosławnego Patriarchatu Kijowskiego 26. Po grudniu 2018 r. ok. 700 parafii 
wcześniej podległych „Moskwie” przeszło do Kościoła Prawosławnego Ukrainy 
i w okresie pomiędzy rokiem 2018 a 2022 dotyczyło to 1500 lokalnych wspólnot 
religijnych. Natomiast już od stycznia 2019 r. skalę przejść można scharaktery-
zować jako gwałtowną, gdyż każdego miesiąca mniej więcej kilkaset wspólnot 
religijnych rezygnowało z podległości Patriarchatowi w Moskwie na rzecz wła-
dzy kościelnej z centrum w Konstantynopolu. W efekcie tych zmian konieczne 
było dokonanie zmian w statutach tych organizacji, co w dalszej konsekwencji 
powodowało narastanie sporów majątkowych dotyczących zwrotu majątku 
cerkiewnego oraz wzajemne roszczenia o  charakterze odszkodowawczym.

IV. KAZUS PARAFII SVYATO-MYKHALIVSKIEJ W KIJOWIE 27

Przypadek dotyczący tej parafii związany był nie z  pierwszą rejestracją tej 
organizacji religijnej, ale ze zmianą w jej statucie. Pierwotnie kijowska parafia 
św.  Michała została zarejestrowana jako wspólnota religijna podległa kano-
nicznie Ukraińskiemu Kościołowi Prawosławnemu Patriarchatu Moskiew-
skiego. Jednak Rada Parafialna, działając jako organ uprawniony do złożenia 
wniosku rejestracyjnego, podjęła z czasem decyzję o zmianie przynależności 
jurysdykcyjnej i przejściu pod zwierzchnictwo cerkwi „konkurencyjnej”, czyli 
Ukraińskiego Kościoła Prawosławnego Patriarchatu Kijowskiego. Stąd też 
złożony został wniosek o  wpisanie w  statucie wzmianki dotyczącej nowego 
zwierzchnictwa nad organizacją religijną, a  władze kijowskiej administracji 
miejskiej odmówiły akceptacji takiemu żądaniu. Orzeczeniem Sądu Miejskiego 

25	 Zob. J. Nikołajew, Wspólnotowy wymiar wolności światopoglądu i przekonań religijnych oraz jej reali-
zacja w ukraińskim systemie prawnym, Lublin 2016, s. 155–156.

26	 Zob. także tenże, Autokefalia dla ukraińskiego prawosławia. Między historią i współczesnością. Między 
prawem, religią i polityką [w:] Iura et leges – Między Wschodem a Zachodem, red. E. Kozerska, P. Sa-
dowski, A. Szymański, Opole 2021, s. 21–35.

27	 Orzeczenie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 14 czerwca 2007 r. w sprawie Svato-
-Mykhalivska Parafiya przeciwko Ukrainie, skarga nr 77703/01 [w:] Europejski Trybunał Praw 
Człowieka. Wybór orzeczeń 2007, opr. M. Nowicki, Warszawa 2008, s. 172–175.



115

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

w Kijowie utrzymano w mocy przedmiotową decyzję administracyjną, a w toku 
instancyjnym także Sąd Najwyższy Ukrainy potwierdził legalność decyzji od-
mawiającej dokonania zmian statutowych. W praktyce oznaczało to, że wspól-
nota raz zarejestrowana nie miała możliwości „przejścia” do innej organizacji 
religijnej i w ten sposób utrzymano kanoniczny status quo. Jednocześnie należy 
zauważyć, że wspólnota „moskiewska” złożyła niczym nieuprawniony wniosek 
o ponowną rejestrację (czyli na swoją korzyść) w sytuacji, gdy w statucie dalej 
figurowała jako wyłącznie uprawniona do korzystania np. z mienia kościelnego. 
Zresztą kwestie majątkowe w  tym przypadku odegrały istotną rolę, gdyż to 
dotychczasowi dysponenci dóbr parafialnych zajęli pomieszczenia cerkwi, nie 
dopuszczając doń przedstawicieli cerkwi „kijowskiej”. W takim stanie rzeczy ci 
ostatni wytoczyli powództwo cywilne o zwrot mienia cerkiewnego. Powództwo 
jako nieuprawnione zostało oddalone, a roszczenia skarżących niezaspokojone, 
stąd złożenie skargi do Europejskiego Trybunału Praw Człowieka.

Orzeczenie organu strasburskiego rzuciło nowe światło w tej sprawie i kilka 
wątków z uzasadnienia tego wyroku należy podkreślić i wykorzystać w podobnych, 
choć niekoniecznie ukraińskich kazusach. Przede wszystkim Trybunał zaznaczył 
arbitralność stanowiska tego organu rejestracyjnego, który występował w tej 
sprawie, oraz nieefektywność nadzoru sądowego. Ponadto skrytykował ukraińską 
ustawę o wolności sumienia i organizacjach religijnych w takim zakresie, w jakim 
nie zdefiniowano w niej organizacji religijnych i nie zróżnicowano organizacji reli-
gijnych od grup religijnych, traktując je tożsamo. Taki model przyjęty przez usta-
wodawcę niejako kaskadowo spiętrzył późniejsze trudności formalne związane ze 
zmianami w rejestrach organizacji religijnych. Jednocześnie krytyka organu orzecz-
niczego została rozciągnięta na praktyki organów państwa ignorujących strukturę 
wewnętrzną organizacji religijnych, ingerencję państwową w zakresie przyjmowa-
nia i wydalania członków tych wspólnot i generalnie co do zasady nieuprawnioną 
ingerencję władz wykonawczych i  sądowych w takim znaczeniu, że finalnie 
nie dopuszczono do prowadzenia działalności religijnej w pełnym wymiarze 28.

Orzeczenie z dnia 14 czerwca 2007 r. nie było pierwszym rozstrzygnięciem 
Trybunału dotyczącym odmowy rejestracji związku wyznaniowego, ale pierw-
szym, w którym tak dokładnie została przefiltrowana cała procedura rejestra-
cyjna, również ta związana ze zmianami w statutach ukraińskich organizacji 
religijnych. W tym wyroku przywołano także wcześniejsze passusy z  innych 
orzeczeń strasburskich i  wykorzystano podobne rodzajowo rozstrzygnięcia. 
Chodzi tu o wyrok dotyczący Prawdziwej Cerkwi Prawosławnej w Mołdawii, 
w którym podobnie jak w przypadku kijowskiej parafii św. Michała Trybunał 

28	 Zob. także M. Gołda-Sobczak, W. Sobczak, Wolność sumienia i wyznania w świetle najnowszych 
orzeczeń Europejskiego Trybunału Praw Człowieka, „Studia Politologiczne” 2009, nr 1–2, s. 147–148.



116

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

uznał, że odmowa rejestracji i przyznania osobowości prawnej organizacji religij-
nej „uniemożliwia jej członkom podejmowanie ważnych zadań”. Podobieństwo 
związane było także z tym, że „organy państwowe muszą bezwzględnie szanować 
autonomię wspólnot religijnych i nie ingerować w ich sprawy wewnętrzne” 29. 
Kazus wspólnoty mołdawskiej w  takim zakresie, w  jakim Trybunał uznał 
autonomię związków wyznaniowych, to także zauważalna przez ten organ są-
dowy konieczność niedyskryminacyjnego traktowania organizacji religijnych 
i przyznawania im podobnego statusu prawnego. Na tego rodzaju zagrożenia 
zwrócono uwagę w  orzeczeniu dotyczącym austriackich Świadków Jehowy 
i powtórzono w sprawie dotyczącej Mołdawii 30.

V. KAZUS UKRAIŃSKIEGO PRAWOWIERNEGO KOŚCIOŁA 
GRECKOKATOLICKIEGO

Sprawa dotycząca odmowy rejestracji tej wspólnoty religijnej była szeroko 
komentowana w Ukrainie, szczególnie wśród lwowskich grekokatolików, gdyż 
faktycznie działała ona jeszcze przed rejestracją w zachodniej Ukrainie i nadto 
przyjęła w nazwie określenie „greckokatolickiej”. Zresztą dodanie przymiotu 

„prawowierności” jeszcze bardziej zaostrzyło napięcia pomiędzy Ukraińskim 
Kościołem Greckokatolickim a  „Grupą Dohnala”, nazywaną też „Ojcami 
Podhoreckimi”, których traktowano także w  kategoriach odszczepieńców re-
ligijnych. Sam założyciel ruchu Antonin Dohnal (Czech z pochodzenia) jako 
były duchowny greckokatolicki został ekskomunikowany w  2008 r. za to, że 
formalnie sprzeciwił się wszelkim reformom w  kościołach greckokatolickich 
i  zebrał wokół siebie obłożonych karami kanonicznymi Bazylianów, dalej – 
przejął klasztor w podlwowskich Brzuchowicach, a w 2005 r. został wybrany 
niezgodnie z prawem kanonicznym katolickich kościołów wschodnich na urząd 
patriarszy nowej wspólnoty. Ówczesny zwierzchnik Ukraińskiego Kościoła Gre-
ckokatolickiego kard. Lubomir Huzar potępił zachowanie dohnalitów, nakazał 
odczytać list takiej właśnie treści we wszystkich cerkwiach, jednak to jeszcze 
bardziej utwierdziło Antonina Dohnala o sile i pozycji własnej oraz wspólnoty, 
której samozwańczo przewodniczył. Jednak opinii duchownego (?!) w zakresie 
konieczności rejestracji nowej organizacji religijnej nie podzielił Państwowy 

29	 Orzeczenie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 27 lutego 2007 r. w sprawie Biserica 
Adevarat Din Moldova (the True Orthodox Church in Moldova), skarga nr 952/03 [w:] Europejski 
Trybunał…, dz. cyt., s. 168–170.

30	 Orzeczenie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 31 lipca 2008 r. w sprawie Religion-
sgemeinschaft der zeugen Jehovas i  i  inni przeciwko Austrii, skarga nr 40825/98 [w:] Europejski 
Trybunał…, dz. cyt., s. 201–204.



117

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

Komitet Ukrainy do spraw Narodowości i Religii i w 2008 r. wydał odmowną 
decyzję rejestracyjną co do jego wspólnoty. Odmawiając rejestracji, podniesiono 
w decyzji to, że Kodeks Kanonów Kościołów Wschodnich dopuszcza możliwość 
używania w nazwie określenia „katolicki” dopiero po uzyskaniu zgody oficjalnych 
władz kościelnych (zgodnie z kan. 19 KKKW 31 chodzi tu o mianowanego lub 
obranego za zgodą papieża biskupa Kościoła katolickiego – członka kolegium 
biskupów pod przewodnictwem papieża) 32. Dohnal nie uzyskał takiej zgody, 
nadto wcale o nią nie wnioskował. W konsekwencji zaskarżył w trybie admi-
nistracyjnym decyzję kijowskiego Państwowego Komitetu Ukrainy do spraw 
Narodowości i Religii, czyli organu rejestracyjnego, do Wojewódzkiego Sądu 
Administracyjnego we Lwowie (według właściwości miejscowej), a ten oddalił 
skargę. W toku instancji sprawa trafiła do Naczelnego Sądu Administracyjne-
go, który uznał, że decyzja organu rejestracyjnego była zgodna z prawem, tak 
samo jak i decyzja sądu administracyjnego niższego szczebla. Organ sądowy 
II instancji, uzasadniając swoje stanowisko, zauważył, że „skarżący jako stowa-
rzyszenie nie reprezentują ruchów religijnych, a złożone dokumenty są ze sobą 
sprzeczne i skarżący bezprawnie używają w nazwie określeń typu katolicki lub 
greckokatolicki”. Decyzja w tej sprawie nie zakończyła wcale procedury admini-
stracyjnej i sądowoadministracyjnej z udziałem dohnalitów jako strony, z tym 
że ta nie dotyczyła już potem bezpośrednio rejestracji wspólnoty religijnej, ale 
zachowań jej członków zagrażających porządkowi i bezpieczeństwu publicznemu. 
W październiku 2013 r. przewodniczący obwodowej administracji państwowej 
we Lwowie (odpowiednik polskiego wojewody) powiadomił Państwową Służbę 
Bezpieczeństwa Ukrainy o zachowaniach dohnalitów nawołujących do inter-
wencji wojsk rosyjskich i białoruskich w Ukrainie. Protesty uliczne we Lwowie 
pod hasłem „nie dla eurointegracji Ukrainy”, organizowane przez nich w czasie 
rozmów akcesyjnych (wileńskich) władz państwowych Ukrainy i przedstawi-
cieli państw członkowskich Rady Europy, zostały potępione przez większość 
mieszkańców miasta, a lwowski Wojewódzki Sąd Administracyjny w listopadzie 
2013 r. wydał decyzję zakazującą organizowania zgromadzeń przez dohnalitów 
wokół cerkwi garnizonowej we Lwowie należącej do Ukraińskiego Kościoła 
Greckokatolickiego. Zakaz ten został „uszanowany” w ten sposób, że złożono 
nowy wniosek o zgodę na organizację zgromadzenia publicznego wokół dawnego 

31	 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalum auctoritate Ioannis Pauli PP promulgatus die XVIII 
Octobris anno MCMXC, AAS 82/1990, s. 1045–1363, tekst polski za: Kodeks Kanonów Kościołów 
Wschodnich, promulgowany przez papieża Jana Pawła II, tłum. L. Adamowicz, M. Dyjakowska, 
Lublin 2002.

32	 Wówczas był nim kard. L. Huzar, zdecydowany przeciwnik dohnalitów i ich wspólnoty religijnej. 
Dohnalici używali wobec ukraińskich grekokatolików określeń typu „totalitarna sekta”, a w 2010 r. 
ekskomunikowali prawie wszystkich biskupów katolickich obrządku łacińskiego i greckokatolickiego, 
zaś rok później także nieżyjącego już Jana Pawła II i sprawującego urząd papieski Benedykta XVI.



118

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

„polskiego” kościoła jezuitów, tyle że zamiast Dohnala podpis został złożony 
przez sympatyzujące z nim siostry zakonne od św. Eliasza. Odmowna decyzja 
i  w  tym przypadku spowodowała złożenie kolejnego wniosku na podstawie 
ustawy o zgromadzeniach publicznych, a zmienionym (nowym) wnioskodawcą 
był „Związek Chrześcijańskich Matek Obwodu Lwowskiego”. Za każdym jednak 
razem faktycznym wnioskodawcą był A. Dohnal, niezadowolony z ciągu kolej-
nych odmownych decyzji dotyczących rejestracji Ukraińskiego Prawowiernego 
Kościoła Greckokatolickiego. Upór dohnalitów związany był też z lansowaną 
przez nich tezą dotyczącą tego, że władza w Kijowie, a szczególnie we Lwowie 

„sprzyja” grekokatolikom, a decyzje urzędnicze podejmowano wyłącznie pod 
wpływem nacisków duchowieństwa greckokatolickiego, nie biorąc pod uwagę 
kwestii merytorycznych. Także według nich spełniali oni wszystkie wymogi 
potrzebne do rejestracji, a decyzje władz były pozbawione podstaw prawnych 
i generalnie w związku z tym nielegalne. Co więcej, władze ukraińskie uznały 
A. Dohnala za persona non grata (ale bez konsekwencji), a środowisko lwowskich 
uczonych skupionych wokół miejscowego Uniwersytetu Katolickiego zarzuciło 
prokuraturze i policji bierność wobec samego Dohnala, również wobec aktów 
przemocy ze strony jego zwolenników, do których dochodziło w czasie trwania 
zgromadzeń publicznych oraz przy nieingerencji władz w czasie trwania niele-
galnych protestów organizowanych w miejscach publicznych 33. 

Po wybuchu wojny w 2022 r. sprawa rejestracji Ukraińskiego Prawowiernego 
Kościoła Greckokatolickiego „ucichła”, tak samo jak i aktywność zwolenników 
A. Dohnala. Wcześniejsze incydenty z ich udziałem były reakcją na odmowne 
decyzje rejestrowe, a kazus tej wspólnoty religijnej należy łączyć bezpośrednio 
z  koniecznością uwzględnienia przez organy rejestrowe kwestii związanych 
z  zapewnieniem bezpieczeństwa i  porządku publicznego oraz eliminacją po-
tencjalnych zagrożeń z tego tytułu ze strony stowarzyszeń (organizacji) nieres-
pektujących z założenia zasad obowiązującego porządku prawnego.

ZAKOŃCZENIE

Zakreślone w  tytule opracowania zróżnicowanie dotyczące prawa i  praktyki 
Ukrainy w zakresie rejestracji organizacji religijnych tłumaczone może być na 
kilka sposobów. Wynikać może z braku wypracowania zasad polityki wyzna-
niowej w skutecznie laicyzowanym przez dziesięciolecia państwie sowieckim. 
Uzyskanie niezależności państwowej w  1991 r. to także nowe otwarcie dla 
obecności organizacji religijnych w Ukrainie, które po latach niebytu prawnego 

33	 www.risu.org.ua/ua/index/all_news_confessions/other_beliefs/57901 [dostęp: 11 sierpnia 2025 r.].



119

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

dążyły do uzyskania dla siebie jak najbardziej korzystnej pozycji w państwie 
i  takiej samej sytuacji materialnej. Hegemonia prawosławia, i  to w  wydaniu 
moskiewskim, była naturalną konsekwencją obecności tego wyznania w Ukra-
inie (zaszłości przede wszystkim historyczne i  mocne kulturowo) 34. Dlatego 
też decyzje administracyjne podejmowane przez urzędników wyznaniowych 
w  zakresie rejestracji organizacji religijnych czy przyznawania uprawnień do 
korzystania z obiektów sakralnych podejmowane były często w związku z nie-
formalnym wpływem duchowieństwa czy lobbystów wykorzystujących swoje 
możliwości, także korupcyjne. Poza tym uprzywilejowana wcześniej pozycja 
cerkwi „moskiewskiej” po 2014, a już szczególnie po 2022 r. drastycznie spadła, 
choć kazus lwowski dotyczący dohnalitów to jednak przykład wyjątkowo sil-
nego „posadowienia” grekokatolików we Lwowie i całej zachodniej Ukrainie 35.

Poza tym stosowana skomplikowana procedura rejestracyjna (rygorystyczne 
formalne wymogi, „wątpliwe” ekspertyzy) wcale nie jest pomocna w rejestracji 
organizacji religijnych, i to w podwójnej formie: także dla osób fizycznych i osób 
prawnych – przedsiębiorców. Zresztą także Rada Europy zobowiązała Ukrainę, 
a państwo to zobowiązanie na siebie przyjęło, w zakresie uproszczenia do mi-
nimum wymogów przy rejestracji organizacji religijnych. Stąd też trzeba w tym 
miejscu wyraźnie zasygnalizować potrzebę dokonania gruntowej „przebudowy” 
ustawy wyznaniowej, w tym likwidacji stosowanej zasady podwójnej rejestracji. 
W ten sposób można uniknąć kolizji przepisów państwowych i kanonicznych. 
Tym niemniej przedmiotowy proces legislacyjny wstrzymany z  powodu wy-
buchu wojny z Rosją winien być niezwłocznie kontynuowany w czasie pokoju 
i stabilizacji powojennej w Ukrainie.

BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA PRAWA

Kodeks prawa kanonicznego. Przekład polski zatwierdzony przez Konferencję 
Episkopatu Polski, Poznań 1984. Tekst oryginalny: Codex Iuris Canonici 
auctoritate Ioannis Pauli PP promulgatus die Januarii MCMLXXXIII anni, 
AAS 75/1983, pars II.

Codex Canonum Ecclesiarum Orientalum auctoritate Ioannis Pauli PP promul-
gatus die XVIII Octobris anno MCMXC, AAS 82/1990, s. 1045–1363, tekst 

34	 Zob. A. Kozyrska, Pluralizm wyznaniowy a integracja narodu ukraińskiego po 1991 roku, Toruń 2014, 
s. 50.

35	 Zob. T. Szyszlak, Lwowskie sacrum, kijowskie profanum. Grekokatolicyzm w ukraińskiej przestrzeni 
publicznej od pierestrojki do pomarańczowej rewolucji, Warszawa 2012, s. 177.



120

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

polski za: Kodeks Kanonów Kościołów Wschodnich, promulgowany przez 
papieża Jana Pawła II, tłum. L. Adamowicz, M. Dyjakowska, Lublin 2002.

Konstytucja Ukrainy, Wiadomości Rady Najwyższej Ukrainy z 1996 r., nr 30.
Kodeks karny Ukrainy, Wiadomości Rady Najwyższej Ukrainy z 2001 r., nr 25.
Ustawa o  wolności sumienia i  organizacjach religijnych, Wiadomości Rady 

Najwyższej Ukrainy z 1991 r., nr 25.
Ustawa o państwowej rejestracji osób prawnych i fizycznych – przedsiębiorców, 

Wiadomości Rady Najwyższej Ukrainy z 2003 r., nr 31.

ORZECZNICTWO

Orzeczenie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 27 lutego 2007 r. 
w sprawie Biserica Adevarat Din Moldova (the True Orthodox Church in 
Moldova), skarga nr 952/03 [w:] Europejski Trybunał Praw Człowieka. Wybór 
orzeczeń 2007, opr. M. Nowicki, Warszawa 2008.

Orzeczenie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z  dnia 14 czerwca 
2007 r. w sprawie Svato-Mykhalivska Parafiya przeciwko Ukrainie, skarga 
nr 77703/01 [w:] Europejski Trybunał Praw Człowieka. Wybór orzeczeń 2007, 
opr. M. Nowicki, Warszawa 2008.

Orzeczenie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z  dnia 31 lipca 2008  r. 
w  sprawie Religionsgemeinschaft der zeugen Jehovas i  i  inni przeciwko 
Austrii, skarga nr 40825/98 [w:] Europejski Trybunał Praw Człowieka. Wybór 
orzeczeń 2007, opr. M. Nowicki, Warszawa 2008.

LITERATURA

Abramowicz A., Równouprawnienie związków wyznaniowych w prawie polskim, 
Lublin 2018.

Andryszyszyn B., Relacje państwowo-kościelne. Historia, stan współczesny i per-
spektywy rozwoju, Kijów 2011.

Chmyłovśkij M., Religia w Ukrainie: stan obecny i perspektywy, Lwów 1994.
Derkacz A., Relacje państwowo-kościelne, Kijów 2009.
Godlewski J., Obywatel a religia. Wolność sumienia w PRL, Warszawa 1977.
Gołda-Sobczak M., Sobczak W., Wolność sumienia i wyznania w świetle najnow-

szych orzeczeń Europejskiego Trybunału Praw Człowieka, „Studia Politolo-
giczne” 2009, nr 1–2.

Hofman J., Administracja wyznaniowa Ukrainy, Lublin 2012.
Jelenskij W., Wolność religijna: ukraińska rzeczywistość i  światowe standardy, 

Lwów 2001.



121

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Rejestracja organizacji religijnych w prawie i praktyce Ukrainy 

A
rt
y
k
u
ły

Jędraszyk K., Cerkiew prawosławna na Ukrainie i w Rosji po 2013 r. wobec wyzwań 
politycznych, konflktu rosyjsko-ukraińskiego oraz pytań o granice suwerenności, 

„Przegląd Zachodni” 2018, nr 1.
Kozyrska A., Pluralizm wyznaniowy a integracja narodu ukraińskiego po 1991 roku, 

Toruń 2014.
Mechtiewa T., Prawo rejestracyjne, Kijów 2011.
Nikołajew J., Autokefalia dla ukraińskiego prawosławia. Między historią i współczes-

nością. Między prawem, religią i polityką [w:] Iura et leges – Między Wschodem 
a Zachodem, red. E. Kozerska, P. Sadowski, A. Szymański, Opole 2021.

Nikołajew J., Konstytucyjne gwarancje wolności sumienia i religii a wprowadzenie 
stanu wojennego na Ukrainie w 2018 r., „Studia Prawnoustrojowe” 2019, nr 46.

Nikołajew J., Mienie organizacji religijnych na Ukrainie. Wybrane zagadnienia 
[w:] Kwestie majątkowe w prawie wyznaniowym, red. M. Bielecki, Lublin 2018.

Nikołajew J., Stanowisko Wszechukraińskiej Rady Kościołów i  Organizacji Reli-
gijnych w okresie pandemii w 2020 r., „Studia Prawnoustrojowe” 2022, nr 55.

Nikołajew J., Status kapelanów duszpasterstw specjalnych w ukraińskim systemie 
prawnym, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2018, t. 21.

Nikołajew J., Wspólnotowy wymiar wolności światopoglądu i przekonań religijnych 
oraz jej realizacja w ukraińskim systemie prawnym, Lublin 2016.

Strutyński M., Stosunki między państwem a  związkami wyznaniowymi w  nie-
podległej Ukrainie (1991–2013), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2014, t. 17.

Szyszlak T., Lwowskie sacrum, kijowskie profanum. Grekokatolicyzm w ukraińskiej 
przestrzeni publicznej od pierestrojki do pomarańczowej rewolucji, Warszawa 2012.

Szyszlak T., Wolność religijna w konstytucjach i ustawach wyznaniowych państw 
postradzieckich, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2007, t. 10.

Wiśniewski A., Wolność zrzeszania się a  granice wolności sumienia i  religii 
[w:]  Prawne granice wolności sumienia i  wyznania, red. R. Wieruszewski, 
M. Wyrzykowski, L. Kondratiewa-Bryzik, Warszawa 2012.

Władyczenko L., Procedura rejestracji organizacji religijnych – aktualne problemy 
relacji państwowo-kościelnych, „Zbiór Prac Naukowych” 2014, nr 10.

Władyczenko L., Ukraina i  Polska: Analiza porównawcza relacji państwowo-
-kościelnych, Kijów 2014.

NETOGRAFIA

www.vrciro.org.ua/ua [dostęp: 11 sierpnia 2025 r.].
www.risu.org.ua/ua/index/all_news_confessions/other_beliefs/57901 [dostęp: 

11 sierpnia 2025 r.].



122

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
16  

(2024)

Jerzy Nikołajew

A
rt
y
k
u
ły

STRESZCZENIE

W  systemie prawnym Ukrainy przyjęto taki model prawny, na podstawie którego 
wymaga się uzyskania przez organizacje religijne podwójnej rejestracji państwowej 
w  celu legalnego ich działania. Taki stan rzeczy utrudnia realizację podstawowych 
celów podmiotów religijnych i jest przedmiotem krytyki także ze strony Rady Europy. 
Ponadto przepisy ukraińskiej ustawy o wolności sumienia i organizacjach religijnych 
pozostają w  kolizji z  normami kanonicznymi Kościoła katolickiego i  naruszają kon-
stytucyjną zasadę niezależności i  autonomii organizacji religijnych. Dlatego w  celu 
uproszczenia procedury rejestracyjnej proponuje się odejście od dotychczasowych 
rozwiązań na rzecz jednokrotnej rejestracji, uwzględniającej także zasady wynikające 
z ustawy zasadniczej i umów międzynarodowych.

Słowa kluczowe: wolność sumienia i religii, organizacje religijne, rejestracja, system 
prawny Ukrainy

SUMMARY

THE REGISTRATION OF RELIGIOUS ORGANIZATIONS  
IN THE LAW AND PRACTICE OF UKRAINE

In the legal system of Ukraine, a legal model has been adopted that requires religious 
organizations to obtain double state registration in order to operate legally. This state 
of affairs makes it difficult to achieve the basic goals of religious entities and is also the 
subject of criticism from the Council of Europe. Moreover, the provisions of Ukrai-
nian Law on Freedom of Conscience and Religious Organizations conflict with the 
canonical norms of the Catholic Church and violate the constitutional principles of 
independence and autonomy of religious organizations. Therefore, in order to simplity 
registration procedure, it’s proposed to more away from current solutions in favour 
of single registration, which also takes into account the principles avising from the 
Constitution and international agreements.

Key words: the freedom of conscience and religion, the religious organizations, the 
registration, the legal system of Ukraine


