
Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

287

Paweł Borecki*

Uniwersytet Warszawski

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa 
i kościoła (związków wyznaniowych) 

oraz bezstronności (neutralności) 
światopoglądowej władz publicznych 

na szczeblu samorządu terytorialnego 
we współczesnej Polsce

Wprowadzenie – Normatywne zasady stosunków 
wyznaniowych w Polsce w aspekcie instytucjonalnym 

(zarys zagadnienia)

Celem opracowania jest wnikliwa analiza treści postanowień Konstytucji RP 
z  1997  roku statuujących zasady: rozdziału państwa i  związków wyznanio-
wych (art. 25 ust. 3) oraz bezstronności, czyli neutralności władz publicznych 
w  sprawach religijno-światopoglądowych (art. 25 ust. 2). Zamiarem autora 
ekspertyzy jest zwłaszcza odniesienie tych zasad oraz wyprowadzonych z nich 
szczegółowych reguł do sfery działania samorządu terytorialnego. Analiza 
zawiera zarówno rozważania prawne o charakterze formalno-dogmatycznym 
oraz historyczno-prawnym, ale także odniesienia do praktyki respektowania 
rzeczonych ustrojowych zasad stosunków wyznaniowych na szczeblu lokalnym.

Samorząd terytorialny, przywrócony w Polsce w 1990 roku na szczeblu gmin 
i  miast 1, a  od 1999  roku wprowadzony także w  powiatach 2 oraz wojewódz-
twach 3, jest tym aspektem organizacji i  funkcjonowania państwa, z  którym 
mieszkańcy naszego kraju najczęściej stykają się bezpośrednio w codziennym 
życiu. Wysokie standardy funkcjonowania samorządu terytorialnego, szcze-
gólnie jego profesjonalizm, efektywność czy bezstronność, także w wymiarze 

*	 ORCID 0000-0002-1921-8291, e-mail: pborecki@wpia.uw.edu.pl
1	 Zob.: Ustawa z dnia 8 marca 1989 roku o zmianie Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 16 

poz. 94) oraz Ustawa z dnia 8 marca 1990 roku o samorządzie terytorialnym (Dz. U. z 1990 r. Nr 16 poz. 95), 
a współcześnie zob. Ustawa z dnia 8 marca 1990 roku o samorządzie gminnym (tekst jedn. Dz. U. 
z 2024 r. poz. 609, 721).

2	 Zob. Ustawa z dnia 5 czerwca 1998 roku o samorządzie powiatowym (tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. 
poz. 107).

3	 Zob. tamże (poz. 566).



288

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

religijno-światopoglądowym, wprost kształtują wizerunek państwa w  szero-
kim tego słowa rozumieniu w odbiorze społecznym. Samorząd, obok władzy 
państwowej sensu stricto, jest we współczesnej Polsce zasadniczym elementem 
władzy publicznej w ogóle. Stanowi formę decentralizacji władzy wykonawczej 
(jej podział w ujęciu pionowym), a zarazem przejaw demokratycznego charak-
teru ustroju państwa. Jest wyrazem podmiotowości, w szczególności prawnej 
i politycznej, społeczności lokalnych.

Konstytucja RP z 2 kwietnia 1997 roku 4 w art. 163, zamieszczonym w odręb-
nym rozdziale VII pt. Samorząd terytorialny, ustanawia domniemanie kompe-
tencji samorządu terytorialnego w zakresie wykonywania zadań publicznych. 
Oznacza to, że powierzenie tego rodzaju zadań organom spoza samorządu 
terytorialnego winno wyraźnie wynikać z  samej Konstytucji lub ustaw. Ów 
przepis ustawy zasadniczej stanowi rozszerzenie zasady wyrażonej w jej art. 16 ust. 
2, zamieszczonego w  rozdziale I  – Rzeczpospolita, iż samorząd terytorialny 
uczestniczy we władzy publicznej, wykonując istotną część zadań publicz-
nych w imieniu własnym i na własną odpowiedzialność. Postanowienia art. 16  
ust. 2 oraz art. 163 Konstytucji RP są konkretyzacją wymienionej i poniekąd zde-
finiowanej w konstytucyjnej preambule zasady subsydiarności 5, będącej jednym 
z „kamieni węgielnych” ustroju konstytucyjnego III Rzeczypospolitej. Zasada 
subsydiarności koreluje z ustrojowymi i ustawowymi normami określającymi 
relacje między państwem a  Kościołami i  innymi związkami wyznaniowymi. 
Służy ona bowiem upodmiotowieniu oraz zagwarantowaniu pewnej relatywnej 
niezależności w stosunkach z państwem zarówno samorządowych wspólnot tery-
torialnych, jak i wspólnot zorganizowanych opartych na kryterium wyznawanej 
religii. Dzięki przynależności do tego rodzaju wspólnot, będących wyrazem 
ludzkiej samoorganizacji, jednostka nie jest skazana na status samotnej monady 
w obliczu „imperium” państwa czy przeciwności losu. W istotnej mierze idee, któ-
re według Konstytucji RP legły u podstaw statusu samorządu terytorialnego oraz 
związków wyznaniowych, są tożsame. Stanowią one barierę przeciwko nadaniu 
państwu charakteru omnipotentnego, scentralizowanego czy autokratycznego.

Dla potrzeb niniejszych rozważań, zgodnie ze stanowiskiem ugruntowa-
nym w doktrynie prawa, w tym – prawa wyznaniowego, przyjmuje się węższe, 
czyli instytucjonalno-hierarchiczne, a  nie socjologiczne rozumienie pojęcia 
odpowiednio: państwa oraz związku wyznaniowego (Kościoła) 6. Państwo 
to zatem system organów władzy publicznej, przy tym system w  mniejszym 
lub większym stopniu zhierarchizowany, w  konsekwencji mniej lub bardziej 

4	 Dz. U. z 1997 r. Nr 78 poz. 483 ze zm. (dalej: Konstytucja RP).
5	 Na temat genezy i wykładni tej zasady m.in. zob. M. Chlipała, Samorząd terytorialny a zasada po-

mocniczości, „Państwo i Społeczeństwo” 2005, t. 1, nr 1, s. 85–91.
6	 Zob. M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013, s. 81.



289

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

zdecentralizowany. Związek wyznaniowy (Kościół) to jednolita zhierarchizo-
wana organizacja złożona z duchowieństwa (kleru), na czele z jednoosobowym 
lub kolegialnym kierownictwem, pełniąca funkcje pośredniczące między sacrum 
a rzeszami wiernych 7.

Przywrócenie w Polsce samorządu terytorialnego nastąpiło blisko rok po za-
sadniczej redefinicji normatywnego modelu odniesień między państwem a wspól-
notami religijnymi. Ta gruntowna zmiana dokonała się na podstawie ustaw wyzna-
niowych z 17 maja 1989 roku 8, uchwalonych jeszcze przez Sejm IX kadencji PRL, 
z  inicjatywy rządu Mieczysława F. Rakowskiego. Znamienne, że nie uległa 
wówczas zmianie treść przepisów wyznaniowych Konstytucji z 22 lipca 1952 roku 9 
(zob. art. 81 i 82). Dwie spośród trzech tzw. majowych ustaw wyznaniowych, choć 
znowelizowane, wciąż obowiązują. To ustawa o stosunku państwa do Kościoła 
Katolickiego w RP oraz ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania.

Przemiany w sferze stosunków wyznaniowych, które dokonały się w Polsce od 
wiosny 1989 roku, ugruntowała ustawa zasadnicza III RP, uchwalona 2 kwietnia 
1997 roku. Konstytucja RP formułuje normatywne rudymenty relacji między 
państwem a Kościołem oraz definiuje charakter państwa ze względu na religię 
lub światopogląd głównie w  art. 25 w  rozdziale I  oraz art. 53 w  rozdziale  II 
(Wolności, prawa i obowiązki człowieka i obywatela, w części: Wolności i prawa 
osobiste). Ustrojowe zasady stosunków konfesyjnych w III RP to zwłaszcza:

a)	 zasada równouprawnienia Kościołów i innych związków wyznaniowych 
(art. 25 ust. 1);

b)	 zasada bezstronności, czyli neutralności władz publicznych w sprawach 
religijno-światopoglądowych, przy zagwarantowaniu swobody wyrażania 
przekonań w tej dziedzinie w życiu publicznym (art. 25 ust. 2 w zw. z art. 53 ust. 7);

c)	 zasada wzajemnej niezależności państwa oraz Kościołów i innych związ-
ków wyznaniowych w swoich dziedzinach (art. 25 ust. 3);

d)	 zasada poszanowania przez państwo autonomii Kościołów i  innych 
związków wyznaniowych (art. 25 ust. 3);

e)	 zasada współdziałania państwa oraz związków wyznaniowych (Kościo-
łów) dla dobra człowieka i dobra wspólnego (art. 25 ust. 3);

7	 Zob. C. Znamierowski, Rozważania o państwie, Warszawa 1999, s. 279.
8	 Zob.: Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej 

Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1966), Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności 
sumienia i wyznania (tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 265) oraz obowiązująca do końca 1998 roku Usta-
wa z dnia 17 maja 1989 roku o ubezpieczeniu społecznym duchownych (Dz. U. Nr 29 poz. 156 ze zm.).

9	 Tekst jedn. Dz. U. z 1976 r. Nr 7 poz. 36 ze zm. Art. 81 i 82 zostały utrzymane w mocy pomimo 
zmian Konstytucji z 1952 roku dokonanych po 4 czerwca 1989 roku, w tym zasadniczej nowelizacji 
z 29 grudnia 1989 roku (Dz. U. Nr 77 poz. 444). Przepisy te (m.in. zasada oddzielenia Kościoła od 
państwa) uzyskały pełny mandat demokratyczny na podstawie art. 77 Ustawy konstytucyjnej z dnia 
17 października 1992 roku o wzajemnych stosunkach między władzą ustawodawczą i wykonawczą 
Rzeczypospolitej Polskiej oraz o samorządzie terytorialnym (Dz. U. Nr 84 poz. 426 ze zm.).



290

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

f)	 zasada bilateralizmu, czyli dwustronności, przy regulacji prawnej odnie-
sień między państwem a wspólnotami wyznaniowymi.

Postanowienia Konstytucji RP dotyczące kwestii wyznaniowo-świato
poglądowych mają dla organów władzy publicznej, w tym dla organów jednostek 
samorządu terytorialnego, znaczenie pierwszoplanowe. Jest to następstwem 
przyjęcia zasady konstytucjonalizmu w  art. 8 ust. 1 polskiej ustawy zasadni-
czej. Konstytucja jest zatem najwyższym prawem w Rzeczypospolitej Polskiej. 
Należy dodać: najwyższym prawem w ogóle, a nie tylko najwyższym prawem 
stanowionym. Zasada konstytucjonalizmu pozostaje w ścisłej łączności z zasadą 
bezpośredniego stosowania Konstytucji, chyba że sama Konstytucja stanowi 
inaczej (art. 8 ust. 2). Oznacza to w szczególności, generalnie rzecz ujmując, że 
jednostki (obywatele, cudzoziemcy, bezpaństwowcy) oraz tworzone przez nie 
podmioty prawa (m.in. wspólnoty religijne) w relacjach z organami władz pub-
licznych, w tym organami samorządu terytorialnego, mogą wprost powoływać się 
na odpowiednie postanowienia Konstytucji RP, urzeczywistniając swe wolności 
czy dochodząc swych praw, chyba że sama Konstytucja RP w danym zakresie od-
syła do umów międzynarodowych, ustaw, względnie aktów prawa miejscowego.

W  związku z  tym należy podkreślić, iż jedną z  pierwszoplanowych zasad 
Konstytucji RP z 1997 roku jest zasada legalizmu, czyli praworządności (art. 7). 
Organy władzy publicznej działają zatem na podstawie i w granicach prawa. Ten 
imperatyw ustrojowy dotyczy zwłaszcza organów samorządu terytorialnego. 
Zasada legalizmu, zgodnie z dorobkiem kontynentalnej doktryny prawa i orzecz-
nictwa konstytucyjnego, to swoisty rdzeń zasady demokratycznego państwa 
prawnego (zob. art. 2 Konstytucji RP). W państwie prawnym organy władzy 
publicznej mogą czynić tylko to, do czego ich prawo upoważnia, natomiast 
obywatele mogą robić wszystko, z  wyjątkiem tego, czego im prawo (ustawa) 
zabrania 10. Treść art. 7 Konstytucji RP znajduje potwierdzenie i uszczegółowienie 
w art. 6 Kodeksu postepowania administracyjnego z 1960 roku 11. Akt ten stawia 
zasadę praworządności ma czele zasad ogólnych postepowania administracyjnego, 
głosząc, że organy administracji publicznej (czyli także organy administracji 
samorządu terytorialnego) działają na podstawie przepisów prawa.

Wyjątkowe miejsce w  systemie źródeł prawa wyznaniowego w  Polsce zaj-
muje Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia i wy-
znania. Jest to akt z  pewnymi cechami ustawy organicznej. W  szczególności 
bowiem rozwija on zapowiedzi konstytucyjne, ma charakter wykonawczy do 

10	 Zob.: J. Zakrzewska, Państwo prawa a nowa konstytucja [w:] Prawo w zmieniającym się społeczeństwie, 
red. G. Skąpska, Toruń 1992, s. 326, a także M. Pietrzak, Demokratyczne, świeckie państwo prawne, 
Warszawa 1999, s. 37; zob. w praktyce m.in. art. 8 Ustawy z dnia 6 marca 2018 roku – Prawo przed-
siębiorców (tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 236).

11	 Tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 572.



291

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

postanowień konfesyjnych ustawy zasadniczej. Niektóre postanowienia ustawy 
z 1989 roku mają charakter sentencjonalny. Mogłyby być zatem umieszczone 
w akcie ustrojodawczym. Ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania 
artykułuje m.in. szereg fundamentalnych norm dotyczących charakteru państwa 
ze względu na religię lub światopogląd oraz odnoszących się do relacji między 
państwem a  Kościołami i  innymi związkami wyznaniowymi. Do tych norm 
zalicza się dyrektywy: świeckości, neutralności państwa wobec religii i przeko-
nań (art. 10 ust. 1); oddzielenie Kościołów i innych związków wyznaniowych 
od państwa (art. 9 ust. 2 pkt 1); swobodę wypełniania przez Kościoły i  inne 
związki wyznaniowe funkcji religijnych (art. 9 ust. ust. 2 pkt 2 w zw. z art. 19); 
niedotowanie oraz niesubwencjonowanie tych podmiotów przez państwo oraz 
jego jednostki religijne (art. 10 ust. 2); równouprawnienie Kościołów i innych 
związków wyznaniowych bez względu na formę regulacji ich sytuacji prawnej 
(art. 9 ust. 2 pkt 3); współdziałanie państwa z Kościołami i związkami wyznanio-
wymi (art. 16–17) czy niedyskryminację i nieuprzywilejowywanie kogokolwiek 
z powodu religii lub przekonań w sprawach religii (art. 6 ust. 1). Wymienione 
wyżej normy ustawowe są zgodne z  zasadami Konstytucji RP dotyczącymi 
stosunków wyznaniowych.

Aktami szczegółowymi określającymi zasady odniesień między państwem 
polskim a jedynie Kościołem katolickim są: Konkordat między Rzecząpospolitą 
Polską i Stolicą Apostolską, podpisany 28 lipca 1993 roku a ratyfikowany 23 lutego 
1998 roku 12, oraz Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła 
Katolickiego w RP. Ich treść generalnie nie pozostaje w sprzeczności z postano-
wieniami wyznaniowymi Konstytucji RP oraz zasadami stosunków wyznanio-
wych sformułowanymi w ustawie o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. 
Odpowiednie postanowienia rzeczonego traktatu z Watykanem, według art. 33 
ust. 2 i 3 Konwencji wiedeńskiej z 1969 roku o prawie traktatów 13, powinny być 
interpretowane z uwzględnieniem tzw. Deklaracji wyjaśniającej do Konkordatu, 
przyjętej 15 kwietnia 1997 roku przez Rząd RP w uzgodnieniu ze Stolicą Apo-
stolską, a podanej do publicznej wiadomości w formie oświadczenia rządowego 
z 26 styczniu 1998 roku 14, oraz dotychczasowej praktyki stosowania tej umowy.

Trzeba zaznaczyć, iż Konkordat, jako umowa międzynarodowa ratyfiko-
wana za zgodą wyrażoną w ustawie, zgodnie z art. 89 ust. 1 pkt 2 w zw. z art. 91 
ust.  2  Konstytucji RP, zajmuje wysoką pozycję w  systemie źródeł prawa po-
wszechnie obowiązującego w Polsce. Lokuje się bezpośrednio poniżej ustawy 
zasadniczej, zaś ponad zwykłymi ustawami. Postanowienia Konkordatu mają 

12	 Dz. U. z 1998 r. Nr 51 poz. 318. Współczesny konkordat polski wszedł w życie 25 kwietnia 1998 roku 
(dalej: Konkordat).

13	 Dz. U. z 1990 r. Nr 74 poz. 439.
14	 M. P. z 1998 r. Nr 4 poz. 51.



292

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

pierwszeństwo przed ustawą, jeżeli postanowień traktatu nie da się z nią pogodzić. 
Funkcja normatywna Konkordatu jest ograniczona, nie reguluje on bowiem 
szeregu istotnych dziedzin relacji między państwem a Kościołem lub zagadnień 
istotnych dla katolików w Polsce. Nie zawiera zwłaszcza szczegółowej regulacji 
poświęconej sprawom majątkowym i finansowym instytucji kościelnych oraz 
duchowieństwa. Za najważniejsze funkcję traktatu z 1993 roku wypada uznać 
rolę gwarancyjno-stabilizującą.

Konkordat w  art. 1 formułuje bardzo zbliżone, wręcz tożsame, zasady 
relacji między Rzecząpospolitą Polską a  Kościołem katolickim, jak czyni to 
Konstytucja RP w art. 25 ust. 3 w odniesieniu do stosunków między państwem 
a związkami wyznaniowymi (Kościołami) w ogóle. Są to zasady: niezależności 
i autonomii państwa oraz Kościoła w swoich dziedzinach, a także współdziałania 
tych podmiotów dla rozwoju człowieka i dobra wspólnego. Rozwinięciem art. 1 
traktatu w zakresie zapewnienia Kościołowi niezależności i autonomii w jego 
dziedzinie jest art. 5 umowy. Na podstawie tego przepisu państwo zapewnia 
Kościołowi, bez względu na obrządek, swobodne i  publiczne pełnienie jego 
misji, łącznie z wykonywaniem jurysdykcji oraz administrowanie i zarządzanie 
swoimi sprawami na podstawie prawa kanonicznego.

Rzeczonemu postanowieniu Konkordatu odpowiada art. 2 Ustawy z dnia 
17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w RP. Stano-
wi on, iż Kościół rządzi się w swych sprawach własnym prawem, swobodnie 
wykonuje władzę duchowną i jurysdykcyjną oraz zarządza swoimi sprawami 15.

Traktat ze Stolicą Apostolską zawiera ograniczony zbiór szczegółowych posta-
nowień, mających zastosowanie wobec organów samorządu terytorialnego. Są to: 
art. 12 ust. 1 – dotyczący organizowania nauki religii katolickiej przez przedszkola, 
szkoły podstawowe oraz ponadpodstawowe prowadzone m.in.  przez organy 
administracji samorządowej; art. 10 ust. 1  – poświęcony tzw.  małżeństwom 
konkordatowym i w związku z tym traktujący o kompetencjach kierowników 
urzędów stanu cywilnego; art. 14 ust. 4 – dotyczący dotowania m.in. przez jed-
nostki samorządu terytorialnego na zasadach przewidzianych w odpowiednich 
ustawach placówek oświatowych i wychowawczych prowadzonych przez Kościół; 
art. 24 – przewidujący możliwość budowy, rozbudowy i przebudowy przez Koś-
ciół obiektów sakralnych i kościelnych oraz cmentarzy po uzgodnieniu z kom-
petentnymi władzami (zwłaszcza samorządowymi) i uzyskaniu wymaganych 
decyzji administracyjnych. Ewentualnie do sfery działania organów samorządu 
terytorialnego odnosi się także: art. 17 umowy z Watykanem – zapewniający 
katolikom prawo do „pociechy religijnej” m.in. w zakładach opieki zdrowotnej, 

15	 Zob. szerzej B. Rakoczy, Ustawa o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej. Komentarz, Warszawa 2008, s. 29–48.



293

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

społecznej oraz w podobnych placówkach, także tych prowadzonych przez jed-
nostki samorządowe; art. 8 – gwarantujący Kościołowi wolność sprawowania 
kultu, w konsekwencji nienaruszalność miejsc kultu oraz przeznaczonych do 
grzebania zmarłych, a zarazem normujący przesłanki limitowania tej nienaru-
szalności przez władze publiczne (w tym samorządowe).

Akty normatywne poddane powyżej wstępnej analizie, poczynając od Konsty-
tucji RP, poprzez Konkordat aż po obowiązujące tzw. majowe ustawy wyznanio-
we z 1989 roku, konstytuują system tzw. przyjaznego rozdziału między państwem 
a Kościołami i innymi związkami wyznaniowymi. Winien być to rozdział niean-
tagonistyczny, ukierunkowany na kooperację, nie na rywalizację czy konfrontację, 
a jednak rozdział. W takim układzie wzajemnych relacji instytucjonalnych wła-
dze publiczne, zwłaszcza władze samorządowe, mają prawny obowiązek zachować 
bezstronność, czyli neutralność, w sprawach religijnych, światopoglądowych 
i filozoficznych. Zarazem powinny, generalnie rzecz biorąc, zapewnić swobodę, 
czyli wolność wyrażania poglądów w tej dziedzinie. Konsekwencją rzeczonej 
postawy winno być równouprawnienie wszystkich związków wyznaniowych 
oraz niedyskryminowanie, względnie nieuprzywilejowywanie, kogokolwiek 
ze względu na jego przekonania w  sprawach religijno-światopoglądowych.

I. Szczegółowe aspekty bezstronności (neutralności) religijno- 
-światopoglądowej władz publicznych oraz rozdziału państwa 

i kościoła na szczeblu samorządu terytorialnego.

I.1. Bezstronność (neutralność) religijno-światopoglądowa  

władz publicznych w zakresie samorządu terytorialnego –  

między teorią a praktyką

Konstytucja RP w art. 25 ust. 2 wyraża zasadę bezstronności, czyli neutralności 
religijno-światopoglądowej władz publicznych. Termin „bezstronność” jest 
słownikowym synonimem terminu „neutralność”. Taka interpretacja znajduje 
także oparcie w wykładni historycznej wspomnianego przepisu. Jego historyczny 
projektodawca, członek Komisji Konstytucyjnej Zgromadzenia Narodowego 
Tadeusz Mazowiecki przyjmował rzeczone rozumienie terminu „bezstronność” 16. 
Ustrojodawca celowo nie ograniczył wymogu zachowania bezstronności vel 
neutralności w sprawach religijnych, światopoglądowych i filozoficznych tylko do 

16	 Zob. P. Borecki, Geneza konstytucyjnego modelu stosunków państwo – kościół w Konstytucji RP, War-
szawa 2008, s. 295.



294

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

władz państwowych w znaczeniu węższym, ale rozszerzył ów wymóg na władze 
publiczne, czyli zwłaszcza na władze samorządowe różnego rodzaju oraz szczebla 17.

Bezstronność (neutralność) władz publicznych w sferze konfesyjnej oznacza, 
że zachowują one „równy dystans” wobec różnych występujących w społeczeń-
stwie jako całości czy w  społecznościach lokalnych opcji religijnych, świato-
poglądowych i  filozoficznych. Nie zwalczają ani nie popierają żadnej z  nich. 
Urzędników administracji publicznej, w  tym administracji samorządowej, 
obowiązuje zakaz jakiejkolwiek formy prozelityzmu. W miejscach sprawowania 
władzy publicznej, np. w salach posiedzeń organów kolegialnych jednostek sa-
morządu terytorialnego (sejmików województw, rad powiatów, rad gminnych 
i miejskich), czy w publicznie dostępnych gabinetach urzędowania członków 
egzekutyw tych jednostek (wójtów, burmistrzów, prezydentów miast, starostów, 
marszałków województw itd.) nie znajdują się żadne emblematy religijne lub 
światopoglądowe, przykładowo: krzyże, krucyfiksy, ikony, menory, ale również 

„tęczowe” flagi czy flagi np. jednolicie zielone albo czerwone. Tego rodzaju em-
blematy mają charakter partykularny i potencjalnie antagonizujący. Jedynymi 
symbolami, które zgodnie z  obowiązującą Konstytucją oraz ustawami mogą 
być umieszczane w urzędach władzy publicznej, to oficjalne polskie symbole 
państwowe 18. W urzędach organów danych jednostek samorządu terytorialnego 
mogą to być także symbole (herby, flagi, emblematy) tych jednostek 19.

Symbole państwowe lub samorządowe mają na celu m.in. integrację miesz-
kańców danego terytorium. Umieszczenie symbolu religijnego lub światopoglą-
dowego w miejscu sprawowania władzy publicznej nie ma w Polsce podstawy 
prawnej. Czytelnie, lecz błędnie wskazuje, że wyznanie identyfikowane z danym 
symbolem ma charakter oficjalny, „urzędowy”; cieszy się poparciem władz 
publicznych danego rodzaju i szczebla, jako szczególnie im bliskie.

Opisana lokalizacja określonych symboli religijnych czy światopoglądowych 
może być zasadnie odebrana jako sugestia, czyje interesy urzeczywistniają, 
chronią lub przynajmniej respektują władze publiczne danego rodzaju i szczebla. 
Umieszczenie symboli religijnych lub światopoglądowych, a także partyjnych 
w miejscach oficjalnego sprawowania władzy publicznej oraz w urzędach publicz-
nych, czyli w siedzibach aparatu obsługi tych władz, podważa pierwszoplanową 

17	 Zob.: „Komisja Konstytucyjna Zgromadzenia Narodowego. Biuletyn”, t. 46, Warszawa 1997, s. 5–7 
oraz Sprawozdanie stenograficzne z 4. posiedzenia Zgromadzenia Narodowego w dniu 2 kwietnia 
1997 roku, Warszawa 1997, s. 4, 7, 10, 17–18, 23 i 31.

18	 Zob.: art. 28 Konstytucji RP z 1997 roku w zw. z art. 1 ust. 1 i art. 2a pkt 3–5, 7–8 Ustawy z dnia 
31 stycznia 2024 roku o godle, barwach i Rzeczypospolitej Polskiej oraz o pieczęciach państwowych 
(tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 155).

19	 Zob. art. 3 i  6a Ustawy z  dnia 21 grudnia 1978  roku o  odznakach i  mundurach (tekst jedn. 
Dz. U. z 2023 r. poz. 76).



295

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

zasadę konstytucyjną Rzeczypospolitej Polskiej jako dobra wspólnego wszyst-
kich obywateli (art. 1).

Zarazem praktycznym skutkiem umieszczania emblematów religijnych 
w miejscach nie-sakralnych jest m.in. trywializacja, spowszednienie tych symboli. 
Tracą one stopniowo dla odbiorcy charakter szczególny, nadzwyczajny, wręcz 
święty. Następuje zatem proces ich faktycznej desakralizacji. Dotychczas fiaskiem 
zakończyły się jednak próby usunięcia symboli religijnych (krucyfiksów) z sal ob-
rad plenarnych: sejmu RP oraz niektórych rad miejskich (w Szczecinie czy w Ło-
dzi) w drodze powództw cywilnych o ochronę wolności sumienia (art. 23 i art. 24 
Kodeksu cywilnego), wnoszonych przez obywateli do sądów powszechnych.

Noszenie przez piastunów organów władzy publicznej, także władz samo-
rządowych, oraz urzędników nieostentacyjnych symboli religijnych czy świa-
topoglądowych, np. zawieszonych na szyi lub wpiętych w ubranie krzyżyków, 
medalików, gwiazd Dawida czy także obrączek z dziesiątkami różańca itp., nie 
może być uznane przez osobę działającą w dobrej wierze za naruszenia konsty-
tucyjnej zasady bezstronności (neutralności) władz publicznych. Będzie nato-
miast urzeczywistnieniem przysługującej każdemu człowiekowi konstytucyjnej 
wolności uzewnętrzniania religii (art. 53 ust. 2), względnie wolności wyrażania 
przekonań (art. 54), a zarazem będzie mieściło się w sferze ochrony prawa do 
prywatności oraz prawa decydowania o swoim życiu osobistym (art. 47).

Idee, religie i  światopoglądy winny rozszerzać lub zawężać zakres swego 
odziaływania dzięki swojej immanentnej treści, działaniom względnie za-
niechaniom swych wyznawców, ale nie na skutek działań władz publicznych 
oraz podległego im aparatu urzędniczego. Równy dystans władz publicznych 
wobec różnych koncepcji religijnych czy światopoglądowych oznacza również 
pewien dystans wobec jednostek organizacyjnych będących „nośnikami” owych 
koncepcji – związków wyznaniowych (Kościołów), wyznaniowych osób praw-
nych, stowarzyszeń laickich itp. Władze publiczne, w tym samorządowe, mogą, 
a wręcz powinny podejmować współdziałanie z wymienionymi podmiotami, 
ale nie ze względu na treść ich przesłania religijnego lub światopoglądowego, 
lecz z uwagi na efektywną realizację przedsięwzięć ogólnospołecznych, akonfe-
syjnych, służących potencjalnie mieszkańcom danego terytorium, niezależnie 
od ich przekonań w sprawach religii.

Na negatywną ocenę zasługuje eksponowany, wręcz ostentacyjny udział osób 
sprawujących władzę publiczną (także samorządowców), niejako w majestacie 
swych urzędów, w uroczystościach religijnych. Dotyczy to głównie uroczystości 
o charakterze katolickim. Tego typu zachowania stanowią naruszenie konstytu-
cyjnego obowiązku zachowania bezstronności, czyli neutralności władz publicz-
nych w sprawach religijnych, światopoglądowych i filozoficznych. Na podstawie 
tych samych kryteriów negatywnie należy ocenić „oficjalny” udział niektórych 



296

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

decydentów rządowych i  samorządowych w  cyklicznych paradach równości. 
Osoby sprawujące funkcje w aparacie władzy publicznej mogą korzystać z kon-
stytucyjnej wolności praktykowania religii, wolności wyrażania przekonań czy 
wolności pokojowych zgromadzeń (art. 58), ale powinni to czynić z umiarem, 
bez swoistego ekshibicjonizmu, czyli jako zwyczajni uczestnicy tego rodzaju 
wydarzeń. Oficjalny i eksponowany udział włodarzy państwa lub danej jednostki 
samorządu terytorialnego w uroczystościach religijnych lub światopoglądowych 
uprawdopodabnia zarazem, iż traktują oni wyznawane tam idee oraz kultywo-
wane wartości w  sposób instrumentalny  – jako przede wszystkim narzędzia 
dla wzmocnienia politycznego poparcia dla siebie lub społecznej legitymizacji 
swej władzy. Konstytucyjnym, a także ustawowym zadaniem jakiegokolwiek or-
ganu władzy publicznej w Rzeczypospolitej Polskiej nie jest wyznawanie wiary re-
ligijnej. Zgodnie z art. 25 ust. 3 Konstytucji RP, a także w myśl art. 1 w zw. z art. 5 
Konkordatu, organy władzy publicznej oraz związki wyznaniowe, w tym Kościół 
katolicki, winny być rozdzielone w szczególności pod względem funkcjonalnym.

Dopuszczalne formy ekspresji religijnej osób pełniących funkcje publiczne, 
a zwłaszcza sprawujących władzę publiczną, wyraźnie określa ją Konstytucja RP 20 
oraz odpowiednie ustawy 21. Akty te przewidują tylko możliwość dodania do 
ustalonej roty przysięgi lub ślubowania składanych w związku z objęciem urzędu 
(mandatu) czy też poprzedzających rozpoczęcie wykonywania danej profesji 
dodatku: „Tak mi dopomóż Bóg”. Pominięcie tegoż fakultatywnego dodatku 
wskazuje w bieżących polskich realiach, iż dana osoba nie jest wyznawcą świato-
poglądu fideistycznego. Może mieć w związku z tym pewną wymowę polityczną.

Krytycznie należy także ocenić organizowanie „siłą faktów”, tzn. bez podstaw 
prawnych, w okresie odpowiednio świąt Bożego Narodzenia oraz Wielkiej Nocy 
w szeregu urzędach administracji rządowej oraz samorządowej praktyk dzielenia 
się opłatkiem lub tzw. jajeczkiem. Znane są przypadki, że urzędnicy korzystali 
z urlopów na żądanie lub zdrowotnych, aby uchylić się od uczestnictwa w tego 
rodzaju imprezach. Dla nie-katolików tego rodzaju wydarzenia są częstokroć 
stresujące, wręcz traumatyczne. Generują niejednokrotnie postawy dwulicowe 
u pracowników administracji. Absencja podczas takich imprez mających oprawę 
konfesyjną może być traktowana jako przejaw nielojalności wobec kierownictwa 
danej instytucji, przejaw wyłamywania się z urzędniczego kolektywu. W kon-
sekwencji dana osoba może być traktowana jako odmieniec, outsider. Grozi 
to realnie jej dyskryminacją ze względu na religię lub światopogląd. Prowadzi 
w  istocie rzeczy do naruszenia gwarantowanego głównie przez art. 53 ust. 7 

20	 Zob.: art. 104 ust. 2, art. 130 i art. 151 Konstytucji RP.
21	 Zob. np.: art. 23a ust. 1 i 2 oraz art. 29a Ustawy z dnia 8 marca 1990 roku o samorządzie gminnym, 

art. 20 ust. 1 Ustawy z dnia 5 czerwca 1998 roku o samorządzie powiatowym, art. 22 ust. 1 Ustawy 
z dnia 5 czerwca 1998 roku o samorządzie województwa.



297

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Konstytucji RP prawa do milczenia w sprawach światopoglądu, przekonań reli-
gijnych lub wyznania 22. Nieuczestniczenie w urzędowym „opłatku” lub „jajeczku” 
wysoce uprawdopodabnia, że dana osoba nie identyfikuje się z rodzimą, polską 
tradycją o charakterze katolickim. Opisane sytuacje zagrażają fundamentalnej, 
konstytucyjnej i bardzo osobistej swobodzie – wolności sumienia (zob. art. 53 
ust. 1). W okresie świąt jakiegokolwiek wyznania urząd administracji publicznej, 
w tym samorządowej, nie może być mylony z terenem odpowiedniej świątyni, 
ale też prywatnym lokum określonej osoby.

W świetle powyższych uwag generalnie na pozytywną ocenę, choć niewolną 
od zastrzeżeń, zasługuje Zarządzenie nr 822/2024 Prezydenta m. st. Warszawy 
z 8 maja 2024 roku w sprawie wprowadzenia standardów równego traktowania 
w Urzędzie m. st. Warszawy (GP-OR.0050.822.2024) 23. Jako standard czwarty 
wskazuje się w załączniku do tego aktu, że „przestrzenie urzędu są miejscami 
neutralnymi religijnie [choć już nie neutralnymi światopoglądowo – P.B.]”.

Konkretne wytyczne do tego standardu to:
•	 W budynkach urzędu dostępnych dla osób z zewnątrz podczas wydarzeń 

organizowanych przez urząd nie eksponuje się w przestrzeni (np. na ścia-
nach, na biurkach) żadnych symboli związanych z określoną religią lub wy-
znaniem. Nie dotyczy to symboli noszonych przez osoby pracujące w urzę-
dzie na użytek osobisty, np. w formie medalika, tatuażu, opaski na ręku.

•	 Wydarzenia organizowane w przez urząd mają charakter świecki, tzn. nie 
zawierają elementów religijnych, np. modlitwy, nabożeństwa, święcenia.

Logiczną konsekwencją utrzymywania równego dystansu przez władze 
publiczne wobec różnych opcji religijnych i światopoglądowych mieszkańców 
kraju czy danej jednostki samorządowej jest równouprawnienie wszystkich 
Kościołów i innych związków wyznaniowych, gwarantowane przez art. 25 ust. 
1 Konstytucji RP. Każdej wspólnocie religijnej powinny zostać zapewnione, 
zwłaszcza na podstawie aktów prawa powszechnie obowiązującego, w  tym 
aktów prawa miejscowego, jak również w praktyce działania władzy i admini-
stracji publicznej (czyli m.in. samorządowej), takie same możliwości działania 
lub zaniechania. Tylko od samych wspólnot religijnych zależy, czy skorzystają 
one z gwarantowanych im uprawnień. Konstytucyjna zasada równouprawnienia 
wyznań oznacza zakaz nadawania danemu związkowi wyznaniowemu (Kościo-
łowi) na terenie państwa polskiego jako całości oraz na części tegoż państwa 
(np. w danym województwie, powiecie, gminie czy w sołectwie itd.) formalnych 
lub faktycznych cech wyznania oficjalnego, urzędowego czy też narodowego 

22	 Zob. także art. 2 pkt 5 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia i wyznania.
23	 Zob. Zarządzenie nr 822/2024 z 2024–05–08, bip.um.warszawa.pl, https://nowy.bip.um.warszawa.pl/ 

web/prezydent/-/zarzadzenie-nr-822/2024-z-2024–05–08 [dostęp: 27.07.2024].

bip.um.warszawa.pl
https://nowy.bip.um.warszawa.pl/
web/prezydent/-/zarzadzenie-nr-822/2024-z-2024�05�08
https://nowy.bip.um.warszawa.pl/
web/prezydent/-/zarzadzenie-nr-822/2024-z-2024�05�08


298

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

(etnicznego) 24. Zatem żadna terytorialna wspólnota samorządowa nie może 
przekształcić się w  swego rodzaju fundamentalistyczną enklawę. Wspólnoty 
samorządu terytorialnego różnych szczebli tworzą bowiem ich mieszkańcy na 
podstawie cenzusu domicylu, a nie kryterium wyznania lub światopoglądu.

Opublikowany w 2002 roku przez Helsińską Fundację Praw Człowieka raport 
z  monitoringu wolności sumienia 25 wskazywał, że stosunek władz lokalnych 
(samorządowych) do nierzymskokatolickich związków wyznaniowych był 
zróżnicowany. Zarazem, chociażby ze względu na zdecydowanie mniejszy po-
tencjał owych wspólnot niż Kościoła katolickiego, trudno jest mówić o pełnym 
respektowaniu zasady równouprawnienia wyznań. Mniejszości konfesyjne 
w szczególności zwracały uwagę na ignorowanie próśb o udostępnienie lokali, 
nieodpowiadanie na korespondencję ze strony danej grupy, brak zaproszeń na 
imprezy organizowane przez samorząd (np. związane z miastami partnerskimi) 
itp. Szereg mniejszościowych grup wyznaniowych w ogóle nie utrzymywała rela-
cji z organami samorządu terytorialnego. Autorzy raportu z 2002 roku odnotowali, 
że w sumie mniejszościowe związki wyznaniowe miały z organami samorządu 
lokalnego w pewnym stopniu gorsze relacje niż z centralną, rządową administra-
cją wyznaniową (Departamentem Wyznań Religijnych MSWiA). Badani uza-
sadniali ten stan m.in. oddziaływaniem na władze lokalne środowisk katolickich.

Na wyraźne uprzywilejowanie Kościoła katolickiego wskazuje wieloletnia 
praktyka stosowania art. 68 ust. 1 Ustawy z dnia 21 sierpnia 1997 roku o gospo-
darce nieruchomościami 26. Bonifikaty przy sprzedaży, nawet w wysokości 99,9%, 
były udzielane przez jednostki samorządu terytorialnego osobom prawnym 
Kościoła katolickiego, zwłaszcza na cele działalności sakralnej. Z  bonifikat, 
ale już niższej wysokości, skorzystały także inne nierzymskokatolickie Koś-
cioły i związki wyznaniowe (m.in. Polski Autokefaliczny Kościół Prawosławny, 
Wschodni Kościół Staroobrzędowy czy gminy wyznaniowe żydowskie). Nie 
jest znany ogólny areał nieruchomości zbytych za bonifikatą przez jednostki 
samorządu terytorialnego różnych szczebli na rzecz Kościołów i innych związ-
ków wyznaniowych 27.

Nic nie wiadomo o efektywnej kontroli przestrzegania przez organy samorzą-
dowe odpowiednich przepisów ustawy z 21 sierpnia 1997 roku w zakresie prze-
kazywania nieruchomości na cele sakralne (art. 68 ust. 1 pkt 6) lub działalności 
społecznie użytecznej (art. 68 ust. 1 pkt 2) w związku z konstytucyjną zasadą 

24	 Zob. szerzej P. Borecki, Równouprawnienie kościołów i  innych związków wyznaniowych [w:] Leksy-
kon prawa wyznaniowego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014, s. 378–386.

25	 A. Mikulska, Wolność sumienia i wyznania. Raport z monitoringu, Warszawa 2002, s. 48–49.
26	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 344.
27	 Zob. Z. Borek, Jak Kościół ziemią obraca, „Polityka” 2021, nr 34, s. 26–28 oraz tenże, Czego dusza 

zapragnie, „Polityka” 2023, nr 22, s. 32–34.



299

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

równouprawnienia związków wyznaniowych, a zwłaszcza kontroli rzeczywiste-
go wykorzystania nieruchomości przez wspólnoty konfesyjne na deklarowane 
cele. Uzasadnione jest przy tym stanowisko, że ustawodawca, formułując art. 68 
ust. 1 pkt 6 rzeczonej ustawy, naruszył art. 25 ust. 1 Konstytucji RP. Uprawnienie 
do nabycia nieruchomości na cele działalności sakralnej przyznał jedynie Koś-
ciołom i związkom wyznaniowym mającym uregulowane stosunki z państwem, 
a  nie Kościołom i  innym związkom wyznaniowym o  uregulowanej sytuacji 
prawnej czy w ogóle potencjalnie wszystkim działającym w Rzeczypospolitej 
Polskiej związkom wyznaniowym (wspólnotom religijnym). Konstytucja RP nie 
przewiduje limitowania uprawnień lub przywilejów związków wyznaniowych 
na podstawie kryterium „uregulowania stosunków z państwem”. Z analizowa-
nego uprawnienia majątkowego może zatem obecnie potencjalnie skorzystać 
15 Kościołów i innych związków wyznaniowych, których stosunki z państwem 
określają indywidualne akty ustawodawcze (głównie ustawy) z  lat 1928–1997.

Natomiast wszystkich wspólnot religijnych o uregulowanej sytuacji prawnej, 
tzn. wpisanych do rejestru Kościołów i innych związków wyznaniowych albo 
z indywidualnymi ustawami, jest ogółem 188. Ponadto w rejestrze figuruje pięć 
organizacji międzykościelnych 28.

Art. 68 ust. 1 pkt 6 ustawy o gospodarce nieruchomościami trzeba też ocenić 
jako niezgodny z wyrażoną w art. 25 ust. 2 Konstytucji RP zasadą bezstronności 
(neutralności) władz publicznych wobec przekonań religijnych, światopoglądo-
wych i filozoficznych. Przepis ten umożliwia bowiem m.in. wojewodom oraz 
sejmikom czy radom samorządowym udzielanie realnego wsparcia finansowego 
w kultywowaniu i propagowaniu tylko jednego rodzaju światopoglądu – religii.

Bezstronność (neutralność) religijno-światopoglądowa władz publicznych 
oznacza ponadto, że pozostawiają one religie czy też światopoglądy nietknięte. 
Nie wikłają się, nie wplątują się w sprawy wyznaniowe czy szerzej – światopoglą-
dowe. Władze publiczne nie mają bowiem w tych dziedzinach ani kwalifikacji 
merytorycznych, ani szczególnych kompetencji. Owe władze zostały ustanowione 
na podstawie kryterium politycznego, ewentualnie także merytorycznego, lecz 
nie przesłanek konfesyjnych.

Niezgodne z  dyrektywą bezstronności (neutralności) władz publicznych 
w sprawach religijnych, światopoglądowych i filozoficznych jest ustanawianie 
przez organy stanowiące (rady, sejmiki) niektórych jednostek samorządu 
terytorialnego patronów religijnych (katolickich) dla poszczególnych wspól-
not samorządowych czy oddawanie w  opiekę danemu świętemu czy świętej 
miasta, gminy itd. 29 Uchwały tego rodzaju to przejaw irracjonalizmu aktualnej 

28	 Dane na 25 lipca 2024 roku.
29	 Zob. szerzej G. Maroń, Prawne aspekty ustanawiania świętych i błogosławionych patronami jednostek 

samorządu terytorialnego, Rzeszów 2021, s. 80–105.



300

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

większości w danym samorządowym organie uchwałodawczym, wskazujący na 
brak profesjonalizmu w sprawowaniu administracji lokalnej.

Z punktu widzenia konstytucyjnych standardów niedyskryminacji czy prawa 
do ochrony życia prywatnego negatywnie trzeba ocenić przyjmowanie przez 
niektóre rady samorządowe lub sejmiki uchwał ustanawiających daną gminę, 
miasto, powiat czy nawet województwo „strefami wolnymi od [ideologii] LGBT”. 
Szereg tego rodzaju aktów zostało uchylonych w drodze działań nadzorczych 
właściwych wojewodów lub orzeczeń sądów administracyjnych 30.

Parlament Europejski w rezolucji z dnia 18 grudnia 2019 roku w sprawie dys-
kryminacji osób LGBTI i nawoływania do nienawiści do nich w sferze publicznej, 
w  tym stref wolnych od LGBTI m.in. zdecydowanie potępił wszelką dyskry-
minację osób LGBTI i ich praw podstawowych przez organy publiczne, w tym 
nawoływanie do nienawiści przez władze publiczne i urzędników wybieranych 
w wyborach, podczas kampanii wyborczych, a także deklaracje dotyczące stref 
wolnych od „ideologii LGBT” w Polsce, oraz wezwał Komisję Europejską do 
zdecydowanego potępienia tych przejawów dyskryminacji w sferze publicznej. 
Ponadto PE wezwał Polskę, aby zgodnie ze swoim prawem krajowym oraz zobo-
wiązaniami wynikającymi z prawa UE i prawa międzynarodowego zdecydowanie 
potępiła dyskryminację osób LGBTI, w tym, gdy ma ona miejsce z inicjatywy sa-
morządów lokalnych, a także aby unieważniła uchwały uderzające w prawa osób 
LGBTI, w tym przepisy samorządów skierowane przeciwko „ideologii LGBT” 31.

W  szczytowym okresie podejmowania uchwał skierowanych przeciwko 
osobom LGBT przez organy stanowiące jednostek samorządu terytorialnego 
różnych szczebli, czyli w 2019 roku, tego rodzaju akty podjęto w bodaj 106 jed-
nostkach zlokalizowanych głównie w  południowo-wschodniej części Polski. 
Współcześnie – pod koniec lipca 2024 roku – tego rodzaju uchwały funkcjonują 
już tylko w sześciu powiatach i gminach 32. Sygnalizowane zjawiska wskazują, 
że niektóre jednostki samorządu terytorialnego w swoim czasie nabrały nawet 

30	 Zob. np. NSA oddalił pierwsze skargi kasacyjne na uchylenie przez sądy administracyjne czterech uchwał 
„anty-LGBT”, brpo.gov.pl [dostęp: 22.07.2024]. 28 czerwca 2022 roku NSA rozpatrzył pierwsze 
skargi kasacyjne na unieważnienie uchwał anty-LGBT przez wojewódzkie sądy administracyjne po 
skargach RPO. Sprawę z Sernik zbadał na rozprawie, a sprawy uchwał rad gmin w Istebnej, Osieku 
i Klwowie – na posiedzeniach niejawnych. W motywach ustnych wyroku NSA wskazał m.in., że „[…] 
zaskarżona uchwała ingeruje w godność i życie prywatne tej grupy mieszkańców, które identyfikują 
się jako osoby LGBT. Niezależnie jakie były intencje radnych, społecznym skutkiem uchwały jest 
naruszenie godności, czci i dobrego imienia oraz ściśle związanego z tymi dobrami życia prywatnego 
określonej grupy mieszkańców”.

31	 Zob. Teksty przyjęte – Dyskryminacja i mowa nienawiści kierowana przeciwko osobom LGBTI w sferze publicznej, 
w tym „strefy wolne od LGBTI” – Środa, 18 grudnia 2019 roku, europa.eu, https://www.europarl.europa.eu/
doceo/document/TA-9–2019–0101_PL.html [dostęp: 22.07.2024].

32	 Informacje uzyskane przez autora w dniu 22 lipca 2024 roku od aktywistów Kampanii Przeciw Ho-
mofobii.

http://brpo.gov.pl
http://europa.eu
https://www.europarl.europa.eu/
doceo/document/TA-9�2019�0101_PL.html
https://www.europarl.europa.eu/
doceo/document/TA-9�2019�0101_PL.html


301

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

w  świetle odpowiednich aktów prawa miejscowego cech owych „fundamen-
talistycznych enklaw”, których tak chcieli uniknąć twórcy Konstytucji RP 33.

Należy zwrócić uwagę, że Konstytucja RP w swej preambule wyraża para-
dygmat równorzędności światopoglądu religijnego oraz areligijnego. W tej części 
ustawy zasadniczej czytamy bowiem m.in.: „[…] my, Naród Polski – wszyscy 
obywatele Rzeczypospolitej, zarówno wierzący w Boga będącego źródłem prawdy, 
sprawiedliwości, dobra i piękna, jak i nie podzielający tej wiary, a te uniwersalne 
wartości wywodzący z innych źródeł, równi w prawach i obowiązkach wobec 
dobra wspólnego – Polski”.

Osoby niewierzące nie są postrzegane jako nihiliści, zatem obywatele „drugiej 
kategorii”, ale jako osoby równoprawne wobec wierzących w Boga. Podział na 
wierzących i niewierzących jest w świetle konstytucyjnej arendy najważniejszym, 
a zarazem jedynym kryterium wewnętrznie różnicującym narodu jako wspólnoty 
politycznej. Głębsza analiza treści preambuły ustawy zasadniczej prowadzi do 
konkluzji, że ustrojodawca postrzega zróżnicowanie religijno-światopoglądowe 
narodu polskiego (obywateli) jako w istocie zjawisko pozytywne. W arendzie 
mowa jest o nawiązaniu „najlepszych tradycji Pierwszej i Drugiej Rzeczypospo-
litej”. Obie wymienione formy państwowości polskiej były zamieszkałe przez 
populację zróżnicowaną pod względem m.in. wyznaniowym. Tradycja pokoju 
religijnego i  tolerancji (poszanowania) w sprawach wyznaniowych w dawnej 
Rzeczypospolitej jest jednym z  najlepszych elementów rodzimej spuścizny 
dziejowej. Należy podkreślić, że Konstytucja RP nie przyznaje organom władzy 
publicznej żadnych kompetencji do ingerowania w  strukturę wyznaniowo-

-światopoglądową społeczeństwa, tym bardziej uprawnień do prowadzenia 
jakichkolwiek działań unifikujących w tym zakresie.

I.2. Rozdział państwa oraz kościołów i  innych związków 

wyznaniowych a samorząd terytorialny

Konstytucja RP, w przeciwieństwie do swej poprzedniczki z 1952 roku, nie za-
wiera sformułowania o rozdziale czy oddzieleniu Kościoła od/i państwa. Zasadę 
oddzielenia Kościołów i innych związków wyznaniowych od państwa formułuje 
natomiast wprost w art. 9 ust. 2 pkt 1 Ustawy z 17 maja 1989 roku o gwarancjach 
wolności sumienia i  wyznania. Ustawodawca traktuje oddzielenie tych pod-
miotów nie tyle w kategoriach politycznych, co jako pierwszorzędną gwarancję 
wolności sumienia i wyznania w stosunkach państwa ze wspólnotami religijnymi. 
Jest to podejście różne od przyjętego w aktualnej polskiej ustawie zasadniczej. 
Konstytucja RP, głównie w art. 25 ust. 3, wyraża istotę zasady rozdziału państwa 

33	 Zob. Sprawozdanie stenograficzne z 4 posiedzenia Zgromadzenia Narodowego…, dz. cyt., s. 17.



302

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

oraz Kościołów i innych związków wyznaniowych, tzw. rozdziału przyjaznego. 
Treść tego przepisu wykazuje wyraźnie podobieństwa z art. 1 Konkordatu, trak-
tującym jednak o rudymentach relacji między państwem a Kościołem katolickim.

Ustawa zasadnicza formułuje bowiem w art. 25 ust. 3 dyrektywy szczegółowe:
•	 poszanowania wzajemnej niezależności państwa oraz Kościołów i innych 

związków wyznaniowych w swoim zakresie;
•	 poszanowania autonomii wspólnot religijnych;
•	 współdziałania państwa oraz związków wyznaniowych dla dobra czło-

wieka i dobra wspólnego.
Dyrektywa niezależności państwa i  związków wyznaniowych w  swoim 

zakresie oznacza wymóg ich rozdziału organizacyjnego oraz funkcjonalnego 
zarówno na szczeblu centralnym (ogólnokrajowym), jak i lokalnym, czyli w za-
kresie poszczególnych jednostek podziału administracyjnego kraju dla potrzeb 
władz publicznych i odpowiednich władz konfesyjnych.

Aparat władzy publicznej, w tym samorządowej, nie wykonuje funkcji religij-
nych. Jest w tej dziedzinie niekompetentny. Władze publiczne w szczególności 
nie ustalają prawd wiary i  moralności. Nie określają rytów religijnych. Nie 
organizują kultu i innych ceremonii o charakterze religijnym. To jest domena 
duchowieństwa. Funkcjonariusze publiczni w  warunkach systemu rozdziału 
nie są „funkcjonariuszami kultu” jakiegokolwiek wyznania, nie pełnią funkcji 

„świeckiego ramienia Kościoła”, tzn. brachium saeculare. Przymus administracyjny 
i sądowy nie gwarantuje respektowania norm religijnych i moralnych określo-
nego Kościoła. Urzędników obowiązuje zakaz prozelityzmu. Nie dozorują oni 
wyznawców w  zakresie wykonywania obowiązków o  charakterze religijnym.

Zakaz ten dotyczy zwłaszcza relacji między nauczycielami i uczniami (wycho-
wankami) w szkołach i przedszkolach prowadzonych przez organy samorządowe, 
z wyjątkiem odniesień katechetów do uczniów biorących udział w szkolnej nauce 
religii danego wyznania. W myśl zasady niezależności w swoim zakresie związ-
ki wyznaniowe cieszą się samorządnością. Samodzielnie, bez nadzoru władz 
publicznych, prowadzą swoje sprawy wewnętrzne. W szczególności: sprawują 
kult, ustanawiają i kształcą (formują) duchowieństwo, powołują oraz zmieniają 
swe władze, nabywają, zarządzają, obciążają oraz zbywają własny majątek czy 
propagują doktrynę religijną i moralną 34.

Zarazem związki wyznaniowe (Kościoły), instytucje wyznaniowe oraz 
duchowieństwo nie uczestniczą instytucjonalnie czy z  racji swojego stanu 
w  sprawowaniu władzy publicznej zarówno na szczeblu centralnym, jak i  na 
poziomie lokalnym. Kwalifikacje wyznaniowe, uzyskiwane w ramach samych 

34	 Zob. zwłaszcza art. 19 ust. 2 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia 
i wyznania.



303

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

wspólnot religijnych, w  drodze wewnętrznych, nietransparentnych procedur 
i na podstawie takich samych kryteriów, nie dają nikomu mandatu do rządze-
nia społecznościami obywatelskimi. Dotyczy to zarówno sprawowania władzy 
bezpośrednio, jak i pośrednio – zakulisowo, np. poprzez różne formy lobbingu 35. 
Niezgodne z zasadą wzajemnej niezależności państwa i związków wyznaniowych 
(Kościołów) jest w szczególności wezwanie kierowane przez duchowieństwo do 
poparcia w wyborach samorządowych określonych kandydatów lub ugrupowań 
politycznych, organizowanie spotkań o  charakterze politycznym na terenie 
świątyń lub obiektów towarzyszących, np. w  domach parafialnych, a  nawet 
umieszczania różnego rodzaju reklam wyborczych (plakatów, banerów czy 
bilbordów) na terenach kościelnych.

Związki wyznaniowe mają natomiast prawo pośrednio wpływać na sprawo-
wanie władzy publicznej poprzez kształtowanie mentalności swoich wyznaw-
ców będących wyborcami oraz piastujących władzę publiczną, także władzę 
samorządową. Nie powinno się to odbywać poprzez formułowanie konkretnych 
dyrektyw politycznych, także personalnych lub legislacyjnych, już szczególnie 
poprzez odwoływanie się do autorytetów (sankcji) transcendentalnych. Tego 
rodzaju zachowania to jaskrawy przejaw politycznej instrumentalizacji religii. 
To dowód jej degradacji do roli swoistego „instrumentu rządzenia”.

Zasada ustrojowa wzajemnej niezależności państwa i  związków wyzna-
niowych (Kościołów) winna wykazywać także wymiar organizacyjny oraz 
personalny. Organy władzy publicznej nie powołują piastunów władz kon-
fesyjnych, nie zatwierdzają ich, nie mają prawa weta wobec kandydatów na 
urzędy kościelne, nie przyjmują od nich przysięgi czy ślubowania itd. Władze 
publiczne nie zwołują zebrań gremiów kolegialnych związków wyznaniowych, 
nie wysyłają tam swych przedstawicieli, nie maja prawa ich rozwiązywania czy 
żądania protokołów. Władze konfesyjne działają w  trybie określonym przez 
własne prawo wewnętrzne, w granicach aktów prawnych powszechnie obowią-
zujących, także aktów prawa miejscowego. Co najwyżej do wiadomości władz 
publicznych szczebla centralnego (MSWiA) lub lokalnego (np. do wojewodów) 
podawane są informacje istotne przede wszystkim ze względu na konieczność 
zachowania bezpieczeństwa obrotu prawnego, rzetelnego wydatkowania środków 
publicznych lub efektywną współpracę podmiotów wyznaniowych z państwem, 
względnie z jednostkami samorządu terytorialnego.

35	 Zob.: Władza w  imię Boże. Anna Grzymała-Busse, politolożka z uniwersytetu Stanforda o  tym, 
dlaczego politycy boją się Kościoła katolickiego i czy coś może ich z tego stanu wyleczyć [rozm. J. Ża-
kowski], „Polityka” 2019, nr 13, s. 23–25; zob. M. Marczewska-Rytko, Wspólnoty religijne jako 
grupy interesu [w:] Grupy interesu. Teorie i działanie, red. Z. Machelski, L. Rubisz, Toruń 2003,  
s. 288–309.



304

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Niezależność personalna państwa i Kościoła oznacza, że osoby należące do 
stanu duchownego lub zakonnego, a także zaangażowane w działalność związ-
ku wyznaniowego (Kościoła) w stopniu ponadprzeciętnym, czego wyrazem są 
różnego rodzaju śluby, święcenia, ordynacje, inicjacje czy zawarte umowy, nie 
powinny sprawować stanowisk, z którymi wiąże się sprawowanie władzy publicz-
nej (świeckiej). Jest bowiem zbyt duże ryzyko, że wąska lojalność korporacyjno-

-wyznaniowa w  ich działalności weźmie górę nad lojalnością w  stosunku do 
obywateli w ogóle lub wobec mieszkańców danej wspólnoty samorządowej. To 
realnie grozi naruszeniem ustrojowej dyrektywy bezstronności (neutralności) 
religijno-światopoglądowej władzy publicznej, a w konsekwencji dyskryminacją 
obywateli ze względu na wyznanie lub światopogląd.

Szczególne zaangażowanie korporacyjno-konfesyjne wiąże się z  reguły 
z bezpośrednim, zatem silniejszym, podleganiem władzom konfesyjnym (koś-
cielnym). Niejednokrotnie idzie za tym zależność ekonomiczna od Kościoła, 
np. poprzez źródła dochodów lub miejsce zamieszkania. Tymczasem „nie można 
dwóm panom służyć”. Duchowni, także emerytowani, nie powinni przyjmo-
wać publicznych urzędów, z którymi wiąże się udział w sprawowaniu władzy 
świeckiej. Wyklucza to sam Kodeks Prawa Kanonicznego Kościoła Katolickiego 
z 1983 roku (kan. 285 § 3, dalej: KPK). Także status członka prałatury Opus Dei 36, 
świeckiego oblata danego zakonu (np. zakonu benedyktyńskiego) 37, a  nawet 
adepta Zakonu Kawalerów Maltańskich 38 podważa wiarygodność danej osoby, 
konieczną do zajmowania stanowiska, z którym wiąże się sprawowanie władzy 
publicznej, również samorządowej. Osoba ta nie daje bowiem dostatecznych 
gwarancji niezależności od władz kościelnych, a tym samym – bezstronności 
w sprawowaniu urzędu publicznego.

W świetle powyższych konstatacji jednoznacznie negatywnie należy ocenić 
wybór 16 czerwca 2021 roku na urząd sołtysa we wsi Piaski na Podlasiu emeryto-
wanego hierarchy katolickiego – arcybiskupa Sławoja Leszka Głodzia. Dopuścił 
się on ewidentnego naruszenia kategorycznej, nieprzewidującej wyjątków 
normy prawa kanonicznego (kan. 285 §3 KPK) 39 oraz konstytucyjnej zasady 

36	 Zob. casus dyrektora Instytutu Wymiaru Sprawiedliwości w latach 2016–2019, następnie w latach 
2019–2023 podsekretarza stanu, a w 2023 roku sekretarza stanu w Ministerstwie Sprawiedliwości, 
Marcina Romanowskiego – numerariusza Opus Dei.

37	 Zob. casus podsekretarza stanu w Ministerstwie Sprawiedliwości w latach 2011–2014, Michała 
Królikowskiego – oblata zakonu benedyktyńskiego.

38	 Zob. casus ministra zdrowia w latach 2018–2020, Łukasza Szumowskiego – członka Zakonu Kawa-
lerów Maltańskich.

39	 Zob. szerzej: Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, Tom II/1, Księga II Lud Boży, Część I. 
Wierni chrześcijanie, Część. II Ustrój hierarchiczny Kościoła, red. J. Krukowski, Poznań 2005, s. 109–110 
oraz Codex Iuris Canonici – Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, red. P. Majer, Warszawa 2023, 
s. 216–217.



305

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

niezależności państwa i  Kościoła w  wymiarze organizacyjno-personalnym 40. 
Tego rodzaju zachowanie należy generalnie potraktować jako sobiepaństwo, 
choć dopuszczalne w  świetle art. 12 ust. 1 Ustawy z  dnia 17 maja 1989  roku 
o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania 41. Ustawodawca nie pozbawił 
bowiem duchownych biernego prawa wyborczego na stanowiska w organach 
wykonawczych jednostek samorządu terytorialnego. Wybór wspomnianego 
duchownego na stanowisko sołtysa to także przejaw niskiej świadomości 
prawnej, obywatelskiej i (prawdopodobnie) eklezjalnej miejscowych wyborców.

Obowiązek poszanowania autonomii dotyczy gwarancji udzielonych ze strony 
państwa Kościołom i innym związkom wyznaniowym w ich sferze wewnętrznej. 
Państwo nie jest bowiem autonomiczne wobec wspólnot religijnych. Jest suwe-
renne w stosunku do nich. Suwerenność to konstytutywna, immanentna cecha 
państwa. Nie może być ona jednak pojmowana na modłę monarchii absolutnych 
XVII–XVIII wieku. Jest ona ograniczona zwłaszcza wymogiem poszanowania 
przez władze państwowe (publiczne) konstytucyjnych oraz traktatowych wolno-
ści i praw człowieka czy obywatela, w tym wolności myśli, sumienia i wyznania.

Suwerenność państwa w  sprawach konfesyjnych jest także limitowana 
zgodnie z zasadą konstytucjonalizmu, ustrojowych zasad stosunków wyznanio-
wych oraz w przypadku Polski także przez zasadę subsydiarności. Autonomia 
wspólnot wyznaniowych w ich zakresie oznacza prawo tego rodzaju korporacji 
do samodzielnego (bez ingerencji władz publicznych) tworzenia, zmiany oraz 
stosowania swych norm wewnętrznych (tzw. prawa kościelnego) 42. Co do zasady 
tego rodzaju normy nie wywołują skutków w państwowym porządku prawnym, 
chyba że kompetentne organy państwa wyrażą na to zgodę w  określonym 
zakresie na podstawie ustawy lub ratyfikowanej umowy międzynarodowej 43.

Prawo kościelne, w tym prawo kanoniczne Kościoła katolickiego, jest zasad-
niczo prawem obcym wobec państwowego porządku prawnego 44, zarówno na 
szczeblu centralnym, jak i lokalnym, czyli względem aktów prawa miejscowego. 
Państwo nie uczestniczy w tworzeniu norm wewnętrznych wspólnot religijnych, 

40	 Zob. szerzej F. Pańczyk, Rozważania nad pełnieniem funkcji sołtysa przez duchownego Kościoła Kato-
lickiego, „Studia Prawa Publicznego” 2021, nr 4, s. 129–144.

41	 Przepis ów stanowi, że duchowni oraz osoby zakonne Kościołów i innych związków wyznaniowych, 
ustanowione według przepisów prawa wewnętrznego Kościoła lub innego związku wyznanio-
wego, korzystają z praw i podlegają obowiązkom na równi z  innymi obywatelami we wszystkich 
dziedzinach życia państwowego, politycznego, gospodarczego, społecznego i kulturalnego. Są oni 
w ramach obowiązujących przepisów ustaw zwolnieni z obowiązków niemożliwych do pogodzenia 
z pełnieniem funkcji duchownego lub osoby zakonnej.

42	 Zob. szerzej P. Sobczyk, Autonomia związków wyznaniowych [w:] Leksykon prawa wyznaniowego…, 
dz. cyt., s. 1–7.

43	 Zob. A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 64–66.
44	 Zob. A. Mezglewski, Opinia prawna dotycząca obowiązywania prawa wewnętrznego związków wy-

znaniowych w obrocie prawnym, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2011, nr 3, s. 251–255.



306

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

nie zatwierdza ich, nie ogłasza ani nie sankcjonuje. Rozdział porządków praw-
nych państwowego oraz kościelnego jest konsekwencją zasady wzajemnej 
niezależności państwa i  Kościoła (związku wyznaniowego). Jednak w  razie 
niedającej się usunąć sprzeczności między normami prawa państwowego a nor-
mami wewnętrznymi wspólnot religijnych pierwszeństwo należy dać prawu 
państwowemu, zgodnie z zasadą suwerenności państwa oraz powszechnie obo-
wiązującej mocy tworzonego przezeń prawa. Wywodzące się ze średniowiecza 
różnego rodzaju immunitety ekonomiczne lub prawne (tzw. privilegium fori) 
Kościołów i  duchowieństwa we współczesnych, świeckich państwach co do 
zasady już nie obowiązują.

Ustrojowy obowiązek współdziałania państwa oraz Kościołów i  innych 
związków wyznaniowych dla dobra człowieka i dobra wspólnego nadaje zasadzie 
rozdziału wymienionych podmiotów wymowę pozytywną, nieantagonistyczną. 
Strony wzajemnych relacji nie powinny się wzajemnie ignorować, rywalizować ze 
sobą czy tym bardziej zwalczać. Ich działalność ma być ukierunkowana, przynam-
niej w pewnej mierze, na urzeczywistnienie tych samych niepartykularnych celów, 
choć zbyt ogólnie sformułowanych przez ustrojodawcę – dobra człowieka oraz 
dobra wspólnego. Bardzo podobne i równie ogólne postanowienia na temat współ-
działania państwa, lecz tylko z Kościołem katolickim, zawiera art. 1 Konkordatu.

Bardziej szczegółowe postanowienia na temat współdziałania państwa i związ-
ków wyznaniowych zawiera ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. 
W art. 16 ust. 1 stanowi ona, że państwo współdziała z Kościołami i innymi związ-
kami wyznaniowymi w zachowaniu pokoju, kształtowaniu warunków rozwoju 
kraju oraz zwalczaniu patologii społecznych. Ponadto ustawa z 17 maja 1989 roku 
w art. 17 wskazuje jeszcze jedną konkretną dziedzinę kooperacji – ochronę za-
bytków. Państwo ma bowiem współdziałać z Kościołami i  innymi związkami 
wyznaniowymi w ochronie, konserwacji, udostępnianiu i upowszechnianiu za-
bytków architektury, sztuki i literatury religijnej, które stanowią integralną część 
dziedzictwa kultury. Jako dziedziny współdziałania między Kościołami i innymi 
związkami wyznaniowymi a  jednostkami samorządu terytorialnego można 
również wskazać: wychowanie w trzeźwości i przeciwdziałanie alkoholizmowi 45, 
działalność charytatywno-opiekuńczą (pomoc społeczną) 46, ochronę zdrowia 47, 
ochronę rodziny, oświatę, ochronę dóbr kultury, ale także sprawy funeralne 48.

45	 Zob. art. 1 ust. 1 i 3 w zw. z art. 4(1) ust.1 pkt 5 Ustawy z dnia 26 października 1982 roku o wychowaniu 
w trzeźwości i przeciwdziałaniu alkoholizmowi (tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 2151).

46	 Zob. art. 2 ust. 2 w zw. z art. 25 Ustawy z dnia 12 marca 2004 o pomocy społecznej (tekst jedn. Dz. U. 
z 2023 r. poz. 901).

47	 Zob. art. 4 ust. 1 pkt 6 w zw. z art. 114 – 117a Ustawy z dnia 15 kwietnia 2011 roku o działalności lecz-
niczej (tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 799).

48	 Zob. M. Bielecki, Współdziałanie podmiotów samorządowych z podmiotami wyznaniowymi. Wybrane 
zagadnienia, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2008, t. 11, s. 194–209.



307

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Wyzwaniem może się jednak okazać nakłonienie przez administrację państwo-
wą lub samorządową danego związku wyznaniowego (Kościoła) do urzeczywist-
nienia konstytucyjnego i ustawowego obowiązku współdziałania. Wydaje się, że 
optymalnymi instrumentami służącymi realizacji tej zasady ustrojowej w sferze sto-
sunków wyznaniowych będą zachęty finansowe, nie zaś przymus administracyjny.

Podsumowanie

Od 1990 roku w Polsce, zgodnie z zasadą decentralizacji, zapoczątkowany został 
proces przekazywania na szczebel samorządu terytorialnego zadań i  kompe-
tencji władzy publicznej, także w aspekcie finansowo-majątkowym. Proces ów 
następował stopniowo – wykazywał wyraźne etapy, a przy tym nie zawsze był 
konsekwentny. Instytucjonalno-hierarchiczny Kościół katolicki w Polsce potrafił 
dostrzec i docenić wzrost znaczenia władz lokalnych 49. Od roku 1989 Kościół 
przeszedł w naszym kraju proces dekoncentracji i pewnej decentralizacji władzy. 
Wówczas, w związku z ustanowieniem w Warszawie Nuncjatury Apostolskiej, 
prymas Polski utracił nadzwyczajne uprawnienia wobec instytucji kościel-
nych i  duchowieństwa, przyznane mu przez Stolicę Apostolską w  1945  roku. 
W  roku  1992 dokonana została zasadnicza reforma systemu diecezjalnego, 
skutkująca m.in. istotnym zwiększeniem liczby biskupów ordynariuszy oraz 
zmniejszeniem obszaru poszczególnych diecezji 50. W związku z tym konstytu-
cyjne dyrektywy relacji między państwem (władzami publicznymi) a Kościołami 
i innymi związkami wyznaniowymi mają swoje istotne, praktyczne znaczenie 
na szczeblu lokalnych władz samorządowych. To przede wszystkim z organami 
lokalnymi, a  nie z  centralnymi (naczelnymi) czy tym bardziej europejskimi, 
stykają się w aspekcie władczym mieszkańcy naszego kraju.

Stanowienie prawa, a  tym bardziej jego stosowanie (lub niestosowanie) 
w dziedzinie relacji między państwem a Kościołami i związkami wyznaniowy-
mi – tak na szczeblu ogólnokrajowym, jak i  lokalnym – jest w Polsce przede 
wszystkim funkcją bieżącej „polityki wyznaniowej”. Determinują ją głównie 
relatywnie krótkoterminowe i partykularne cele polityczne, ewentualnie także 
cele majątkowe decydentów świeckich i duchownych. Perspektywa czasowa owej 
polityki wyznaniowej dla świeckich włodarzy z reguły nie przekracza pięciu lat, 

49	 Zob.: G. Dutkiewicz, Istota i rola samorządu terytorialnego w nauczaniu społecznym Kościoła katolic
kiego, „Przegląd Religioznawczy” 2018, nr 1 (267), s. 126–129.

50	 Największa od 1945 roku reforma systemu diecezjalnego w Polsce nastąpiła na podstawie bulli Jana 
Pawła II z 25 marca 1992 roku Totus Tuus Poloniae populus (Acta Apostolicae Sedis z 1992, nr 84). 
Uzupełnienie reorganizacji struktur duszpasterskich dokonało się dekretem Nuncjatury Apostolskiej 
w Polsce w 2004 roku.



308

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

tzn. długości kadencji prezydenckiej, parlamentarnej lub samorządowej. Obo-
wiązujące prawo, na czele z postanowieniami wyznaniowymi Konstytucji RP, 
Konkordatu czy ustawy z 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, 
jest respektowane i wykonywane tylko wówczas, jeżeli odpowiada owym celom. 
W przeciwnym razie może być sabotowane, omijane, a nawet otwarcie łamane.

We współczesnej Polsce jesteśmy świadkami instrumentalizacji prawa, 
szczególnie w  dziedzinie konfesyjnej. Zjawisko nasiliło się na szczeblu ogól-
nopaństwowym w  latach 2015–2023, tzn. w  okresie rządów klerykalnej Zjed-
noczonej Prawicy. Dokonało się w szczególności w drodze reinterpretacji już 
obowiązującego prawa. Państwo polskie stało się wówczas w praktyce, w sposób 
sprzeczny z normami ustrojowymi, państwem wyznaniowym o proweniencji 
katolickiej. Obowiązujące prawo, na czele z odpowiednimi postanowieniami 
Konstytucji, nie jest wartością samoistną ani nawet autonomiczną w sferze sto-
sunków wyznaniowych. Jest narzędziem osiągania celów przez aktualne ekipy 
rządzące. Klerykalna postawa władz centralnych (naczelnych) III RP negatywnie 
wpłynęła na władze lokalne w szeregu jednostkach samorządu terytorialnego.

Nie jest jednak znany w Polsce po roku 1989 przypadek, aby jakikolwiek piastun 
organu władzy publicznej – czy to szczebla centralnego, czy to lokalnego, w tym 
samorządowego – został dotychczas skutecznie pociągnięty do odpowiedzialno-
ści politycznej (w tym parlamentarnej) lub prawnej, a zwłaszcza konstytucyjnej, 
z tytułu sabotowania, nierealizowania lub naruszenia postanowień obowiązują-
cego prawa na czele z Konstytucją RP w kwestiach religijno-światopoglądowych. 
Na forum warstwy rządzącej w  naszym kraju wytworzył się stan fatycznej 
abolicji w rzeczonej dziedzinie. Barierą dla opisanych wyżej zjawisk i procesów 
nie okazało się w III RP sądownictwo powszechne ani sądy administracyjne czy 
Trybunał Konstytucyjny. Co więcej, naczelny organ kontroli konstytucyjności 
prawa, bodaj poza jednym przypadkiem 51, w swoim orzecznictwie dotyczącym 
kwestii wyznaniowo-światopoglądowych legitymizował, zatem ugruntowywał 
kolejne etapy konfesjonalizacji państwa i stanowionego przezeń prawa. W wyda-
nych wyrokach TK potwierdzał, a nawet rozszerzał – niekiedy wykraczając poza 
literę prawa lub ją ignorując – szczególne uprawnienia Kościoła katolickiego 52.

Reasumując, należy podkreślić, że wobec braku efektywnych mechanizmów 
kontrolnych zasady konstytucyjne dotyczące relacji między państwem a Koś-
ciołami i innymi związkami wyznaniowymi oraz charakteru państwa (władz 

51	 Zob. uchwała Trybunału Konstytucyjnego z dnia 24 czerwca 1992 roku, sygn. akt W 11/91 w sprawie 
wykładni art. 61 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 29 poz. 154; Dz. U. z 1991 r. Nr 107 poz. 459) – OTK  ZU 1992, 
poz. 18; Dz. U. Nr 52 poz. 250 z dnia 8 lipca 1992 roku.

52	 Zob. D. Waniek, Orzeł i krucyfiks. Eseje o podziałach politycznych w Polsce, Toruń 2011, s. 331–338, 
a także: M. Pietrzak, Wolność sumienia i wyznania w RP (regulacje prawne i praktyka) [w:] Rzecznik 
Praw Obywatelskich 1988–1998. Obywatel – jego wolności i prawa, Warszawa 1998, s. 177.



309

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

publicznych) ze względu na religię i światopogląd w dużej mierze utraciły walor 
normatywny. Nabrały charakteru prawnej fikcji. Wszelako czasem uśpione 
prawa powracają do życia (Dormiunt aliquando leges, numquam moriuntur)…

Bibliografia

Bielecki M., Współdziałanie podmiotów samorządowych z  podmiotami wyzna-
niowymi. Wybrane zagadnienia, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2008, t. 11.

Borecki P., Geneza modelu stosunków państwo-kościół w Konstytucji RP, Warszawa 2008.
Borecki P., Równouprawnienie kościołów i innych związków wyznaniowych [w:] Leksykon 

prawa wyznaniowego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014.
Borek Z., Czego dusza zapragnie, „Polityka” 2023, nr 22.
Borek Z., Jak Kościół ziemią obraca, „Polityka” 2021, nr 34.
Chlipała M., Samorząd terytorialny a zasada pomocniczości, „Państwo i Społe-

czeństwo” 2005, t. 5, nr 1.
Codex Iuris Canonici – Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, red. P. Majer, 

Warszawa 2023.
Dutkiewicz G., Istota i rola samorządu terytorialnego w nauczaniu społecznym Koś-

cioła katolickiego, „Przegląd Religioznawczy” 2018, nr 1 (267).
Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, Tom II/1, Księga II Lud Boży, Część I. 

Wierni chrześcijanie, Część. II Ustrój hierarchiczny Kościoła, red. J. Krukowski, 
Poznań 2005.

Marczewska-Rytko M., Wspólnoty religijne jako grupy interesu [w:] Grupy interesu. 
Teorie i działanie, red. Z. Machelski, L. Rubisz, Toruń 2003.

Maroń G., Prawne aspekty ustanawiania świętych i  błogosławionych patronami 
jednostek samorządu terytorialnego, Rzeszów 2021.

Mezglewski A., Opinia prawna dotycząca obowiązywania prawa wewnętrznego związ-
ków wyznaniowych w obrocie prawnym, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2011, nr 3.

Mezglewski A., Misztal H., Stanisz P., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011.
Mikulska A., Wolność sumienia i wyznania. Raport z monitoringu, Warszawa 2002.
Pańczyk F., Rozważania nad pełnieniem funkcji sołtysa przez duchownego Kościoła 

Katolickiego, „Studia Prawa Publicznego” 2021, nr 4.
Pietrzak M., Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 1999.
Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013.
Pietrzak M., Wolność sumienia i wyznania w RP (regulacje prawne i praktyka) [w:] Rzecz-

nik Praw Obywatelskich 1988–1998. Obywatel – jego wolności i prawa, Warszawa 1998.
Rakoczy B., Ustawa o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospo-

litej Polskiej, Warszawa 2008.



310

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Sobczyk P., Autonomia związków wyznaniowych [w:] Leksykon prawa wyznanio-
wego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014.

Waniek D., Orzeł i krucyfiks. Eseje o podziałach politycznych w Polsce, Toruń 2011.
Władza w imię Boże. Anna Grzymała-Busse, politolożka z uniwersytetu Stanforda 

o tym, dlaczego politycy boją się Kościoła katolickiego i czy coś może ich z tego 
stanu wyleczyć [rozm. J. Żakowski], „Polityka” 2019, nr 13.

Zakrzewska J., Państwo prawa a nowa konstytucja [w:] Prawo w zmieniającym 
się społeczeństwie, red. G. Skąpska, Toruń 1992.

Znamierowski C., Rozważania o państwie, Warszawa 1999.

Streszczenie

Analiza właściwych postanowień Konstytucji RP, Konkordatu oraz ustaw, na czele 
z  ustawą o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania, uzasadnia stanowisko, że 
wymienione akty wyrażają zasadę tzw. przyjaznego rozdziału państwa i Kościoła oraz 
zasadę neutralności światopoglądowej władz publicznych. Z zasad tych wynika szereg 
dyrektyw szczegółowych. Są one wiążące dla centralnych organów państwa, ale też 
dla różnego szczebla organów lokalnych, w tym dla samorządu terytorialnego. Realne 
obowiązywanie rzeczonych norm w  III RP było dotychczas wyraźnie ograniczone. 
Jest to w szczególności skutek politycznej instrumentalizacji prawa w kwestiach wyz-
naniowych, koniunkturalizmu i oportunizmu decydentów świeckich oraz duchownych, 
niskiego poziomu wiedzy i w ogóle kultury prawnej polskiej warstwy rządzącej oraz 
społeczeństwa w sprawach konfesyjnych.

Słowa kluczowe: samorząd terytorialny, Konstytucja RP, Konkordat polski, bezstronność 
(neutralność) światopoglądowa władz publicznych, rozdział państwa i Kościoła

Summary

Expertise on the separation of state and church (religious 
associations) and the impartiality (neutrality) of worldviews of 

public authorities at the level of local government  
in contemporary Poland

The analysis of the relevant provisions of the Constitution of the Republic of Poland, 
the Concordat and the acts, led by the act on guarantees of freedom of conscience 
and religion, justifies the position that the aforementioned acts express the principle 
of the so-called friendly separation of state and church and the principle of ideologi-
cal neutrality of public authorities. A number of detailed directives result from these 



311

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

principles. They are binding on central state bodies, but also on various levels of local 
bodies, including territorial self-government. The actual validity of the said norms 
in the Third Republic of Poland has been clearly limited so far. This is in particular 
the result of: political instrumentalization of law in religious matters, opportunism 
and opportunism of secular and clerical decision-makers, low level of knowledge and 
generally legal culture of the Polish ruling class and society in religious matters.

Keywords: local government, the Constitution of the Republic of Poland, the Polish 
Concordat, the impartiality (neutrality) of the worldview of public authorities, the 
separation of the state and the church


