
Przegląd
Prawa

Wyznaniowego



POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO

RADA NAUKOWA
prof. Libero Gerosa (Université de la Suisse Italienne, Lugano)

prof. dr hab. Wojciech Góralski (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)
dr hab. prof. UKSW Jan Krajczyński (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)

prof. dr hab. Krzysztof Krasowski (Uniwersytet Adama Mickiewicza w Poznaniu)
prof. dr hab. Józef Krukowski (Polska Akademia Nauk, Oddział w Lublinie)
prof. dr hab. Henryk Misztal (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II)

prof. Philippe Nelidoff (Université Toulouse Capitole)
dr doc. lic. Damián Němec (Palacký University in Olomouc)

dr hab. Janusz Osuchowski (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Michał Pietrzak (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. prof. UO Paweł Sobczyk (Uniwersytet Opolski)

dr hab. prof. KUL Piotr Stanisz (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II)
prof. dr hab. Ryszard Sztychmiler (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie)

prof. dr hab. Wacław Uruszczak (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. prof. UO Dariusz Walencik (Uniwersytet Opolski)

prof. dr hab. Wiktor Wysoczański (Chrześcijańska Akademia Teologiczna w Warszawie)

RADA NAUKOWA
Wojciech Góralski, Krzysztof Krasowski, Józef Krukowski, Ryszard M. Małajny,

Henryk Misztal, Janusz Osuchowski, Michał Pietrzak, Ryszard Sztychmiler,
Wacław Uruszczak, Wiktor Wysoczański

KOLEGIUM REDAKCYJNE
Redaktor naczelny –

Sekretarz redakcji – Marta ORDON
Członkowie – Paweł BORECKI, Andrzej CZOHARA,

Artur MEZGLEWSKI, Bartosz RAKOCZY, Piotr STANISZ,
Dariusz , Michał , Tadeusz J. ZIELIŃSKI

Jan KRAJCZYŃSKI
Zastępca redaktora naczelnego – Paweł SOBCZYK

WALENCIK ZAWIŚLAK

POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO

KOLEGIUM REDAKCYJNE
Redaktor naczelny: prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński

Zastępca Redaktora naczelnego: dr hab. prof. UR Piotr Steczkowski
Sekretarz naukowy: dr hab. Marta Osuchowska

Członkowie Kolegium Redakcyjnego:
dr hab. prof. ASzWoj Marek Bielecki

dr hab. prof. UW Wojciech Brzozowski
dr Michał Hucał

dr Igor Kilanowski

RADA NAUKOWA
Wojciech Góralski, Krzysztof Krasowski, Józef Krukowski, Ryszard M. Małajny,

Henryk Misztal, Janusz Osuchowski, Michał Pietrzak, Ryszard Sztychmiler,
Wacław Uruszczak, Wiktor Wysoczański

KOLEGIUM REDAKCYJNE
Redaktor naczelny –

Sekretarz redakcji – Marta ORDON
Członkowie – Paweł BORECKI, Andrzej CZOHARA,

Artur MEZGLEWSKI, Bartosz RAKOCZY, Piotr STANISZ,
Dariusz , Michał , Tadeusz J. ZIELIŃSKI

Jan KRAJCZYŃSKI
Zastępca redaktora naczelnego – Paweł SOBCZYK

WALENCIK ZAWIŚLAK

POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO



Przegląd
Prawa

Wyznaniowego
Tom 13

LUBLIN 2021



Przegląd Prawa Wyznaniowego

RECENZENCI POSZCZEGÓLNYCH ARTYKUŁÓW I GLOS
Rafał Adamus, Małgorzata Bednarek, Paweł Borecki, Wojciech Ciszewski, Jan Czaja,  

Małgorzata Czuryk, Wojciech Góralski, Jadwiga Glumińska-Pawlic,  
Wojciech Jakubowski, Ireneusz Kamiński, Zbigniew Kmieciak, Józef Koredczuk,  

Katarzyna Krzysztofek-Strzała, Adam Krzywoń, Paweł Leszczyński,  
Małgorzata Masternak-Kubiak, Marcin Mielczarek, Piotr Mikuli,  

Joanna Misztal-Konecka, Małgorzata Myśliwiec, Bartłomiej Noszczak, Jerzy Paśnik, 
Piotr Pomianowski, Piotr Radziewicz, Bartosz Rakoczy, Maria Rogacka-Rzewnicka, 

Mieczysław Różański, Piotr Ryguła, Stanisław Sagan, Krzysztof Skotnicki, Jacek Sobczak, 
Tadeusz Stanisławski, Piotr Stanisz, Paweł Wajda, Konrad Walczuk, Dariusz Walencik, 

Krzysztof Warchałowski, Małgorzata Winiarczyk-Kossakowska, Zdzisław Zarzycki

OPRACOWANIE REDAKCYJNE I KOMPUTEROWE
Studio DTP Academicon | e-mail: dtp@academicon.pl  

| http://dtp.academicon.pl/
redaktor prowadzący: Robert Kryński

adiustacja i korekta: Jędrzej Szulga
skład i łamanie: Adam Dorot, Patrycja Waleszczak 

PROJEKT OKŁADKI I STRON TYTUŁOWYCH
Agnieszka Gawryszuk

© Copyright by Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego, Lublin 2021

ISSN 2080-3788

Wersją pierwotną czasopisma jest wersja drukowana.

POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO
Al. Racławickie 14 p. 701, 20-950 Lublin

e-mail: redakcja@ptpw.pl

Druk i oprawa
Mazowieckie Centrum Poligrafii

ul. Słoneczna 3C
05-270 Marki

e-mail: kontakt@c-p.com.pl



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Artykuły

Aneta Maria Abramowicz
ORCID 0000-0002-1601-6969
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II
aneta.abramowicz@kul.pl

KWESTIA CYWILNEJ SKUTECZNOŚCI  
RELIGIJNYCH REGUŁ SPADKOBRANIA W ŚWIETLE 
ORZECZENIA ETPC Z DNIA 19 GRUDNIA 2018 R.  

W SPRAWIE MOLLA SALI V. GRECJA

WPROWADZENIE

Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka (ETPC) z dnia 19 grudnia 
2018 r. w sprawie Molla Sali v. Grecja 1 dotyczy doniosłej kwestii, jaką jest obo-
wiązywanie norm religijnych w porządku prawnym państwowym. W sposób 
szczególny dotyczy zagadnienia stosowania muzułmańskich reguł religijnych 
w zakresie spraw cywilnych w porządku państwowym. Zagadnienie to nabiera 
istotnego znaczenia z powodu dużej liczby ludności muzułmańskiej zamieszku-
jącej państwa europejskie oraz znaczących różnic pomiędzy prawem szariatu 
a europejskimi standardami prawnymi.

Mimo że podstawą wniesionej skargi nie był zarzut naruszenia prawa do wol-
ności myśli, sumienia i religii, to jednak wskazany wyrok ma istotne znaczenie 
dla właściwego pojmowania gwarancji tego prawa w europejskich systemach 
prawnych. We wskazanym wyroku ETPC w  sposób szczególny podjął trud 
oceny uznawania przez sądy greckie cywilnej skuteczności religijnych reguł 
spadkobrania, które stoją w kolizji z przepisami państwowymi. Celem podję-
tych rozważań jest w pierwszej kolejności przedstawienie okoliczności sprawy 
oraz w dalszej części pochylenie się nad argumentacją ETPC będącą podwaliną 
i uzasadnieniem wydanego rozstrzygnięcia wskazującego na naruszenie praw 
gwarantowanych w Europejskiej Konwencji o Ochronie Praw i Wolności Czło-
wieka (dalej: Europejska Konwencja, Konwencja) 2 oraz Protokołach dodatko-
wych. Pozwoli to na podjęcie w końcowej części opracowania próby wskazania 

1	 Sprawa pochodziła z wniosku nr 20452/14 przeciwko Republice Greckiej wniesionego do Trybunału 
na mocy art. 34 Konwencji o ochronie praw człowieka i podstawowych wolności przez obywatelkę 
Grecji, panią Chatitze Molla Sali w dniu 5 marca 2014 r.

2	 Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności z 4 listopada 1950 r., Dz. U. z 1993 r. 
Nr 61, poz. 284, z późn. zm.

DOI: 10.34888/ppw.2021.5-22  

5



6

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

szerszego znaczenia tego wyroku oraz jego oceny w kontekście europejskich 
standardów ochrony wolności religijnej.

I. PRZEDSTAWIENIE OKOLICZNOŚCI FAKTYCZNYCH SPRAWY

W dniu 19 grudnia 2018 r. został wydany przez Wielką Izbę ETPC wyrok w spra-
wie Molla Sali przeciwko Grecji. Skarżąca, obywatelka Republiki Greckiej, pani 
Chatitze Molla Sali zarzuciła naruszenie art. 6 ust. 1 Europejskiej Konwencji 
samodzielnie i w związku z art. 14 i art. 1 Protokołu nr 1 3 odnośnie do prawa do 
spadkobrania majątku po zmarłym mężu. Mąż skarżącej, Moustafa Molla Sali, 
członek społeczności muzułmańskiej w Tracji (wschodnia Grecja), przed śmiercią 
sporządził notarialnie testament zgodnie z odpowiednimi przepisami greckiego 
kodeksu cywilnego. Cały swój majątek przekazał w spadku żonie. Sąd pierwszej 
instancji w Komotini 10 czerwca 2008 r. zatwierdził przedłożony mu testament. 
W dniu 6 kwietnia 2010 r. skarżąca przyjęła majątek męża aktem notarialnym. 
Natomiast 12 grudnia 2009 r. ważność testamentu została zakwestionowana 
przed sądem pierwszej instancji w Rodopi przez dwie siostry zmarłego. Wska-
zano, że siostry mają prawo do trzech czwartych majątku, ponieważ podobnie 
jak zmarły należały do społeczności muzułmańskiej w  Tracji i  w  związku 
z tym wszelkie kwestie dotyczące jego majątku powinny podlegać islamskiemu 
prawu religijnemu (prawo szariatu) i jurysdykcji muftiego, nie zaś przepisom 
kodeksu cywilnego. Powołano się na art. 14 § 1 traktatu z 1920 r. z Sèvres (ra-
tyfikowanego dekretem z dnia 29 września/30 października 1923 r.) oraz art. 42 
i 45 traktatu z Lozanny (ratyfikowanego dekretem z dnia 25 sierpnia 1923 r.).

Na mocy wyroku z dnia 1 czerwca 2010 r. sąd pierwszej instancji w Rodopi 
oddalił skargę wniesioną przez siostry zmarłego. Sąd stwierdził, że stosowanie 
islamskiego prawa spadkowego wobec greckich muzułmanów w  taki sposób, 
aby uniemożliwić im rozdysponowanie ich własnością na wypadek ich śmierć, 
doprowadziłoby do niedopuszczalnej dyskryminacji ze względu na przekona-
nia religijne. Stanowiłoby to według sądu naruszenie art. 4 (zasada równości), 
art.  5 § 1 (prawo do swobody rozwoju), art. 5 § 2 (zasada niedyskryminacji) 
i  art. 13 § 1 (wolność religijna) Konstytucji Grecji, a  także art. 14 Konwencji 
i art. 1 Protokołu nr 1.

W dniu 28 września 2011 r. sąd apelacyjny w Tracji również oddalił apelację 
sióstr zmarłego. Podkreślił, że przepisy prawne przyjęte zgodnie z traktatami 
z  Sèvres i  Lozanny miały na celu ochronę obywateli greckich wyznania mu-
zułmańskiego i były zgodne z konstytucją i Konwencją. Dotyczyło to zarówno 

3	 Protokół nr 1 do Europejskiej Konwencji z 20 marca 1952 r., Dz. U. z 1995 r. Nr 36, poz. 175.



7

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

testamentów islamskich, jak i dziedziczenia zgodnie z przepisami państwowymi, 
a  mufti nie miał kompetencji w  odniesieniu do testamentów sporządzonych 
zgodnie z przepisami państwowymi. Sąd uznał, że spadkodawca miał swobodę 
wyboru rodzaju testamentu i  nie był zobowiązany do przestrzegania prawa 
islamskiego w tym zakresie. W przeciwnym razie miałaby miejsce dyskrymina-
cja ze względu na religię, która byłaby niezgodna z prawem na mocy ogólnych 
przepisów dotyczących zakazu dyskryminacji.

Jednak na mocy orzeczenia z  dnia 7 października 2013 r. sąd kasacyjny 
uwzględnił odwołanie sióstr. Zauważył, że zgodnie z art. 10 Ustawy nr 2345/1920 
oraz art. 11 § 8 Traktatu Ateńskiego to mufti sprawował jurysdykcję nad mu-
zułmanami w  zakresie spraw dotyczących małżeństwa, rozwodu, świadczeń 
alimentacyjnych, opieki, powiernictwa, zdolności prawnej nieletnich i  testa-
mentów islamskich. Podkreślił, że prawo regulujące stosunki cywilne między 
obywatelami greckimi wyznania muzułmańskiego, określone w  Traktacie 
Ateńskim, jest zgodne z konstytucją i greckim prawem krajowym. Sąd kasacyjny 
stwierdził, że prawem właściwym dla spadku po zmarłym w tym przypadku 
było islamskie prawo spadkowe, które stanowiło część prawa krajowego i miało 
zastosowanie w szczególności do obywateli greckich wyznania muzułmańskiego. 
Sąd kasacyjny przekazał sprawę do ponownego rozpatrzenia do sądu apelacyj-
nego w Tracji. Na mocy wyroku z dnia 15 grudnia 2015 r. sąd apelacyjny uchylił 
wyrok sądu pierwszej instancji w  Rodopi z  dnia 1 czerwca 2010 r. Zgodnie 
z wyrokiem sądu kasacyjnego uznał, że odpowiednie przepisy prawne miały 
na celu ochronę obywateli greckich wyznania muzułmańskiego, stanowiły 
szczególny zbiór przepisów i nie naruszały zasady równości zagwarantowanej 
w  art. 4 Konstytucji Grecji ani prawa dostępu do sądu zagwarantowanego 
w  art. 6 Europejskiej Konwencji. Zwrócono uwagę, że prawem właściwym 
dla majątku zmarłego było prawo szariatu, a w związku z tym przedmiotowa 
wola zmarłego określona zgodnie z  porządkiem prawnym państwowym jest 
pozbawiona skutków prawnych.

W  dniu 8 lutego 2016 r. wdowa wniosła odwołanie od wyroku sądu apela-
cyjnego. Podniosła, że pominięto kwestię, czy jej mąż był muzułmaninem, co 
było warunkiem wstępnym stosowania specjalnego zbioru przepisów. Podniosła 
również, że zaskarżony wyrok rozszerzył zakres stosowania przepisów two-
rzących odrębny zbiór przepisów prawnych dla obywateli greckich wyznania 
muzułmańskiego na członków społeczności muzułmańskiej, którzy nie prze-
strzegają wiernie doktryny islamskiej. Ponadto skarżąca stwierdziła, że prawo 
do sporządzenia testamentu zgodnie z  przepisami państwowymi przyznane 
jest wszystkim obywatelom greckim, niezależnie od wyznawanej religii, i nie 
podlega jurysdykcji muftiego. Na mocy wyroku z dnia 6 kwietnia 2017 r. sąd 
kasacyjny oddalił apelację. W  wyniku całego postępowania przed sądami 



8

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

skarżąca została pozbawiona trzech czwartych majątku pozostawionego jej 
w spadku przez zmarłego męża.

Ponadto w  2011 r. siostry spadkodawcy zwróciły się do sądu cywilnego 
w Stambule o unieważnienie testamentu, zgodnie z zasadami prawa prywatnego 
międzynarodowego określonymi w tureckim kodeksie cywilnym.

II. OMÓWIENIE STANOWISKA  
EUROPEJSKIEGO TRYBUNAŁU PRAW CZŁOWIEKA

ETPC postanowił rozważyć przedłożoną sprawę wyłącznie na mocy art. 14 
Europejskiej Konwencji w związku z art. 1 Protokołu nr 1. Należy podkreślić, 
że w swoim orzecznictwie Trybunał konsekwentnie utrzymuje, że art. 14 Kon-
wencji uzupełnia inne istotne postanowienia Konwencji i Protokołów do niej. 
Zakaz dyskryminacji z art. 14 ma również zastosowanie do tych dodatkowych 
praw, które wchodzą w ogólny zakres stosowania każdego artykułu Konwencji, 
który państwo dobrowolnie zdecydowało się zapewnić 4. W swoich rozważaniach 
Trybunał odniósł się również do pojęcia „własność” określonego w pierwszym 
zdaniu art. 1 Protokołu nr 1. Podkreślił, że nie ogranicza się ono do własności 
w  odniesieniu do dóbr materialnych i  jest niezależne od formalnej klasyfika-
cji tej kwestii w prawie krajowym. Niektóre inne prawa i udziały stanowiące 
aktywa mogą być również uznane za „prawo własności”, a zatem za „własność” 
według wskazanego przepisu 5. Wreszcie Trybunał przypomniał, że w sprawach 
dotyczących skarg na podstawie art. 14 Europejskiej Konwencji w związku z art. 
1 Protokołu nr 1 właściwym kryterium jest to, czy w przypadku rzekomej dys-
kryminacji skarżący miałby prawo, egzekwowalne na mocy prawa krajowego, 
w odniesieniu do danego składnika aktywów 6.

Trybunał podkreślił, że aby doszło do naruszenia na podstawie art. 14 Euro-
pejskiej Konwencji, musi istnieć różnica w traktowaniu osób w analogicznych 

4	 Zob. orzeczenie ETPC z 22 stycznia 2008 r., E. B. v. Francja, nr skargi 43546/02; orzeczenie ETPC 
z 4 listopada 2008 r., Carson i inni v. Zjednoczone Królestwo, nr skargi 42184/05; orzeczenie ETPC 
z 26 kwietnia 2016 r., Izzettin Doğan i inni v. Turcji, nr skargi 62649/10; orzeczenie ETPC z 24 maja 
2016 r., Biao v. Dania, nr skargi 38590/10; orzeczenie ETPC z 5 września 2017 r., Fábián v. Węgry, 
nr skargi 78117/13.

5	 Zob. orzeczenie ETPC z 27 sierpnia 2015 r., Parrillo v. Włochy, nr skargi 46470/11; orzeczenie ETPC 
z 29 marca 2010 r., Brosset-Triboulet v. Francja, nr skargi 34078/02; orzeczenie ETPC z 7 lutego 
2013 r., Fabris v. Francja, nr skargi 16574/08; orzeczenie ETPC z 28 maja 2002 r., Beyeler v. Włochy, 
nr skargi 33202/96.

6	 Zob. orzeczenie ETPC z 7 lutego 2013 r., Fabris v. Francja, nr skargi 16574/08; orzeczenie ETPC 
z 12 kwietnia 2006 r., Stec i inni v. Zjednoczone Królestwo, nr skarg 65731/01 i 65900/01.



9

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

lub odpowiednio podobnych sytuacjach 7. Trybunał przypomniał również, że 
w  ramach korzystania z  praw i  wolności gwarantowanych przez Konwencję 
art. 14 zapewnia ochronę przed odmiennym traktowaniem, bez obiektywnego 
i  racjonalnego uzasadnienia, osób znajdujących się w  podobnej sytuacji. Od-
mienne traktowanie jest dyskryminujące, jeśli nie ma obiektywnego i rozsądnego 
uzasadnienia, to znaczy jeśli nie dąży do uzasadnionego celu lub jeśli nie istnieje 
rozsądna proporcja pomiędzy zastosowanymi środkami a celem, który ma być 
osiągnięty. Trybunał podkreślił również, że państwa mają pewien margines 
swobody w  ocenie, czy i  w  jakim stopniu różnice w  podobnych sytuacjach 
uzasadniają odmienne traktowanie. Zakres tego marginesu będzie się różnił 
w  zależności od okoliczności, przedmiotu i  kontekstu 8. Ponadto Trybunał 
orzekł, że po wykazaniu przez skarżącego różnicy w traktowaniu, to do strony 
państwowej należy wykazanie, że ta różnica była uzasadniona 9.

Trybunał przypomniał, że zajmował się już wielokrotnie sprawami dotyczą-
cymi nabywania prawa do spadku 10. Niniejsza sprawa dotyczyła jednak nabycia 
praw do spadku w  drodze testamentu sporządzonego zgodnie z  kodeksem 
cywilnym. Trybunał zauważył, że za życia mąż wnioskodawcy, który był rów-
nież członkiem muzułmańskiej społeczności, sporządził notarialnie testament 
zgodnie z przepisami kodeksu cywilnego, przekazując żonie cały swój majątek. 
Podkreślił, że zasadnie spodziewała się, jak każdy inny obywatel Grecji, że po 
śmierci męża odziedziczy jego majątek zgodnie z testamentem sporządzonym 
w ten sposób. Trybunał zauważył również, że początkowo sądy greckie uzna-
wały swobodę spadkodawcy w zakresie wyboru rodzaju testamentu oraz brak 
konieczności przestrzegania przez niego prawa islamskiego.

Sąd kasacyjny stwierdził jednak, że prawem właściwym dla spadku po 
zmarłym w  tym przypadku było islamskie prawo spadkowe, które zgodnie 
z  jego stanowiskiem było częścią prawa krajowego i  które w  Grecji miało 
zastosowanie w szczególności do greckich muzułmanów. Trybunał stwierdził 

7	 Zob. orzeczenie ETPC z 12 marca 2012 r., Konstantin Markin v. Rosja, nr skargi 30078/06; orzeczenie 
ETPC z 19 lutego 2013 r., X i  inni v. Austria, nr skargi 19010/07; orzeczenie ETPC z 24 stycznia 
2017 r., Khamtokhu i Aksenchik v. Rosja, nr skarg 60367/08 i 961/11; orzeczenie ETPC z 5 września 
2017 r., Fábián v. Węgry, nr skargi 78117/13; orzeczenie ETPC z 4 listopada 2008 r., Carson i inni v. 
Zjednoczone Królestwo, nr skargi 42184/05; orzeczenie ETPC z 13 lipca 2010 r., Clift v. Zjednoczone 
Królestwo, nr skargi 7205/07.

8	 Zob. orzeczenie ETPC z 7 lipca 2011 r., Stummer v. Austria, nr skargi 37452/02. J. Falski, Prawa 
indywidualne wobec zasady autonomii kościołów i  innych związków wyznaniowych w orzecznictwie 
ETPC, „Państwo i Prawo” 2018, nr 4, s. 49–50.

9	 Zob. orzeczenie ETPC z 24 stycznia 2017 r., Khamtokhu i Aksenchik v. Rosja, nr skarg 60367/08 
i 961/11; orzeczenie ETPC z 7 listopada 2013 r., Vallianatos i inni v. Grecja, nr skarg 29381/09 i 32684/09; 
orzeczenie ETPC z 13 listopada 2007 r., D. H. i inni v. Republika Czeska, nr skargi 57325/00.

10	 Zob. orzeczenie ETPC z 1 lutego 2000 r., Mazurek v. Francja, nr skargi 34406/97; orzeczenie ETPC 
z 22 listopada 2004 r., Merger and Cros v. Francja, nr skargi 68864/01.



10

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

jednak, że orzekając w  ten sposób, sąd kasacyjny postawił skarżącą w  innej 
sytuacji niż zamężną kobietę będącą beneficjentem testamentu męża niebędą-
cego muzułmaninem. W konsekwencji wdowa, jako spadkobiorca testamentu 
sporządzonego zgodnie z kodeksem cywilnym przez spadkodawcę wyznania 
muzułmańskiego, znajdowała się w sytuacji odpowiednio podobnej do sytuacji 
spadkobiorcy niebędącego muzułmaninem, zgodnie z testamentem sporządzo-
nym według kodeksu cywilnego, i była traktowana odmiennie na podstawie 
szczególnej cechy, czyli religii spadkodawcy. Ponadto, mimo że Grecja jest 
związana swoimi zobowiązaniami międzynarodowymi dotyczącymi ochrony 
mniejszości muzułmańskiej w  Tracji, to w  szczególnych okolicznościach tej 
sprawy Trybunał wyraził swoją wątpliwość, czy zaskarżony środek dotyczący 
praw do dziedziczenia wnioskodawcy był odpowiedni do osiągnięcia tego celu, 
ponieważ nie był proporcjonalny do zamierzonego celu.

W tych okolicznościach Trybunał uznał, że przysługujące skarżącej prawo 
do dziedziczenia po mężu ma wystarczające uzasadnienie i  jest „własnością” 
w rozumieniu art. 1 zdanie pierwsze Protokołu nr 1 11. W związku z tym uznano, 
że skarżącej przysługuje ochrona jej prawa określonego w art. 1 Protokołu nr 
1, a okoliczności sprawy są wystarczające do zastosowania art. 14 Europejskiej 
Konwencji.

Trybunał zauważył przede wszystkim, że zastosowanie prawa szariatu do 
spornego spadku miało dla skarżącej poważne konsekwencje, pozbawiając ją 
trzech czwartych spadku. Trybunał wskazał również, że sąd kasacyjny zasto-
sował w niniejszej sprawie islamskie prawo spadkowe na podstawie przepisów 
prawa międzynarodowego. Miały one na celu ochronę greckich muzułmanów 
i  nie były według sądu kasacyjnego sprzeczne z  przepisami konstytucji ani 
z art. 6 § 1 Konwencji. W konsekwencji uznano, że sprawy spadkowe dotyczące 
członków mniejszości muzułmańskiej powinny podlegać prawu szariatu, nato-
miast testamenty notarialne sporządzane przez obywateli greckich wyznania 
muzułmańskiego są pozbawione skutków prawnych, ponieważ prawo szariatu 
tego nie uznaje.

Zdaniem Trybunału uzasadnienie, które Grecja wywodzi z prawa szariatu 
lub z zobowiązań międzynarodowych, nie jest przekonujące. Trybunał zauważył, 
że podpisując i ratyfikując traktaty z Sèvres i Lozanny, Grecja zobowiązała się 
do przestrzegania zwyczajów mniejszości muzułmańskiej. Jednakże traktaty 
te nie wymagają od Grecji stosowania prawa szariatu. Mianowicie traktat 
z  Lozanny nie wspomina wyraźnie o  jurysdykcji muftiego, ale gwarantuje 
religijną odrębność greckiej wspólnoty muzułmańskiej. Traktat nie przyznał 
również w tym zakresie specjalnej jurysdykcji w odniesieniu do takich praktyk 

11	 Zob. orzeczenie ETPC z 7 lutego 2013 r., Fabris v. Francja, nr skargi 16574/08.



11

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

religijnych. Ponadto, jak stwierdziła strona państwowa, postanowienia Traktatu 
Ateńskiego dotyczące ochrony praw mniejszości oraz postanowienia traktatu 
z Sèvres już nie obowiązują 12.

Trybunał zauważył również, że art. 5 ust. 2 Ustawy nr 5 1920/1991, który 
określa między innymi zakres kompetencji muftiego w sprawach spadkowych, 
odnosi się wyłącznie do testamentów islamskich, a nie do jurysdykcji muftiego 
w odniesieniu do innych rodzajów spadków. Trybunał dostrzegł ponadto, że 
istnieją rozbieżności w orzecznictwie sądów greckich. Słusznie podkreślił, że 
rozbieżności te powodują niepewność prawną, która jest niezgodna z  wymo-
gami praworządności. Ponadto Trybunał zauważył, że kilka organów mię-
dzynarodowych wyraziło swoje zaniepokojenie stosowaniem prawa szariatu 
wobec greckich muzułmanów w zachodniej Tracji oraz powstałą w ten sposób 
dyskryminacją, w szczególności wobec kobiet i dzieci, nie tylko w obrębie tej 
mniejszości w porównaniu z mężczyznami, ale również w stosunku do niebę-
dących muzułmanami Greków. Przywołał w sposób szczególny sprawozdanie 
Komisarza Rady Europy ds. praw człowieka dotyczące praw mniejszości w Grecji.

Zgodnie z  tym dokumentem stosowanie prawa szariatu w  sprawach doty-
czących prawa rodzinnego i dziedziczenia jest niezgodne z międzynarodowymi 
zobowiązaniami podjętymi przez Grecję, szczególnie po ratyfikacji przez nią 
międzynarodowych i europejskich traktatów dotyczących praw człowieka po 
1948 r., w  tym traktatów dotyczących praw dziecka i  praw kobiet. Zalecono 
władzom greckim, aby interpretowały traktat z Lozanny i każdy inny traktat 
z  początku XX wieku zgodnie z  zobowiązaniami wynikającymi z  międzyna-
rodowych standardów ochrony praw człowieka.

Ponadto Trybunał zauważył, że wolność wyznania nie wymaga od państwa 
stworzenia szczególnych ram prawnych w celu nadania wspólnotom religijnym 
szczególnego statusu wiążącego się ze szczególnymi przywilejami. Jednak pań-
stwo, które stworzyło taki status, musi dopilnować, aby kryteria ustalone dla 
uprawnionej grupy były stosowane w sposób niedyskryminacyjny. Dlatego nie 
można zakładać, że spadkodawca wyznania muzułmańskiego, sporządziwszy 
testament zgodnie z kodeksem cywilnym, automatycznie zrzekł się prawa do 
niebycia dyskryminowanym ze względu na swoją religię. Przekonania religijne 
danej osoby nie mogą być uznane za wiążące się z rezygnacją z przysługujących 
jej praw, jeśli byłoby to sprzeczne z ważnym interesem publicznym 13. Państwo, 
według Trybunału, nie może również przyjąć roli gwaranta tożsamości okre-
ślonej mniejszościowej grupy ludności ze szkodą dla prawa członków tej grupy 
do decydowania o tym, czy należą do tej grupy i czy przestrzegają jej praktyk 

12	 Zob. orzeczenie ETPC z 14 grudnia 1999 r., Serif v. Grecja, nr skargi 38178/97.
13	 Zob. orzeczenie ETPC z 12 marca 2012 r., Konstantin Markin v. Rosja, nr skargi 30078/06.



12

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

i zasad. Odmawianie członkom mniejszości religijnej prawa do dobrowolnego 
wyboru i korzystania z prawa powszechnego jest równoznaczne nie tylko z dys-
kryminacyjnym traktowaniem, ale również z naruszeniem prawa o kardynalnym 
znaczeniu w zakresie ochrony mniejszości, czyli prawa do swobodnego samookre-
ślania się. Jak podkreślił Trybunał, dokonany wybór jest całkowicie wolny pod 
warunkiem, że jest on świadomy. Musi on być również respektowany zarówno 
przez innych członków mniejszości, jak i przez samo państwo. Potwierdza to 
art. 3 ust. 1 Konwencji ramowej Rady Europy o ochronie mniejszości narodo-
wych 14. Prawo do wolnej samoidentyfikacji jest zdaniem Trybunału „kamie-
niem węgielnym” prawa międzynarodowego w zakresie ochrony mniejszości 
w ogóle. Dotyczy to w szczególności negatywnego aspektu tego prawa. Zatem 
żaden dwu- ani wielostronny traktat nie może wymagać od nikogo poddania 
się wbrew jego woli specjalnemu reżimowi w  zakresie ochrony mniejszości.

ETPC zauważył również, że niniejsza sprawa jest dowodem na to, że Grecja 
zastosowała prawo szariatu wobec części swoich obywateli wbrew ich woli. 
Zastosowanie prawa szariatu doprowadziło do sytuacji, która była szkodliwa 
dla indywidualnych praw wdowy, która powinna odziedziczyć majątek męża 
zgodnie z zasadami prawa cywilnego, ale znalazła się w sytuacji prawnej, której 
ani ona, ani jej mąż nie chcieli. Należy zauważyć, że Trybunał z aprobatą przy-
jął fakt, że w dniu 15 stycznia 2018 r. weszła w życie ustawa znosząca specjalne 
przepisy nakładające obowiązek stosowania prawa szariatu do rozstrzygania 
spraw z  zakresu prawa rodzinnego w  ramach mniejszości muzułmańskiej 
w Grecji. W konsekwencji odwołanie się do muftiego w sprawach dotyczących 
małżeństwa, rozwodu lub dziedziczenia jest obecnie możliwe tylko za zgodą 
wszystkich zainteresowanych osób. Niestety jednak przepisy nowej ustawy nie 
miały wpływu na sytuację skarżącej, której sprawa została ostatecznie rozstrzyg-
nięta w ramach starego systemu prawnego obowiązującego przed uchwaleniem 
nowej ustawy 15. Mając na uwadze powyższe argumenty, Trybunał stwierdził, że 
odmienne traktowanie skarżącej jako beneficjenta testamentu sporządzonego 
zgodnie z kodeksem cywilnym przez spadkodawcę wyznania muzułmańskiego 
w porównaniu z beneficjentem testamentu sporządzonego zgodnie z kodeksem 
cywilnym przez spadkodawcę niebędącego muzułmaninem nie miało żadnego 
obiektywnego i racjonalnego uzasadnienia, i w konsekwencji stwierdził narusze-
nie art. 14 Europejskiej Konwencji w związku z art. 1 Protokołu dodatkowego 
nr 1 do Konwencji.

Należy zauważyć, że ETPC, mimo stwierdzenia naruszenia prawa chronio-
nego przez Europejską Konwencję nie rozstrzygnął jednak kwestii dotyczącej 

14	 Konwencja Ramowa o ochronie mniejszości narodowych sporządzona w Strasburgu dnia 1 lutego 
1995 r., Dz. U. z 2002 r. Nr 22, poz. 209.

15	 Zob. orzeczenie ETPC z 12 listopada 2013 r., Söderman v. Szwecja, nr skargi 5786/08.



13

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

zastosowania art. 41 Konwencji, czyli zasądzenia słusznego zadośćuczynienia. 
Trybunał stwierdził, że nie jest gotowy na dokonanie takiego rozstrzygnięcia. 
Kwestia ta stała się przedmiotem odrębnego wyroku w  tej sprawie z  dnia 
18 czerwca 2020 r. 16 Skarżąca domagała się zadośćuczynienia za szkody ponie-
sione w majątku męża położonego zarówno w Grecji, jak i Turcji. W wyroku 
w sprawie słusznego zadośćuczynienia ETPC orzekł, że państwo greckie musi 
podjąć środki w celu zagwarantowania pani Molli Sali własności majątku po 
zmarłym mężu w Grecji, który został jej przekazany w spadku. W przypadku 
gdy takie środki nie zostaną podjęte w ciągu jednego roku, skarżącej będzie na-
leżała się kwota odszkodowania uwzględniającą wartość majątku (41 103,36 euro) 
tytułem szkody majątkowej. Ponadto zasądzono skarżącej zadośćuczynienie 
z tytułu szkody niematerialnej (10 000 euro) oraz zwrot poniesionych kosztów 
i  wydatków (5  828,33 euro). Trybunał oddalił jednak roszczenie skarżącego 
o słuszne zadośćuczynienie dotyczące majątku po zmarłym mężu, który znajduje 
się w Turcji. Podkreślił, że postępowanie dotyczące nieruchomości położonej 
w Turcji nadal się toczy przed sądami tureckimi, natomiast rozstrzygnięta spra-
wa dotyczyła wyłącznie Grecji. Dlatego Trybunał uznał, że nie jest właściwy 
do rozstrzygania roszczeń skarżącej dotyczących majątku po zmarłym mężu, 
który jest położony w Turcji.

III. ZNACZENIE WYROKU W KONTEKŚCIE EUROPEJSKICH STANDARDÓW 
OCHRONY WOLNOŚCI RELIGIJNEJ

Omawiane orzeczenie zostało już dostrzeżone w  doktrynie prawa. Warto 
zauważyć glosę W. Brzozowskiego 17, która zawiera gruntowne studium tego 
wyroku. Należy zgodzić się z jego opinią, że dotychczasowe stanowisko ETPC 
w sprawie prawa szariatu było krytyczne, ponieważ opierało się na twierdzeniu, 
że nie jest możliwe pogodzenie tego prawa z zasadami i wartościami stanowią-
cymi fundament systemu prawnego, który razem z Protokołami dodatkowymi 
tworzy Europejska Konwencja. Trybunał w swoim orzecznictwie wielokrotnie 
zajmował się zagadnieniem prawa szariatu, wskazując, że nie da się go pogodzić 
z europejskimi standardami ochrony praw człowieka 18.

16	 Zob. orzeczenie ETPC z dnia 18 czerwca 2020 r., Molla Sali v. Grecja, nr skargi 20452/14.
17	 W. Brzozowski, Szariat w Europie? Glosa do wyroku Europejskiego Trybunału Praw Człowieka 

z 19 grudnia 2018 r., 20452/14, „Państwo i Prawo” 2020, nr 4, s. 146–156.
18	 Zob. orzeczenie ETPCz z 10 lipca 2018 r., Zehra Foundation i  inni v. Turcja, nr skargi 51595/07; 

orzeczenie ETPCz z 11 grudnia 2006 r., Kalifatstaat v. Niemcy, nr skargi 13828/04. W. Brzozowski, 
Szariat w Europie…, dz. cyt., s. 150–151; J. Falski, Europejskie kryteria wolności sumienia i wyznania 
a  islam, „Państwo i Prawo” 2008, nr 9, s. 61; I.C. Kamiński, Islam przed Europejskim Trybunałem 
Praw Człowieka w Strasburgu, „Etyka i Krytyka” 2011, nr 4, s. 230.



14

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

Należy wskazać tu w sposób szczególny orzeczenie ETPC z 13 lutego 2003 r., 
Refah Partisi i inni przeciwko Turcji 19. Sprawa dotyczyła zdelegalizowania ture-
ckiej Partii Dobrobytu, ponieważ ta wzywała do obalenia państwa świeckiego 
i wprowadzenia w porządku państwowym zasad opartych na Koranie. Trybunał 
Europejski podkreślił w tym orzeczeniu, że w prawie szariatu nie ma miejsca na 
pluralizm polityczny oraz ciągłą ewolucje wolności publicznych. Stwierdzono 
tam, że nie da się pogodzić rządów opartych na szariacie z  poszanowaniem 
demokracji i  praw człowieka. Nie da się go pogodzić z  wartościami, które są 
chronione i gwarantowane przez Europejską Konwencję.

Niniejsza natomiast sprawa, jak słusznie zauważa W. Brzozowski, dotyczyła 
uznawania skuteczności prawnej reguł religijnych – prawa szariatu w porząd-
ku państwowym. Dotyczy to ograniczonego kręgu podmiotów i określonego 
zakresu spraw, mianowicie dotyczy cywilnej skuteczności islamskich reguł 
spadkobrania po zmarłym należącym do wspólnoty muzułmańskiej 20. Trudno 
nie zgodzić się ze wspomnianym glosatorem, że Trybunał odchodzi od katego-
rycznego stanowiska niepołączalności prawa szariatu z zasadami demokracji 
i  praw człowieka. W  omawianym orzeczeniu ETPC wskazuje wymogi, jakie 
muszą być spełnione, aby reguły religijne wynikające z prawa szariatu mogły 
być skuteczne w porządku prawnym państwowym.

Należy zauważyć, że już wcześniej w swoim orzecznictwie Trybunał stwier-
dził, że prawodawstwo państwowe nie może automatycznie uznawać obowiązy-
walności norm religijnych 21. Przede wszystkim podkreślono, że poszanowanie 
przez państwo prawa do wolności religijnej nie jest jednoznaczne z obowiązkiem 
nadania odrębnego statusu prawnego danej wspólnocie religijnej, określającego 
przysługujące jej przywileje. Oznacza to, że państwo może, ale nie musi, nadać 
taki odrębny status prawny danej wspólnocie religijnej, zgodnie z którym zezwoli 
na odmienne traktowanie określonych podmiotów z powodu przynależności 
religijnej, które wynika z  reguł religijnych. Zatem zgodnie ze stanowiskiem 
Trybunału państwo może uznać cywilną skuteczność religijnych reguł spad-
kobrania, które odmiennie będą określały sytuację prawną osoby uprawnionej 
w stosunku do przepisów państwowych. Jednak, jak słusznie zauważa ETPC, 
w  takiej sytuacji państwo jest odpowiedzialne za to, aby nie dochodziło do 
dyskryminacji takiej osoby.

Ponadto Trybunał podkreślił, że indywidualne przekonania religijne nie 
mogą uzasadniać zrzeczenia się przez daną osobę przysługujących jej praw, jeżeli 
stałoby to w sprzeczności z ważnym interesem publicznym. Osoby przynależne 

19	 Orzeczenie ETPCz z 13 lutego 2003 r., Refah Partisi i  inni v. Turcja, nr skarg 41340/98, 41342/98, 
41343/98, 41344/98.

20	 W. Brzozowski, Szariat w Europie…, dz. cyt., s. 153.
21	 J. Falski, Europejskie kryteria…, dz. cyt., s. 60.



15

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

do danej wspólnoty religijnej powinny mieć zagwarantowane przez państwo 
prawo do dobrowolnego i  świadomego wyboru tej przynależności oraz prze-
strzegania praktyk i prawa religijnego, czyli prawo do swobodnego samookre-
ślenia się. W przeciwnym razie, jak słusznie zaznaczył Trybunał, prowadzi to 
do dyskryminacji takich osób i pozbawienia przysługujących im praw. Zatem 
nikt wbrew swojej wolnej i świadomej woli nie powinien być poddany odręb-
nym zasadom prawnym wynikającym z prawa wewnętrznego danej wspólnoty 
religijnej, gdzie uzasadnieniem będzie ochrona tożsamości religijnej określonej 
grupy ludności. Trzeba podkreślić, że ETPC już wcześniej zauważył, że prawo 
rodzinne i spadkowe to obszar, w którym szariat różnicuje status wyznawców 
ze względu na płeć wyraźnie na niekorzyść kobiet 22. Zatem intencją Trybunału 
jest przeciwdziałanie zagrożeniom wynikającym z takiego różnicowania.

Po wydaniu omawianego orzeczenia Molla Sali v. Grecja kwestia dotycząca 
prawa szariatu nadal wywoływała w Europie zainteresowanie. Dowodem na to 
jest przyjęta w dniu 22 stycznia 2019 r. Rezolucja Zgromadzenia Parlamentarnego 
Rady Europy w sprawie szariatu, Deklaracji Kairskiej i Europejskiej Konwencji 
Praw Człowieka 23. Formułuje ona jednoznaczne stanowisko wobec stosowania 
prawa szariatu 24. W pkt 1 rezolucji powołano się na wydane wcześniej rezolucje 
dotyczące gwarancji wolności religijnej i zwalczania wszelkiej dyskryminacji 
na tle religijnym. Przypomniano, że pluralizm, tolerancja i duch otwartości to 
fundamenty różnorodności kulturowej i religijnej.

W pkt 2 podkreślono, że prawo do uzewnętrzniania religii może podlegać 
ograniczeniom ze względu na interes publiczny i zgodnie z art. 17 Konwencji 
nie może mieć na celu zniszczenia innych praw lub wolności wynikających 
z Konwencji. W pkt 3 rezolucji Zgromadzenie przypomniało swoje poparcie dla 
zasady rozdziału państwa i religii jako jednego z filarów społeczeństwa demo-
kratycznego. W pkt 4 wyrażono zaniepokojenie, że trzy państwa członkowskie 
Rady Europy: Albania, Azerbejdżan i Turcja poparły Deklarację Kairską z 1990 
r. W pkt 5 z kolei Zgromadzenie wyraziło zaniepokojenie faktem, że przepisy 
wynikające z prawa szariatu, które stoją w wyraźnej sprzeczności z Konwencją, 
są stosowane oficjalnie lub nieoficjalnie w kilku państwach członkowskich Rady 
Europy lub w ich częściach. W pkt 6 Zgromadzenie przypomniało orzeczenie 

22	 I.C. Kamiński, Islam przed Europejskim…, dz. cyt., s. 231. Zob. K. Krzysztofek, Dopuszczalność 
stosowania prawa szariatu w zakresie spraw rozwodowych i spadkowych w prawodawstwie Unii Europejskiej, 

„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2016, t. 19, s. 23–43; tenże, Pozycja prawna kobiet w świecie islamu 
a prawa muzułmanek w Europie w świetle orzecznictwa Europejskiego Trybunału Praw Człowieka [w:] 
Religia i etyka jako interdyscyplinarny czynnik oddziaływania w relacjach międzynarodowych, red. 
K. Warchałowski, M. Osuchowska, Warszawa 2016, s. 111–133.

23	 http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/Xref-XML2HTML-en.asp?fileid=25353 [dostęp: 28 stycznia 
2021 r.].

24	 Zob. W. Brzozowski, Szariat w Europie…, dz. cyt., s. 152–153.



16

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

Europejskiego Trybunału Praw Człowieka w sprawie Refah Partisi (The Welfare 
Party) i inni przeciwko Turcji, gdzie stwierdzono, że instytucja prawa szariatu 
i reżim teokratyczny są niezgodne z wymogami demokratycznego społeczeń-
stwa. Zgromadzenie podkreśliło, że zasady szariatu dotyczące na przykład 
postępowania rozwodowego i spadkowego są wyraźnie niezgodne z Konwencją, 
w szczególności z jej art. 14, który zakazuje dyskryminacji miedzy innymi ze 
względu na płeć lub wyznanie, a także art. 5 Protokołu nr 7 do Konwencji oraz 
z innymi postanowieniami Konwencji i jej Protokołami dodatkowymi. W pkt 
7 Zgromadzenie wyraziło swoje ubolewanie co do niezrealizowania przez władze 
greckie zawartego w rezolucji 1704 z 2010 r. w sprawie wolności religii i innych 
praw człowieka dla mniejszości niemuzułmańskich w  Turcji i  mniejszości 
muzułmańskiej w Tracji zalecenia do zniesienia prawa szariatu. Zgromadzenie 
w szczególności potępiło fakt, że w postępowaniach rozwodowych i spadkowych, 
w  których jurysdykcję sprawują muftiowie, kobiety znajdują się w  wyraźnie 
niekorzystnej sytuacji. W pkt 13 Zgromadzenie odnotowało zmianę przepisów 
prawnych w  Grecji, według których prawo szariatu w  sprawach cywilnych 
i spadkowych ma obowiązywać opcjonalnie wobec mniejszości muzułmańskiej.

Ponadto Zgromadzenie wezwało władze greckie do szybkiego i  pełnego 
wykonania wyroku Wielkiej Izby Europejskiego Trybunału Praw Człowieka 
w sprawie Molla Sali przeciwko Grecji oraz monitorowania, czy wprowadzona 
zmiana prawna wystarczająco spełnia wymogi Konwencji. Dodatkowo zaleciło, 
aby mniejszość muzułmańska swobodnie dokonywała wyboru muftiego jako 
przywódcy tylko religijnego, bez uprawnień sądowniczych, znosząc w ten sposób 
stosowanie prawa szariatu.

Zgodnie z  zaleceniami wskazanej rezolucji Zgromadzenie Parlamentarne 
Rady Europy stoi na stanowisku, że w imię ochrony prawa do uzewnętrzniania 
wolności religijnej nie można zezwolić na utratę innych przysługujących praw. 
Ponadto ochrona prawa do wolności religijnej nie oznacza automatycznego 
obowiązywania religijnych reguł w państwowym porządku prawnym. Mogą one 
wywoływać skutki prawne w porządku państwowym, o ile nie stoją w sprzecz-
ności z prawami człowieka gwarantowanymi w Konwencji i Protokołach dodat-
kowych. Trzeba zauważyć, że Zgromadzenie stanowczo stwierdziło, że zasady 
szariatu dotyczące rozwodu i  spadkobrania są niezgodne z  Konwencją i  jej 
protokołami dodatkowymi. W tym kontekście Zgromadzenie potępiło cywilną 
skuteczność religijnych reguł w postępowaniach rozwodowych i spadkowych 
w Grecji, ponieważ skutkuje to wyraźnie niekorzystnym usytuowaniem kobiet 25. 
Za pozytywne uznano natomiast zmiany prawne w porządku prawnym Grecji 

25	 Zob. K. Krzysztofek, Dopuszczalność stosowania…, dz. cyt., s. 33–39; tenże, Pozycja prawna…, dz. cyt., 
s. 111–133.



17

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

dokonane w kierunku opcjonalności obowiązywalności prawa szariatu wobec 
mniejszości muzułmańskiej.

W  polskiej doktrynie prawa wyznaniowego zagadnienie relacji pomiędzy 
prawem państwowym a  prawem wewnętrznym wspólnot religijnych w  prze-
ważającej mierze dotyczy prawa kanonicznego 26. Jednak można też wskazać 
przykłady recepcji prawa szariatu do polskiego porządku prawnego. Należy 
odnieść się tu do Ustawy o stosunku państwa do Muzułmańskiego Związku 
Religijnego z 1936 r. 27, która wywołuje ożywioną dyskusję w doktrynie co do 
jej obowiązywalności prawnej 28.

W  przepisach art. 43–46 wskazanej ustawy unormowana jest instytucja 
wakufu pochodząca z  prawa wewnętrznego wskazanego związku religijnego. 
Nieruchomość, której nadano taki charakter, ma szczególny status prawny 
ograniczający możliwość rozporządzania nią 29. Drugą instytucją pochodzącą 
z  prawa szariatu jest instytucja kafala, czyli instytucja opieki nad dzieckiem, 
która między innymi nakazuje wychowanie dziecka w wierze muzułmańskiej. 
Jest ona gwarantowana w art. 20 Konwencji o prawach dziecka 30, która została 
ratyfikowana prze Polskę, czyli stała się częścią polskiego systemu prawnego 31. 
Funkcjonowanie wskazanych instytucji w  polskim porządku prawnym, ich 
cywilna skuteczność wywołują wiele problemów interpretacyjnych. Patrząc 
na doświadczenia innych państw europejskich oraz biorąc pod uwagę zjawisko 
napływu znaczącej liczby ludności muzułmańskiej, wskazane instytucje mogą 
w  przyszłości w  większym stopniu zaistnieć w  polskim systemie prawnym. 
Patrząc zatem z  tej perspektywy na wyrok Europejskiego Trybunału Praw 

26	 W. Brzozowski, Szariat w Europie…, dz. cyt., s. 147. Zob. też A. Tunia, Recepcja prawa wewnętrznego 
związków wyznaniowych w prawie polskim, Lublin 2015.

27	 Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30, poz. 240.

28	 Zob. T.J. Zieliński, Mankamenty układowego regulowania sytuacji prawnej związków wyznaniowych na 
podstawie art. 25 ust. 5 Konstytucji RP, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2009, t. 1, s. 40; W. Brzozowski, 
Przedwojenne ustawodawstwo wyznaniowe a Konstytucja RP z 1997 r., „Przegląd Legislacyjny” 2012, 
nr 1, s. 11–24; P. Stanisz, Konstytucyjne zasady określające relacje państwa z kościołami i  innymi 
związkami wyznaniowymi: autonomia i niezależność oraz współdziałanie [w:] Katolickie zasady relacji 
państwo – kościół a prawo polskie, red. J. Krukowski, M. Sitarz, H. Stawniak, Lublin 2015, s. 168; 
P. Borecki, Przedwojenne ustawodawstwo wyznaniowe we współczesnym polskim systemie prawnym 
[w:] Aktualne problemy wolności myśli, sumienia i religii, red. P. Stanisz, A.M. Abramowicz, M. Czelny, 
M. Ordon, M. Zawiślak, Lublin 2015, s. 25–39; A.M. Abramowicz, Zasada równouprawnienia związków 
wyznaniowych w prawie polskim, Lublin 2018, s. 206–215 i 221–223.

29	 Zob. M. Tomkiewicz, Służebność przesyłu na gruntach podmiotów konfesyjnych w Polsce. Zagadnienia 
wybrane, „Przegląd Sądowy” 2014, nr 7–8, s. 51–63.

30	 Konwencja o Prawach Dziecka przyjęta przez Zgromadzenie Ogólne Narodów Zjednoczonych dnia 
20 listopada 1989 r., Dz.U. z 1991 r. Nr 120, poz. 526.

31	 Zob. M. Tomk iewicz, Islamska kafala a  prawo polskie [w:] Wolność sumienia i  religii 
a bezpieczeństwo i porządek publiczny, red. J. Nikołajew, P. Sobczyk, K. Walczuk, Warszawa 2017,  
s. 149–164.



18

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

Człowieka w  sprawie Molla Sali przeciwko Grecji, należałoby wskazać, że 
skuteczność norm muzułmańskiego prawa wewnętrznego (prawa szariatu) 
w państwowym porządku prawnym w Polsce może nabrać większego znaczenia.

PODSUMOWANIE

Wskazane rozważania pozwalają na stwierdzenie, że wyrok Europejskiego 
Trybunału Praw Człowieka w  sprawie Molla Sali przeciwko Grecji z  dnia 19 
grudnia 2018 r. dotyczy niezwykle doniosłego zagadnienia, jakim jest obowią-
zywalność religijnych reguł, w  szczególności prawa szariatu w  zakresie spad-
kobrania w państwowym porządku prawnym. Trzeba zauważyć, że nie jest on 
jedynie powtórzeniem dotychczasowego kategorycznego stanowiska ETPC 
dotyczącego prawa szariatu. Należy również podkreślić, że Trybunał nie zry-
wa z dotychczasową linią orzeczniczą. Warto dodać, że ETPC w omawianym 
orzeczeniu dostrzegł konieczność określenia zasad cywilnej skuteczności norm 
prawa szariatu w państwowym porządku prawnym państw demokratycznych. 
Trzeba zauważyć, że Trybunał formułuje w  tym zakresie również zalecenia, 
które uzasadniają wprowadzenie limitacji w  zakresie dopuszczalności uzna-
wania cywilnej skuteczności prawa szariatu w prawie państwowym ze względu 
na szczególne dobra chronione prawem. Za takie niewątpliwie należy uznać 
gwarancje równego traktowania i zakaz dyskryminacji oraz prawo dokonania 
swobodnego, samodzielnego i świadomego wyboru. Nabiera to szczególnego 
znaczenia w odniesieniu do osób, których status zgodnie z prawem szariatu jest 
słabszy, czyli kobiet i  dzieci. Zalecenie zabezpieczenia tych dóbr szczególnie 
chronionych, zwłaszcza w stosunku do osób o słabszej pozycji, jest dowodem 
na dostrzeżenie wagi i doniosłości zagadnienia, jakim jest uznawanie cywilnej 
skuteczności prawa szariatu w państwowym porządku prawnym, ponieważ brak 
takiego zabezpieczenia może być powodem naruszenia przysługujących tym 
osobom praw, a w konsekwencji ich dyskryminacji.

BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA PRAWA

Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności z 4 listopada 
1950 r., Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284, z późn. zm.

Konwencja o Prawach Dziecka przyjęta przez Zgromadzenie Ogólne Narodów 
Zjednoczonych dnia 20 listopada 1989 r., Dz.U. z 1991 r. Nr 120, poz. 526.



19

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

Konwencja Ramowa o ochronie mniejszości narodowych, sporządzona w Stras-
burgu dnia 1 lutego 1995 r., Dz. U. z 2002 r. Nr 22, poz. 209.

Protokół nr 1 do Europejskiej Konwencji z 20 marca 1952 r., Dz. U. z 1995 r. Nr 
36, poz. 175.

Rezolucja Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy z  dnia 22 stycznia 
2019 r. w sprawie szariatu, Deklaracji Kairskiej i Europejskiej Konwencji Praw 
Człowieka, http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/Xref-XML2HTML-en.
asp?fileid=25353 [dostęp: 28 stycznia 2021 r.].

Ustawa z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30, poz. 240.

ORZECZNICTWO

Orzeczenie ETPC z 1 lutego 2000 r., Mazurek v. Francja, nr skargi 34406/97.
Orzeczenie ETPC z 4 listopada 2008 r., Carson i inni v. Zjednoczone Królestwo, 

nr skargi 42184/05.
Orzeczenie ETPC z 5 września 2017 r., Fábián v. Węgry, nr skargi 78117/13.
Orzeczenie ETPC z 7 lipca 2011 r., Stummer v. Austria, nr skargi 37452/02.
Orzeczenie ETPC z  7 listopada 2013 r., Vallianatos i  inni v. Grecja, nr skarg 

29381/09, 32684/09.
Orzeczenie ETPC z 7 lutego 2013 r., Fabris v. Francja, nr skargi 16574/08.
Orzeczenie ETPC z 10 lipca 2018 r., Zehra Foundation i inni v. Turcja, nr skargi 51 595/07.
Orzeczenie ETPC z 11 grudnia 2006 r., Kalifatstaat v. Niemcy, nr skargi 13828/04.
Orzeczenie ETPC z 12 kwietnia 2006 r., Stec i inni v. Zjednoczone Królestwo, 

nr skarg 65731/01 i 65900/01.
Orzeczenie ETPC z 12 listopada 2013 r., Söderman v. Szwecja, nr skargi 5786/08.
Orzeczenie ETPC z  12 marca 2012 r., Konstantin Markin v. Rosja, nr skargi 

30078/06.
Orzeczenie ETPC z 13 lipca 2010 r., Clift v. Zjednoczone Królestwo, nr skargi 

7205/07.
Orzeczenie ETPC z  13 listopada 2007 r., D. H. i  inni v. Republika Czeska, 

nr skargi 57325/00.
Orzeczenie ETPC z  13 lutego 2003 r., Refah Partisi i  inni v. Turcja, nr skarg 

41340/98, 41342/98, 41343/98, 41344/98.
Orzeczenie ETPC z 14 grudnia 1999 r., Serif v. Grecja, nr skargi 38178/97.
Orzeczenie ETPC z 18 czerwca 2020 r. w sprawie Molla Sali v. Grecja, nr skargi 

20452/14.
Orzeczenie ETPC z 19 grudnia 2018 r. w sprawie Molla Sali v. Grecja, nr skargi 

20452/14.
Orzeczenie ETPC z 19 lutego 2013 r., X i inni v. Austria, nr skargi 19010/07.



20

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

Orzeczenie ETPC z 22 listopada 2004 r., Merger and Cros v. Francja, nr skargi 68864/01.
Orzeczenie ETPC z 22 stycznia 2008 r., E. B. v. Francja, nr skargi 43546/02.
Orzeczenie ETPC z 24 maja 2016 r., Biao v. Dania, nr skargi 38590/10.
Orzeczenie ETPC z  24 stycznia 2017 r., Khamtokhu i  Aksenchik v. Rosja, 

nr skarg 60367/08, 961/11.
Orzeczenie ETPC z 26 kwietnia 2016 r., Izzettin Doğan i inni v. Turcja, nr skargi 

62649/10.
Orzeczenie ETPC z 27 sierpnia 2015 r., Parrillo v. Włochy, nr skargi 46470/11.
Orzeczenie ETPC z 28 maja 2002 r., Beyeler v. Włochy, nr skargi 33202/96.
Orzeczenie ETPC z 29 marca 2010 r., Brosset-Triboulet v. Francja, nr skargi 34078/02.

LITERATURA

Abramowicz A.M., Zasada równouprawnienia związków wyznaniowych w prawie 
polskim, Lublin 2018.

Borecki P., Prawodawstwo wyznaniowe z okresu II Rzeczypospolitej we współczesnym 
polskim systemie prawnym, „Studia Prawa Publicznego” 2014, nr 4, s. 61–81.

Borecki P., Przedwojenne ustawodawstwo wyznaniowe we współczesnym polskim 
systemie prawnym [w:] Aktualne problemy wolności myśli, sumienia i religii, red. 
P. Stanisz, A.M. Abramowicz, M. Czelny, M. Ordon, M. Zawiślak, Lublin 
2015, s. 25–39.

Brzozowski W., Przedwojenne ustawodawstwo wyznaniowe a  Konstytucja RP 
z 1997 r., „Przegląd Legislacyjny” 2012, nr 1, s. 11–24.

Brzozowski W., Szariat w  Europie? Glosa do wyroku Europejskiego Trybunału 
Praw Człowieka z 19 grudnia 2018 r., 20452/14, „Państwo i Prawo” 2020, nr 4, 
s. 146–156.

Falski J., Europejskie kryteria wolności sumienia i  wyznania a  islam, „Państwo 
i Prawo” 2008, nr 9, s. 57–68.

Falski J., Prawa indywidualne wobec zasady autonomii kościołów i innych związków 
wyznaniowych w orzecznictwie ETPC, „Państwo i Prawo” 2018, nr 4, s. 47–66.

Kamiński I.C., Islam przed Europejskim Trybunałem Praw Człowieka w Strasburgu, 
„Etyka i Krytyka” 2011, nr 4, s. 225–238.

Krzysztofek K., Dopuszczalność stosowania prawa szariatu w  zakresie spraw 
rozwodowych i spadkowych w prawodawstwie Unii Europejskiej, „Studia z Prawa 
Wyznaniowego” 2016, t. 19, s. 23–43.

Krzysztofek K., Pozycja prawna kobiet w  świecie islamu a  prawa muzułmanek 
w  Europie w  świetle orzecznictwa Europejskiego Trybunału Praw Człowieka 
[w:] Religia i etyka jako interdyscyplinarny czynnik oddziaływania w relacjach 
międzynarodowych, red. K. Warchałowski, M. Osuchowska, Warszawa 2016, 
s. 111–133.



21

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC… 

A
rt

y
k
u

ły

Stanisz P., Konstytucyjne zasady określające relacje państwa z kościołami i innymi 
związkami wyznaniowymi: autonomia i niezależność oraz współdziałanie [w:] 
Katolickie zasady relacji państwo – kościół a prawo polskie, red. J. Krukowski, 
M. Sitarz, H. Stawniak, Lublin 2015, s. 159–185.

Tomkiewicz M., Islamska kafala a prawo polskie [w:] Wolność sumienia i religii 
a bezpieczeństwo i porządek publiczny, red. J. Nikołajew, P. Sobczyk, K. Wal-
czuk, Warszawa 2017, s. 149–164.

Tomkiewicz M., Służebność przesyłu na gruntach podmiotów konfesyjnych w Polsce. 
Zagadnienia wybrane, „Przegląd Sądowy” 2014, nr 7–8, s. 51–63.

Tunia A., Recepcja prawa wewnętrznego związków wyznaniowych w prawie pol-
skim, Lublin 2015.

Zieliński T.J., Mankamenty układowego regulowania sytuacji prawnej związków 
wyznaniowych na podstawie art. 25 ust. 5 Konstytucji RP, „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” 2009, t. 1, s. 27–44.

STRESZCZENIE

Wyrok ETPC z dnia 19 grudnia 2018 r. w sprawie Molla Sali v. Grecja, dotyczy zagadnie-
nia stosowania muzułmańskich reguł religijnych w zakresie spadkobrania w porządku 
prawnym państwowym. Ma on istotne znaczenie dla ochrony wolności myśli, sumienia 
i  religii w  europejskich systemach prawnych. Trybunał Europejski w  tym wyroku 
stwierdził, że odmowa członkom mniejszości religijnej prawa do dobrowolnego wyboru 
i korzystania z prawa powszechnego oznacza dyskryminację oraz naruszenie prawa 
do swobodnego samookreślania się. Ma to szczególne znaczenie dla osób, których 
status zgodnie z prawem szariatu jest słabszy, czyli kobiet i dzieci. Trybunał Europejski 
w  swoim orzeczeniu dostrzegł konieczność określenia zasad cywilnej skuteczności 
norm prawa szariatu w państwowym porządku prawnym państw europejskich. Try-
bunał zaleca wprowadzenie limitacji w zakresie dopuszczalności uznawania cywilnej 
skuteczności prawa szariatu w prawie państwowym ze względu na szczególne dobra 
chronione prawem, takie jak: gwarancje równego traktowania i zakaz dyskryminacji 
oraz prawo dokonania swobodnego, samodzielnego i świadomego wyboru. Omawiany 
wyrok nabiera istotnego znaczenia z powodu napływu dużej liczby ludności muzuł-
mańskiej do państw europejskich oraz znaczących różnic pomiędzy prawem szariatu 
a europejskimi standardami prawnymi.

Słowa kluczowe: orzecznictwo Europejskiego Trybunał Praw Człowieka, prawo 
szariatu, wolność myśli sumienia i  religii, spadkobranie, prawo do swobodnego sa-
mookreślenia się.



22

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aneta Maria Abramowicz

A
rt

y
k
u

ły

THE QUESTION ABOUT THE CIVIL EFFECTIVENESS OF RELIGIOUS RULES  
TO SUCCESSION IN LIGHT OF THE JUDGMENT OF THE EUROPEAN COURT  

OF HUMAN RIGHTS OF 19 DECEMBER 2018 IN MOLLA SALI V. GREECE

The ECtHR judgment of 19 December 2018 in Molla Sali v. Greece, concerns the is-
sue of the application of Muslim religious rules to succession in the state legal order. 
It is important for the protection of freedom of thought, conscience and religion in 
European legal systems. In this judgment, the European Court stated that denying 
members of a  religious minority the right to freely choose and exercise state law 
amounts to discrimination and a violation of the right to free self-identification. This is 
particularly relevant for those whose status under Sharia law is weaker, namely women 
and children. The European Court in its judgment recognized the need to define the 
principles of civil effectiveness of the norms of Sharia law in the state legal order of 
European countries. The European Court recommends that limits should be placed 
on the admissibility of recognising the civil effect of Sharia law in State law on account 
of specific values protected by law such as the guarantees of equal treatment and non-
discrimination and the right to make a free, autonomous and informed choice. This 
judgment assumes significant importance due to the arrival of large Muslim popula-
tions to European countries and the significant differences between Sharia law and 
European legal standards.

Key words: case law of the European Court of Human Rights, sharia law, freedom of 
thought conscience and religion, succession, right to free self-identification.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

23

Małgorzata Babula
ORCID 0000-0001-5570-1814
WSPiA Rzeszowska Szkoła Wyższa
malgorzata.babula@gmail.com

WSPÓŁCZESNY KOŚCIÓŁ PAŃSTWOWY  
W REPUBLICE ISLANDII

WSTĘP

Jak zaznacza Marek Mozgawa, demokracja nie determinuje tego, że dane pań-
stwo można określić jako państwo prawne. Środek ciężkości w tym przypadku 
spoczywa na prawach i wolnościach człowieka, ich zakresie i respektowaniu 1, 
nie zaś na samym ustroju państwa; chociaż trudno jest oderwać jedno od 
drugiego. Są to przecież naczynia powiązane. Z tej perspektywy Islandia jest 
krajem, który, obok Norwegii, Szwecji i Danii, zasługuje na szczególną atencję. 
Nordyckie kraje od lat plasują się w czołówkach rankingów i statystyk, które 
weryfikują jakość życia na ich obszarach, a Islandia od ponad dekady prowadzi 
w raporcie analizującym faktyczną równość między kobietami i mężczyznami 
w przestrzeni życiowej oraz zawodowej 2. Warto dodać, że wzmiankowany raport 
obejmuje wszystkie kraje świata.

Wspomniana liberalność prawa islandzkiego w kontekście praw i wolności 
jednostki może przysłaniać przywiązanie Islandczyków do tradycji i wartości. 
Nic bardziej mylnego. Islandczycy w pełni utożsamiają się ze swoimi korzeniami, 
z dorobkiem kulturowym i prawnym. To ich wolą w 2012 roku państwo utrzy-
mało status kraju wyznaniowego 3. Chcąc zegzemplifikować owo przenikanie się 
sfery świeckiej z wyznaniową, ich koegzystowanie, można przytoczyć artykuł 10 
Konstytucji Republiki Islandii stanowiący, iż osoba obejmująca urząd prezydenta 
składa przysięgę lub ślubowanie przestrzegania konstytucji. W tym samym frag-
mencie ustawa zasadnicza zastrzega, że sporządza się dwa identyczne oryginały 

1	 https://pk.gov.pl/wp-content/uploads/2013/12/21f721df4326f25b5a54ec9972516f90.doc, s. 187–188 
[dostęp: 20 kwietnia 2021 r].

2	 The Global Gap Index; https://www.weforum.org/reports/gender-gap-2020-report-100-years-pay-
equality [dostęp: 21 kwietnia 2021 r.].

3	 Zob. M. Babula, Equality in the Icelandic legal and social order, „Przegląd Prawa Konstytucyjnego” 
2020, nr 6 (58), s. 533–544.

DOI: 10.34888/ppw.2021.23-38  



24

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

złożonej przysięgi lub ślubowania. Przy czym tekst przysięgi przechowywany 
jest w  Alþingi, a  tekst ślubowania w  Archiwum Państwowym 4. W  kulturze 
prawnej chrześcijaństwa pogodzenie tak dużego liberalizmu egzystencjalnego 
z silną pozycją Kościoła wydaje się zaskakujące, ale za determinantę tego stanu 
rzeczy można uznać m.in. osadzenie protestantyzmu na zasadzie (jednej z pię-
ciu) sola scriptura. Uznaje ona, że jedynym wyznacznikiem interpretacji religii 
w ujęciu teoria–praktyka jest Pismo Święte 5; jest to przecież słowo Boga i nic 
nie może stać ponad nim.

ISLANDZKA WYZNANIOWOŚĆ  
W UJĘCIU PRAWNYM I STATYSTYCZNYM

Status Kościoła państwowego jako publicznego związku wyznaniowego regulują 
ustawy o zarejestrowanych związkach wyznaniowych 6. Swoboda aktywności 
jednostki na polu wyznaniowym jest w  Islandii bardzo duża. Dopuszcza się 
bowiem zakładanie stowarzyszeń religijnych i  praktykowanie religii zgodnie 
z indywidualnymi przekonaniami, przy wyłącznym zastrzeżeniu, iż owe prak-
tyki nie mogą godzić w porządek publiczny oraz moralność publiczną, a sama 
nazwa organizacji religijnej lub związku wyznaniowego nie może wprowa-
dzać w  błąd 7. Co więcej, związki wyznaniowe oraz organizacje religijne nie 
są objęte obowiązkiem rejestracji, korzystając jedynie z fakultatywności tejże. 
W praktyce bardzo ułatwia to funkcjonowanie takim organizacjom lub związ-
kom, albowiem rejestracja pociąga za sobą dalsze zobowiązania o charakterze 
sprawozdawczym. Termin na składanie sprawozdań jest określony ustawowo 
i  przypada rokrocznie przed końcem marca. Ewentualne nieprawidłowo-
ści lub braki w  raporcie muszą zostać uzupełnione pod rygorem usunięcia  
związku z rejestru.

Założycielami związku wyznaniowego mogą być osoby spełniające wymogi 
formalne do służby państwowej (z  wyłączeniem obowiązku obywatelstwa 8) 
mające nie mniej niż 25 lat. Na szczeblu konstytucyjnym służba publiczna jest 

4	 M. Babula, Konstytucja Republiki Islandii. Komentarz, Rzeszów 2020, s. 28.
5	 O kształtowaniu się luteranizmu w krajach nordyckich szerzej: S. Sagan, Kościół Państwowy w Islandii, 

„Studia z prawa wyznaniowego” 2007, t. 10, s. 61–70; http://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/bwmeta1.
element.desklight-3b2af3ec-224f-4af1-a1b9-0bfe1b52c70e [dostęp: 1 marca 2021 r.].

6	 Ustawa o zarejestrowanych związkach wyznaniowych, nr 108/1999, https://www.althingi.is/lagas/
nuna/1999108.html [dostęp: 3 kwietnia 2021 r.].

7	 Art. 63 Konstytucji Republiki Islandii, nr 33/1944, https://www.alt hingi.is/lagas/150a/1944033.html 
[dostęp: 1 kwietnia 2021 r.] w zw. z ustawą o zarejestrowanych stowarzyszeniach wyznaniowych, 
nr 109/1999, https://www.althingi.is/lagas/150a/1999108.html [dostęp: 1 czerwca 2021 r.].

8	 Zob. Opinia komisji w sprawie praw i obowiązków pracowników rządowych, https://www.althingi.
is/altext/120/s/0912.html [dostęp: 31 maja 2021 r.].



25

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Współczesny Kościół Państwowy w Republice Islandii 

A
rt

y
k
u

ły

uregulowana w artykule 20. Zgodnie z jego treścią piastunów urzędów publicz-
nych mianuje prezydent, a objęcie funkcji następuje po złożeniu odpowiednio 
przysięgi lub ślubowania na przestrzeganie ustawy zasadniczej. Przystąpić do 
związku wyznaniowego lub organizacji religijnej może natomiast każdy, kto 
osiągnął 16. rok życia. Swobodę tworzenia stowarzyszeń oraz praktykowania 
religii normuje ustawa o  zarejestrowanych stowarzyszeniach wyznaniowych 
z  1999 roku 9. Równocześnie Konstytucja Republiki Islandii wyklucza moż-
liwość pozbawienia jednostki praw obywatelskich lub osobistych ze względu 
na jej przekonania religijne, ale te same przekonania nie zwalniają jednostki 
z obowiązków obywatelskich.

W  przypadku dzieci ustawodawca przewidział kilka czynników warun-
kujących zasady przynależności małoletnich do związku wyznaniowego 
lub organizacji religijnej. Po pierwsze, jeżeli rodzice dziecka w  chwili jego 
urodzenia pozostają w związku małżeńskim lub są zarejestrowani w związku 
nieformalnym, dziecko należy do tego samego związku wyznaniowego lub 
organizacji religijnej, do której przynależą rodzice. Po drugie, jeżeli rodzice 
dziecka pozostają w związku małżeńskim lub zarejestrowanym konkubinacie, 
ale należą do różnych związków wyznaniowych lub organizacji religijnych 
albo jedno z rodziców pozostaje poza ww. strukturami, podejmują oni wspólną 
decyzję, czy i do jakiego ugrupowania religijnego powinno należeć dziecko. Do 
tego czasu status dziecka pozostaje nieokreślony 10. Po trzecie, jeżeli rodzice 
dziecka nie pozostają w związku małżeńskim ani nie mieszkają razem, powinno 
ono należeć do tego samego związku wyznaniowego lub tej samej organizacji 
religijnej co rodzic, który sprawuje opiekę.

W kontekście ostatniego założenia znaczenie może mieć projektowana zmiana 
w  przepisach. 15 kwietnia 2021  r. odbyło się drugie czytanie projektu ustawy 
o prawach dziecka. Zgodnie z założeniami przygotowanych zmian dziecko bę-
dzie mogło być zameldowane u obojga rodziców, żeby przy sprawie rozwodowej 
każdy rodzic miał równe szanse do opieki nad małoletnim. Zgodnie z ustawą 
o prawach dziecka 11, gdy rodzice sprawują wspólną opiekę nad dzieckiem, muszą 
wspólnie podejmować wszystkie ważne decyzje dotyczące dziecka.

Jeśli rodzice nie mieszkają razem, rodzic, z którym dziecko zamieszkuje, ma 
prawo do podejmowania decydujących ustaleń dotyczących codziennego życia 

9	 Ustawa o zarejestrowanych stowarzyszeniach wyznaniowych, nr 109/1999.
10	 Art. 8 ustawy o związkach wyznaniowych w zw. z art. 9 ustawy zmieniającej ustawę o związkach 

wyznaniowych, nr 6/2013, https://www.althingi.is/altext/stjt/2013.006.html [dostęp: 3 marca 2020 r.].
11	 Ustawa o prawach dziecka, nr 76/2003; https://www.althingi.is/altext/stjt/2012.061.html [dostęp: 

21 kwietnia 2021 r.]. Warto nadmienić, że „Ustawa o prawach dziecka” to dosłowne tłumaczenie 
z języka islandzkiego, a w samej ustawie znajdują się przepisy normujące różne przestrzenie życiowe, 
m.in. pieczę nad dzieckiem. Zatem spektrum spraw, które reguluje ustawa, jest znacznie szersze niż 
tylko stricte prawa dziecka.



26

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

dziecka, takich jak: miejsce zamieszkania dziecka w Islandii, wybór przedszkola, 
szkoły podstawowej i opieki dziennej, regularną lub niezbędną opiekę zdrowotną 
oraz regularne zajęcia rekreacyjne. Rodzice, którzy wspólnie sprawują opiekę 
nad dzieckiem, powinni jednak zawsze zasięgnąć porady przed rozstrzygnię-
ciem tych spraw dziecka.

Jeżeli jeden z  rodziców sprawujących opiekę nad dzieckiem nie może wy-
konywać swoich obowiązków opiekuńczych, stosuje się konieczne decyzje 
drugiego, dotyczące dobra osobistego dziecka. Jeżeli rodzice sprawują wspólną 
opiekę nad dzieckiem, jedno z rodziców nie może wywieźć dziecka z kraju bez 
zgody drugiego.

W przygotowanym projekcie ustawy dodane zostaną również art. 28a i 29a 12, 
które zakładają odpowiednio, że:

a) �gdy rodzice sprawują wspólną opiekę nad dzieckiem, muszą wspólnie 
podejmować wszystkie ważne decyzje dotyczące dziecka. Jeśli rodzice 
nie mieszkają razem, rodzic, z  którym dziecko zamieszkuje, ma prawo 
do podejmowania decydujących decyzji dotyczących codziennego życia 
dziecka, takich jak: miejsce zamieszkania dziecka w  Islandii, wybór 
przedszkola, szkoły podstawowej i  opieki dziennej, regularną lub nie-
zbędną opiekę zdrowotną oraz regularne zajęcia rekreacyjne. Rodzice, 
którzy wspólnie sprawują opiekę nad dzieckiem, powinni jednak zawsze 
zasięgnąć porady przed rozstrzygnięciem tych spraw dziecka. Jeżeli jeden 
z  rodziców sprawujących opiekę nad dzieckiem nie może wykonywać 
swoich obowiązków opiekuńczych, stosuje się konieczne decyzje dru-
giego rodzica, dotyczące dobra osobistego dziecka. Jeśli rodzice sprawują 
wspólną opiekę nad dzieckiem, jeden rodzic nie może wywieźć dziecka 
z kraju bez zgody drugiego;

b) �jeśli rodzic, który nie jest w  związku małżeńskim i  sprawuje wyłączną 
opiekę nad dzieckiem, poślubia kogoś innego niż drugi rodzic, wówczas 
rodzic i ojczym/macocha mogą uzgodnić wspólną opiekę nad dzieckiem. 
To samo dotyczy sytuacji, gdy rodzic zawarł konkubinat z kimś innym 
niż drugi rodzic, pod warunkiem że zarejestrowany konkubinat znajduje 
się w rejestrze krajowym przez rok z rzędu.

Chociaż ustawodawca nie wspomina w żadnym fragmencie wprost o przy-
należności dziecka do konkretnego związku wyznaniowego lub organizacji 
religijnej, sformułowanie „wszystkie ważne decyzje dotyczące dziecka” można 
rozszerzyć per analogiam również na kwestie owej przynależności do związku 
wyznaniowego lub organizacji religijnej.

12	 Tamże.



27

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Współczesny Kościół Państwowy w Republice Islandii 

A
rt

y
k
u

ły

Z danych na rok 2020 wynika, że przynależność do związków wyznaniowych 
i  organizacji religijnych innych niż Kościół narodowy Islandii kształtuje się 
następująco (dotyczy to ogółu społeczeństwa, bez względu na wiek i płeć) 13:

2020 Total

The Independent Congregation of Reykjavík 10,003
The Independent Congregation 3,241
The Independent Congregation of Hafnarfjörður 7,216
The Roman Catholic Church 14,632
The Seventh Day Adventist Church 628
The Pentecostal Church of Iceland 2,099
The Congregation of Sjónarhæð 44
Jehova Witnesses 608
The Bahá’í Community 353
Pagan Worship 4,764
The Church of Smárinn 428
The Church of Jesus Christ the Latter-day Saints 161
The Christian Way, a Church for You 498
Word of Life 0
The Rock – Christian Community 0
The Icelandic Buddhist Society 1,115
The Church of Kefas 110
The First Baptist Church 37
The Icelandic Muslim Association 623
The Icelandic Church of Christ 241
The Church of the Annunciation 115
The Society of Believers 26
Nátthagi Zen Buddhism 180
Betania Christian Community 128
The Russian Orthodox Church 742
The Serbian Orthodox Church 377
Family Federation for World Peace and Unification (Sun Myung Moon) 17
The Pagan Chieftainship of Reykjavík 29

13	 http://px.hagstofa.is/pxen/pxweb/en/Samfelag/Samfelag__menning__5_trufelog/MAN10001.
px/table/tableViewLayout1/?rxid=bb48596d-61af-4a6b-be3c-e11e489ff3da [dostęp: 31 maja 2021 r.].



28

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

2020 Total

Home Church 78
Soko Gakkai International 172
The Islamic Cultural Center of Iceland 377
The Church of the Resurrected Life 23
The International Church of God and the Office of Jesus Christ 68
Catch the Fire, a Christian Society 196
The Christian Society of Vonarhöfn 24
Heaven on Earth 38
The House of Prayer 28
Emmanuel Baptist Church 37
The Salvation Army 95
Iceland – a Christian Nation 13
Zuism 1,213
The Icelandic Ethical Humanist Association 3,507
The Reborn Christian Church of God 20
The Beth Shekinah Apostle Church 27
The New Avalon Center 5
DiaMat 139
Tibetan Buddhist 28
The Islamic Foundation of Iceland 281
Ánanda Márga 9
The Iceland Diamond Way Centre 27
Vitund 2
Lakulish Yoga Iceland 0
Ethiopian Orthodox Tewahedo in Iceland 0
Other and not specified 52,086
No religious organisation 26,114

Jako Kościół narodowy Kościół islandzki jest opodatkowany. To oznacza, 
że sam płaci podatki, ale również, że wszystkie osoby po ukończeniu 16. roku 
życia, zameldowane na Islandii, mają ustawowy obowiązek uiszczania podatku 
kościelnego (wskazując wybrany zarejestrowany Kościół lub związek wyzna-
niowy). Osoby nienależące do Kościoła islandzkiego, a równocześnie niebędące 
członkami żadnego innego związku wyznaniowego oraz żadnej innej organizacji 
religijnej, nie są zwolnione z tych danin. Mają bowiem obowiązek płacić podatki 



29

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Współczesny Kościół Państwowy w Republice Islandii 

A
rt

y
k
u

ły

na rzecz Háskóli Íslands, czyli Uniwersytetu Islandzkiego 14. Obecnie podatki 
na rzecz Kościoła płacą 184 594 osoby, a statystyki danin na rzecz pozostałych 
organizacji/związków wyznaniowych prezentują się następująco 15:

2020 Parish fees payers

The Independent Congregation of Reykjavík 7,537
The Independent Congregation 2,619
The Independent Congregation of Hafnarfjörður 5,567
The Roman Catholic Church 10,856
The Seventh Day Adventist Church 537
The Pentecostal Church of Iceland 1,739
The Congregation of Sjónarhæð 34
Jehova Witnesses 516
The Bahá’í Community 298
Pagan Worship 4,324
The Church of Smárinn 338
The Church of Jesus Christ the Latter-day Saints 136
The Christian Way, a Church for You 403
Word of Life 0
The Rock – Christian Community 0
The Icelandic Buddhist Society 953
The Church of Kefas 90
The First Baptist Church 34
The Icelandic Muslim Association 480
The Icelandic Church of Christ 196
The Church of the Annunciation 108
The Society of Believers 23
Nátthagi Zen Buddhism 171

14	 W. Janisiewicz, Warunki życia i pracy w krajach Europejskiego Obszaru Gospodarczego. Ministerstwo 
rodziny, pracy i polityki społecznej, Departament rynku pracy, s. 13, https://eures.praca.gov. pl/zal/
warunki _ zycia/islandia/Islandia.pdf [dostęp: 6 kwietnia 2021 r.]. Zob. S. Sagan, Kościół…, dz. cyt., 
s. 68. Uniwersytet Islandzki (Háskóli Íslands) to największa uczelnia publiczna w Islandii (znajduje 
się w Reykjaviku), https://english.hi.is/university_of_iceland [dostęp: 31 maja 2021 r.]. Uniwersytet 
Islandzki jest największym i najstarszym, następnie plasuje się prywatny Uniwersytet w Reykjaviku 
(Háskólinn í Reykjavík) oraz Uniwersytet w Akureyri (Háskólinn á Akureyri). Za: https://utulethule.
pl/studia-na-islandii-niekoniecznie/ [dostęp: 31 maja 2021 r.].

15	 http://px.hagstofa.is/pxen/pxweb/en/Samfelag/Samfelag__menning__5_trufelog/MAN10001.
px/table/tableViewLayout1/?rxid=bb48596d-61af-4a6b-be3c-e11e489ff3da [dostęp: 31 maja 2021 r.].



30

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

2020 Parish fees payers

Betania Christian Community 105
The Russian Orthodox Church 594
The Serbian Orthodox Church 296
Family Federation for World Peace and Unification (Sun Myung 
Moon)

15

The Pagan Chieftainship of Reykjavík 28
Home Church 75
Soko Gakkai International 144
The Islamic Cultural Center of Iceland 266
The Church of the Resurrected Life 21
The International Church of God and the Office of Jesus Christ 58
Catch the Fire, a Christian Society 146
The Christian Society of Vonarhöfn 19
Heaven on Earth 36
The House of Prayer 23
Emmanuel Baptist Church 29
The Salvation Army 88
Iceland – a Christian Nation 12
Zuism 1,172
The Icelandic Ethical Humanist Association 3,238
The Reborn Christian Church of God 13
The Beth Shekinah Apostle Church 26
The New Avalon Center 4
DiaMat 134
Tibetan Buddhist 28
The Islamic Foundation of Iceland 190
Ánanda Márga 9
The Iceland Diamond Way Centre 27
Vitund 2
Lakulish Yoga Iceland 0
Ethiopian Orthodox Tewahedo in Iceland 0
Other and not specified 0
No religious organisation 0



31

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Współczesny Kościół Państwowy w Republice Islandii 

A
rt

y
k
u

ły

Niezależnie od pobieranych podatków Kościół islandzki otrzymuje również 
wsparcie finansowe od państwa. Ustawa o  statusie, zarządzaniu i  metodach 
pracy Kościoła narodowego 16 przewiduje, że państwo musi nie tylko wspierać, 
ale też chronić Kościół narodowy 17. Kwestie związane z  finansami Kościoła 
regulują m.in. 18 ustawa o nadzorze i finansach kościołów 19 oraz ustawa o gro-
madzeniu i zarządzaniu funduszami kościelnymi 20. Państwo islandzkie płaci 
Kościołowi narodowemu roczną składkę na podstawie umów dotyczących 
majątku kościelnego i  plebanii między państwem islandzkim a  Kościołem 
narodowym, oprócz innych źródeł dochodu, ustawowych i pozaustawowych. 
Zgodnie z umowami między państwem islandzkim a Kościołem narodowym, 
dotyczącymi majątku kościelnego, grunty kościelne i inne dobra kościelne, które 
im towarzyszą, z wyjątkiem plebanii i elementów do niej przynależących, są 
własnością państwa islandzkiego. Oznacza to, że wartość sprzedanych gruntów 
wpływa do Skarbu Państwa.

Nawiązując do wspomnianej wyżej sfery oświaty, warto również odnieść 
się krótko do nauczania religii w szkołach. Na szczeblu edukacji obligatoryjnej 
islandzki ustawodawca normuje 21, że cele kształcenia i nauczania oraz praktyki 
szkół obowiązkowych powinny zapobiegać dyskryminacji ze względu na po-
chodzenie, płeć, orientację seksualną, miejsce zamieszkania, klasę, religię, stan 
zdrowia, niepełnosprawność lub inny status. Nauczanie ma być jak najbardziej 
wszechstronne, natomiast to w gestii szkoły obowiązkowej ustawodawca pozo-
stawia decyzję, czy przedmioty są/będą nauczane oddzielnie czy w systemie 
zintegrowanym. Kryteria oceny, w których uznaje się, że uczeń ukończył po-
szczególne przedmioty, określa odgórnie Ogólnokrajowy Program Nauczania, 
wskazując równocześnie obligatoryjne przedmioty w programie nauczania na 
szczeblu obowiązkowym, wśród których znajduje się m.in. religia 22.

Dwie przestrzenie państwowe – świecka i religijna – współpracują ze sobą 
w dużej mierze dzięki Komitetowi Współpracy Althingu i Kościoła narodowego, 

16	 Ustawa o statusie, zarządzaniu i metodach pracy Kościoła narodowego, nr 78/1997, https://www.
althingi.is/lagas/nuna/1997078.html [dostęp: 2 czerwca 2021 r.].

17	 Tamże, art. 1 ust.2.
18	 Funkcjonowanie Kościoła normuje cały szereg aktów prawnych. Ich wykaz oraz odnośniki do 

każdego z dokumentów zebrane są na stronie Kościoła: https://kirkjan.is/kirkjan/log-reglugerdir-
starfsreglur-o.fl/#panel-3134e65e-93cb-11e7-80cc-005056bc217f-1 [dostęp: 20 kwietnia 2021 r.].

19	 Ustawa o nadzorze i finansach kościołów, nr 22/1907, https://www.althingi.is/lagas/nuna/1907022.
html [dostęp: 30 kwietnia 2021 r.].

20	 Ustawa o gromadzeniu i zarządzaniu funduszami kościelnymi, nr 20/1890, https://www.althingi.
is/lagas/nuna/1890020.html [dostęp: 30 kwietnia 2021 r.].

21	 Art. 24 ustawy o szkołach obowiązkowych, nr 91/2008, https://www.althingi.is/altext/stjt/2008.091.
html [dostęp: 12 października 2021 r.].

22	 Tamże, art. 26.



32

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

będącemu łącznikiem na linii Kościół–państwo 23. Za ideą stworzenia tego 
komitetu stał pragmatyzm, albowiem komitet swoimi działaniami ma m.in. 
usprawnić procedurę ustawodawczą oraz zwiększyć efektywność wdrażania 
w  przepisy prawne kwestii związanych z  funkcjonowaniem Kościoła. Współ-
praca odbywa się pomiędzy przewodniczącym parlamentu posiłkującym się 
jednym członkiem wyznaczonym przez każdą grupę parlamentarną a  Radą 
Kościoła Narodowego 24. Komisji przewodniczy równolegle przewodniczący 
parlamentu oraz biskup.

Powiązania na linii państwo–Kościół dostrzec można również w sposobie 
mianowania biskupa, którego dokonuje prezydent. Ale równocześnie Kościół 
cieszy się autonomią wobec władzy państwowej. Jedyne ograniczenie swobody 
jego działania dotyczy ram prawnych; Kościół musi bowiem działać według 
zasady legalizmu, czyli w granicach prawa 25. Islandia jest jedną diecezją, a pod-
stawową jednostką jest parafia.

ZAKOŃCZENIE

Abstrahując od powyższych kwestii, trzeba współczesną dyskusję o Kościele 
islandzkim zasadzić w jeszcze jednej przestrzeni: wyzwań. Jednym z nich może 
być konfrontacja przedstawionych wyżej informacji oraz danych liczbowych 
z  tym, że Islandia (niezmiennie od dekady) plasuje się w  czołówce krajów 
z największym odsetkiem ateistów. Bazując na opracowaniu Colina Mathersa, 
ilustrującym wyniki analiz obrazujące rozpowszechnianie się ateizmu we 
wszystkich krajach świata w 2020 roku 26, realia islandzkie są bardzo ciekawe. 
Interpretacja tych wyników może pójść dwutorowo.

Z  jednej strony można stwierdzić, że Islandczycy pokonali bardzo dale-
ką drogę od czasów, gdy opowiedzieli się za zachowaniem statusu Kościoła 

23	 Odrzucona w referendum z 2010 roku propozycja rozłamu pomiędzy państwem a Kościołem, 
inicjowana na potrzeby zmiany konstytucji, powraca aktualnie do debaty publicznej. Proponowane 
rozwiązania mają zostać rozpatrzone w 2021 roku i prognozuje się ich wprowadzenie w życie nie 
później niż w roku 2034. Szerzej zob. M. Szewczuk, Minister Sprawiedliwości na temat rozdziału kościoła 
i państwa, 8 listopada 2019 r., https://icelandnews.is/wiadomosci/z-kraju/minister-sprawiedliwosci-
na-temat-rozdzialu-kosciola-i-panstwa [dostęp: 3 marca 2020 r.].

24	 Ustawa o Komitecie Współpracy Althingu i Kościoła narodowego, nr 12/1982, https://www.althingi.
is/lagas/150a/1982012.html [dostęp: 1 czerwca 2021 r.].

25	 Tamże, art. 6 w zw. z art. 48. Szerzej o kształtowaniu się Kościoła: http://www.islandia.org.pl/biskupst.
html [dostęp: 1 marca 2020 r.]. Zob. także S. Sagan, Ustrój konstytucyjny Islandii, Rzeszów 2020.

26	 C. Mathers, Religiosity and atheism in 2020; https://colinmathers.com/2020/09/05/religiosity-and-
atheism-in-2020/ [dostęp: 4 czerwca 2021 r.]. Zob. Islandia jednym z najbardziej ateistycznych krajów 
świata, https://icelandnews.is/wiadomosci/ze-swiata/islandia-jednym-z-najbardziej-ateistycznych-
krajow-swiata [dostęp: 3 czerwca 2021 r.].



33

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Współczesny Kościół Państwowy w Republice Islandii 

A
rt

y
k
u

ły

islandzkiego jako Kościoła narodowego, albowiem na przestrzeni dekady od 
wzmiankowanego referendum wzrosła liczba osób określających się jako ateiści. 
O ile w 2013 roku (zatem w rok po referendum) ten wskaźnik wynosił 10% (ale 
warto dodać, że aż 31% respondentów określiło się jako osoby niewierzące bez 
równoczesnej deklaracji o ateizmie) 27, to w 2020 roku wskaźnik wywindował do 
około 42% (wzrost o ponad 30 p.p.). Analizy wykonane przez Colina Mathersa 
wykazują, że aktualnie około 55% Islandczyków to osoby wierzące, z  czego 
około 8% to osoby wierzące i  praktykujące, a  około 47% to osoby wierzące 
niepraktykujące. Pozostałe szacunkowe 3% (na wykresie wieńczącym artykuł 
zostały one zaznaczone kolorem jasnoniebieskim) to osoby niewierzące bez 
jasnych deklaracji o  ateizmie. Powyższe dane zawarte zostały w  wykresie za-
mieszczonym na końcu artykułu 28.

Z drugiej strony Islandia to kraj mocno liberalny i bardzo postępowy. Ob-
serwujemy zatem bardzo ciekawe zjawisko, jak by się mogło wydawać, bardzo 
trudne do pogodzenia i praktycznej realizacji – podtrzymanie tradycji i olbrzy-
miego przywiązania do niej przy jednoczesnym mocnym zakotwiczeniu we 
współczesności. Można islandzką rzeczywistość zobrazować na przykładzie wagi, 
gdzie na dwóch szalach postawiony zostaje z jednej strony Kościół, tradycje etc., 
a z drugiej współczesność i liberalizacja życia (związki i małżeństwa jednopłcio-
we, adopcja dzieci, równouprawnienie kobiet i mężczyzn etc.). W przypadku 
Islandii owe szale się równoważą. Dociekania tej zależności jawią się bardzo 
interesująco, ale wymagają głębszej analizy – osadzonej najpewniej u zarania 
państwa. A idąc dalej trajektorią tych dociekań, najpewniej należy okular przy-
łożyć do rdzenia luteranizmu, wzmiankowanego na początku tekstu, a  także 
do kształtowania się islandzkiej społeczności, wolnej od stygmatu pochodzenia 
oddziałującego na pozycję prawną jednostki czy też decentralizacji współżycia 
społecznego, o których pisze Marian Grzybowski 29.

Z całą pewnością jest to materia warta głębszych analiz i weryfikacji e w e n -
t u a l n e j  (tu zasadza się jądro) pozorności tego ładu.

Wykres wieńczący artykuł opracowany został na podstawie ankiety obej-
mującej następujące pytania:

27	 Islandia jednym z najbardziej…, dz. cyt.
28	 C. Mathers, dz. cyt.
29	 M. Grzybowski, Islandia. Zarys systemu ustrojowego, Białystok 2020, s. 54 i nn.



34

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

Źródło rycin: https://colinmathers.com/2020/09/05/religiosity-and-atheism-in-2020/ 
[dostęp: 4 czerwca 2021 r.].

Przyjęte przez Autora założenia dla prawidłowego odczytania wyników 
ankiet:

Atheist: A „confirmed atheist” and/or does not believe in God.
�Non-religious: A non-religious person who believes in God, but rates the 
importance of God as 8–10 at the not important end of a 10-point scale.
�Non-practicing religious person: A religious person who believes in God 
and is non-practicing OR a  non-religious person who believes in God, is 
non-practicing, and rates the importance of God in range 1–7.
�Practicing religious person: A religious person who believes in God and 
is practicing OR a non-religious person who believes in God, is practicing, 
and rates the importance of God in range 1–7 30.

Kluczowe jest wskazanie za Autorem, że badanie odzwierciedla tylko religie 
monoteistyczne.

30	 Tamże.



35

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Współczesny Kościół Państwowy w Republice Islandii 

A
rt

y
k
u

ły



36

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

BIBLIOGRAFIA

LITERATURA

Babula M., Equality in the Icelandic legal and social order, „Przegląd Prawa Kon-
stytucyjnego” 2020, nr 6 (58), s. 533–544.

Babula M., Konstytucja Republiki Islandii. Komentarz, Rzeszów, 2020.
Grzybowski M., Islandia. Zarys systemu ustrojowego, Białystok 2020.
Janisiewicz W., Warunki życia i  pracy w  krajach Europejskiego Obszaru Gospo-

darczego. Ministerstwo rodziny, pracy i polityki społecznej, Departament rynku 
pracy; https://eures.praca.gov. pl/zal/warunki _ zycia/islandia/Islandia.pdf 
[dostęp: 6 kwietnia 2021 r.].

Mathers C., Religiosity and atheism in 2020; https://colinmathers.com/2020/09/05/
religiosity-and-atheism-in-2020/ [dostęp: 4 czerwca 2021 r.].

Sagan S., Kościół Państwowy w Islandii, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2007, 
t. 10, s. 61–70; http://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/bwmeta1.element.
desklight-3b2af3ec-224f-4af1-a1b9-0bfe1b52c70e [dostęp: 1 marca 2021 r.].

Sagan S., Ustrój konstytucyjny Islandii, Rzeszów 2020.

AKTY PRAWNE

Konstytucja Republiki Islandii, nr 33/1944; https://www.althingi.is/la-
gas/150a/1944033.html [dostęp: 1 kwietnia 2021 r.].

Opinia komisji w sprawie praw i obowiązków pracowników rządowych; https://
www.althingi.is/altext/120/s/0912.html [dostęp: 31 maja 2021 r.].

Ustawa o gromadzeniu i zarządzaniu funduszami kościelnymi, nr 20/1890; https://
www.althingi.is/lagas/nuna/1890020.html [dostęp: 30 kwietnia  2021 r.].

Ustawa o Komitecie Współpracy Althingu i Kościoła narodowego, nr 12/1982; 
https://www.althingi.is/lagas/150a/1982012.html [dostęp: 1 czerwca 2021 r.].

Ustawa o nadzorze i finansach kościołów, nr 22/1907; https://www.althingi.is/
lagas/nuna/1907022.html [dostęp: 30 kwietnia 2021 r.].

Ustawa o  prawach dziecka, nr 76/2003; https://www.althingi.is/altext/
stjt/2012.061.html [dostęp: 21 kwietnia 2021 r.].

Ustawa o  statusie, zarządzaniu i  metodach pracy Kościoła narodowego, 
nr  78/1997; https://www.althingi.is/lagas/nuna/1997078.html [dostęp: 
2 czerwca 2021 r.].

Ustawa o szkołach obowiązkowych, nr 91/2008; https://www.althingi.is/altext/
stjt/2008.091.html [dostęp: 12 października 2021 r.].

Ustawa o  zarejestrowanych stowarzyszeniach wyznaniowych, nr 109/1999; 
https://www.althingi.is/lagas/150a/1999108.html [dostęp: 1 czerwca 2021 r.].



37

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Współczesny Kościół Państwowy w Republice Islandii 

A
rt

y
k
u

ły

Ustawa o zarejestrowanych związkach wyznaniowych, nr 108/1999; https://www.
althingi.is/lagas/nuna/1999108.html [dostęp: 3 kwietnia 2021 r.].

Ustawa zmieniająca ustawę o związkach wyznaniowych, nr 6/2013; https://www.
althingi.is/altext/stjt/2013.006.html [dostęp: 3 marca 2020 r.].

NETOGRAFIA

https://english.hi.is/university_of_iceland [dostęp: 31 maja 2021 r.].
http://www.islandia.org.pl/biskupst.html [dostęp: 1 marca 2020 r.].
https://kirkjan.is/kirkjan/biskup-islands/ [dostęp: 22 maja 2021 r.].
https://kirkjan.is/english/ [dostęp: 1 marca 2021 r.].
https://kirkjan.is/kirkjan/log-reglugerdir-starfsreglur-o.fl/#panel-3134e65e-

93cb-11e7-80cc-005056bc217f-1 [dostęp: 20 kwietnia 2021 r.].
https://pk.gov.pl/wp-content/uploads/2013/12/21f721df4326f25b5a54ec9972516f90.

doc [dostęp: 20 kwietnia 2021 r.].
http://px.hagstofa.is/pxen/pxweb/en/Samfelag/Samfelag__menning__5_

trufelog/MAN10001.px/table/tableViewLayout1/?rxid=bb48596d-61af-4a6
b-be3c-e11e489ff3da [dostęp: 31 maja 2021 r.].

https://utulethule.pl/studia-na-islandii-niekoniecznie/ [dostęp: 31 maja 2021 r.].
https://w w w.polskieradio.pl/39/156/A rtykul/1541300,J%c3%b2n-A ra-

son-%e2%80%93-bohater-Islandii-obronca-katolicyzmu [dostęp: 21 kwietnia 
2021 r.].

Islandia jednym z najbardziej ateistycznych krajów świata; https://icelandnews.
is/wiadomosci/ze-swiata/islandia-jednym-z-najbardziej-ateistycznych-kra-
jow-swiata [dostęp: 3 czerwca 2021 r.].

The Global Gap Index; https://www.weforum.org/reports/gender-gap-2020-
report-100-years-pay-equality [dostęp: 21 kwietnia 2021 r.].

STRESZCZENIE

W  kontekście Islandii, tak ustrojowo, jak i  funkcjonalnie, pozycja Kościoła jawi się 
szczególnie interesująco. Owa szczególność jest wypadkową kilku czynników. Po 
pierwsze, Islandia jest państwem wyznaniowym z konstytucyjnie ustatuowaną religią 
(protestantyzm, odłam luterański; art. 62 konstytucji). Na koniec pierwszego kwartału 
2021 roku 3/4 Islandczyków deklarowało przynależność do Kościoła ewangelicko-

-luterańskiego będącego Kościołem narodowym Islandii. Po drugie, w  referendum 
z  2012 roku naród jednoznacznie opowiedział się za tym, że nie chce rozłamu pań-
stwa z Kościołem, na którego czele od 2012 roku stoi biskup Agnes M. Sigurðardóttir, 
pierwsza kobieta w historii Kościoła narodowego wybrana na biskupa. Po trzecie, jest 



38

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Małgorzata Babula

A
rt

y
k
u

ły

to kraj bardzo liberalny; kraj, w którym prawo zezwala na małżeństwa jednopłciowe 
oraz na związki nieformalne, a także na adopcję dzieci przez osoby będące w związ-
kach nieheteronormatywnych. Celem artykułu jest próba analizy aktualnej pozycji 
Kościoła w Islandii i ewentualnych zagrożeń, z którymi ten musi się mierzyć lub będzie 
mierzył w najbliższych latach.

Słowa kluczowe: Islandia, Kościół islandzki, Konstytucja Islandii, islandzkie prawo-
dawstwo.

CONTEMPORARY STATE CHURCH IN THE REPUBLIC OF ICELAND

In the context of Iceland, both systemically and functionally, the position of the 
church is particularly interesting. This particularity is the result of several factors. First, 
Iceland is a religious state with a constitutionally established religion (Protestantism, 
Lutheran faction; Article 62 of the Constitution). At the end of the first quarter of 2021, 
3/4 Icelanders declared their affiliation with the Evangelical Lutheran Church, which 
is the National Church of Iceland. Second, in a 2012 referendum, the nation made it 
clear that it did not want a split between the state and the church, headed by a female 
bishop, Agnes M. Sigurðardóttir, the first woman in the history of the National Church 
to be elected bishop since 2012. Third, it is a very liberal country; a country where the 
law allows for same-sex marriages and informal relationships, as well as the adoption 
of children by people in non-heteronormative relationships. The aim of the article is 
an attempt to analyze the actual position of the Icelandic Church and possible threats 
that it has to face or will face in the upcoming years.

Keywords: Iceland, Icelandic Church, Icelandic Constitution, Icelandic legislation.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

39

Paweł Borecki
ORCID 0000-0002-1921-8291
Uniwersytet Warszawski
pawelborecki@op.pl

EKSPERTYZA W SPRAWIE AKTUALNEJ SYTUACJI 
PRAWNEJ W KONTEKŚCIE EWENTUALNEGO 
PODJĘCIA PRAC NAD USTAWĄ O STOSUNKU 

RZECZYPOSPOLITEJ POLSKIEJ DO WSCHODNIEGO 
KOŚCIOŁA STAROOBRZĘDOWEGO 

NIEPOSIADAJĄCEGO HIERARCHII DUCHOWNEJ

TEZY

1. �Około trzystuletnia historia obecności staroobrzędowców na ziemiach 
polskich oraz sięgająca okresu międzywojennego tradycja uregulowania 
w  drodze szczegółowego aktu ustawodawczego stosunku państwa do 
Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego nieposiadającego hierarchii 
duchownej (dalej: WKS), predysponują ten Kościół do uzyskania nowej, 
indywidualnej regulacji ustawowej. Będzie to w szczególności odpowiadać 
konstytucyjnym zasadom: równouprawnienia Kościołów i innych związ-
ków wyznaniowych oraz ochrony praw słusznie nabytych.

2. �Obecny stan prawny dotyczący WKS nie jest jednoznaczny, wzbudza 
zasadnicze wątpliwości interpretacyjne. Koliduje przez to z  ustrojową 
zasadą zaufania obywatela do państwa i  stanowionego przezeń prawa 
oraz zasadą bezpieczeństwa obrotu prawnego.

3. �Przy określeniu statusu prawnego Kościoła w  pierwszej kolejności po-
winny być brane pod uwagę postanowienia Konstytucji RP z 2 kwietnia 
1997 r. 1 Akt ten zapewnia Kościołowi m.in. wolność religijną w wymiarze 
kolektywnym, równouprawnienie w  porównaniu z  innymi konfesjami, 
poszanowanie przez państwo wewnętrznej niezależności i  autonomii, 
wreszcie bilateralizm (dwustronność) w określeniu jego relacji z państwem. 
Oznacza to diametralną poprawę w porównaniu z poprzednio obowiązu-
jącym stanem ustrojowym w dziedzinie wyznaniowej.

1	 Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483, z późn. zm.

DOI: 10.34888/ppw.2021.39-58  



40

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

4. �Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z  dnia 22 marca 1928 r. 
o  stosunku Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie 
posiadającego hiararchji duchownej 2 jest anachroniczne nawet w warstwie 
językowej. Nie odpowiada standardom konstytucyjnym i  prawnomię-
dzynarodowym w  zakresie zbiorowej wolności religijnej. Rzeczony akt 
ustawodawczy narusza, poprzez szereg swoich postanowień o charakterze 
policyjnym, konstytucyjną zasadę poszanowania autonomii i niezależno-
ści Kościoła. Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z  22 marca 
1928 r. należy interpretować przez pryzmat postanowień wyznaniowych 
Konstytucji RP z 1997 r., zwłaszcza art. 25 ust. 3, a także odpowiednich 
postanowień Ustawy z  dnia 17 maja 1989 r. o  gwarancjach wolności su-
mienia i wyznania 3 (art. 18 ust. 2 w zw. z art. 19). Prowadzi to do wniosku, 
że liczne postanowienia aktu z 1928 r. utraciły moc obowiązującą. Opcjo-
nalnie dopuszczalne jest stanowisko, iż wygasły one w drodze desuetudo 
(tzw. odwyknienia).

5. �Istnieją zasadnicze wątpliwości w  sprawie aktualnego, obowiązującego 
statutu WKS. Wydaje się, że Rozporządzenie Rady Ministrów z  dnia 
29 sierpnia 1928 r. o uznaniu statutu Wschodniego Kościoła Staroobrzę-
dowego, nie posiadającego hierarchji duchownej 4 wygasło na skutek desu-
etudo. Należałoby zatem przychylić się do stanowiska, że obowiązującym 
statutem jest akt z 1984 r., od lat stosowany przez WKS i będący wyrazem 
urzeczywistnienia jego autonomii wewnętrznej, chronionej konstytucyjnie.

6. �W  celu uzgodnienia aktualnego stanu prawnego WKS z  Konstytucją 
RP konieczne jest uchwalenie nowej, indywidualnej ustawy o stosunku 
państwa do wspomnianego Kościoła. Winna ona urzeczywistniać kon-
stytucyjne zasady stosunków wyznaniowych oraz zawierać postanowienia 
analogiczne do tych zawartych w indywidualnych ustawach wyznaniowych 
z lat 1989–1997. Należy także niezwłocznie uchylić rozporządzenie Rady 
Ministrów z 29 sierpnia 1928 r.

7. �Nowe ustawodawstwo dotyczące WKS powinno być ustanowione w trybie 
odpowiadającym art. 25 ust. 5 Konstytucji RP, czyli na podstawie uprzedniej 
umowy zawartej przez Radę Ministrów z  prawną reprezentacją Kościo-
ła. Gdyby okazało się to niemożliwe, należy przynajmniej doprowadzić 
do formalnego uchylenia ewidentnie kolidujących z  postanowieniami 
Konstytucji RP przepisów rozporządzenia Prezydenta Rzeczypospolitej 
z 22 marca 1928 r.

2	 Dz. U. z 1928 r. Nr 38, poz. 363, z późn. zm.
3	 Tekst jedn. Dz. U. z 2017 r., poz. 1153.
4	 M. P. z 1928 r. Nr 210, poz. 482.



41

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

WPROWADZENIE

Staroobrzędowcy (starowierzy, starowiercy) to wyznanie powstałe wskutek 
rozłamu (ros. roskoł) w Rosyjskim Kościele Prawosławnym. Staroobrzędowcy 
nie uznali reformy liturgicznej patriarchy Nikona z lat 1652–1656, upodabniającej 
obrzędy Rosyjskiego Kościoła Prawosławnego do greckich. W ich ocenie wszel-
kie zmiany typowo ruskich tradycji liturgicznych były herezją i wyrzeczeniem 
się jedynej prawdziwej wiary. W 1667 r. sobór moskiewski uznał stare obrzędy 
za herezję. Władze kościelne i  świeckie rozpoczęły masowe prześladowania 
starowierców, które trwały do końca XVII stulecia. Pełnię praw obywatelskich 
w Cesarstwie Rosyjskim staroobrzędowcy uzyskali dopiero w latach 1905–1906 
po wydaniu przez cara Mikołaja II ukazu imiennego o  utrwaleniu tolerancji 
religijnej z dnia 17 kwietnia 1905 r. 5 oraz ukazu imiennego z dnia 17 października 
1906 r. o sposobie zakładania gmin staroobrzędowców i  sekciarzy oraz o pra-
wach i obowiązkach należących do tych gmin zjednoczeń staroobrzędowców 
i sekciarzy 6.

Na przełomie XVII i XVIII wieku wśród staroobrzędowców doszło do roz-
łamu na tzw. popowców i nieuznających sakramentu kapłaństwa, przekonanych 
o zapanowaniu sił zła nad światem, tzw. bezpopowców. Pierwsza z wymienio-
nych grup od 1846 r. miała własną hierarchię cerkiewną, której powstanie było 
możliwe dzięki przejściu byłego biskupa bośniackiego Ambrożego do staro-
wierców. Oba nurty ulegały dalszym podziałom na wspólnoty (ros. sogłasija), 
z których największe liczebnie wśród popowców były wspólnoty: wietkowska, 
diakonowców i czernobylska, natomiast u bezpopowców grupy: fiedosjejewców, 
filiponów, pomorców i stranników 7.

W  pierwszej połowie XX w. łączną liczbę starowierców szacowano w  gra-
nicach od 10 do 20 mln. Znaczny spadek liczebności tej grupy miał miejsce 
w czasach ZSRR, gdy prześladowania religijne i kolektywizacja doprowadziły 
do zniszczenia ich tradycyjnych skupisk. Współcześnie (pocz. XXI wieku) 
liczbę staroobrzędowców na świecie szacuje się na 3 mln. Zamieszkują oni 
przede wszystkim w Rosji, na Łotwie, Litwie, Ukrainie, w Rumunii, Bułgarii 
i Stanach Zjednoczonych.

Na obecnych ziemiach polskich staroobrzędowcy pojawili się w  regionie 
Augustowa, Suwałk i  Sejn w  II poł. XVIII wieku, przemieszczając się z  tere-
nu Kurlandii i  ziemi czernihowskiej. W  latach 20. i  30. XIX wieku część tej 

5	 Zbiór Praw i Rozporządzeń b. Cesarstwa Rosyjskiego Nr 63, poz. 526.
6	 Zbiór Praw i Rozporządzeń b. Cesarstwa Rosyjskiego Nr 245, poz. 1728.
7	 E. Iwaniec, Z dziejów staroobrzędowców na ziemiach polskich XVII-XX wieku, Warszawa 1977, s. 36–48; 

A. Rykała, Staroobrzędowcy w Polsce, „Acta Universitatis Lodziensis. Folia Geographica Socio-
Oeconomica” 1999, nr 2, s. 40.



42

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

społeczności przeniosła się z Królestwa Polskiego na Mazury, w granice Prus 
Wschodnich. W II RP staroobrzędowcy bezpopowcy uzyskali w 1928 r. prawne 
uznanie ze strony państwa. Ogółem w latach 30. XX wieku Wschodni Kościół 
Staroobrzędowy nieposiadający hierarchii duchownej składał się z  52 gmin 
i liczył około 50 tys. członków 8. Zdecydowana większość z nich zamieszkiwała 
na terenie Wileńszczyzny. W 1938 r. w rejonie suwalsko-augustowskim funkcjo-
nowało 8 gmin staroobrzędowych, skupiających ok. 10 tys. wyznawców. Z kolej 
na Mazurach było ich ok. tysiąca 9. Większość z nich (ok. 6 tys.) wyjechała przy-
musowo w czasie II wojny światowej na Litwę. W wyniku przesiedleń i emigracji 
liczba staroobrzędowców w Polsce drastycznie spadła. W latach 50. XX wieku 
szacowano na ponad 1500 osób 10, zaś w 1968 r. żyło ich 268 w Augustowie, 188 
w Gabowych Grądach, 133 w Borze oraz 412 w Wojnowie i Gałkowie 11.

Wschodni Kościół Staroobrzędowy nieposiadający hierarchii duchownej 
jest Kościołem wywodzącym się z  tradycji prawosławnej, zrzeszającym zde-
cydowaną większość gmin wyznaniowych bezpopowców na terenie Polski. 
Według danych GUS Kościół liczył w  2018 roku 1260 wiernych (w  tym 1232 
w województwie podlaskim oraz 20 w województwie warmińsko-mazurskim) 12. 
W strukturach Kościoła działają cztery parafie: w Gabowych Grądach, w Suwał-
kach, w Wojnowie i w Wodziłkach. Najwięcej wiernych mieszka na Mazurach 
i na Suwalszczyźnie. Centrum religijne i siedziba władz tej konfesji znajduje się 
w Suwałkach. Zwierzchnikiem Kościoła jest Wacław Nowiczenko 13.

W 2013 r. ze Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego wyodrębniła się praw-
nie Staroprawosławna Cerkiew Staroobrzędowców. Było to następstwo rozłamu, 
który nastąpił na tle personalnym w  staroobrzędowej gminie wyznaniowej 
w Gabowych Grądach w 2008 r. Nowa wspólnota wyznaniowa od 18 grudnia 
2013 r. jest wpisana do rejestru Kościołów i innych związków wyznaniowych pro-
wadzonego przez Ministra Spraw Wewnętrznych i Administracji w dziale A pod 
numerem 177 14. Obejmuje jedną parafię – w Gabowych Grądach. Działa zwłasz-
cza na podstawie przepisów Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wol-
ności sumienia i wyznania oraz statutu przedłożonego organowi rejestrowemu.

8	 D. Walencik, A. Leszczyński, Organizacja i  status prawny Staroobrzędowej Gminy Wyznaniowej 
w Suwałkach [w:] Człowiek, Państwo, Kościół. Księga jubileuszowa dedykowana Księdzu Profesorowi 
Arturowi Mezglewskiemu, red. nauk. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin 2020, s. 646.

9	 W. Baranowskij, G. Protaszenko, Starowierije Bałtii i Polszy, Wilnius 2005, s. 385–386.
10	 E. Iwaniec, dz. cyt., s. 281–282.
11	 R. Michalak, Polityka wyznaniowa państwa polskiego wobec mniejszości religijnych w latach 1945-1989, 

Zielona Góra 2014, s. 266.
12	 GUS, Wyznania religijne w Polsce 2015-2018, Warszawa 2020, s. 119.
13	 https://www.gov.pl/web/mswia/koscioly-i-inne-zwiazki-wyznaniowe-ktorych-stosunki-z-panstwem-

sa-uregulowane-ustawami-partykularnymi [dostęp: 8 czerwca 2021 r.].
14	 https://www.gov.pl/web/mswia/rejestr-kosciolow-i-innych-zwiazkow-wyznaniowych [dostęp: 

8 czerwca 2021 r.].



43

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

I. STATUS WSCHODNIEGO KOŚCIOŁA STAROOBRZĘDOWEGO 
NIEPOSIADAJĄCEGO HIERARCHII DUCHOWNEJ  

W ŚWIETLE KONSTYTUCJI RP

Status prawny Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego nieposiadającego 
hierarchii duchownej kształtują akty normatywne o różnej mocy prawnej, two-
rzące układ zhierarchizowany. Na jego szczycie znajdują się właściwe regulacje 
Konstytucji RP. Poziom środkowy zajmują przede wszystkim odpowiednie akty 
ustawodawcze, zwłaszcza Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z dnia 
22 marca 1928 r. o stosunku Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędo-
wego, nie posiadającego hierarchji duchownej oraz Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. 
o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. Poziom najniższy stanowi statut 
Kościoła, będący z założenia aktem o najwyższym stopniu szczegółowości.

Rekonstrukcja położenia prawnego WKS wymaga w pierwszej kolejności 
uwzględnienia odpowiednich postanowień Konstytucji RP z 2 kwietnia 1997 r. 
Zgodnie z  art. 8 ust. 1 obecnej polskiej ustawy zasadniczej Konstytucja jest 
najwyższym prawem w Rzeczypospolitej Polskiej. Przepisy Konstytucji stosuje 
się bezpośrednio, chyba że Konstytucja stanowi inaczej (patrz art. 8 ust. 2) 15. 
Konsekwencją uznania Konstytucji za najwyższe prawo w RP jest przyznanie 
temu aktowi najwyższej mocy derogacyjnej (uchylającej).

Konstytucja RP z 1997 r. wyraźnie dowartościowała Kościoły i inne związki 
wyznaniowe. Dotyczy to szczególnie wspólnot religijnych mniejszości konfe-
syjnych, w tym także WKS. Jako jedną z pierwszoplanowych zasad stosunków 
wyznaniowych ustrojodawca przyjął wolność sumienia i  religii (art. 53 Kon-
stytucji). Zagwarantował m.in. kolektywną wolność uzewnętrzniania religii, 
a  także szereg uprawnień szczegółowych mających znaczenie dla związków 
wyznaniowych, jak: prawo do posiadania świątyń i  innych miejsc kultu w za-
leżności od potrzeb ludzi wierzących, prawo osób do korzystania z  pomocy 
religijnej tam, gdzie się znajdują (art. 53 ust. 2) czy prawo do nauczania religii 
w szkole każdego Kościoła lub innego związku wyznaniowego o uregulowanej 
sytuacji prawnej (art. 53 ust. 4). Wymienione uprawnienia przysługują Kościo-
łom i innym związkom wyznaniowym bez względu na ich wielkość i długość 
istnienia na terytorium Polski.

Konstytucja RP z 1997 r. wzmocniła pozycję Kościołów i innych związków 
wyznaniowych w ich relacjach z państwem, a zarazem w wymiarze formalno-
prawnym dowartościowała mniejszościowe Kościoły i inne związki wyznaniowe 
w odniesieniu do większościowego Kościoła katolickiego. Zdecydowanie lepsze 

15	 Zob. P. Winczorek, Komentarz do Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 roku, 
Warszawa 2008, s. 32.



44

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

gwarancje położenia prawnego w porównaniu z poprzednim stanem ustrojowym 
otrzymał także Wschodni Kościół Staroobrzędowy. W art. 25 ust. 1 Konstytucji 
została sformułowana wprost zasada równouprawnienia Kościołów i  innych 
związków wyznaniowych. Wyklucza to możliwość prawnego ustanowienia 
Kościoła oficjalnego, państwowego czy dominującego.

Ponadto z  analizowanego przepisu ustawy zasadniczej wynika przede 
wszystkim adresowany do ustawodawcy nakaz zapewnienia każdemu oficjal-
nie działającemu Kościołowi czy innemu związkowi wyznaniowemu takich 
samych uprawnień, czyli takich samych prawnych możliwości działania lub 
zaniechania. Jako niekonstytucyjne należy uznać różnicowanie uprawnień 
wspólnot religijnych na podstawie kryteriów, na których spełnienie nie mają 
one wpływu 16. Zasada równouprawnienia związków wyznaniowych winna 
prowadzić do preferowania przez ustawodawcę jednolitej regulacji sfery ich 
działalności, tzn. w oparciu o normy generalne i abstrakcyjne.

Z zasadą równouprawnienia Kościołów i innych związków wyznaniowych 
koresponduje wyrażona w art. 25 ust. 2 Konstytucji zasada bezstronności, czyli 
neutralności władz publicznych w sprawach przekonań religijnych, światopoglą-
dowych i filozoficznych. Z zasady tej wynika m.in. zakaz stosowania kryteriów 
wyznaniowych w sferze działania państwa oraz niedopuszczalność angażowania 
się (wplątywania się) władz publicznych w sprawy religijno-światopoglądowe.

W  art. 25 ust. 3 Konstytucji RP sformułowano gwarancje poszanowania 
przez państwo autonomii oraz niezależności Kościołów i  innych związków 
wyznaniowych w ich własnym zakresie działania, a ponadto zasadę współdzia-
łania państwa i  wspólnot religijnych dla dobra człowieka i  dobra wspólnego. 
Autonomia Kościołów i  innych związków wyznaniowych oznacza ich prawo 
do samodzielnego, tzn. bez ingerencji państwa, tworzenia własnego prawa we-
wnętrznego oraz do rządzenia się nim. Prawo wewnętrzne wspólnot religijnych 
nie jest zatem statuowane przez państwo. Państwo tego prawa nie zatwierdza, 
nie uznaje, nie gwarantuje (nie sankcjonuje) 17. Wspomniane prawo obowiązuje 
jednak co do zasady jedynie na forum wewnętrznym związków wyznaniowych 
i nie wywołuje skutków w państwowym porządku prawnym, chyba że dopuszcza 
to wyraźnie ustawa lub umowa międzynarodowa 18.

Niezależność związków wyznaniowych w  ich własnym zakresie oznacza 
przede wszystkim ich samorządność. Wspólnoty religijne zatem zgodnie 
z  art.  25 ust. 3 Konstytucji mają prawo do samodzielnego, bez ingerencji 

16	 Szerzej zob. P. Borecki, Równouprawnienie kościołów i innych związków wyznaniowych [w:] Leksykon 
prawa wyznaniowego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014, s. 378–386.

17	 Zob. M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013, s. 271; zob. też P. Sobczyk, Autonomia związków 
wyznaniowych [w:] Leksykon prawa wyznaniowego…,dz. cyt., s. 1–7.

18	 Zob. A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 64–65.



45

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

państwa, prowadzenia swych spraw. Dotyczy to przede wszystkim prawa do 
samodzielnego powoływania przez Kościoły i inne związki wyznaniowe swoich 
organów wewnętrznych, dokonywania naboru nowych członków, usuwania 
dotychczasowych, ustanawiania oraz zwalniania duchownych. Niezależność 
związku wyznaniowego oznacza także prawo do samodzielnego prowadzenia 
swoich spraw majątkowych 19. W sumie zasada poszanowania autonomii oraz 
niezależności związków wyznaniowych przez państwo skutkuje pozbawieniem 
tegoż państwa uprawnień nadzorczych wobec wspólnot religijnych.

Autonomia i  niezależność Kościołów i  innych związków wyznaniowych 
stanowią przejaw kolektywnej wolności praktykowania religii, gwarantowanej 
w art. 53 Konstytucji. W związku z tym mogą one podlegać ograniczeniom na 
zasadach przewidzianych w odniesieniu do wolności uzewnętrzniania religii. 
Zgodnie z art. 53 ust. 5 Konstytucji RP wolność uzewnętrzniania religii może 
być ograniczona jedynie w drodze ustawy i tylko wtedy, gdy jest to konieczne do 
ochrony bezpieczeństwa państwa, porządku publicznego, zdrowia, moralności 
lub wolności i praw innych osób.

Współczesna polska ustawa zasadnicza w art. 25 ust. 4 i 5 formułuje zasadę 
bilateralizmu, czyli dwustronności, w określeniu położenia prawnego Kościołów 
i innych związków wyznaniowych 20. Odpowiednie regulacje powinny opierać 
się na umowach zawieranych przez państwo (rząd) z przedstawicielami zainte-
resowanych wspólnot religijnych. Wyklucza to arbitralne, tzn. bez porozumienia 
z zainteresowanymi, stanowienie przez państwo norm prawnych dotyczących 
odpowiednich związków wyznaniowych. Gwarancje dla nierzymskokatolickich 
wspólnot religijnych zawarte zostały w art. 25 ust. 5 Konstytucji RP. Przewiduje 
on, że stosunki między Rzecząpospolitą Polską a Kościołami i związkami wy-
znaniowymi nierzymskokatolickimi określają ustawy uchwalone na podstawie 
umów zawartych przez Radę Ministrów z ich właściwymi przedstawicielami.

Omawiane normy dotyczą także określenia statusu Wschodniego Kościoła 
Staroobrzędowego. Należy zwrócić uwagę jednak, że art. 25 ust. 5 Konstytucji to 
przepis o dużym stopniu ogólności. Jest on niejednolicie interpretowany przez 
przedstawicieli doktryny prawa wyznaniowego i konstytucyjnego. Dotychczas 
formalnie doczekał się urzeczywistnienia tylko jeden raz. Wyrazem tego jest 
ustawa z  2011 r. o  finansowaniu Prawosławnego Seminarium Duchownego 
w  Warszawie z  budżetu państwa 21. Niestety dotychczas nie uchwalono na 
podstawie art. 25 ust. 5 Konstytucji RP żadnej nowej indywidualnej ustawy 
wyznaniowej, tzn. określającej kompleksowo stosunek państwa do określonego 
związku wyznaniowego.

19	 Zob. M. Pietrzak, dz. cyt., s. 242–243, 271–272.
20	 Zob. m.in. A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, dz. cyt., s. 85–88.
21	 Dz. U. z 2011 r. Nr 144, poz. 849.



46

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

Zabezpieczeniem konstytucyjnych uprawnień Kościołów i  innych związ-
ków wyznaniowych jest m.in. prawo tych podmiotów do inicjowania kontroli 
konstytucyjności lub legalności aktów normatywnych przed Trybunałem 
Konstytucyjnym (TK). Zgodnie z  art. 191 ust. 1 pkt 5 Konstytucji z  wnioska-
mi w sprawach, o których mowa w art. 188 ustawy zasadniczej, do TK mogą 
występować w szczególności związki wyznaniowe. Wszakże, zgodnie z art. 191 
ust.  2 Konstytucji, rzeczone podmioty mogą wystąpić z  odpowiednim wnio-
skiem, jeżeli akt normatywny dotyczy spraw objętych ich zakresem działania. 
Oznacza to, że WKS może zainicjować kontrolę konstytucyjności odpowied-
nich postanowień Rozporządzenia Prezydenta Rzeczypospolitej z  22 marca 
1928 r. o stosunku Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie 
posiadającego hierarchji duchownej.

Reasumując: model relacji między państwem a Kościołami i innymi związ-
kami wyznaniowymi, wynikający z Konstytucji RP z 2 kwietnia 1997 r., ogólnie 
może być określony jako tzw. przyjazny rozdział państwa i wspólnot religijnych 22. 
Pozostaje on w opozycji wobec realiów stosunków państwowo-kościelnych ist-
niejących w okresie Polski Ludowej. System praktycznie wówczas funkcjonujący 
określany był jako system zwierzchnictwa rozdziałowego państwa nad Kościo-
łem (związkami wyznaniowymi) 23. Obecny konstytucyjny model „przyjaznego 
rozdziału” zasadniczo odbiega również od ustrojowego systemu stosunków 
państwo–związki wyznaniowe wyrażonego na kartach ustaw konstytucyjnych 
w Polsce w okresie międzywojennym, tzn. w Konstytucji marcowej z 1921 r. 24, 
a  w  ślad za nią w  Konstytucji kwietniowej z  1935 r. 25 Był to bowiem system 
zwierzchnictwa państwa nad związkami wyznaniowymi. Jego szczegółowym 
wyrazem był wyznaniowy charakter państwa, odrzucenie zasady równoupraw-
nienia wyznań, przyjęcie systemu wyznań prawnie uznanych i nieuznanych czy 
stosowanie kryteriów wyznaniowych w sferze działalności państwa.

W  opisanych realiach ustrojowych ustanowione zostało rozporządzenie 
Prezydenta Rzeczypospolitej o  stosunku państwa do Wschodniego Kościoła 
Staroobrzędowego nieposiadającego hierarchii duchownej.

22	 Zob. M. Pietrzak, dz. cyt., s. 243.
23	 Tamże, s. 176.
24	 Dz. U. z 1921 r. Nr 44, poz. 267, z późn. zm.
25	 Dz. U. z 1935 r. Nr 30, poz. 227.



47

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

II. POSTANOWIENIA ROZPORZĄDZENIA PREZYDENTA Z 22 MARCA 1928 R. 
O STOSUNKU PAŃSTWA DO WKS W KONTEKŚCIE USTAWY Z DNIA 

17 MAJA 1989 R. O GWARANCJACH WOLNOŚCI SUMIENIA I WYZNANIA

Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z 22 marca 1928 r. jest współcześ-
nie anachronicznym aktem prawnym. Stanowiło ono wykonanie przepisów 
wyznaniowych Konstytucji RP z  dnia 17 marca 1921 r. 26 Wprowadzały one 
rozróżnienie na związki wyznaniowe prawnie uznane przez państwo oraz 
a contrario – prawnie nieuznane (zob. art. 113, 115 i 116). W okresie międzywojen-
nym dominowało stanowisko, że uznanie związku wyznaniowego wymaga aktu 
rangi ustawowej 27. Wschodni Kościół Staroobrzędowy nieposiadający hierarchii 
okazał się jedynym nowym związkiem wyznaniowym uznanym przez państwo 
polskie w okresie międzywojennym 28. Przy tym w rozporządzeniu prezydenta 
z 22 marca 1928 r. widoczna jest częściowa recepcja przepisów carskiego ukazu 
z 17 października 1906 r. „dla wyznań obcych” 29.

Rozporządzenie prezydenta z 22 marca 1928 r. jest aktem stosunkowo krótkim. 
Jego treść pierwotnie ujęto w 25 artykułach, z których treść dwóch (art. 12 i 21) 
została uchylona w związku z wejściem w życie nowego prawa małżeńskiego 
i prawa o aktach stanu cywilnego po II wojnie światowej. Omawiany akt nie 
dzieli się na jednostki systematyzacyjne. Poszczególne artykuły także nie są 
podzielone na ustępy czy paragrafy.

Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej określa status prawny WKS 
oraz zasady jego relacji z państwem polskim. Kościół na terenie Rzeczypospolitej 
Polskiej korzysta zatem w swoim życiu wewnętrznym z pełnej wolności rządzenia 
się w granicach obowiązującego prawa przepisami swojego prawa kanonicznego 
oraz statutu (ustawy wewnętrznej), jak stanowi rzeczone rozporządzenie, uzna-
nego przez rząd. Kościół jest niezależny od jakichkolwiek władz nieprzewidzia-
nych wspomnianym aktem ustawodawczym lub statutem (zob. art. 1). Zgodnie 
z art. 2 rozporządzenia z 22 marca 1928 r. Wschodni Kościół Staroobrzędowy 
jest osobą prawną i może w granicach obowiązujących ustaw nabywać, zbywać, 
obciążać i swobodnie zarządzać swoim majątkiem ruchomym i nieruchomym. 
Rozporządzenie w swojej treści reguluje także organizację wewnętrzną Kościoła 
(art. 3, 5–7), kwestię osobowości prawnej jego jednostek organizacyjnych – staro-
obrzędowych gmin wyznaniowych (art. 8 i 9) – zagadnienie reprezentacji WKS 

26	 Dz. U. z 1921 r. Nr 44, poz. 267, z późn. zm.
27	 M. Pietrzak, dz. cyt., s. 116.
28	 Tamże, s. 121 oraz J. Osuchowski, Prawo wyznaniowe Rzeczypospolitej Polskiej 1918-1939 (węzłowe 

zagadnienia), Warszawa 1967, s. 231.
29	 K. Krasowski, Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium historycznoprawne, Warszawa–

Poznań 1988, s. 202 i 209; J. Sawicki, Studia nad położeniem prawnym mniejszości religijnych w państwie 
polskim, Warszawa 1937, s. 174.



48

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

oraz wspomnianych gmin w obrocie prawnym (odpowiednio: art. 4 i  10), nie-
które uprawnienia i obowiązki Kościoła, wreszcie pewne aspekty statusu osób 
duchownych (art. 11, 13–16).

Rozporządzenie z 22 marca 1928 r. całkiem szczegółowo określa wewnętrzną 
organizację Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego. Ma to miejsce w stop-
niu dalej idącym, niż nastąpiło w  odniesieniu do odpowiednich Kościołów 
i  innych związków wyznaniowych we właściwych indywidualnych ustawach 
wyznaniowych uchwalonych w latach 1989–1997. Organem zwierzchnim w Koś-
ciele jest ogólnopolski sobór jego wyznawców. Składa się on z  duchownych 
poszczególnych gmin i  pełnomocników gmin. Sobór decyduje w  sprawach 
wiary i  moralności oraz w  sprawach wewnętrznego zarządu Kościoła. Przed-
stawia władzom państwowym potrzeby i postulaty wyznawców tego Kościoła 
w dziedzinie społeczno-religijnej, oświatowej i miłosierdzia chrześcijańskiego. 
Wybiera także prezesa i członków Naczelnej Rady Staroobrzędowców (NRS), 
a ponadto członków Sądu Duchownego oraz Komisji Rewizyjnej NRS. Sobór 
ustanawia także zasady budżetowania i zatwierdza sprawozdania rachunkowe, 
a także zwołuje NRS. Dla prawomocności uchwał soboru wymagany jest udział 
w nim pełnomocników przynajmniej połowy wszystkich gmin oraz bezwzględna 
większość głosów uczestników. Uchwały rzeczonego organu w kwestiach wia-
ry i moralności uzyskują moc obowiązującą z chwilą ich ogłoszenia w sposób 
wskazany przez uchwałę soboru (zob. art. 3).

Naczelna Rada Staroobrzędowców zarządza sprawami Kościoła w okresie 
między soborami, wykonuje uchwały soboru i będąc reprezentacją prawną Koś-
cioła Staroobrzędowego w RP, występuje wobec władz państwowych w imieniu 
soboru i Kościoła (art. 4). NRS składa się z prezesa, 14 członków i 6 zastępców. 
Wybiera ich sobór, na 5 lat. Rada wybiera ze swego grona 2 wiceprezesów oraz 
sekretarza. Przy tym członkami rady mogą być tylko obywatele polscy, mający 
ukończone 21 lat i „używający w pełni praw cywilnych” (zob. art. 5).

Organem wykonawczym NRS jest Prezydium Rady w składzie prezes wy-
brany przez sobór oraz wybrani przez radę spośród jej członków: wiceprezes, 
sekretarz i trzej członkowie (zob. art. 6).

Do rozpatrywania, opiniowania i rozstrzygania bieżących spraw kanonicznych, 
religijnych i moralnych powołany jest Sąd Duchowny. Zgodnie z art. 7 rozpo-
rządzenia z 1928 r. składa się on z 12 członków i 3 zastępców, wybieranych przez 
sobór spośród osób duchownych, działających na podstawie i  według prawa 
kanonicznego oraz statutu Kościoła. Terminy posiedzeń Sądu Duchownego 
określa NRS, która przedkłada Sądowi wszystkie sprawy do decyzji oraz ogłasza 
te decyzje w sposób ustalony przez uchwałę rady.

W celu zaspokojenia potrzeb religijnych, religijno-oświatowych, moralnych 
i miłosierdzia chrześcijańskiego tworzy się staroobrzędowe gminy wyznaniowe 



49

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

na zasadach ustalonych w statucie. Skład gmin zatwierdza NRS. Gminy podle-
gają rejestracji przez właściwego wojewodę, który ten fakt ogłasza w Dzienniku 
Wojewódzkim. Staroobrzędowe gminy wyznaniowe są osobami prawnymi. Mogą 
nabywać, zbywać, obciążać i zarządzać majątkiem ruchomym i nieruchomym 
gminy. Organami gminy są: Walne Zgromadzenie członków gminy i wybrana 
przez to zgromadzenie Rada Gminy. Zakres działania tych organów, ich skład 
i warunki ważności uchwał określa statut.

Dla odprawiania nabożeństw i  zaspokajania potrzeb religijnych Walne 
Zgromadzenie gminy wybiera duchownych. Wybór zatwierdza Naczelna Rada. 
Zgodnie z rozporządzeniem z 22 marca 1928 r. nie jest rolą duchownych jako 
takich reprezentowanie właściwych gmin w obrocie prawnym (zob. art. 11).

Rozporządzenie z 22 marca 1928 r. przewiduje naukę religii dla młodzieży 
staroobrzędowej w szkołach państwowych prowadzoną przez nauczycieli, mia-
nowanych spośród osób upoważnionych do nauczania religii przez NRS. Każdy 
duchowny może być jednocześnie nauczycielem religii we wszystkich szkołach 
swojej gminy, w których pobierają naukę dzieci wyznania staroobrzędowego. 
W razie potrzeby upoważnienia do nauczania religii mogą otrzymać od NRS 
także pobożne osoby świeckie. Rozporządzenie z 1928 r. formułuje także dla 
staroobrzędowców uprawnienia językowe, gdyż nauczanie religii staroobrzę-
dowej w szkołach państwowych może odbywać się w języku liturgicznym oraz 
w języku ojczystym.

W  omawianym akcie ustawodawczym przewidziano ponadto możliwość 
ustanowienia duszpasterstwa wojskowego. W miarę potrzeby minister obrony 
narodowej może powołać za pośrednictwem NRS kapelanów wojskowych 
dla zaspokajania potrzeb religijnych wiernych Kościoła odbywających służbę 
wojskową (zob art. 18).

W sumie powyższych uprawnień nie można uznać za przywileje w kontek-
ście standardów wolności i praw człowieka obowiązujących we współczesnym 
prawie polskim.

Analizując treść rozporządzenia Prezydenta Rzeczypospolitej z  22 marca 
1928  r. trzeba uwzględnić, poza właściwymi regulacjami konstytucyjnymi 
(głównie art. 25 i 53), także właściwe postanowienia Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. 
o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. Art. 18 ust. 2 tego aktu stanowi, że 
przepisy jego rozdziału 2, określające uprawnienia Kościołów i innych związków 
wyznaniowych, mają zastosowanie do tychże o ustawowo uregulowanej sytu-
acji wówczas, gdy odrębne ustawy regulujące ich sytuację prawną i majątkową 
nie przewidują takich uprawnień. Tymczasem zawarty w  rozdziale 2 ustawy 
o gwarancjach wolności sumienia i wyznania art. 19 ust. 1 przewiduje, że Koś-
cioły i inne związki wyznaniowe korzystają na zasadach równouprawnienia ze 
swobody pełnienia funkcji religijnych. Wypełniając funkcje religijne, mogą one 



50

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

w szczególności rządzić się w swoich sprawach własnym prawem, swobodnie 
wykonywać władzę duchowną oraz zarządzać swoimi sprawami (art. 19 ust. 2 
pkt 4) czy ustanawiać kształcić i zatrudniać duchownych (art. 19 ust. 2 pkt 5). 
Wymienione uprawnienia mieszczą się w konstytucyjnych pojęciach autonomii 
i niezależności Kościołów i innych związków wyznaniowych w swoim zakresie.

Można zatem przyjąć, że wygasły szczególne uprawnienia nadzorcze władz 
publicznych wobec WKS, jego organów wewnętrznych oraz osób duchownych 
przewidziane w  rozporządzeniu z  22 marca 1928 r. Nastąpiło to z  dniem wej-
ścia w  życie Ustawy z  dnia 17 maja 1989 r. o  gwarancjach wolności sumienia 
i wyznania, a najpóźniej w dniu wejścia w życie Konstytucji RP z 2 kwietnia 
1997 r., czyli 16 października 1997 r. Sprzeczność przywołanych postanowień 
regulacji przedwojennej z art. 25 ust. 3 Konstytucji RP jest bowiem ewidentna.

Zwłaszcza wygasło uprawnienie rządu do uznawania statutu WKS (art. 
1 rozporządzenia z 22 marca 1928 r.). Nieaktualny jest wymóg powiadomienia 
przez Naczelną Radę Staroobrzędowców ministra właściwego ds. wyznań 
religijnych o  miejscu, czasie i  przedmiocie obrad ogólnopolskiego soboru 
wyznawców WKS (art. 3) czy obowiązek uzyskania przez członków Naczelnej 
Rady Staroobrzędowców przed objęciem urzędowania uznania swego wyboru 
ze strony wspomnianego ministra i  złożenia wobec duchownego przysięgi 
o charakterze religijnym na ręce ministra lub delegowanego przezeń urzędnika 
(art. 5). Nieaktualna jest także kompetencja ministra właściwego ds. wyznań 
religijnych do wyrażenia sprzeciwu wobec ogłoszenia przez Naczelną Radę 
Staroobrzędowców uchwał ogólnopolskiego doboru wyznawców niedotyczących 
wiary i moralności 30. Wygasły w obecnym stanie prawnym, a zwłaszcza kon-
stytucyjnym, uprawnienia kontrolne organów administracji publicznej wobec 
duchownych WKS. W szczególności wojewodowie nie mają prawa sprzeciwu 
wobec osoby kandydata na duchownego (zob. art. 11). Duchowny nie ma też 
obowiązku przed objęciem urzędu złożenia na ręce właściwego starosty uro-
czystego przyrzeczenia o treści religijnej co do swojej lojalności wobec państwa 
i jego władz (zob. art.13).

Wygasł ustawowy obowiązek NRS niezwłocznego odsunięcia od obowiązków 
duchownych tych osób, które zostały uznane sądownie za winnych zbrodni 
lub czynów karygodnych pochodzących z  chęci zysku lub uwłaczających 
moralności. Wojewoda nie ma już prawa żądać od NRS wydania zarządzeń 
zapobiegawczych, względnie usunięcia od sprawowania czynności duchownych 
duchownego dopuszczającego się szkodliwej działalności dla bezpieczeństwa 
państwa (zob. art. 15). Nie ma także już obowiązku zawiadamiania właściwego 

30	 Była to w istocie przewidziana po raz pierwszy w ustawodawstwie wyznaniowym niepodległej Polski 
prawna odmiana placetum regium – zob. J. Sawicki, dz. cyt., s. 174.



51

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

wojewody przez NRS o  lokalnych zjazdach duchowieństwa i  wiernych (ich 
czasie, miejscu i programie obrad – zob. art. 16).

Zarazem jako niezgodne z konstytucyjną zasadą wzajemnej niezależności 
państwa i związków wyznaniowych w swoim zakresie (art. 25 ust. 3 Konstytucji 
RP), czyli zasadą rozdziału wspomnianych podmiotów, za wygasłe trzeba uznać 
te unormowania rozporządzenia prezydenta z 22 marca 1928 r., które przewidy-
wały przywileje dla WKS. Członkowie Prezydium NRS oraz duchowni Kościoła 
nie korzystają zatem przy wykonywaniu swych obowiązków ze szczególnej 
opieki prawnej (zob. art. 6 i art. 14 pkt 1). Państwo ponadto nie ma ustawowego 
obowiązku udzielania Kościołowi staroobrzędowemu zasiłków materialnych 
na cele związane z  potrzebami tej wspólnoty konfesyjnej (zob. art.  22). Nie 
obowiązuje także norma, iż pomieszczenia duchowieństwa gminnego, człon-
ków Sądu Duchownego oraz ich lokale urzędowe, tudzież lokale Naczelnej 
Rady Staroobrzędowców mają być traktowane przez Skarb Państwa na równi 
z pomieszczeniami funkcjonariuszy i lokalami instytucji państwowych (zob. art. 
23). Były to bowiem uprawnienia charakterystyczne dla państwa wyznaniowego, 
w którym uznane związki wyznaniowe posiadały uprawnienia publicznoprawne.

Należy przy tym podkreślić, że wymienione wyżej przepisy rozporządzenia 
z 22 marca 1928 r. nie były od lat w praktyce stosowane przez organy wyznaniowej 
administracji publicznej, w tym przez ministra właściwego do spraw wyznań 
religijnych oraz mniejszości narodowościowych i  etnicznych i  jego aparat 
pomocniczy. Można zatem przyjąć, że wskazane postanowienia rzeczonego 
rozporządzenia wygasły na skutek tzw. desuetudo, czyli odwyknienia 31. W celu 
wyeliminowania ewentualnych wątpliwości interpretacyjnych, zgodnie z zasadą 
poprawnej legislacji oraz zasadą bezpieczeństwa obrotu prawnego, wreszcie 
z  zasadą zaufania obywatela do państwa, wynikających z  zasady demokra-
tycznego państwa prawnego, wskazane jest formalne uchylenie przytoczonych 
wyżej przepisów aktu ustawodawczego z 1928 r., tym samym ich definitywne 
wyeliminowanie ze współczesnego polskiego systemu prawnego 32.

III. DYLEMATY W SPRAWIE AKTUALNEGO,  
OBOWIĄZUJĄCEGO STATUTU WKS

Pełna rekonstrukcja położenia prawnego WKS, w  tym ustalenie zasad repre-
zentacji Kościoła i staroobrzędowych gmin wyznaniowych w obrocie prawnym, 
wymaga uwzględnienia postanowień statutu tegoż Kościoła. Tymczasem 

31	 Zob. T. Langer, Państwo a nierzymskokatolickie związki wyznaniowe w Polsce Ludowej, Poznań 1967, 
s. 186.

32	 Zob. także: D. Walencik, A. Leszczyński, dz. cyt., s. 667.



52

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

zasadnicze problemy sprawia określenie, który statut WKS aktualnie obowią-
zuje. W tej dziedzinie występuje praktyczna sprzeczność.

Formalnie obowiązującym aktem prawa wewnętrznego Kościoła jest statut 
uznany w  drodze Rozporządzenia Rady Ministrów z  dnia 29 sierpnia 1928 r. 
o uznaniu statutu Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego 
hierarchji duchownej 33. Należy podkreślić, że ów statut nie został narzucony 
przez władze państwowe, lecz został uprzednio przyjęty przez I Ogólnopolski 
Sobór Staroobrzędowców w Wilnie w 1925 r. Rozporządzenie z 29 sierpnia 1928 r. 
dotychczas nie zostało formalnie uchylone. Ma ono charakter wykonawczy i jest 
zgodne z rozporządzeniem prezydenta z 22 marca 1928 r. Podawane jest jako wciąż 
formalnie obowiązujące przez systemy informacji prawnej (np. LEX). W praktyce 
także rządowa centralna administracja wyznaniowa stoi obecnie na stanowisku, 
że wciąż obowiązującym prawem wewnętrznym WKS jest statut uznany w 1928 r.

Przeciwko tezie o obowiązywaniu rzeczonego aktu przemawia jednak fakt, że 
wszedł on w życie w trybie niezgodnym z konstytucyjną zasadą poszanowania 
autonomii Kościoła – został uznany przez Radę Ministrów, a przede wszystkim 
to, że statut z 1928 r. nie jest już od dziesięcioleci stosowany w praktyce przez 
Wschodni Kościół Staroobrzędowy. Można zatem przyjąć, że wygasł poprzez 
tzw. desuetudo (odwyknienie).

Rzeczony Kościół stosuje statut zatwierdzony na posiedzeniu Naczelnej 
Rady Staroobrzdowców 25 marca 1984 r. Akt ten zatwierdził decyzją z 30 paź-
dziernika 1984 r. minister-szef Urzędu do Spraw Wyznań. Następnie VII sobór 
staroobrzędowców 30 sierpnia 2009 r. upoważnił ówczesną NRS do dokonania 
poprawek interpunkcyjnych, wynikających z życia Kościoła. Również doktry-
na prawa wyznaniowego przyjmuje jednolicie jako obowiązujący statut WKS 
z 1984 r. 34 Ten akt jest w praktyce akceptowany przez Kościół i odzwierciedla 
jego samoświadomość. Odpowiada to wyrażonej w  art. 25 ust. 3 zasadzie 
poszanowania przez państwo autonomii Kościołów i  innych związków wy-
znaniowych. Co prawda statut z 1984 r. nie został opublikowany w oficjalnym 
organie publikacyjnym, lecz od lat jest zamieszczany w  zbiorach statutów 
(praw wewnętrznych) nierzymskokatolickich Kościołów i  innych związków 
wyznaniowych działających w Polsce, przygotowywanych przez przedstawicieli 
doktryny prawa wyznaniowego.

33	 M. P. Nr 210, poz. 482.
34	 W. Wysoczański, M. Pietrzak, Prawo kościołów i związków wyznaniowych nierzymskokatolickich w Polsce, 

Warszawa 1997, s. 419–429; Prawo wewnętrzne nierzymskokatolickich związków wyznaniowych w Polsce. 
Wybór aktów prawnych, wyb. i oprac. nauk. P. Borecki, Cz. Janik, Warszawa 2012, s. 41–50; Mniejszości 
wyznaniowe w Polsce. Prawo wewnętrzne (statutowe). Wprowadzenie, zbiór statutów, opracowanie, oprac. 
R. Brożyniak, M. Winiarczyk-Kossakowska, Warszawa 2014, s. 72–78; D. Walencik, A. Leszczyński, 
dz. cyt., s. 650 i nn.



53

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

Przeciwko stanowisku o obowiązywaniu statutu z 1984 r. przemawia fakt, że 
minister-szef Urzędu do Spraw Wyznań nie miał dostatecznego umocowania 
prawnego do uznania rzeczonego aktu. Rozporządzenie prezydenta z 22 marca 
1928 r. nie dopuszcza przekazania przez Radę Ministrów uprawnienia do uznania 
statutu WKS innemu organowi. Co prawda Rada Ministrów, na mocy uchwały 
nr 173/65 z dnia 10 lipca 1965 r. dotyczącej przekazania niektórych kompetencji 
w sprawach wyznaniowych 35, upoważniła dyrektora Urzędu do Spraw Wyznań 
do zatwierdzania statutów i praw wewnętrznych niektórych Kościołów i innych 
związków wyznaniowych, w  tym Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, 
lecz zgodnie z  zasadą legalizmu przekazanie w  drodze uchwały kompetencji 
Rady Ministrów pierwotnie określonych w akcie ustawodawczym należałoby 
uznać za bezskuteczne 36. Zarazem w świetle zasady poszanowania autonomii 
związków wyznaniowych nie można obecnie traktować aktu zatwierdzenia 
(uznania) przez organ władzy publicznej za warunek obowiązywania prawa 
wewnętrznego wspólnoty religijnej.

Resumując, należy stwierdzić, że rozstrzygnięcie, który statut Wschodniego 
Kościoła Staroobrzędowego obowiązuje, nie jest proste. Wymaga ważenia zasad 
konstytucyjnych. Na rzecz uznania ważności statutu z 1928 r. przemawia zasada 
legalizmu, a także zasada zaufania obywatela do państwa i stanowionego prze-
zeń prawa, częściowo także zasada bezpieczeństwa obrotu prawnego. Z kolei 
stanowisko o obowiązywaniu statutu z 1984 r. znajduje swoje oparcie przede 
wszystkim w zasadzie kolektywnej wolności religijnej oraz w zasadzie poszano-
wania przez państwo autonomii Kościołów i innych związków wyznaniowych. 
Ono, jak się wydaje, powinno uzyskać pierwszeństwo. Należy zwrócić uwagę, 
że jeszcze w 2014 r. Departament Wyznań oraz Mniejszości Narodowościowych 
i Etnicznych stał na stanowisku, że obowiązującym statutem jest akt z 1984 r.

Powyższe obserwacje i  rozważania prowadzą do szczegółowego wniosku, 
że konieczne jest formalne uchylenie Rozporządzenia Rady Ministrów z dnia 
29 sierpnia 1928 r. w sprawie uznania statutu Wschodniego Kościoła Staroob-
rzędowego, nie posiadającego hierarchji duchownej.

PODSUMOWANIE

Dotyczące WKS regulacje prawne z 1928 r. są anachroniczne i nie odpowiadają 
standardom wolności religijnej określonych w Konstytucji RP i w aktach prawa 

35	 Uchwała niepublikowana; tekst dostępny: AAN, UdSW 127/2, s. 25–26.
36	 Zob. szerzej D. Walencik, A. Leszczyński, dz. cyt., s. 664–666.



54

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

międzynarodowego 37. W ogóle stan prawny dotyczący wspomnianego Kościoła 
jest nieklarowny, zawiły, wywołuje zasadnicze wątpliwości interpretacyjne i po-
zostaje w niezgodzie z takimi zasadami konstytucyjnymi jak zasada bezpieczeń-
stwa obrotu prawnego, zasada zaufania obywatela do państwa i stanowionego 
przezeń prawa czy zasada poszanowania przez państwo autonomii Kościołów 
i innych związków wyznaniowych. W sumie w odniesieniu do WKS utrzymuje 
się od lat stan niepewności prawnej.

Akt ustawodawczy z  1928 r., określający stosunek państwa do WKS, jest 
w swojej konstrukcji i założeniach treściowych istotnie różny od indywidualnych 
ustaw wyznaniowych z lat 1989–1997. Czyni to zasadnym pytanie o przestrze-
ganie wobec Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego konstytucyjnej zasady 
równouprawnienia Kościołów i innych związków wyznaniowych.

Konieczne jest uporządkowanie i uwspółcześnienie sytuacji prawnej Wschod-
niego Kościoła Staroobrzędowego nieposiadającego hierarchii duchownej. 
Optymalnie powinno to nastąpić w  drodze wydania indywidualnej ustawy 
wyznaniowej – o stosunku państwa do rzeczonego Kościoła. Owa ustawa po-
winna urzeczywistniać współczesne standardy konstytucyjne, przede wszystkim 
normy zawarte w art. 25 i 53 Konstytucji RP. Zgodnie z zasadą równouprawnie-
nia Kościołów i innych związków wyznaniowych jej postanowienia powinny 
być analogiczne, jak te zawarte w  indywidualnych ustawach wyznaniowych 
uchwalonych w  latach 1989–1997 38. Treść ustawy powinna urzeczywistniać 
w szczególności zasadę autonomii i niezależności Kościoła staroobrzędowego 
w jego aspekcie wewnętrznym. Z nową regulacją ustawową powinien być uzgod-
niony następnie statut Kościoła, pod rygorem bezskuteczności (nieważności) 
jego postanowień niezgodnych z właściwą ustawą indywidualną.

Nowa ustawa dotycząca WKS winna być ustanowiona w trybie określonym 
w art. 25 ust. 5 Konstytucji, czyli na podstawie porozumienia osiągniętego co do 
jej treści przez Radę Ministrów i prawną reprezentację Kościoła. Formalnym 
wyrazem tegoż porozumienia powinna być umowa między wymienionymi 
stronami. Załącznikiem do takiej umowy mógłby być wynegocjowany przez 
strony projekt ustawy o stosunku państwa do WKS w RP. W wypadku, gdyby 
porozumienie się z prawną reprezentacją Kościoła napotkało na trudne, wręcz 
niemożliwe do przezwyciężenia przeszkody, właściwe organy państwa powin-
ny podjąć jednostronną inicjatywę i  doprowadzić do formalnego uchylenia 
postanowień rozporządzenia Prezydenta Rzeczypospolitej z  22 marca 1928  r. 
pozostających w ewidentnej sprzeczności z postanowieniami Konstytucji RP 
w  sprawach wyznaniowych. Rada Ministrów w  opisanej sytuacji powinna 

37	 Szerzej na ten temat P. Borecki, Prawodawstwo wyznaniowe z okresu II Rzeczypospolitej we współczesnym 
polskim systemie prawnym, „Studia Prawa Publicznego” 2014, nr 4, s. 61–81.

38	 Zob. D. Walencik, A. Leszczyński, dz. cyt., s. 667.



55

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

również uchylić rozporządzenie z  dnia 29 sierpnia 1928 r. o  uznaniu statutu 
WKS. Innym trybem uchylenia rzeczonych regulacji prawnych mogłoby być 
wystąpienie przez uprawnione podmioty z wnioskiem do Trybunału Konsty-
tucyjnego o stwierdzenie ich niekonstytucyjności 39.

BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. Nr 78, 
poz. 483, z późn. zm.

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 17 marca 1921 r., Dz. U. Nr 44, 
poz. 267, z późn. zm.

Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z dnia 22 marca 1928 r. o stosunku 
Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego 
hierarchji duchownej, Dz. U. Nr 38, poz. 363, z późn. zm.

Rozporządzenie Rady Ministrów z dnia 29 sierpnia 1928 r. o uznaniu statutu 
Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego hierarchji 
duchownej, M. P. Nr 210, poz. 482.

Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst 
jedn. Dz. U. z 2017 r., poz. 1153.

PIŚMIENNICTWO

Baranowskij W., Protaszenko G., Starowierije Bałtii i Polszy, Wilnius 2005.
Borecki P., Prawodawstwo wyznaniowe z okresu II Rzeczypospolitej we współczesnym 

polskim systemie prawnym, „Studia Prawa Publicznego” 2014, nr 4, s. 61–82.
Borecki P., Równouprawnienie kościołów i innych związków wyznaniowych [w:] 

Leksykon prawa wyznaniowego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, 
Warszawa 2014, s. 378–386.

GUS, Wyznania religijne w Polsce 2015-2018, Warszawa 2020.
Iwaniec E., Z  dziejów staroobrzędowców na ziemiach polskich XVII-XX wieku, 

Warszawa 1977.
Krasowski K., Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium historyczno-

prawne, Warszawa–Poznań 1988.

39	 Uchylenie zwłaszcza poszczególnych przepisów rozporządzenia Prezydenta Rzeczypospolitej z 22 
marca 1928 r. może nastąpić także w wyniku wniesienia skargi konstytucyjnej albo pytania prawnego 
do TK (zob. art. 79 i 193 Konstytucji RP).



56

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

Langer T., Państwo a nierzymskokatolickie związki wyznaniowe w Polsce Ludowej, 
Poznań 1967.

Mezglewski A., Misztal H., Stanisz P., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011.
Michalak R., Polityka wyznaniowa państwa polskiego wobec mniejszości religijnych 

w latach 1945-1989, Zielona Góra 2014.
Mniejszości wyznaniowe w Polsce. Prawo wewnętrzne (statutowe). Wprowadzenie, 

zbiór statutów, opracowanie, oprac. R. Brożyniak, M. Winiarczyk-Kossakow-
ska, Warszawa 2014.

Osuchowski J., Prawo wyznaniowe Rzeczypospolitej Polskiej 1918-1939 (węzłowe 
zagadnienia), Warszawa 1967.

Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013.
Prawo wewnętrzne nierzymskokatolickich związków wyznaniowych w Polsce. Wybór 

aktów prawnych, wyb. i oprac. nauk. P. Borecki, Cz. Janik, Warszawa 2012.
Rykała A., Staroobrzędowcy w  Polsce, „Acta Universitatis Lodziensis. Folia 

Geographica Socio-Oeconomica” 1999, nr 2, s. 39–52.
Sawicki J., Studia nad położeniem prawnym mniejszości religijnych w  państwie 

polskim, Warszawa 1937.
Sobczyk P., Autonomia związków wyznaniowych [w:] Leksykon prawa wyznanio-

wego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014, s. 1–7.
Walencik D., Leszczyński A., Organizacja i status prawny Staroobrzędowej Gminy 

Wyznaniowej w Suwałkach [w:] Człowiek, Państwo, Kościół. Księga jubileuszowa 
dedykowana Księdzu Profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. nauk. P. Sob-
czyk, P. Steczkowski, Lublin 2020, s. 641–674.

Winczorek P., Komentarz do Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 
1997 roku, Warszawa 2008.

Wysoczański W., Pietrzak M., Prawo kościołów i związków wyznaniowych nier-
zymskokatolickich w Polsce, Warszawa 1997.

STRESZCZENIE

Ekspertyza zawiera analizę aktualnego położenia prawnego Wschodniego Kościoła 
Staroobrzędowego nieposiadającego hierarchii duchownej w kontekście ewentualnego 
podjęcia prac nad nową ustawą o stosunku państwa do tego Kościoła. Obecny stan 
prawny dotyczący WKS nie jest jednoznaczny, wzbudza zasadnicze wątpliwości inter-
pretacyjne. Koliduje przez to z ustrojową zasadą zaufania obywatela do państwa i sta-
nowionego przezeń prawa oraz zasadą bezpieczeństwa obrotu prawnego. W pierwszej 
kolejności powinny być brane pod uwagę postanowienia Konstytucji RP z 2 kwietnia 
1997 r. Akt ten zapewnia Kościołowi m.in. wolność religijną w wymiarze kolektywnym, 
równouprawnienie w porównaniu z innymi konfesjami, poszanowanie przez państwo 



57

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej…

A
rt

y
k
u

ły

wewnętrznej niezależności i autonomii, wreszcie bilateralizm (dwustronność) w okre-
śleniu jego relacji z państwem.

Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z dnia 22 marca 1928 r. o stosunku 
Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego hiararchji 
duchownej jest anachroniczne. Nie odpowiada standardom konstytucyjnym i prawno-
międzynarodowym w zakresie zbiorowej wolności religijnej. Narusza poprzez szereg 
swoich postanowień o charakterze policyjnym konstytucyjną zasadę poszanowania 
autonomii i  niezależności Kościoła. Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej 
z 22 marca 1928 r. należy interpretować przez pryzmat postanowień wyznaniowych 
Konstytucji RP z 1997 r., zwłaszcza art. 25 ust. 3, a także odpowiednich postanowień 
Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. Zatem liczne 
postanowienia aktu z 1928 r. utraciły moc obowiązującą. Opcjonalnie dopuszczalne 
jest stanowisko, iż wygasły one w drodze desuetudo (tzw. odwyknienia).

Istnieją zasadnicze wątpliwości w sprawie aktualnego, obowiązującego statutu WKS. 
Wydaje się, że Rozporządzenie Rady Ministrów z dnia 29 sierpnia 1928 r. o uznaniu 
statutu Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego hierarchji du-
chownej wygasło na skutek desuetudo. Obowiązującym statutem jest akt z 1984 r., od 
lat stosowany przez ten Kościół.

W  celu uzgodnienia aktualnego stanu prawnego Kościoła z  Konstytucją RP ko-
nieczne jest uchwalenie nowej, indywidualnej ustawy o stosunku państwa do wspo-
mnianego wyznania. Winna ona urzeczywistniać konstytucyjne zasady stosunków 
wyznaniowych oraz zawierać postanowienia analogiczne do tych zawartych w indywi-
dualnych ustawach wyznaniowych z lat 1989–1997. Należy także niezwłocznie uchylić 
rozporządzenie Rady Ministrów z 29 sierpnia 1928 r.

Słowa kluczowe: prawosławie, Wschodni Kościół Staroobrzędowy, Konstytucja RP, 
przedwojenne ustawodawstwo wyznaniowe, desuetudo.

EXPERTISE ON THE CURRENT LEGAL SITUATION IN THE CONTEXT OF THE 
POSSIBLE COMMENCEMENT OF WORK ON THE ACT ON THE RELATIONSHIP OF 

THE REPUBLIC OF POLAND TO THE EASTERN OLD BELIEVER CHURCH, WITHOUT 
A CLERICAL HIERARCHY

The expert opinion contains an analysis of the current legal position of the Eastern 
Old Believer Church, which does not have a  spiritual hierarchy, in the context of 
possible work on a new law on the relationship of the state to this Church. The cur-
rent legal status regarding the Eastern Old Believer Church is ambiguous and raises 
fundamental interpretational doubts. As a  result, it collides with the systemic prin-
ciple of citizens’ trust in the state and the law it enacts, as well as with the principle 
of security of legal transactions. First of all, the provisions of the Constitution of the 
Republic of Poland of April 2, 1997, should be taken into account. religious freedom in 
the collective dimension, equality in comparison with other confessions, respect for 



58

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Paweł Borecki

A
rt

y
k
u

ły

internal independence and autonomy by the state, and finally bilateralism (bilateral) 
in defining its relationship with the state.

The Ordinance of the President of the Republic of Poland of March 22, 1928 on the 
relationship between the State and the Eastern Old Believer Church, which does not 
have a clerical hierarchy, is anachronistic. It does not meet constitutional and interna-
tional law standards in the field of collective religious freedom. Through a number of 
its provisions of a police nature, it violates the constitutional principle of respect for 
the autonomy and independence of the Church. The Ordinance of the President of 
the Republic of Poland of March 22, 1928 should be interpreted through the prism of 
the denominational provisions of the Constitution of the Republic of Poland of 1997, 
especially Art. 25 sec. 3, as well as the relevant provisions of the Act of May 17, 1989 
on guarantees of freedom of conscience and religion. Thus, many provisions of the 
Act of 1928 have lost their binding force. Optionally, the position that they expired as 
a result of desuetudo (the so-called re-withdrawal) is acceptable.

There are fundamental doubts as to the current binding statute of the WKS. It seems 
that the ordinance of the Council of Ministers of August 29, 1928, on the recognition of 
the statute of the Eastern Old Believer Church, which did not have a clerical hierarchy, 
expired as a result of the desuetudo. The statute in force is the act of 1984, which has 
been used by this Church for years.

In order to reconcile the current legal status of the Church with the Constitution 
of the Republic of Poland, it is necessary to adopt a  new, individual act on the rela-
tionship of the state to the said denomination. It should implement the constitutional 
principles of religious relations and contain provisions analogous to those contained 
in individual denominational laws of 1989–1997. The ordinance of the Council of 
Ministers of August 29, 1928 should also be repealed immediately.

Keywords: orthodoxy, the Eastern Old Believer Church, the Constitution of the Re-
public of Poland, pre-war denominational legislation, desuetudo.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

59

Arkadiusz Fastyn
ORCID 0000-0002-1433-279X
arf-jadwiga24@wp.pl

POJĘCIE MAŁŻEŃSTWA EWANGELICKIEGO  
W PRAWIE MAŁŻEŃSKIM Z 1836 R.

WSTĘP

Małżeństwo stanowiło kluczową instytucję w prawie rzymskim, będąc zarazem 
przedmiotem aktywnej polityki państwa w  ramach ustawodawstwa cesarza 
Augusta. W Starożytności, w przeciwieństwie do czasów późniejszych, na ogół 
nie nadawano tej instytucji szczególnego znaczenia religijnego. Przełom w tym 
względzie stanowił dopiero IV wiek. Poczynając od edyktu mediolańskiego 
(313  r.), wraz ze wzrostem pozycji chrześcijaństwa, rozpoczął się na terenie 
państwa rzymskiego proces nasycania regulacji dotyczącej małżeństwa elemen-
tami sakralnymi. Z biegiem czasu małżeństwo ulega wpływom kształtującej 
się równolegle chrześcijańskiej koncepcji życia i obyczajowości 1. Na stosunki 
rodzinne rozciągnięta zostaje jurysdykcja kościelna. Zjawisku temu towarzy-
szyła marginalizacja społecznej roli państwa. Powstałe na gruzach imperium 
rzymskiego organizmy polityczne nie dysponowały zaawansowaną strukturą 
wewnętrzną oraz odpowiednio zorganizowanym aparatem administracyj-
nym, aby podjąć się zadania regulatora problematyki małżeństwa oraz trwale 
oddziaływać na stosunki społeczne. Roli tej podejmuje się duchowieństwo. 
W konsekwencji małżeństwo staje się instytucją wyznaniową, której znaczenie 
społeczne państwo w większym stopniu akceptuje, aniżeli kształtuje.

Odwrót od tego stanu rzeczy przyniosły dopiero czasy reformacji. Odtąd 
datuje się stała tendencja do przełamania małżeńskiego monopolu Kościoła 
rzymskokatolickiego. Jednak tylko trwałe podkopanie jego pozycji politycznej 
mogło przynieść w tym względzie namacalne efekty. Warunek ten spełniony 
został dopiero w  czasach Oświecenia, a  w  szczególności w  okresie rewolucji 
francuskiej. Zainicjowany wówczas proces sekularyzacji małżeństwa wywarł 

1	 Zob. W. Pałubicki, J. Iluk, Małżeństwo i rodzina w dawnym judaizmie i starożytnym chrześcijaństwie, 
Gdańsk 1995.

DOI: 10.34888/ppw.2021.59-83  



60

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

wpływ na stosunki społeczne. Charakter małżeństwa przesądza odtąd ustawa 
państwowa. Stosowane w  ramach tej ustawy kryterium wyznaniowe nadal 
jednak odgrywa istotną rolę, będąc wyrazem polityki wyznaniowej państwa. 
Pewną specyfikę pod tym względem wykazuje obszar Polski Kongresowej, na 
którym skupimy się w poniższych rozważaniach.

Podboje Napoleona skutkowały wciągnięciem ziem polskich w orbitę laickiej 
kultury prawnej Francji. Ustawodawstwo małżeńskie w Księstwie Warszawskim 
ukształtowane zostało według francuskich wzorów. Odwrót od przeniesionej 
z Francji zasady świeckości małżeństwa nastąpił w Królestwie Kongresowym 
dopiero w 1825 r. Kolejnym etapem było wejście w życie prawa małżeńskiego 
z 1836 r. Małżeństwo ewangelickie zyskało wówczas istotne znaczenie przede 
wszystkim poprzez zastosowanie rosyjskich wzorców regulacji 2. Doprowadziło 
to do wyodrębnienia przepisów o małżeństwie ewangelików. Zyskało ono w ten 
sposób samodzielny status w ramach ustawodawstwa państwowego. Niestety 
kwestia pojęcia tego małżeństwa była traktowana w  literaturze marginalnie. 
Skierowane głównie do studentów opracowania Bolesława Wilanowskiego 3 
pomijają w zasadzie kwestię tego pojęcia na gruncie prawa Polski Kongresowej. 
Zdecydowanie bardziej pomocny jest podręcznik Henryka Konica z  1924 r., 
aczkolwiek zawarte tam wywody, choć kluczowe dla niniejszej problematyki, 
wskazują na niewielkie zainteresowanie definiowaniem małżeństwa ewangeli-
ckiego na gruncie dekretu z 1836 r.

Od przeszło pół wieku prawo małżeńskie z  1836 r. spotyka się ze zniko-
mym zainteresowaniem przedstawicieli nauki prawa. Publikacje na ten temat 
należą do rzadkości. Poza syntetycznymi ujęciami problematyki małżeńskiej 
w monografiach poświęconych historii prawa polskiego brak opracowań książ-
kowych. W Polsce powojennej kwestia teorii oraz praktyki tego prawa stawała 
się z biegiem czasu na tyle odległa, że kwestia małżeństwa ewangelickiego na 
jego gruncie w ogóle nie była obecna w nauce prawa.

Małżeństwo ewangelickie ma swoje źródło w  reformacji. W  wymiarze 
społecznym zyskiwało na znaczeniu wraz z  jej postępami. W  wymiarze pań-
stwowym zyskało uznanie wraz z  umocnieniem się prądów reformacyjnych 
w  niektórych krajach europejskich. Małżeństwo to już u  swego zarania zo-
stało przeciwstawione rozwiązaniom obowiązującym w ramach Katolickiego 
Prawa Kanonicznego. W  literaturze wskazuje się, że w  swoich założeniach 
reformacja postrzegała małżeństwo bardziej w kategoriach moralnych aniżeli 
religijnych. Stąd małżeństwu ewangelickiemu nie przypisuje się z reguły szcze-
gólnego znaczenia teologicznego. E. Troeltsch podkreśla, że zakwestionowanie 

2	 H. Konic, Prawo małżeńskie obowiązujące w b. Królestwie Kongresowym, Warszawa 1924, s. 49–50.
3	 Charakterystykę małżeństwa ewangelickiego zawiera zwłaszcza praca B. Wilanowskiego Prawo 

małżeńskie, oprac. na podst. wykładów Bolesława Wilanowskiego, [b.m.] 1931.



61

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

sakramentalnego charakteru małżeństwa nadało temu związkowi osobisty, 
moralny wyraz 4. W tworzących się strukturach protestantyzmu przyjmowano 
jednak zasady rządzące przynajmniej niektórymi zagadnieniami małżeństwa. 
W końcu wypracowano ogólne zasady prawa małżeńskiego.

Ukształtowanie się małżeństwa ewangelickiego w ramach konfliktu religij-
nego odcisnęło swoje piętno na tej instytucji. Małżeństwo to niemal od samego 
początku prowadziło do podkopania autorytetu papiestwa. Utrata jurysdykcji 
małżeńskiej na obszarach opanowanych przez reformację była dla niego dotkli-
wym ciosem. Odtąd dla dużej części ludności Europy to nie papież stanowił 
prawo małżeńskie oraz nie jego sądy orzekały w tym przedmiocie. Powstanie 
instytucji o kluczowym znaczeniu społecznym poza wpływami duchowieństwa 
rzymskokatolickiego oraz opartej na odmiennych zasadach aniżeli katolickie, 
stanowiło niewątpliwie znak czasu.

W epoce Oświecenia pojawił się zamysł sekularyzacji małżeństwa, forsowany 
następnie w dobie rewolucji francuskiej. Sekularyzacja w praktyce polegała na 
nadaniu małżeństwu charakteru instytucji państwowej. Konsekwencją tego 
rozwiązania było także zastąpienie jurysdykcji sądów kościelnych w sprawach 
małżeńskich jurysdykcją sądów państwowych. Zdeprecjonowano w ten sposób 
katolicką naukę o małżeństwie. Na małżeństwo ewangelickie, którego zasady 
były już na ogół obowiązujące w poszczególnych krajach ewangelickich, miało 
to mniejszy wpływ. Zasady te bowiem w istotnej części odzwierciedlono w ra-
mach ustaw państwowych. Prawo zgodne z  ideą małżeństwa ewangelickiego 
w praktyce życia społecznego zachowało zatem moc obowiązującą. W Polsce 
Kongresowej zastosowano podobne rozwiązanie, przewidując w  art. 249 Ko-
deksu cywilnego z 1825 r. 5 odesłanie w kwestii przesłanek rozwodu do ustaw 
kościelnych małżonków. W prawie małżeńskim z 1836 r. (dalej: PM) 6 poświę-
cono natomiast małżeństwu ewangelickiemu osobny rozdział. W jego ramach 
doszło do recepcji ewangelickiego prawa kościelnego, która miała co do zasady 
pełny charakter. W rezultacie prawo państwowe nie zawierało odesłań do prawa 
kościelnego.

Z uwagi na obowiązującą w okresie promulgacji prawa małżeńskiego z 1836 r. 
organizację kościelną nie jest możliwe, w  świetle przepisów o  małżeństwie 
ewangelickim, odrębne ujęcie małżeństwa luterańskiego i kalwińskiego. Z per-
spektywy prawa państwowego zabieg tego rodzaju byłby zresztą bezprzedmio-
towy. Prawo to nie przewidywało bowiem żadnych odrębności w tym zakresie. 

4	 E. Troeltsch, Społeczne oddziaływanie protestantyzmu, tłum. Wojciech Adamek [w:] Socjologia religii, 
red. F. Adamski, Kraków 2011, s. 229–250.

5	 Kodeks cywilny Królestwa Polskiego, Dz. Pr. K. P., t. 10, nr 41. Kodeks wszedł w życie dnia 1 stycznia 
1826 r.

6	 Dz. Pr. K. P., t. 18, s. 57–297.



62

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

Z punktu widzenia przepisów prawa z 1836 r. możemy zatem mówić wyłącznie 
o jednolicie pojmowanym i zbiorczo uregulowanym małżeństwie ewangelickim.

I. MAŁŻEŃSTWO EWANGELICKIE JAKO PRZEDMIOT  
POLITYKI PAŃSTWOWEJ W POLSCE KONGRESOWEJ

Małżeństwo w wiekach średnich zasadniczo stało się przedmiotem regulacji 
prawa kanonicznego, którego wiążący charakter w  wymiarze państwowym 
nie był kwestionowany. Natomiast sekularyzacja zakładała ingerencję pań-
stwa w stosunki małżeńskie, zazwyczaj eliminowała małżeństwo wyznaniowe 
z  państwowego porządku prawnego albo w  najlepszym razie prowadziła do 
jego marginalizacji. Małżeństwo wyznaniowe w  stosunkach państwowych 
istnieje bowiem o tyle, o  ile państwo uznaje je w swoim porządku prawnym. 
W rezultacie państwo niekiedy wyposaża małżeństwo wyznaniowe w skutki 
cywilne. Rozstrzyga się wówczas o  sposobie uzyskania tych skutków. W  grę 
wchodzi tutaj konstrukcja ich automatycznego wywołania na forum cywilnym 
przez małżeństwo wyznaniowe. Państwo nowożytne, wraz z kształtowaniem 
się idei jego suwerenności, coraz rzadziej jednak rezygnowało z  głębszego 
oddziaływania na sferę stosunków społecznych. W rezultacie ustawa cywilna 
określała z reguły formę zawarcia małżeństwa oraz inne kryteria, od których 
uzależnione jest uznanie małżeństwa w państwowym porządku prawnym.

Wyróżnić tutaj możemy tzw. przeszkody małżeńskie, mające postać zakazów 
o względnym albo bezwzględnym charakterze. Dopiero spełnienie wymogów 
prawa cywilnego pozwala na zaistnienie małżeństwa wyznaniowego w stosun-
kach państwowych. Takie małżeństwo określa się jako małżeństwo wyznaniowe 
ze skutkami cywilnymi. Dwoistość jego natury wyraża się w dwoistości jego 
skutków, z których każdy może mieć lub nie odmienne losy. Skutek w prawie 
kościelnym może bowiem być sprzężony ze skutkiem w prawie cywilnym. Od-
mienne rozwiązanie oznacza natomiast, że uchylenie jednego skutku nie wpływa 
na drugi. W takim przypadku małżeństwo zachowuje byt cywilnoprawny po-
mimo utraty skutku kościelnego – kanonicznego – albo na odwrót, zachowuje 
charakter małżeństwa wyznaniowego pomimo utraty skutków wobec państwa.

Małżeństwo ewangelickie podlegało ogólnym regułom prawa z 1836 r. Było 
wyposażone w skutki cywilne, do których uchylenia mogło dojść tylko w drodze 
prawomocnego orzeczenia sądu konsystorskiego. O wykonaniu tego orzeczenia 
decydowały czynniki państwowe, gdyż stwierdzenie prawomocności zależne 
było od wyników kontroli prokuratorskiej. Przedmiotem niniejszych rozwa-
żań nie jest zatem małżeństwo wyznaniowe, które niezależnie od doktryny 
religijnej, z którą jest związane, zachowuje autonomię normatywną względem 



63

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

państwa. Regulacja instytucji wyznaniowej w prawie państwowym, wynikająca 
z  recepcji prawa kościelnego, jest odrębną kwestią. Kwestia ta z  racji bezpo-
średniego związku z  polityką i  charakterem organizacji państwowej stanowi 
zasadniczy przedmiot poniższych rozważań. W  związku z  tym badania nad 
rolą małżeństwa wyznaniowego w stosunkach państwowych są nieodłącznie 
związane z dualizmem wynikającym z odmiennych celów doktryny religijnej 
i organizacji państwowej, w której małżeństwo to uzyskało wymiar społeczny, 
a niekiedy także i prawny.

Nadanie małżeństwu wyznaniowemu skutków cywilnych w prawie polskim 
w  1825 r. otworzyło nowy rozdział w  dziejach małżeństwa ewangelickiego. 
Dualistyczna natura małżeństwa wyznaniowego w stosunkach państwowych 
ponownie dała o sobie znać. Jego rola, wynikająca z połączenia wymiaru religij-
nego z funkcją cywilnoprawną, pozostała aktualną do końca 1945 r. Modyfikacja 
tej roli po 1825 r. miała istotne znaczenie dla stosunków społecznych, stanowiąc 
jednocześnie element polityki państwa dążącego do właściwego ukształtowa-
nia poziomu reglamentacji rozwodów, a  przez to także do podniesienia lub 
obniżenia pozycji określonego wyznania religijnego. Kwestia ta pozostaje 
w ścisłym związku z regulacją międzywyznaniową, która dotyczyła z natury 
rzeczy najbardziej konfliktogennego aspektu problematyki małżeńskiej. Stąd 
szczególna rola prawa międzywyznaniowego.

Regulacja ta jest w  istocie wyznacznikiem stosunku państwa do religii. 
Niechętny stosunek państwa z reguły przejawiał się w odpowiednich postano-
wieniach prawa międzywyznaniowego lub wręcz w pomijaniu aspektu wyzna-
niowego małżeństwa. Podejście liberalne w polityce państwowej prowadziło 
zazwyczaj do rozszerzenia kompetencji wyznania o bardziej liberalnych zasa-
dach. Kurs zachowawczy skłaniał czynniki państwowe do odwrotnych decyzji.

Prawo małżeńskie z 1836 r. było niezwykle wdzięcznym systemem norma-
tywnym dla tego typu posunięć politycznych. Władze państwowe skrzętnie 
z tego korzystały. W 1891 r. państwo zdecydowało się na liberalizację polityki 
rozwodowej, która doprowadziła do rozszerzenia kompetencji konsystorzy ewan-
gelickich. Zmiana ta wpłynęła na pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie 
państwowym. Chociaż stałe pozostały zasady dotyczące jego zawarcia, stała 
też pozostała liczba i charakterystyka przyczyn rozwodowych, zmianie uległa 
relacja małżeństwa ewangelickiego do katolickiego. Ten czynnik, wynikający 
z regulacji prawa międzywyznaniowego, posiadał w stosunkach państwowych 
większy wpływ na pojęcie małżeństwa ewangelickiego aniżeli zmiany w prawie 
materialnym. Z tej perspektywy uchylenie w 1836 r. przepisów o małżeństwie, 
zamieszczonych w  Kodeksie cywilnym z  1825 r., uznano w  literaturze za ele-
ment antyrozwodowej polityki państwa. W  tym wypadku chodziło bowiem 
o ograniczenie stosowania w sprawach rozwodowych zasady właściwości prawa 



64

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

materialnego odpowiadającego wyznaniu strony powodowej. Rozwiązanie to 
niewątpliwie utrudniało konwertycie uzyskanie rozwodu.

Nie ulega więc wątpliwości, że uznanie religijnego charakteru małżeństwa 
w ustawodawstwie państwowym nie prowadziło do deprecjacji polityki państwa 
w tej dziedzinie stosunków społecznych. Państwo nadal posiadało instrumen-
tarium niezbędne do skutecznego oddziaływania w obszarze spraw rodzinnych. 
Temu celowi służyło między innymi prawo cywilne, które musiało przecież 
reagować na przejawy konkurencji ustaw kościelnych.

W  ramach prawa cywilnego ustawodawca państwowy formułował szereg 
rozwiązań o  bezwzględnie obowiązującym charakterze. Chodzi tu głównie 
o międzywyznaniowe normy kolizyjne. Za ich pomocą ustawodawca ten, w po-
żądanym przez siebie kierunku, dokonał rozstrzygnięcia w kwestii konkurencji 
ustaw kościelnych. Rozstrzygnięcie tej kwestii wymagało zatem wprowadzenia 
do ustawy cywilnej szczególnej kategorii przepisów, i to nie tylko na wypadek 
konieczności orzeczenia rozwodu małżeństwa mieszanego wyznaniowo pro foro 
civili. W grę wchodziła bowiem całościowa regulacja kompetencji w sprawie tak 
zawarcia, jak i rozwiązania takiego małżeństwa. Od ustawodawcy państwowego 
zależało także, czy w  ramach tej regulacji dokona rozróżnienia małżeństwa 
mieszanego wyznaniowo ab initio i tractu matrimonii. Na taki krok zdecydował 
się ustawodawca z  1836 r. Niewątpliwie zaniechanie zamieszczenia w  prawie 
cywilnym przepisów regulujących kwestię kolizji ustaw kościelnych w  spra-
wach małżeństw mieszanych wyznaniowo prowadziłoby do niepożądanych dla 
państwa skutków społecznych. Podobny skutek rodziłoby zresztą nienależyte 
egzekwowanie tych przepisów, na co wskazują doświadczenia międzywojenne.

Paradoksalnie więc uznanie religijnego waloru małżeństwa w ustawodawstwie 
państwowym stanowiło czynnik, który wymuszał aktywną politykę państwa 
w zakresie odpowiedniego kształtowania przepisów prawa cywilnego. Przepisy 
dotyczące tej kwestii nie mogły mieć z oczywistych względów dyspozytywnego 
charakteru. Stąd wybór prawa, względnie sądu właściwego w sprawie rozwo-
dowej, był w świetle przepisów międzywyznaniowych niemożliwy.

Warto odnotować, że w  literaturze dostrzegano swego rodzaju liberalizm 
rozwodowy w  działaniach sejmu Polski Kongresowej, co łączyło się między 
innymi z  obroną jurysdykcji sądu powszechnego w  sprawach małżeńskich 7. 
Niechęć do przywrócenia sądownictwa kościelnego, obwiązującego w sprawach 
małżeńskich w Polsce przedrozbiorowej, przyniosła zresztą odpowiedni skutek 
na wszystkich sejmach (w roku 1818, 1825 i 1830). Dopóki istniał sejm, dopóty 
jurysdykcja sądu powszechnego nie została naruszona. W ślad za określeniem 
jurysdykcji rozstrzygnięcia wymagała kwestia prawa właściwego w  sprawie 

7	 Zob. H. Konic, Dzieje prawa małżeńskiego w Królestwie Kongresowym, Warszawa 1903.



65

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

rozwodowej. Sąd rozwodowy, orzekający na podstawie przepisu prawa pań-
stwowego odsyłającego do prawa kościelnego, może bowiem zastosować to 
prawo jako właściwe dla pozwanego albo powoda.

W ostatnim przypadku możliwość uzyskania rozwodu jest większa. Przede 
wszystkim strona inicjująca postępowanie ma w praktyce możliwość wyboru 
prawa właściwego w sprawie rozwodowej. Czyni to poprzez zmianę wyznania. 
Zmiana wyznania określa bowiem prawo kościelne, które sąd przyjmie za podsta-
wę swojego rozstrzygnięcia. Ponadto, co należy podkreślić, krok ten nie wymaga 
porozumienia z drugim małżonkiem. Z tego rodzaju mechanizmem mieliśmy 
do czynienia na gruncie prawa przyjętego przez Sejm Polski Kongresowej.

Odmienne rozstrzygnięcie omawianej kwestii nastręczałoby szereg prob-
lemów. Należy pamiętać, że w większości przypadków stroną pozwaną byłby 
katolik, co pozwalałoby, z braku powodów nieważności, tylko na orzeczenie 
separacji dozgonnej. W grę wchodziła zatem umowa pomiędzy zainteresowa-
nymi małżonkami co do zgodnego żądania rozwodu. W  tym celu pozwany 
musiałby przyjąć wyznanie ewangelickie. Gdyby jednak porozumienie z nim 
nie było możliwe, nie byłby możliwy także rozwód. Zasada strony powodowej 
stanowiła zatem korzystniejsze rozwiązanie od zasady strony pozwanej.

Można oczywiście rozważyć inny wariant, mianowicie przekonanie małżon-
ka pozostającego w wierze katolickiej do zajęcia pozycji powoda. Warto tutaj 
zaznaczyć, że późniejsze doświadczenia w zakresie praktyki rozwodowej w Kró-
lestwie Kongresowym wskazują, że rozwiązanie to nie zawsze się sprawdzało 
i  w  rezultacie występowano do monarchy rosyjskiego o  przeniesienie forum 
sądowego do konsystorza ewangelickiego, do którego następnie był wnoszony 
pozew przez małżonka ewangelickiego przeciwko katolikowi.

Niezależnie jednak od późniejszych doświadczeń stwierdzić należy, że także 
w  tym wypadku konieczne byłoby współdziałanie małżonków. Obie strony 
musiałyby się zgodzić na rozwód, i to ze z góry ustalonej przyczyny ustawowej. 
Porozumienie między małżonkami musiałoby także przewidywać zaniechanie 
obrony przez pozwanego. W takim procesie konieczne byłoby zatem przyzna-
nie faktów, względnie uznanie powództwa. Byłaby to wysoka cena za zgodę 
drugiego małżonka na zajęcie pozycji powoda.

Regulacja prawa cywilnego była pokłosiem polityki państwa, która czę-
sto szła w poprzek doktryny religijnej, choć pozornie zdawała się wychodzić 
naprzeciw światopoglądowi religijnemu. Z taką sytuacją mamy do czynienia 
w  przypadku zasady strony powodowej w  sprawach rozwodowych. W  1825 r. 
sejm wprawdzie zerwał ze świeckością małżeństwa, ale jednocześnie w opar-
ciu o zasadę strony powodowej otwarta została droga do uzyskania rozwodu 
poprzez zmianę wyznania. Rozwód był zatem nadal dopuszczalny, aczkolwiek 



66

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

wytoczenie stosownego powództwa przed sądem cywilnym musiała poprzedzać 
zmiana wyznania.

Ciekawostką jest wskazanie w literaturze na szereg ograniczeń rozwodowych 
w  programowo zsekularyzowanym Kodeksie Napoleona, którego przepisy 
o małżeństwie sejm zastąpił rodzimym Kodeksem cywilnym w 1825 r. Można 
wręcz odnieść wrażenie, że uczyniono w ten sposób poniekąd słuszną sugestię, 
że w  tym względzie k.c. z  1825 r. przewidywał mniej barier aniżeli uchylone 
przepisy pochodzenia francuskiego 8.

Podkreślić należy, że przy negatywnym stosunku katolicyzmu do rozwodu 
zasada strony powodowej prowadziła do złagodzenia rygoryzmu kościelnego. 
Zasada ta oznaczała w praktyce, że uzyskanie rozwodu zależało od aktualnego 
wyznania małżonka występującego z tym żądaniem. Stąd też zmiana wyznania 
na niekatolickie umożliwiała rozwód według zasad nowego wyznania strony 
powodowej. Ograniczenie zastosowania zasady strony powodowej w sprawach 
rozwodowych prowadziło w  konsekwencji do ograniczenia dopuszczalności 
rozwodu w  prawie państwowym. Osoba chcąca uzyskać rozwód musiałaby 
bowiem żądać go według zasad obowiązujących pozwanego małżonka, któ-
rym zazwyczaj był katolik. Podobne skutki miało również przyjęcie reguły, że 
o  możliwości uzyskania rozwodu rozstrzyga wyznanie małżonków w  czasie 
zawarcia małżeństwa. Innym sposobem było po prostu wykluczenie rozwodu 
po zawarciu małżeństwa w świątyni rzymskokatolickiej.

Po przyjęciu tego typu rozwiązań w prawie państwowym zmiana wyznania 
przez jednego z małżonków katolickich nie otwierała drogi do rozwodu opartego 
na zasadach protestantyzmu. Realizacji tego celu służyło odpowiednie ukształ-
towanie w 1836 r. pojęcia małżeństwa ewangelickiego w prawie międzywyzna-
niowym. Prawo to zawęziło możliwość zastosowania ewangelickiego prawa 
materialnego w sprawie rozwodowej. Cel ten osiągnięto między innymi poprzez 
powiązanie właściwości sądu z właściwością prawa materialnego w tej sprawie. 
Zabieg ten był zresztą prostą konsekwencją przyznania jurysdykcji cywilnej 
sądom kościelnym w  prawie z  1836 r. W  rezultacie ograniczenie właściwości 
konsystorza ewangelickiego oznaczało jednocześnie ograniczenie zastosowania 
właściwego dla tego wyznania prawa materialnego.

Dążenie ustawodawcy do zwiększenia poziomu reglamentacji rozwodu, 
w  oparciu o  kryterium wyznaniowe, stanowiło czynnik kształtujący pojęcie 
małżeństwa ewangelickiego w prawie państwowym. Pojęcie to zyskało w ten spo-
sób na znaczeniu, stanowiąc istotny element antyrozwodowej polityki państwa. 
Jego charakterystyka w prawie międzywyznaniowym posiadała odtąd kluczowe 
znaczenie dla osób chcących uzyskać rozwód w Królestwie Kongresowym. Od 

8	 Zob. H. Konic, Prawo małżeńskie…, dz. cyt.



67

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

ewangelickiego charakteru małżeństwa zależała przyszłość osób, które pochopnie 
wybrały współmałżonka. Zmiana stanu prawnego, do której doszło w 1836 r., 
dla wielu mieszkańców Polski Kongresowej miała zatem osobisty wymiar. Do 
1836 r. sądem, który gwarantował wybawienie od nieudanego małżeństwa, 
był w Królestwie Kongresowym dla katolika po konwersji na protestantyzm 
sąd, który orzekał na zasadzie strony powodowej. Jeżeli jednak katolik zawarł 
małżeństwo w  Kościele swojego wyznania, sądu takiego w  Królestwie Kon-
gresowym od 1836 r. już nie było. Odtąd na tej zasadzie orzekał jedynie sąd 
powszechny, ale jego właściwość została ograniczona do osób przynależnych 
do tzw. sektanckich wyznań chrześcijańskich oraz wyznań niechrześcijańskich 
(art. 189 PM). Pozostawało zatem, niezwykle kontrowersyjne w realiach Polski 
Kongresowej, przyjęcie prawosławia.

Paradoksalnie więc polityka państwowa zmierzająca do ograniczenia sądow-
nictwa opartego o zasadę strony powodowej, a w ten sposób do ograniczenia 
szerzącego wśród katolików zjawiska zmiany wyznania w celu uzyskania roz-
wodu, doprowadziła do przynajmniej ogólnego nakreślenia ram małżeństwa 
ewangelickiego na gruncie prawa cywilnego Królestwa Kongresowego.

II. MAŁŻEŃSTWO EWANGELICKIE  
WEDŁUG PIERWOTNEJ REDAKCJI PRAWA Z 1836 R.

Małżeństwo ewangelickie rozumiane po prostu ma charakter instytucji 
wyznaniowej, definiowanej w  doktrynie ewangelickiej w  sposób, który uw-
zględnia podłoże teologiczne reformacji. Państwo może natomiast regulować 
małżeństwo jako instytucję pozbawioną związków z wyznaniem małżonków 
bądź jako ściśle związaną z  tym wyznaniem. Kwestia ta była w  Polsce Kon-
gresowej przedmiotem sporu. Ukształtowany bowiem w  ramach uzyskanej 
autonomii parlamentaryzm umożliwił forsowanie rozwiązań w dużym stopniu 
odpowiadających interesom narodowym. Próba przywrócenia wyznaniowego 
charakteru małżeństwa na sejmie w  1818 r. zakończyła się niepowodzeniem. 
Dopiero w 1825 roku dwór petersburski zdołał uzyskać względnie satysfakcjo-
nujące dla siebie rozwiązanie tej kwestii 9. Uchylenie zaś konstytucji, po upadku 
powstania listopadowego, pozwoliło mu na nieskrępowane kształtowanie prawa 
małżeńskiego 10.

9	 Zob. H. Konic, Dzieje prawa…, dz. cyt.; oraz rec. tejże J. Brzezińskiego, „Czasopismo prawne 
i ekonomiczne” 1904, R. 5, s. 229 i n.

10	 Dano temu wyraz w preambule do PM z 1836 r. Stwierdza się tam: „Sprawy małżeńskie, co do 
głównego przedmiotu swego, za dawney Polski, ulegały rozpoznaniu władzy duchowney; następnie 
ten starożytny porządek zupełney uległ zmianie; małżeństwo uznano za umowę cywilną, i zarazem 



68

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

Dekret cara Mikołaja I – Prawo o małżeństwie z 24 czerwca 1836 r. zgodnie 
z  postulatami duchowieństwa rzymskokatolickiego regulował małżeństwo 
zależnie od wyznania małżonków. Przewidziano zatem odrębną regulację 
małżeństwa w  kilku wyznaniach (rozdziały I–IV). W  tym zakresie przewid-
ziano również jurysdykcję cywilną sądów kościelnych. Do tej grupy należały, 
obok wyznania rzymskokatolickiego, prawosławnego i  greckounickiego, oba 
wyznania ewangelickie: augsburskie i reformowane. Małżeństwa w pozostałych 
wyznaniach uregulowano w rozdziale V.

Dekret mikołajewski regulował także małżeństwa mieszane wyznaniowo 
(rozdz. VI). Prawo międzywyznaniowe znajdowało zastosowanie wówczas, 
gdy ewangelik zawierał małżeństwo z  osobą innego wyznania lub też chciał 
rozwodu z  takim współmałżonkiem. Dotyczyło zatem związku innowiercy 
z ewangelikiem lub osobą, która przyjęła wyznanie ewangelickie po ślubie. Reg-
ulacja ta obejmowała także kwestię wychowania religijnego dzieci zrodzonych 
w małżeństwie mieszanym wyznaniowo 11.

Początkowo pojęcie małżeństwa ewangelickiego nie istniało w  systemie 
prawnym Królestwa Kongresowego. Obowiązujący od czasów Księstwa War-
szawskiego Kodeks Napoleona w ogóle nie przewidywał religijnego wymiaru 
małżeństwa. Sejm Polski Kongresowej odrzucił jednak zasadę świeckości 
małżeństwa. Kodeks cywilny z 1825 r. przewidywał bowiem związek małżeństwa 
z  wyznaniem małżonków. Odtąd rozwiązanie małżeństwa uzależnione było 
od stanowiska prawa kościelnego. Małżeństwo zaś musiało mieć charakter 
religijny, czyli wpierw uzyskać skutki wyznaniowe, aby następnie pojawiły się 
skutki cywilne.

W  przepisach z  1825 r. zachowana została natomiast jurysdykcja sądów 
powszechnych w sprawach małżeńskich. Jurysdykcja ta została zniesiona dopiero 
w  1836 r. Sądownictwo kościelne przewidziano także dla ewangelików (pier-
wotnie był to jeden sąd z siedzibą w Warszawie dla obu wyznań ewangelickich). 
Natomiast sądy powszechne rozpatrywały sprawy z  zakresu majątkowych 
stosunków małżeńskich. Orzekały także w  przedmiocie alimentacji między 
małżonkami. Sprawy, w których orzekały sądy konsystorskie, miały charakter 
kwestii prejudycjalnej w postępowaniu przed sądem powszechnym.

tak zawarcie onego, iako też rozwiązanie, uczyniono zawisłem od władz cywilnych. W roku 1825 
sprostowanem zostało to zboczenie od dawnych zasad, lecz sprostowanie nastąpiło w części, o ile 
okoliczności ówczesne dozwalały; stanowienie zaś o rozwiązaniu onego, przy władzy cywilney 
pozostawiono”.

11	 Kwestię wychowania religijnego potomstwa podejmowano także w przepisach prawa rosyjskiego. 
Przepisy te obowiązywały po odzyskaniu niepodległości na obszarze tzw. województw wschodnich 
II Rzeczypospolitej; Przepisy o zarządzie duchownemi sprawami chrześcijan wyznań protestanckich, 
Zbiór Praw b. Ces. Ros. wyd. z r. 1896, t. 13, cz. 1.



69

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

Regulacja małżeństwa ewangelickiego w nowym prawie była wyrazem akcep-
tacji państwa dla wypracowanych w prawie kościelnym reguł. Odrębną kwestią 
było jednak małżeństwo mieszane z udziałem osoby wyznania ewangelickiego. 
W tym przypadku regulacja była bowiem wypadkową ścierania się kilku kon-
kurencyjnych doktryn religijnych. Pojmowanie małżeństwa ewangelickiego 
było zatem konsekwencją kompromisu, na który ustawodawca państwowy 
musiał się zdecydować. Sytuacja wyznaniowa w Polsce Kongresowej wymagała 
wprawdzie przyznania kluczowej pozycji małżeństwu katolickiemu. Car tego 
rozwiązania z oczywistych względów nie był w stanie zaakceptować 12. Priory-
tetem stało się więc przyznanie, także na obszarze autonomicznego Królestwa 
Kongresowego, nadrzędnej pozycji prawosławiu jako wyznaniu panującemu 
w Rosji. Pozycja ta przejawiała się w decydującym dla charakteru małżeństwa 
akcie zawarcia małżeństwa przed duchownym prawosławnym. Ponadto zawar-
cie małżeństwa z prawosławnym było możliwe tylko przed duchownym tego 
wyznania. Wyjąwszy jednak tę kwestię małżeństwo katolickie uzyskało w wy-
miarze międzywyznaniowym nadrzędną pozycję. Zawarcie bowiem małżeń-
stwa przed duchownym katolickim przesądzało o jego katolickim charakterze 
(art. 197 PM). Prawo państwowe przewidywało zatem kombinację rozwiązań 
decydujących o charakterze małżeństwa. W grę wchodziło nie tylko wyznanie 
małżonków, ale także wyznanie duchownego udzielającego ślubu. Dopuszczone 
było dodatkowo udzielenie go w zastępstwie duchownego właściwego z uwagi 
na wyznanie małżonków.

Z uwagi na kształt regulacji dotyczącej aspektu międzywyznaniowego mo-
żemy wyróżnić dwa okresy, w których małżeństwo ewangelickie przybierało 
odmienne cechy. W pierwszym okresie kształt normatywny tego małżeństwa 
wynikał z  pierwotnego brzmienia prawa z  1836 r. W  drugim okresie był wy-
nikiem nowelizacji z 1891 r. Trudno jednak mówić o zasadniczo odmiennym 
obliczu małżeństwa ewangelickiego przed i  po wzmiankowanej nowelizacji. 
Odnoszące się bowiem do niego przepisy prawa materialnego nie uległy zmia-
nie do końca 1945 r.

Charakterystyka małżeństwa ewangelickiego na gruncie prawa z 1836 r. jest 
złożonym zagadnieniem, zakres tego pojęcia był bowiem dyskusyjny w  świ-
etle tego prawa. W międzywojennej literaturze słusznie zauważono, że prawo 
z 1836 r., ściśle rzecz biorąc, nie zawiera regulacji małżeństwa ewangelickiego 
czy katolickiego. Regulacja ma bowiem na względzie małżeństwo osób należą-
cych do określonego wyznania 13. Dlatego też właściwym będzie stwierdzenie, 

12	 H. Konic, K. Lutostański, Prawo cywilne obow. w b. Król. Polskiem. Repetytorium egzaminacyjne, 
Warszawa 1935, s. 59.

13	 Wskazują na to tytuły rozdziałów tego prawa: O małżeństwie pomiędzy osobami, wyznającemi religję 
rzymsko – katolicką (rozdz. I); O małżeństwie pomiędzy osobami wyznającemi religję grecko – rosyjską 



70

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

że w rozdziale IV tego prawa zostało uregulowane małżeństwo ewangelików. 
Stąd pojęcie małżeństwa ewangelickiego odnosić należy przede wszystkim do 
związku zawartego pomiędzy ewangelikami 14.

Tym niemniej, charakteryzując pojęcie małżeństwa ewangelickiego, nie 
można poprzestać na kwestii jednolitej przynależności wyznaniowej małżonków. 
Przynależność ta nie wyczerpuje bowiem znaczenia tego pojęcia, skoro prawo 
międzywyznaniowe przewidywało zastosowanie przepisów o  małżeństwie 
ewangelików także wówczas, gdy jeden z  małżonków nie był tego wyznania. 
Nie ulega więc wątpliwości, że pojęcie małżeństwa ewangelickiego na gruncie 
prawa z 1836 r. traci niekiedy bezpośredni związek z przynależnością wyznanio-
wą obu małżonków. Charakteryzować małżeństwo ewangelickie w ten sposób 
pozwalały przede wszystkim przepisy międzywyznaniowe, obowiązujące przed 
nowelizacją z 1891 r. 15 Wówczas bowiem o możliwości rozwiązania małżeństwa, 
a w konsekwencji o zastosowaniu przepisów rozdziału IV, przesądzało zawarcie 
małżeństwa pomiędzy katolikiem i ewangeliczką wyłącznie przed duchownym 
ewangelickim (art. 196 PM). Tylko w tym przypadku małżeństwo było rozwiązy-
walne przez rozwód. Dlatego też tylko to małżeństwo można określić mianem 
ewangelickiego, chociaż tylko jeden z małżonków był tego wyznania.

Przeciwieństwem tego małżeństwa było małżeństwo katolickie, którego 
cechą była z kolei nierozwiązywalność będąca konsekwencją dopełnienia cere-
monii ślubnej przed duchownym katolickim (art. 197 PM). Nierozwiązywalność 
obowiązywała obu małżonków, choć tylko jeden z nich był katolikiem. Brak 
kompetencji konsystorza ewangelickiego w tym przypadku wykluczał zastoso-
wanie przepisów rozdziału IV 16. Rozwiązanie tak zawartego małżeństwa było 
jednak możliwe, ale koniczne w tym celu byłoby przejście małżonka katolickie-

(rozdz. II). Podobnie nazwano rozdziały dotyczące małżeństwa unitów (rozdz. III) i ewangelików 
(rozdz. IV), zob. Przepisy o zarządzie duchownemi sprawami chrześcijan wyznań protestanckich, 
Zbiór Praw b. Ces. Ros. wyd. z r. 1896, t. 13, cz. 1.

14	 Przyjęcie wyznania ewangelickiego przez oboje małżonków katolickich po ślubie nie prowadziło 
do zmiany właściwości sądu konsystorskiego (art. 205 PM). W konsekwencji małżeństwo takie 
cechowała nadal jednolitość wyznaniowa, jednak rozwód w oparciu o przepisy rozdziału IV był 
wykluczony. Podkreślić jednak należy, że przypadek, o którym mowa, odnosi się do małżeństwa 
wtórnie ewangelickiego, które z uwagi na swój pierwotnie katolicki charakter zachowało cechę 
nierozwiązywalności na gruncie prawa cywilnego.

15	 Nowelizacja dokonana przez Zdanie Rady Państwa z dn. 11/23 czerwca 1891 r., Zb. Ustaw i rozp. 1891, 
poz. 873.

16	 Generalny Konsystorz dla wyznań ewangelickich uznał, że w sprawach o rozwiązanie małżeństw 
między osobami katolickiego i ewangelickiego wyznania „bez względu na epokę, w której te 
małżeństwa zawarte były, stanowcze są jedynie następujące dwa pytania: 1. czyli w  chwili 
ślubu, jeden z małżonków był wyznania katolickiego: 2. czyli ślub dany był przez duchownego 
katolickiego. W razie potwierdzającej odpowiedzi na obadwa te pytania, sprawa nienależy do 
Sądu Konsystorskiego Ewangelickiego. W razie odpowiedzi zaprzeczającej na którekolwiek z tych 
dwóch pytań, działanie Władz Duchownych Ewangelickich jest właściwe”. Zob. Archiwum Parafii 
Ewangelicko–Reformowanej w Zelowie (dalej: APER), S. I. 97, Opinia Generalnego Konsystorza 



71

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

go na inne wyznanie chrześcijańskie po ślubie z niekatolikiem (art. 205 PM). 
Poza tym przyjęcie prawosławia przez jednego z  małżonków wpływało na 
dotychczasowy charakter małżeństwa, i  to niezależnie, czy małżeństwo było 
ab initio mieszane czy też nie. Przejście przynajmniej jednego z  małżonków 
na prawosławie umożliwiało zatem rozwód w  tym wyznaniu 17. Katolików 
przechodzących w  tym celu na prawosławie dotyczyły jednak ograniczenia 
przewidziane w art. 204 PM 18.

Małżeństwo mieszane z  natury rzeczy miało odmienny charakter od 
małżeństwa jednolitego wyznaniowo. Tylko ewentualna jego rozwiązywalność 
czyniła z niego instytucję pokrewną małżeństwu ewangelików. Jednak sama 
rozwiązywalność nie była wystarczająca do uznania tego typu małżeństwa za 
ewangelickie. Istotne było także stosowanie do jego rozwiązania przepisów 
rozdziału IV. Kwestia ta wymagała zastosowania dodatkowego kryterium. 
Małżeństwo mieszane nie poddaje się przecież metodzie polegającej na zas-
tosowaniu prostego kryterium wyznaniowego. Rozwiązania przewidziane dla 
tych małżeństw musiały brać pod uwagę różną przynależność wyznaniową 
narzeczonych, a potem współmałżonków. Dlatego konieczne było odwołanie 
się do dodatkowego kryterium umożliwiającego rozstrzygnięcie kwestii kom-
petencyjnych. Przynależność wyznaniowa obu stron z oczywistych względów 
nie mogła być rozstrzygająca w  sprawie właściwości sądu. Stąd decydująca 
rola dopełnienia ceremonii ślubnej w  określonym wyznaniu. Dopiero to kry-
terium mogło przesądzić o  zastosowaniu przepisów rozdziału IV. Specyfiką 
prawa międzywyznaniowego było zatem powiązanie aktu kreacji małżeństwa 
z kompetencją sądu.

Odrębne zagadnienie stanowiło małżeństwo pomiędzy osobą wyznania 
ewangelickiego i prawosławnego. W prawie z 1836 r. przewidziano szczególną 
regulację małżeństwa z  osobą wyznania prawosławnego. Małżeństwo takie 
zawsze musiało być zawarte przed duchownym prawosławnym, a  sąd tego 
wyznania był wyłącznie właściwy w sprawie rozwodowej. J.K. Wołowski uznaje 
tę zasadę za obowiązującą, „chociażby obrzęd ślubu religijnego był zastępczo 
przez duchownego innego wyznania udzielony” 19. Także odwrotna sytuacja, 
a mianowicie zawarcie małżeństwa przed duchownym prawosławnym występu-
jącym jedynie w zastępstwie duchownego właściwego ze względu na wyznanie 

z 3/15 września 1837 r. na zapytanie Superintendentury Płockiej z 15/27 czerwca 1837 r. o stosowanie 
art. 196 i 197 w sprawach małżeństw zawieranych pomiędzy ewangelikami i katolikami.

17	 J.K. Wołowski, Kurs Kodexu Cywilnego, Warszawa 1868, s. 99.
18	 Art. 204 PM przewidywał, że małżonek wyznania katolickiego, aby ponownie zawrzeć małżeństwo, 

musi uzyskać unieważnienie poprzedniego związku w sądzie swojego wyznania.
19	 J.K. Wołowski, dz. cyt., s. 99.



72

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

małżonków, miała wpływ na charakter małżeństwa. Małżeństwo to nigdy nie 
mogło być uznane za ewangelickie.

Natomiast odmienne cechy miała forma zastępcza przewidziana w art. 141 PM, 
dotycząca zawarcia małżeństwa pomiędzy osobami wyznania ewangelickiego 
przed duchownym rzymskokatolickim w  przypadku braku pastora w  gmi-
nach zamieszkania przyszłych małżonków lub w gminach pobliskich. W tym 
przypadku małżeństwo zachowywało charakter ewangelicki 20. Rozróżnienie 
powyższe wynikało z pozycji prawosławia jako wyznania państwowego w Rosji.

Po odzyskaniu niepodległości w ramach zwalczania prawosławia jako wyzna-
nia panującego byłego zaborcy SN uznał przepisy o małżeństwie prawosławnym 
za nieobowiązujące z powodu sprzeczności z art. 111 i 114 Konstytucji marco-
wej – Orz. kompletu Izby I SN z dnia 8 listopada 1926 r. (Zb. Orz. 172/1926). 
Nie doszło do uzgodnienia tych przepisów w trybie ustawodawczym w myśl 
postanowienia art. 126 ust. 2 Konstytucji marcowej.

III. MAŁŻEŃSTWO EWANGELICKIE PO NOWELIZACJI Z  1891 R.

Zmiana art. 196 PM oraz uchylenie art. 197 i 205 PM w 1891 r. oznaczały prze-
sunięcie punktu ciężkości w relacjach międzywyznaniowych. Po nowelizacji 
z  1891 r. dopełnienie ceremonii ślubnej przed duchownym katolickim nie 
wykluczało rozwodu w konsystorzu ewangelickim. Każde małżeństwo, nawet 
takie, które zawarli katolicy, mogło zostać rozwiązane. Decydujące było bowiem 
wyznanie pozwanego w czasie żądania rozwodu (z wyjątkiem małżeństwa z pra-
wosławnym). Odeszło zatem w niebyt aprioryczne kryterium dopuszczalności 
rozwodu zależne od tego, czy małżeństwo zawarto wyłącznie przed duchownym 
ewangelickim. Wyznanie małżonków w czasie zawierania małżeństwa też nie 
miało znaczenia. Odtąd charakter małżeństwa zależał od aktualnego wyznania. 
Przynależność wyznaniowa obu małżonków staje się zatem najbardziej czytel-
nym kryterium charakteryzującym małżeństwo ewangelickie. Po nowelizacji 
z  1891 r. właściwym jest zatem łączenie pojęcia małżeństwa ewangelickiego 
z małżeństwem osób wyznania ewangelickiego.

Nowelizacja z  1891 r. odgrywa kluczową rolę przy konstruowaniu pojęcia 
małżeństwa ewangelickiego. W świetle pierwotnej redakcji prawa mikołajewskiego 

20	 Generalny Konsystorz stwierdził, że „rozumie się samo przez się, że jeżeli dwaj Ewangelicy, jedynie 
dla braku właściwego Duchownego Ewangelickiego wzięli ślub przed Duchownym Katolickim 
w zastępstwie Duchownego Ewangelickiego działającym, ważność małżeństwa tego i sprawy 
o rozwód, jedynie przez Sąd Konsystorski Ewangelicki, nie zaś Zwierzchność Duchowną Katolicką 
rozpoznawane być mogą”. APER, S. I. 97, Opinia Generalnego Konsystorza z 3/15 września 1837 r. na 
zapytanie Superintendentury Płockiej z 15/27 czerwca 1837 r. o stosowanie art. 196 i 197 w sprawach 
małżeństw zawieranych pomiędzy ewangelikami i katolikami.



73

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

zakres tego pojęcia był szerszy od małżeństwa ewangelików. Do nowelizacji z 1891 
r. zasadnym było zatem rozróżnianie pojęcia małżeństwa ewangelickiego od 
małżeństwa ewangelików. Ostatnie to po prostu małżeństwo jednolite wyznanio-
wo, czyli to, o którym mowa w rozdziale IV. Pojęcie małżeństwa ewangelickiego 
można było odnosić także do związku mieszanego wyznaniowo, do którego 
znajdowały zastosowanie przepisy rozdziału IV. Oba typy małżeństwa objęte 
były zakresem małżeństwa ewangelickiego. Oba były bowiem rozwiązywalne. 
Nowelizacja art. 196 PM w 1891 r. uczyniła to rozróżnienie bezprzedmiotowym, 
gdyż odtąd o  możliwości rozwodu decydowało wyznanie strony pozwanej. 
Likwidacji uległo także ograniczenie rozwodu po zmianie wyznania, zawarte 
w art. 205 PM. W konsekwencji rozwód katolikom umożliwiało przyjęcie prote-
stantyzmu. Szczególne zasady dotyczyły jedynie małżeństwa z osobą wyznania 
prawosławnego. Sąd tego wyznania był zawsze właściwy w sprawie rozwodowej.

Zasadniczym efektem przedmiotowej nowelizacji było niewątpliwie usta-
nowienie w sprawach małżeńskich między ewangelikami i katolikami zasady 
właściwości sądu wyznania pozwanego. Zasada ta odnosiła się wprawdzie tylko 
do jednej konfiguracji małżeństw mieszanych wyznaniowo (art. 198 PM odnosił 
tę zasadę także do spraw między katolikami a tzw. chrześcijanami sektantami), 
jednak po odzyskaniu niepodległości, a zwłaszcza po przyjęciu agresywnego 
kursu w  polityce rządu polskiego względem Kościoła prawosławnego i  jego 
sądów, zaczęto ją traktować jako zasadę ogólną – Orz. kompletu Izby I  SN 
z dnia 8 listopada 1926 r. (Zb. Orz. 172/1926).

Oparcie właściwości sądu konsystorskiego o zasadę właściwości wyznania 
strony pozwanej, wraz z  uchyleniem ograniczeń rozwodowych, niewątpliwe 
stanowiło przejaw liberalizacji w  polityce państwa rosyjskiego. Tendencja li-
beralizacyjna przejawiała się także we wzmiankowanej praktyce występowania 
o zmianę forum sądowego. W efekcie dochodziło do zastosowania w sprawie 
rozwodowej przepisów o małżeństwie ewangelików, choć pozwanym był katolik. 
O ile praktyka ta była zrozumiała w świetle zasad ustrojowych państwa rosyj-
skiego, o tyle w okresie późniejszym trudno byłoby znaleźć dla niej uzasadnie-
nie. Stąd tylko motywacja liberalna mogła stanowić podstawę jej kontynuacji 
przez generalnego gubernatora gen. Beselera w  okresie okupacji Królestwa 
Kongresowego przez państwa centralne, a po odzyskaniu niepodległości przez 
J. Piłsudskiego w okresie sprawowania funkcji Naczelnika Państwa.

Prezydent Rzeczypospolitej Polskiej nie podejmował już działań w zakresie 
zmiany forum sądowego. Wpływających w tej sprawie podań nie rozpatrywano. 
Zaniechanie przenoszenia forum sądowego do konsystorza ewangelickiego, jako 
sądu właściwego dla wyznania powoda, doprowadziło do skierowania uwagi osób 
dążących do uzyskania rozwodu na Sąd Duchowny Warszawsko-Chełmskiego 
Konsystorza Prawosławnego. W  tym wypadku konieczne było uzasadnienie 



74

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

właściwości tego sądu poprzez zmianę wyznania. Zjawisko przyjmowania 
prawosławia w celu uzyskania rozwodu w sądzie tego wyznania rychło dopro-
wadziło do nieprzychylnej reakcji państwa i środowisk katolickich. Rozpoczęto 
nagonkę prasową na Kościół prawosławny oraz podjęto zabiegi mające na celu 
zakwestionowanie kompetencji sądownictwa prawosławnego w sprawach mał-
żeńskich. Doświadczenia międzywojenne chyba najlepiej wskazują, jak dalece 
pożądany, a zarazem jak dalece niewygodny był sąd rozwodowy orzekający na 
zasadzie właściwości wyznania strony powodowej.

IV. SKUTKI CYWILNE MAŁŻEŃSTWA EWANGELICKIEGO

Dzieje prawa małżeńskiego w Królestwie Kongresowym cechowała ewolucja 
przeciwna ogólnoeuropejskim tendencjom sekularyzacyjnym. Wejście w życie 
Kodeksu cywilnego z 1825 r. oznaczało zerwanie z zasadą świeckości małżeńst-
wa, a w konsekwencji przywrócenie w zakresie stosunków państwowych roli 
małżeństwa wyznaniowego. Natomiast w Niemczech po wprowadzeniu w 1875 r. 
obligatoryjnego małżeństwa cywilnego ślub ewangelicki stał się ceremonią 
o ściśle prywatnym charakterze. Był możliwy po uprzednim zawarciu małżeńst-
wa cywilnego 21. Wymóg ten był w  pełni zasadny. Chodziło o  zapobieżenie 
kolizji stanu w  płaszczyźnie cywilno-wyznaniowej, czyli zawarciu kilku mał-
żeństw przez osobę, która np. pozostając w małżeństwie wyznaniowym, zawiera 
małżeństwo cywilne z inną osobą aniżeli małżonek wyznaniowy. Rozwiązanie 
to stosowano również w Polsce. Jednak nowelizacja prawa o aktach stanu cy-
wilnego w 1989 r. 22 położyła temu kres.

Prawo mikołajewskie nie znało małżeństwa ściśle cywilnego, a więc takiego, 
które nie posiada skutków wyznaniowych. W konsekwencji małżeństwo ewange-
lików miało charakter małżeństwa wyznaniowego ze skutkami cywilnymi. Oba 
skutki, wyznaniowy i  cywilny, były ze sobą sprzężone. Powstawały z  chwilą 
zawarcia małżeństwa i  ustawały z  chwilą jego rozwiązania przez właściwy 
sąd konsystorski. Rozwód orzekany przez konsystorz ewangelicki miał zatem 
charakter rozwodu cywilnego, aczkolwiek orzekanego przez sąd szczególny. Był 
to jednocześnie rozwód religijny. Był bowiem orzekany przez organ sądowy 
związku wyznaniowego. Niemniej tylko wyrok rozwodowy zapadły w zakresie 
określonym w przepisach prawa międzywyznaniowego miał skutki cywilne.

21	 B. Wilanowski, dz. cyt., s. 96.
22	 Nowelizacja dokonana przez Ustawę z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 

w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 129, poz. 154.



75

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

V. ROZWIĄZANIE MAŁŻEŃSTWA EWANGELICKIEGO

Obowiązująca w Rosji carskiej metoda legislacji uzależniała dopuszczalność roz-
wodu od stanowiska konkretnego wyznania. Stanowisko doktryny ewangelickiej 
nie było w tej materii nadmiernie rygorystyczne 23. Rozwód według przepisów 
o  małżeństwie ewangelików był podstawową instytucją służącą uchyleniu 
pożycia małżeńskiego. Był możliwy w przypadku udowodnienia przynajmniej 
jednej z  przyczyn wymienionych w  art. 146 PM. W  przypadku małżeństwa 
ewangelików przyczyny te stanowiły jedyne ograniczenie rozwodu. Natomiast 
w  przypadku małżeństwa mieszanego wyznaniowo dodatkowe ograniczenie 
stanowiły przepisy międzywyznaniowe, które decydowały o właściwości sądu. 
Właściwość ta przesądzała z kolei o właściwości prawa materialnego.

Rozwiązanie to nigdy nie uległo zmianie, a  nowelizacja prawa między-
wyznaniowego w  1891 r., stanowiąc korektę dopuszczalności rozwodu, nie 
uchyliła jednak zasady generalnej. Nadal o dopuszczalności rozwodu decydowały 
przesłanki dwojakiego rodzaju. Przesłanki materialne przesądzały o  istocie 
małżeństwa ewangelickiego jako związku niemającego obligatoryjnie dozgon-
nego charakteru. Druga grupa przesłanek ustawowych to przesłanki procesowe, 
które z racji międzywyznaniowego charakteru nie pełniły po wzmiankowanej 
nowelizacji kluczowej roli przy definiowaniu pojęcia małżeństwa ewangelick-
iego. Wprawdzie dopuszczalność rozwodu nadal stanowiła istotną cechę tego 
małżeństwa, jednak cecha ta nie zależała już ani od wyłącznie ewangelickiego 
ślubu, ani od wyznania ewangelickiego osób go zawierających.

Przepisy zamieszczone w  rozdziale IV były stosowane do obu wyznań 
ewangelickich łącznie. Wprowadzono także jednolitą procedurę dla ewangelic-
kich spraw małżeńskich. W  sądzie konsystorskim obowiązywał przymus 
adwokacki. Właściwe postępowanie sądowe w  sprawach rozwodowych po-
przedzało dwuinstancyjne postępowanie pojednawcze, prowadzone przez 
duchowieństwo ewangelickie. Dopiero likwidacja Generalnego Konsystorza 
dla wyznań ewangelickich w Królestwie Kongresowym w 1849 r. doprowadziła 
do wyodrębnienia się wyznania augsburskiego i reformowanego. Odtąd każde 
z  nich posiadało własną strukturę organizacyjną z  osobnym konsystorzem 
z siedzibą w Warszawie 24.

Zaznaczyć należy, że prawo z 1836 r. nie przewidywało postanowień odnośnie 
do właściwości sądu w sprawach mieszanych związków ewangelickich. W tym 

23	 Tarcza wiary dla członków kościoła polskiego ewangelicko-reformowanego ułożona, oprac. Aleksander 
Woyde, wyd. II, Warszawa 1920, s. 176.

24	 W  1861 r. wydane zostały nowe regulacje proceduralne zawarte w  przepisach o  organizacji 
sądu konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego (Dz. Pr., t. 59, s. 163 i nn.), oraz ewangelicko-
reformowanego (Dz. Pr., t. 58, s. 77 i nn.).



76

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

wypadku pomocne mogły być przepisy ustaw wydanych dla wyznań ewangeli-
ckich po likwidacji Generalnego Konsystorza. Jednak ustawy te przedmiotowej 
kwestii nie rozstrzygały w zadawalający sposób 25.

Konsystorz ewangelicko-reformowany miał być wprawdzie właściwy wówczas, 
gdy małżeństwo zawarto jedynie w Kościele kalwińskim, co pozwala przyjąć, że 
właściwość drugiego konsystorza ewangelickiego powinna być oparta na ana-
logicznej zasadzie. Od 1891 r. obowiązywała jednak w sprawach rozwodowych 
między katolikami a ewangelikami zasada właściwości sądu wyznania pozwanego, 
która mogłaby wpływać na postępowanie w sprawach między ewangelikami. Po 
odzyskaniu niepodległości takie zjawisko wystąpiło. Brak szerzej zachowanych 
materiałów źródłowych w zakresie orzecznictwa konsystorskiego nie pozwala 
jednak na rozstrzygnięcie tej kwestii z perspektywy historycznej.

VI. WYMOGI DOTYCZĄCE MAŁŻEŃSTWA  
Z EWANGELIKIEM W PRAWIE Z  1836 R.

Zawarcie małżeństwa wymagało dopełnienia formy, z którą wiązała się obecność 
dwóch świadków i duchownego, ale niekonieczne ewangelickiego. Art. 141 PM 
umożliwiał zawarcie małżeństwa przed działającym w zastępstwie duchownym 
rzymskokatolickim. Ceremonie ślubne dopuszczalne były także w prywatnych 
domach (art. 142 PM).

Prawo z 1836 r. przewidywało dwojakiego rodzaju wymogi w sprawie zawarcia 
małżeństwa. Były to warunki istotne oraz przeszkody małżeńskie. Warunki 
odnosiły się do wieku nupturientów oraz uzyskania niezbędnych zgód, np. 
rodziców albo opiekunów. Ograniczono się do wskazania wieku minimalnego: 
dla kobiet 16 lat, a dla mężczyzn 18 lat. Nie przewidziano jednak nieważności 
małżeństwa zawartego pomimo braku odpowiedniego wieku 26.

25	 I tak § 7 Przepisów o zarządzie spraw kościoła ewangelicko-reformowanego w Królestwie Polskim 
(Dz. Pr., t. 42, s. 11) stanowił, że „oprócz załatwienia bieżących interesów, Konsystorz Ewangelicko – 
Reformowany wyłącznie i ostatecznie rozpoznawać będzie sprawy o nieważność tudzież rozwiązanie 
małżeństwa, zawartego pomiędzy osobami wyznania Ewangelicko – Reformowanego, jako-też 
pomiędzy osobami tegoż wyznania, z osobami wyznania Ewangelicko – Augsburskiego lub 
Rzymsko – Katolickiego, jeżeli małżeństwo pobłogosławione było jedynie przez Duchownego 
Ewangelicko – Reformowanego. Prokurator Królewski przy Sądzie Appellacyjnym, z urzędu swego, 
pełni obowiązki Prokuratora Sądu Konsystorskiego Ewangelicko – Reformowanego”. Z kolei 
w myśl § 144 Ustawy Kościoła ewangelicko-augsburskiego w Królestwie Polskim (Dz. Pr., t. 42, 
s. 239) „sprawy o nieważność małżeństwa, zawartego pomiędzy osobami wyznania Ewangelicko – 
Augsburskiego, tudzież o rozwiązanie onego, rozpoznawane będą wyłącznie przez Konsystorz 
Ewangelicko – Augsburski w pierwszej i ostatniej instancji. Konsystorz stosuje się do Najwyżej 
potwierdzonego d. 16 Marca 1836 r. dla Królestwa Polskiego Prawa o Małżeństwie, oraz do form 
i przepisów, jakie dotąd przez Konsystorz, na zasadzie tego Prawa, zachowywane były”.

26	 Zob. H. Konic, Prawo małżeńskie…, dz. cyt.



77

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

Przeszkody wynikały z  różności religii, pokrewieństwa, powinowactwa, 
przestępstwa lub wielożeństwa. Specyfiką przepisów o  małżeństwie ewange-
lików było ustanowienie bezwzględnego zakazu jego zawarcia między ciotką 
i siostrzeńcem, choć jednocześnie nie przewidziano analogicznej przeszkody 
w odniesieniu do sytuacji między wujem i siostrzenicą. W rezultacie małżeństwu 
nadano charakter w ograniczonym stopniu konsangwiniczny. W art. 168 PM 
uregulowano wymóg w postaci terminu prohibicyjnego, który przewidywał dla 
kobiet zakaz zawierania nowego małżeństwa przed upływem 10 miesięcy od 
ustania lub rozwiązania poprzedniego. Poza tym oznaczenie winy za rozpad 
pożycia w wyroku rozwodowym rodziło skutki w postaci obligatoryjnego roz-
strzygnięcia sądu w przedmiocie terminów prohibicyjnych (art. 170 i 171 PM) 27.

W  przypadku małżeństw mieszanych charakter wymogów zależał od wy-
znania osoby, z  którą ewangelik zawierał małżeństwo. Niektóre przeszkody 
katolickiego prawa kanonicznego dotyczące małżeństw mieszanych nie były 
brane pod uwagę. Nie miała bowiem bezwzględnego zastosowania zasada właś-
ciwości duchownego wyznania narzeczonej (art. 192 PM). Odmowa udzielenia 
ślubu przez duchownego katolickiego była podstawą do udzielenia go przez 
duchownego wyznania narzeczonego (art. 194 PM). W tej sytuacji niemożliwe 
było także spełnienie wymogu art. 43 PM, aby zapowiedzi ogłoszone zostały 
w parafii każdego z małżonków. Problem pogłębiło nieprzychylne związkom 
z innowiercami nowe prawo katolickie 28. Dlatego Rada Państwa postanowiła 
w 1905 r., że zapowiedzi mogą być głoszone jedynie w Kościele protestanckim 29. 
Kolizja w ramach ustaw kościelnych właściwych dla wyznań chrześcijańskich 
nie mogła bowiem decydować o możliwości zawarcia małżeństwa skuteczne-
go według prawa cywilnego. Ustawodawca takiej ewentualności nie brał pod 
uwagę od samego początku, czemu dał zresztą wyraz, odpowiednio redagując 
art. 194 PM. W ślad za tym rozwiązaniem odpowiednio uregulowano przeszkody 
małżeńskie, których zadaniem była przede wszystkim ochrona ogólnie pojętego 
światopoglądu chrześcijańskiego.

Stąd niechętne stanowisko ustawodawcy względem niektórych rygorów kato-
lickiego prawa kościelnego. Pominięto zwłaszcza takie rozwiązania, które miały 
antagonizujący charakter. Przykład w tym względzie stanowi imp. mixtae religio-
nis. Kwestia uzyskania dyspensy od tej przeszkody w świetle prawa cywilnego 
nie występowała. Czynnik ten rzutował na oblicze małżeństwa ewangelickiego, 

27	 Konsystorz ewangelicki skazywał wówczas małżonka winnego na swoistą karę bezżeństwa, zależnie 
od przyczyny rozwodu na okres 3 albo 6 lat, obowiązującej tylko w przypadku pozostawania przy 
życiu strony niewinnej. Terminy te miały charakter sankcji cywilnoprawnej, stanowiącej przejaw 
represji w stosunku do winnego małżonka.

28	 Dekret o zaręczynach i małżeństwie z polecenia i władzy Jego Świątobliw. Piusa X papieża przez 
św. Kongregacyę Soboru wydany, Odbitka z „Przeglądu Katolickiego” za 1907 r., NN 37, 38 i 40.

29	 Zdanie Rady Państwa z dnia 14 marca 1905 r., Zb. Ustaw i rozp. 86/1905, poz. 704.



78

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

którego skuteczne zawarcie według prawa cywilnego nie mogło być ogranicza-
ne w prawie kościelnym narzeczonego innego wyznania aniżeli ewangelickie.

Odmienne stanowisko zajęto w przypadku przeszkody różności religii (im-
pedimentum disparitatis cultus). Charakter tej przeszkody służył umacnianiu 
światopoglądu chrześcijańskiego. Wykluczono zatem małżeństwo ewangelika 
z niechrześcijaninem ab initio (art. 133 PM). W prawie małżeńskim Królestwa 
Kongresowego możliwe było jednak przejście jednego z małżonków niechrześ-
cijańskich na wyznanie ewangelickie. W takim przypadku ewangelickie prawo 
kościelne dopuszczało Privilegium Paulianum 30. Podobnie art. 207 PM umoż-
liwiał konwertycie rozwiązanie związku, „ieżeli iego współmałżonek, który 
pozostał w  dawney wierze, wzbrania się w  dalszem z  nim zostawać pożyciu, 
albo przeszkadza mu w pełnieniu obowiązków nowey iego wiary”. Z art. 206 
PM wynikała natomiast gwarancja nienaruszalności małżeństwa niechrześcijan  
przechodzących na wyznanie ewangelickie. Małżeństwo w takim przypadku 
istniało choćby wbrew przeszkodzie pokrewieństwa, ustanowionej w przepisach 
o małżeństwie ewangelików.

ZAKOŃCZENIE

Charakterystyka małżeństwa ewangelickiego musi uwzględniać całokształt 
czynników wpływających na znaczenie tej instytucji w  stosunkach państwo-
wych. Pozycja normatywna małżeństwa ewangelickiego była kształtowana 
przede wszystkim przez przepisy międzywyznaniowe. Pozycja ta ścierała się 
z  konkurencyjnym małżeństwem katolickim. W  ten sposób dochodziło do 
ucierania się pojęcia małżeństwa ewangelickiego w prawie z 1836 r.

Przepisy regulujące małżeństwo katolicko-ewangelickie przewidywały do 
1891 r. nadrzędny charakter małżeństwa zawartego przed duchownym katoli-
ckim. W kwestii właściwości sądu w sprawie rozwodowej lub o unieważnienie 
małżeństwa decydowało wyznanie duchownego udzielającego ślubu (art. 196 
PM) 31. Z  ceremonią katolicką związany był jednak wzmiankowany zakaz 

30	 Art. 29 Zbioru Ustaw Kościoła Ewangelickiego o nieważności małżeństwa iako też o rozwiązaniu 
małżeństwa ważnie zawartego stanowił w zdaniu drugim, że „przyimuiący wiarę chrześciańską 
po zawartem małżeństwie, żądać może rozwiązania małżeństwa, ieżeliby drugi małżonek przy 
wyznaniu niechrześciańskiem obstawał”. Zob. APER, S. I. 97.

31	 Przed nowelizacją z 1891 r. art. 196 PM stanowił: „Sąd duchowny tego wyznania, którego iest kapłan 
daiący ślub, będzie właściwym do rozpoznawania ważności związku małżeńskiego. Wyrok iego 
będzie obowiązywał obiedwie strony, iednakże strona rzymsko – katolicka, którey małżeństwo 
unieważnionem zostało, przez konsystorz ewangelicki, nie będzie mogła w żadnym przypadku, 
w nowe wchodzić związki małżeńskie, póki poprzednie iey związki, przez zwierzchność duchowną 
katolicką, unieważnione nie będą, i póki nie upłynie przeciąg czasu art. 69 i 70 zakreślony”.



79

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

rozwodu (art. 197 PM) i to także wówczas, gdy ceremonia ta miała charakter 
następczy względem właściwego z  punktu widzenia prawa ślubu cywilnego 
(art. 193 PM) 32.

Likwidacja Generalnego Konsystorza doprowadziła do zerwania więzi or-
ganizacyjnych pomiędzy obydwoma wyznaniami ewangelickimi. Odtąd każde 
z nich posiadało własny konsystorz oraz zorganizowany w jego ramach sąd. Oba 
sądy stosowały przepisy rozdziału IV. Kwestia organizacji kościelnej, względ-
nie regulacji prawa materialnego, nie kształtowała jednak pozycji małżeństwa 
ewangelickiego w takim stopniu jak prawo międzywyznaniowe.

Zawarcie małżeństwa z ewangelikiem było uregulowane zależnie od wyzna-
nia drugiego małżonka. W kwestii zawarcia małżeństwa przewidziano pewną 
równowagę, gdyż właściwość duchownego ewangelickiego do udzielenia ślubu 
występowała wówczas, gdy narzeczoną była ewangeliczka (art. 192 PM). Tym 
niemniej w przypadku małżeństwa z katolikiem art. 193 PM dopuszczał powtó-
rzenie ceremonii ślubnej w obrządku wyznania narzeczonego, co do nowelizacji 
z 1891 r. wykluczało rozwód.

Do tej nowelizacji miało miejsce również zróżnicowanie skutków cywil-
nych rozwodu na podstawie art. 196 PM. Gdy bowiem obrządku ślubnego 
dopełniono wyłącznie przed duchownym ewangelickim, to w  przypadku 
rozwodu tak zawartego małżeństwa dochodziło jedynie do zróżnicowania 
skutków cywilnych, gdyż małżonek katolicki, aby ponownie zawrzeć małżeń-
stwo, musiał uzyskać unieważnienie poprzedniego związku w sądzie swojego 
wyznania. Rozwiązanie to postrzegano w literaturze jako ukłon ustawodawcy 
rosyjskiego w  stronę katolicyzmu. Deprecjonowany był w  ten sposób wyrok 
rozwodowy konsystorza ewangelickiego. Ostatecznie bowiem nie rozstrzygał 
kwestii zawartego przez katolika małżeństwa, choć w  zakresie stosunków 
majątkowych między małżonkami był ostateczny. Podobną regulację w  od-
niesieniu do wyroku konsystorza prawosławnego znajdujemy w  art. 204 PM 
w  pierwotnej redakcji. Z  rozwiązania tego zrezygnowano dopiero w  1891 r.

Charakterystyka normatywna małżeństwa ewangelickiego była kształtowana 
przez reglamentację rozwodu oraz ściśle z tym zjawiskiem związaną właściwość 
sądu. Nie bez znaczenia było prawo materialne zawarte w rozdziale IV, jednak 
możliwość jego zastosowania zależała od przepisów prawa międzywyznanio-
wego. Utrzymanie wyznaniowej konstrukcji małżeństwa w  ustawodawstwie 

32	 Według stanowiska Generalnego Konsystorza z 1837 r. „rozwód niema miejsca a rozpoznanie 
ważności małżeństwa do Zwierzchności duchownej Katolickiej należy, jeżeli aby ieden z małżonków 
był wyznania Katolickiego i ślub dany był przez duchownego Katolickiego. Czyli prócz tego, ślub 
był dany przez duchownego Ewangelickiego, lub nie, to nie zmienia nic w samym przedmiocie 
sprawy”. APER, S. I. 97, Opinia Generalnego Konsystorza z 3/15 września 1837 r. na zapytanie 
Superintendentury Płockiej z 15/27 czerwca 1837 r. o stosowanie art. 196 i 197 w sprawach małżeństw 
zawieranych pomiędzy ewangelikami i katolikami.



80

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

państwowym doby międzywojnia pociągnęło za sobą konieczność stosowania 
przepisów rozstrzygających międzywyznaniowe kwestie kolizyjne. Z kolei re-
zygnacja po wyzwoleniu z wyznaniowej konstrukcji małżeństwa pozwoliła na 
porzucenie regulacji międzywyznaniowej i  w  konsekwencji na rozciągnięcie 
zmodyfikowanych przepisów rozdziału IV na ogół obywateli w ramach świe-
ckiego prawa małżeńskiego z 1945 r.

Z  państwowego punktu widzenia małżeństwo ewangelickie przeszło do 
historii wraz z unifikacją i sekularyzacją prawa polskiego, czego efektem było 
uchylenie dekretu mikołajewskiego. Po wejściu w życie 1 stycznia 1946 r. pra-
wa małżeńskiego z  1945 r. nastąpił ponowny rozdział małżeństwa cywilnego 
i  wyznaniowego. Odtąd małżeństwo ewangelickie pozostaje niezmiennie 
instytucją o  religijnym charakterze. Wpływu na ten stan rzeczy nie miało 
także wejście w życie rozwiązań umożliwiających nadanie skutków cywilnych 
małżeństwu zawartemu według obrządku ewangelickiego 33.

W  obecnym prawie polskim brak bowiem kryterium, które pozwalałoby 
na wyodrębnienie tego małżeństwa. Podkreślić należy, że Kodeks rodzinny 
i opiekuńczy z 1964 r. 34, podobnie jak przepisy projektu prawa małżeńskiego 
z  1929 r., nie podejmuje kwestii właściwości wyznaniowej duchownego do 
udzielenia ślubu. W konsekwencji można zaryzykować tezę, że pozycja prawna 
małżeństwa ewangelickiego w  Polsce od 1 stycznia 1946 r. odpowiada zasad-
niczo pozycji, która charakteryzowała to małżeństwo na obszarze Królestwa 
Kongresowego do 31 grudnia 1825 r.

Warto także odnotować, że rozdział IV w  dużym stopniu odpowiadał 
postulowanym w okresie międzywojennym rozwiązaniom co do planowanej 
unifikacji prawa małżeńskiego. W środowisku naukowym międzywojnia pojawił 
się postulat, aby unifikacja prawa małżeńskiego nawiązywała do regulacji mał-
żeństwa w niemieckim kodeksie cywilnym (BGB), obowiązującym w dzielnicy 
popruskiej. System przyczyn rozwodowych w  obu wzmiankowanych regula-
cjach wykazywał podobieństwo. Różnica polegała oczywiście na świeckości 
małżeństwa ustanowionej w prawie niemieckim.

Niestety, przyjęty przez Komisję Kodyfikacyjną projekt prawa małżeńskiego 
z 1929 r. nie wyszedł naprzeciw tym oczekiwaniom. Zdeprecjonowano bowiem 
rozwód, na czoło wysuwając separację jako podstawową instytucję służącą 
uchyleniu pożycia małżeńskiego. Przewidziano dodatkowo szereg ograniczeń 
utrudniających uzyskanie rozwodu, którego zasadniczą przesłanką była uprzed-
nio orzeczona separacja. Kształt projektu Komisji Kodyfikacyjnej podyktowany 
był oczywiście realiami międzywojennej Polski. Pomimo tych zabiegów projekt 

33	 Zob. T.J. Zieliński, Stosowanie wyznaniowej formy zawarcia małżeństwa cywilnego poza Kościołem 
katolickim, „Państwo i Prawo” 2011, z. 2, s. 19–33.

34	 Ustawa z dnia 25 lutego 1964 r. – Kodeks rodzinny i opiekuńczy, Dz. U. Nr 9, poz. 59.



81

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

doprowadził do ostrego konfliktu ze środowiskami katolickimi. Dyktatura 
sanacyjna nigdy nie podjęła próby wprowadzenia go w życie.

W  przyjętym w  sprzyjającej sytuacji politycznej w  powojennej Polsce 
dekrecie unifikacyjnym z  1945 r. odstąpiono od ograniczeń rozwodowych, 
wyraźnie przez to nawiązując do konstrukcji rozwodu z rozdziału IV dekretu 
mikołajewskiego. System przyczyn rozwodowych nowego prawa odpowiadał 
w dużej części systemowi z rozdziału IV. Chociaż, w przeciwieństwie do prawa 
dzielnicowego, był to system przyczyn pośrednich, odnoszących się do unifika-
cyjnej przesłanki stałego rozkładu pożycia. Niemniej w stosunku do niektórych 
przyczyn postulowany był przymiot bezwzględności. Upodabniałoby to jeszcze 
bardziej rozwód unifikacyjny do ewangelickiego.

Zresztą podkreślić należy, że system przyczyn rozwodowych z  rozdziału 
IV nie odbiegał zbytnio od koncepcji stałego rozkładu pożycia małżeńskiego. 
Rozwód ewangelicki miał w istocie mieszany charakter, bo choć opierał się na 
bezwzględności przyczyn, to jednocześnie w  ramach konstrukcji niektórych 
z  nich występowała kwestia kontynuowania pożycia (wybaczenia współmał-
żonkowi lub niewytoczenia powództwa w określonym terminie). Tym samym 
trwałość pożycia małżeńskiego, pomimo realizacji bezwzględnej przyczyny 
rozwodowej, była brana pod uwagę przez sąd konsystorski. Chociaż prawo mi-
kołajewskie nie opierało rozwodu na odrębnie ujętej przesłance stałego rozkładu 
pożycia, to jednak kwestia trwałości i  zupełności rozpadu małżeństwa była 
uwzględniona przez ustawodawcę. W rezultacie udowodniona w przewodzie 
sądowym kontynuacja pożycia, stanowiąc część konstrukcji niektórych przyczyn, 
prowadziła po prostu do oddalenia powództwa rozwodowego. Pomimo różnicy 
konstrukcyjnej rozwodu ewangelickiego i unifikacyjnego w praktyce mamy do 
czynienia z rozwiązaniami o podobnych skutkach prawnych.

Ciekawostkę stanowi fakt, że kwestię przebaczenia (w praktyce kontynuacji 
pożycia) uwzględniono jako element konstrukcji przyczyn przeniesionych do 
prawa unifikacyjnego. W  rezultacie w  prawie tym mamy niejako podwójnie 
uwzględnioną kontynuację pożycia – raz w  ramach samej przyczyny stałego 
rozkładu pożycia i  powtórnie w  ramach niektórych przyczyn tego rozkładu, 
przejętych ze starego prawa.

Podobieństwo rozwiązań unifikacyjnych do starego prawa nie jest dziełem 
przypadku. Wpływ przepisów o małżeństwie ewangelików na unifikację prawa 
małżeńskiego w Polsce stanowi przez to niezwykle interesujący wątek. Wydaje 
się bowiem, że świeckie, względnie wyznaniowe, podłoże prawa małżeńskiego 
schodzi na dalszy plan, jeżeli w warstwie materialno-prawnej mamy do czynienia 
z liberalnym podejściem do kwestii rozwodowej.

Zerwanie w ramach prawa unifikacyjnego z zasadą wyznaniowości małżeń-
stwa pozostaje bez wpływu na swego rodzaju paradoks, jakim było w praktyce 



82

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

utrzymanie rozwodu ewangelickiego w  ramach ogólnokrajowego prawa mał-
żeńskiego. W konsekwencji nie tylko konstrukcja normatywna, ale i społeczna 
rola rozwodu ewangelickiego wywarła wpływ na oblicze zunifikowanego prawa 
małżeńskiego.

BIBLIOGRAFIA

Konic H., Dzieje prawa małżeńskiego w Królestwie Kongresowym, Warszawa 1903.
Konic H., Prawo małżeńskie obowiązujące w b. Królestwie Kongresowym, Warsza-

wa 1924.
Konic H., Lutostański K., Prawo cywilne obow. w b. Król. Polskiem. Repetytorium 

egzaminacyjne, Warszawa 1935.
Pałubicki W., Iluk J., Małżeństwo i rodzina w dawnym judaizmie i starożytnym 

chrześcijaństwie, Gdańsk 1995.
Tarcza wiary dla członków kościoła polskiego ewangelicko-reformowanego ułożona, 

oprac. A. Woyde, wyd. II, Warszawa 1920.
Troeltsch E., Społeczne oddziaływanie protestantyzmu, tłum. Wojciech Adamek 

[w:] Socjologia religii, red. F. Adamski, Kraków 2011, s. 228–250.
Wilanowski B., Prawo małżeńskie, oprac. na podst. wykładów Bolesława Wila-

nowskiego, [b.m.] 1931.
Wołowski J.K., Kurs Kodexu Cywilnego, Warszawa 1868.
Zieliński T.J., Stosowanie wyznaniowej formy zawarcia małżeństwa cywilnego poza 

Kościołem katolickim, „Państwo i Prawo” 2011, z. 2, s. 19–33.

STRESZCZENIE

Przedmiot niniejszych rozważań stanowi pojęcie małżeństwa ewangelickiego 
w obowiązującym na obszarze Królestwa Kongresowego prawie małżeńskim z 1836 r. 
W prawie tym doszło do wyodrębnienia przepisów regulujących małżeństwo ewangel-
ickie. Wyodrębnienie to nadało związkowi odpowiednią rangę. Istotnymi elementami 
składowymi pojęcia tego małżeństwa była dopuszczalność rozwodu oraz jurysdykcja 
sądowa w tym przedmiocie. W świetle konstrukcji prawa małżeńskiego z 1836 r. kwestia 
zastosowania przepisów o małżeństwie ewangelików w sprawie rozwodowej wynikała 
z kompetencji sądu tego wyznania.

Przegląd rozwiązań charakteryzujących małżeństwo ewangelickie oparty został na 
chronologii zmian, które dotyczyły przede wszystkim kwestii międzywyznaniowych. Za-
sadnicza nowelizacja w tym zakresie nastąpiła w 1891 r. Wpłynęła na normatywny kształt 



83

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r. 

A
rt

y
k
u

ły

pojęcia małżeństwa ewangelickiego, a przez to rzutowała również na prawny charakter 
związku z ewangelikiem lub osobą, która przyjęła wyznanie ewangelickie po ślubie.

Prawo międzywyznaniowe posiadało kluczowe znaczenie dla określenia 
dopuszczalności rozwodu, w  praktyce bowiem określało właściwość prawa mate-
rialnego w  tej sprawie. Dotyczące ewangelików prawo materialne zostało jednak 
uwzględnione jedynie w  wymiarze niezbędnym do określenia pojęcia małżeństwa 
ewangelickiego. Celem ustawodawcy z  1836 r. było przede wszystkim ograniczenie 
możliwości zastosowania właściwego dla osób tego wyznania prawa materialnego 
w sprawie rozwodowej. Osiągnięto go za pomocą odpowiedniej regulacji małżeństwa 
ewangelickiego w prawie międzywyznaniowym. W ten sposób ustawodawca zmierzał 
do marginalizacji społecznej roli rozwodu ewangelickiego. Pełnił on jednak istotną 
rolę społeczną, stanowiąc przejaw zdrowego rozsądku w  kwestii polityki rodzinnej. 
Jego kształt normatywny dopełnia pojęcie małżeństwa ewangelickiego, a  zarazem 
wpływa na unifikację prawa małżeńskiego w Polsce.

Słowa kluczowe: małżeństwo, ewangelicy, rozwód, protestantyzm, prawo wyznaniowe, 
ewangelicka etyka seksualna i małżeńska.

THE NOTION OF EVANGELICAL MARRIAGE IN THE MARRIAGE LAW OF 1836

The article describes the evangelical/protestant marriage in the marriage law of Con-
gress Poland. The civil/state law of Congress Poland after 1836 defined the following 
characteristics of evangelical marriage: the admissibility of divorce and the ecclesiastical 
court’s jurisdiction. The ecclesiastical judicature in marriage cases pertained to divorce, 
separation, and marriage annulment. The state law, on the other hand, regulated which 
court would be competent to decide interdenominational marriage cases and its provi-
sions were mandatory in character for ecclesiastical courts. The interdenominational 
marriage regulation had a major impact on the notion of evangelical marriage in the 
law of Congress Poland. The admissibility of divorce depended on the jurisdiction of 
the evangelical church court. The marriage law of 1836 applied after Poland regained 
independence in central voivodeships of the Polish Republic. This situation changed 
in 1945 after the unification of the marriage law and the introduction of civil marriage.

Key words: marriage, evangelicals, divorce, Protestantism, religious law, evangelical 
sex and marriage ethics.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

85

Sylwia Góra
ORCID 0000-0002-8844-9528
Akademia Pomorska w Słupsku
sylwia.gora@apsl.edu.pl

Dariusz Góra
ORCID 0000-0001-7662-8812
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
d.gora@uksw.edu.pl

RELACJE PAŃSTWO–KOŚCIÓŁ KATOLICKI  
ORAZ PRZEMIANY KULTUROWE NA WSPÓŁCZESNEJ 

MALCIE – ZASADY A RZECZYWISTOŚĆ

WPROWADZENIE

Malta zawdzięcza swój chrześcijański charakter św. Pawłowi Apostołowi, który 
zatrzymał się na niej w 60 r., kiedy statek, którym płynął do Rzymu, rozbił się 
u jej wybrzeży 1. Listy papieża Grzegorza Wielkiego (VI/VII w.) są najstarszym 
pisanym świadectwem, mówiącym o zorganizowanej wspólnocie chrześcijań-
skiej na tych ziemiach. Społeczeństwo maltańskie znane jest z wielowiekowej 
tradycji gościnności wobec wyznawców innych religii (judaizm, islam 2) i ras 
oraz praktyki niedyskryminacji zarówno w czasach autonomii (1947–1964), jak 
i współcześnie, po odzyskaniu niepodległości (1964) 3.

W niniejszym tekście pragniemy skupić się na okresie ostatniego ćwierćwiecza, 
w którym doszło do zasadniczych, wręcz rewolucyjnych zmian religijno-oby-
czajowych w tym jednym z najbardziej katolickich krajów na świecie. Interesuje 
nas brak korelacji pomiędzy bardzo harmonijnie układającą się współpracą 
na linii Malta–Stolica Apostolska, ewolucyjnymi przemianami maltańskiego 
społeczeństwa a  – z  drugiej strony – następującymi skokowo, radykalnymi 
reformami prawnymi realizowanymi przez maltańską klasę polityczną. Jest 
to fenomen, który potrafimy skonstatować, ale którego nie jesteśmy w stanie 
wyjaśnić.

1	 Zob. J.S. Abela, Malta. A Brief History, Hal Tarxien 2017, s. 215.
2	 Zob. S. Górzna, Jan Paweł II wobec obecności islamu w Unii Europejskiej. Konteksty politologii religii, 

Słupsk 2018, s. 357–358; A. Mezglewski i in., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 4.
3	 Zob. U. Mifsud Bonnici, Państwo i Kościół na Malcie [w:] Państwo i Kościół w krajach Unii Europejskiej, 

red. G. Robbers, tłum. J. Łopatowska-Rynkowska, M. Rynkowski, Wrocław 2007, s. 270.

DOI: 10.34888/ppw.2021.85-98  

mailto:sylwia.gora@apsl.edu.pl


86

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Sylwia Góra, Dariusz Góra

A
rt

y
k
u

ły

I. PAŃSTWO WYZNANIOWE –  
INSTYTUCJONALNE POWIĄZANIE RELIGII I POLITYKI

Jednym z  kryteriów klasyfikacji współczesnych państw jest ich stosunek do 
religii oraz do jednostek i  wspólnot o  charakterze religijnym, określanych 
mianem Kościołów i związków wyznaniowych 4.

W państwie wyznaniowym występuje instytucjonalny splot instytucji pań-
stwa z religią (związkami wyznaniowymi). Państwa wyznaniowe można podzielić 
ze względu na kryterium wyznaniowe na: katolickie (np. Malta), protestanckie 
(np. państwa skandynawskie) czy muzułmańskie (np. Arabia Saudyjska) 5.

W strukturze wyznaniowej 27 państw Unii Europejskiej dominującym wy-
znaniem jest chrześcijaństwo w jego wszystkich trzech nurtach – katolicyzm, 
prawosławie oraz protestantyzm. Malta, która podobnie jak Polska przystąpiła 
do UE 1 maja 2004 r., ma tradycje instytucjonalnych więzi z Kościołem katoli-
ckim. Jego uprzywilejowana pozycja ma swoje historyczne korzenie związane 
z funkcjonowaniem Zakonu Maltańskiego, czyli z okresem, kiedy prawo kano-
niczne było dominującym porządkiem prawnym Malty, przeważając w sytuacji 
konfliktu nad prawem państwowym 6.

W gronie państw wyznaniowych można wyróżnić dwa podsystemy: wyznanio-
wości tradycyjnej, zwanej też zamkniętą, oraz zmodernizowanej, inaczej otwartej. 
Obecnie w Europie nie ma państwa wyznaniowego w wersji zamkniętej. Za czasów 
gen. Franco takim państwem była Hiszpania. Z kolei do państw wyznaniowych 
o charakterze otwartym możemy zaliczyć państwa uznające jedną religię za religię 
narodową lub państwową z racji historycznych, na ogół z racji wkładu danej insty-
tucji wyznaniowej w kulturę narodową, albo z przyczyn socjologiczno-demogra-
ficznych, jeśli do danej instytucji religijnej przynależy większość obywateli. Religia 
narodowa zazwyczaj jest subwencjonowana z funduszy państwowych. Państwa 
wyznaniowe o charakterze otwartym charakteryzują się następującymi cechami:

a) nieobecnością doktryny religijnej określanej mianem jedynie prawdziwej;
b) oficjalnym uznaniem jednej religii za religię narodową lub państwową;
c) subwencjonowaniem tej religii z funduszy publicznych;
d) gwarancją wolności religijnej dla przedstawicieli innych wyznań i religii 7.

4	 Zob. P. Sobczyk, Katolicka koncepcja państwa wyznaniowego [w:] Państwo wyznaniowe. Doktryna, 
prawo i praktyka, red. J. Szymanek, Warszawa 2011, s. 106; A. Gajda, Kościoły i związki wyznaniowe 
w prawie wspólnotowym [w:] Instytucje religijne w krajach Unii Europejskiej. Wybrane problemy, red. 
E. Firlit, Warszawa 2009, s. 15–35.

5	 Zob. P. Burgoński, Modele relacji między religią i polityką [w:] Religia i polityka. Zarys problematyki, 
red. P. Burgoński, M. Gierycz, Warszawa 2014, s. 218.

6	 Zob. K. Orzeszyna, Podstawy relacji między państwem a Kościołami w konstytucjach państw członkowskich 
i traktatach Unii Europejskiej. Studium prawnoporównawcze, Lublin 2007, s. 88.

7	 Zob. J. Krukowski, Wstęp do nauki o państwie i prawie, Lublin 2004, s. 51.



87

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Relacje państwo–Kościół katolicki oraz przemiany kulturowe na współczesnej Malcie… 

A
rt

y
k
u

ły

Obecnie w  Europie państwem wyznaniowym w  wersji otwartej jest m.in. 
Republika Malty 8.

W ustawach zasadniczych państw wyznaniowych unormowania dotyczące 
religii są na ogół wymieniane wśród naczelnych zasad. To one określają cha-
rakter państwowości, uwzględniając pozycję jednostki-obywatela 9. Nie inaczej 
jest w przypadku konstytucji Malty, o czym traktuje dalsza część artykułu.

Konstytucja Malty z  21 września 1964 r. 10 reguluje stosunki między Koś-
ciołem katolickim a  państwem maltańskim 11. Ustanawia katolicyzm religią 
państwową, jednocześnie gwarantując wolność religijną dla wszystkich oby-
wateli. Art. 2 ust. 1 (rozdział I: Republika Malty) stanowi, że „religią Malty jest 
religia Rzymskokatolicka Kościoła Apostolskiego”, a zatem państwo to nie jest 
neutralne pod względem światopoglądowym, ponieważ ustrojodawca wskazał, 
że religia katolicka jest religią tego państwa. Ust. 1 został sformułowany nie tyle 
jako nakaz, lecz jako stwierdzenie stanu rzeczy 12.

Jednym z najbardziej oryginalnych zapisów konstytucji maltańskiej jest art. 
2 ust. 2, nakładający na Kościół katolicki „obowiązek i prawo nauczania, jakie 
zasady są dobre, a jakie złe”. Państwo maltańskie przyznało zatem Kościołowi 
pełnię autorytetu konstytucyjnego w  kwestiach etyki i  moralności, czyniąc 
z  orzeczeń tego zewnętrznego względem siebie podmiotu aksjologicznego 
arbitra porządku prawnego.

Ustawa zasadnicza Malty przewiduje ponadto obowiązkową katechezę w szko-
łach. Mówi o tym art. 2 ust. 3: „Nauczanie religii Rzymskokatolickiego Kościoła 
Apostolskiego stanowi składnik obowiązkowego nauczania we wszystkich szko-
łach państwowych”. W art. 10 dodaje się, że podstawowa edukacja ma być darmo-
wa i obowiązkowa. Jednak nauczanie religii nie jest przymusowe, a obowiązkiem 
państwa jest zapewnienie go i wynagradzanie nauczycieli tego przedmiotu. Ust. 
1 i 3 nie zostały wzmocnione przez art. 66, który zmianę kluczowych artykułów 
konstytucji obwarowuje szczególnymi warunkami. Ust. 2, uznający prawo 
Kościoła katolickiego do nauczania, zyskał takie wzmocnienie. Uznano bowiem, 
że prawo do nauczania powinno być zawarowane nawet wtedy, gdy Kościół 
katolicki przestałby być Kościołem większości społeczeństwa maltańskiego 13.

8	 Zob. tamże.
9	 Zob. P. Borecki, Znamiona państwa wyznaniowego – uwagi na kanwie dorobku współczesnego konsty-

tucjonalizmu, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2017, nr 20, s. 232.
10	 Konstytucja Malty, tłum. J. Winczorek, Warszawa 2007.
11	 Zob. K. Aqulina, Church and State Relations in the Constitution of Malta, „Polonia Sacra” 2018, nr 

2 (51), s. 175; P.G. Xuereb, The Constitution of Malta: Reflections of the New Mechanism for Synchrony 
of Values in Different Levels of Governance [w:] National Constitutions in European and Global Gover-
nance: Democracy, Rights, the Rule of Law, red. A. Albi, S. Bardutzky, The Hague 2019, s. 142–143.

12	 Zob. K. Orzeszyna, dz. cyt., s. 88.
13	 Zob. tamże, s. 89.



88

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Sylwia Góra, Dariusz Góra

A
rt

y
k
u

ły

Zdaniem komentatorów niniejszy artykuł tworzy podstawę prawną dla takich 
praktyk, jak: obecność krzyża w  instytucjach publicznych, np. parlamencie; 
modlitwa o charakterze katolickim odmawiana przed każdym posiedzeniem 
parlamentu; Msza o  Duchu Świętym sprawowana w  stołecznej konkatedrze 
przed rozpoczęciem każdej sesji parlamentu czy przysięga o charakterze reli-
gijnym składana przez osoby pełniące funkcje publiczne 14.

Art. 32. reguluje kwestię podstawowych praw i wolności człowieka („to znaczy 
prawa do poszanowania bez względu na rasę, pochodzenie, poglądy polityczne, 
kolor skóry, wyznanie lub płeć każdego i wszystkich”) i jest pierwszym z grupy 
artykułów rozdziału IV zatytułowanego Podstawowe prawa i wolności jednostki. 
Jak precyzuje ustawodawca: „przepisy niniejszego rozdziału służą ochronie 
wymienionych wyżej praw i wolności z takimi ograniczeniami, jakie zawarte 
są w tych przepisach i jakie służą zagwarantowaniu, że korzystanie z wymienio-
nych praw i wolności przez każdą jednostkę nie przynosi uszczerbku dla praw 
i wolności innych osób ani dla interesu publicznego”.

Pomimo wyznaniowego charakteru państwa art. 40 ust. 1 konstytucji (roz-
dział IV) zawiera następującą gwarancję: „Każdemu przysługuje na Malcie 
pełna wolność sumienia i  każdy ma prawo do swobodnego uczestniczenia 
w wybranych przez siebie praktykach religijnych”. Oznacza to, że Malta nie jest 
państwem „narzucającym swoim obywatelom jedną powszechnie obowiązującą 
religię państwową” 15. W  art. 40 ust. 2 zagwarantowano, że „[n]a  nikogo nie 
można nakładać obowiązku uczestnictwa w  nauczaniu religii lub wykazywa-
nia się wiedzą lub umiejętnościami związanymi z  religią, jeśli, w  przypadku 
osoby, która nie ukończyła lat szesnastu, sprzeciw wobec takiego obowiązku 
zgłosi osoba, która zgodnie z  prawem sprawuje nad nią władzę rodzicielską 
[…]”. Art. 45 ust. 3 gwarantuje ochronę przed dyskryminacją, która mogłaby 
wystąpić z powodu: rasy, pochodzenia, przekonań politycznych, koloru skóry, 
płci lub wiary. Ust. 9 art. 45 wyjaśnia wszak, że: „Niezależnie od formy jego 
wyrażenia, wymóg, by Apostolska Religia Rzymskokatolicka była nauczana 
przez osobę wyznającą tę religię, nie może zostać uznany za niezgodny lub 
sprzeczny z niniejszym artykułem”.

Gwarancje wolności sumienia i  wyznania (art. 40), jak również wolności 
wyrażania poglądów (art. 41), zostały zaliczone przez ustrojodawcę do kategorii 
podstawowych praw i  wolności jednostki, co wskazuje na ich przynależność 
do pierwszej kategorii praw człowieka, czyli wolności i praw osobistych, które 

14	 Ustawodawstwo maltańskie przewiduje także możliwość złożenia przez urzędnika przysięgi o cha-
rakterze świeckim. Zob. U. Mifsud Bonnici, dz. cyt., s. 269; K. Orzeszyna, dz. cyt., s. 88–89.

15	 P. Sobczyk, dz. cyt., s. 108.



89

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Relacje państwo–Kościół katolicki oraz przemiany kulturowe na współczesnej Malcie… 

A
rt

y
k
u

ły

przysługują każdemu bez wyjątku 16. Konstytucja maltańska łączy zatem dwa 
elementy – uprzywilejowaną pozycję Kościoła katolickiego (państwo wyzna-
niowe) oraz wolność religijną (element właściwy państwu świeckiemu) 17.

II. UMOWY MIĘDZY STOLICĄ APOSTOLSKĄ A REPUBLIKĄ MALTY

Większość umów konkordatowych zawartych w okresie pontyfikatu Jana Pawła II 
(1978–2005) stanowią umowy z państwami europejskimi, wśród których możemy 
wyróżnić m.in. konkordaty z państwami Europy Zachodniej, w tym z Maltą. Są 
to tzw. umowy parcjalne, dotyczące wybranych spraw jak np. szkoły katolickie 18. 
Poniżej omówimy relacje państwa z Kościołem katolickim w szczegółowych 
kwestiach, które są regulowane na podstawie umów międzynarodowych (umo-
wy parcjalne), zawartych między państwem maltańskim i Stolicą Apostolską 19.

Pierwsza z umów dotyczyła unormowania sytuacji Wydziału Teologicznego, 
który w 1978 r. został usunięty z Uniwersytetu Maltańskiego 20. Na mocy umo-
wy między Stolicą Apostolską i Republiką Malty z 26 września 1988 r. Wydział 
Teologii Katolickiej powrócił do struktur państwowego Uniwersytetu Mal-
tańskiego. Jako przyczynę reintegracji wydziału wskazano „zwłaszcza korzyści 
o  charakterze naukowym, kulturalnym i  społecznym, jakie może przynieść 
ściślejsze powiązanie Wydziału Teologii z Uniwersytetem” 21.

Umowa zawarta między Republiką Malty a Stolicą Apostolską 16 listopada 
1989 r. zagwarantowała nauczanie religii w szkołach państwowych wszystkich 
poziomów, jednakże nie przymuszając do katolickiej edukacji religijnej. Za 
przygotowanie programów i podręczników do nauki religii jest odpowiedzialna 
Konferencja Episkopatu Malty 22.

Dwa lata później, 28 listopada 1991 r. zawarto kolejną Umowę między Stolicą 
Apostolską a Republiką Malty w sprawie szkół kościelnych. Dokument stwierdza 

16	 Zob. tamże, s. 108–109; S. Górzna, Poszanowanie praw człowieka warunkiem pokoju między narodami 
i religiami w nauczaniu Jana Pawła II [w:] Religia, kultura i edukacja w świetle zagrożeń współczesnego 
świata, red. H. Czakowska, M. Kuciński, Bydgoszcz 2014, s. 41–59.

17	 Zob. K. Orzeszyna, dz. cyt., s. 90; P. Sobczyk, dz. cyt., s. 109.
18	 Zob. J. Krukowski, Konkordaty Jana Pawła II, „Studia Prawnicze KUL” 2017, nr 4 (72), s. 174–175.
19	 Zob. K. Orzeszyna, dz. cyt., s. 90.
20	 Zob. A. Koster, Clericals versus Socialists: Toward the 1984 Malta School War [w:] Religious Regimes 

and State-Formation. Perspectives from European Ethnology, red. E.R. Wolf, Albany 1991, s. 115.
21	 Preambuła, Accordo tra la Santa Sede e il Governo della Repubblica di Malta sull’incorporazione della 

Facoltà di Teologia nell’Università di Malta, 26.09.1988 r., https://www.vatican.va/roman_curia/
secretariat_state/ archivio/documents/rc_seg-st_19880926_s-sede-malta-teologia_it.html.

22	 Accordo tra la Santa Sede e il Governo della Repubblica di Malta per meglio ordinare l’ istruzione 
e l’educazione religiosa cattolica nelle scuole statali, 16.11.1989 r., www.vatican.va/roman_curia/
secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19891116_s-sede-malta-educazione_it.html.



90

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Sylwia Góra, Dariusz Góra

A
rt

y
k
u

ły

m.in.: „Państwo uznaje prawo Kościoła do zakładania i kierowania własnymi 
szkołami zgodnie z ich szczególnym charakterem oraz autonomię organizacji 
i  działania” (art. 2) 23. Na mocy innej umowy podpisanej tego samego dnia 
Kościół przekazał państwu nieruchomości kościelne, które nie były wymagane 
do celów duszpasterskich 24. W celu finansowania szkół katolickich utworzono 
specjalny fundusz, na który składają się dobra kościelne przekazane państwu 
i objęte postanowieniami ustawy o majątkach kościelnych z 12 czerwca 1992 r. 25

3 lutego 1993 r. została podpisana Umowa między Stolicą Apostolską a Repub-
liką Malty w sprawie uznawania skutków cywilnych małżeństw kanonicznych 
oraz decyzji władz kościelnych i  trybunałów dotyczących tych samych mał-
żeństw 26. Wprowadzenie w 1975 r. małżeństw zawieranych cywilnie spowodo-
wało paradoksalną sytuację umniejszenia praw małżonków sakramentalnych. 
Paradoks polega na tym, że w przypadku małżeństw zawieranych kanonicznie 
możliwe jest stwierdzenie ich nieważności. Ustawa parlamentu maltańskiego 
z 1975 r., zrównując małżeństwa kanoniczne z cywilnymi, pozbawiła małżonków 
katolickich możliwości korzystania z prawa do unieważnienia małżeństwa. W tej 
sytuacji to władza kościelna musiała wywrzeć wpływ na władzę państwową 
Malty, aby ta oficjalnie zagwarantowała małżeństwom zawieranym kanonicznie 
pełnię ich praw – czyli możliwość unieważnienia – których pozbawione były 
małżeństwa cywilne 27. Sytuacja unormowana umową z 1993 r. przetrwała do 
referendum w sprawie rozwodów, które odbyło się na Malcie w 2011 r.

III. OSOBLIWY UPADEK KATOLICKIEJ MALTY

Ostatnie lata przyniosły jednak gwałtowne zmiany na Malcie, które znajdują 
również swój wyraz w rewizji prawodawstwa. To śródziemnomorskie państwo 

23	 Agreement between the Holy See and the Republic of Malta on Church Schools, 28.11.1991 r., www.vatican.
va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930218_santa-sede-rep-malta-
scuole_en.html.

24	 Art. 1, Agreement between the Holy See and the Republic of Malta on the Temporal Goods of the 
Church, 28.11.1991 r., www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-

-st_19930218_s-sede-rep-malta-beni_en.html; zob. A. Bettetini, Religion and the Secular State in 
Malta [w:] Religion and the Secular State: National Reports, red. J. Martinez-Torron, W. Cole Durham, 
Provo 2010, s. 495.

25	 Zob. M. Florczak-Wątor, P. Mikuli, Systemy konstytucyjne Cypru i Malty, Warszawa 2009, s. 64.
26	 Agreement between the Holy See and the Republic of Malta on the Recognition of Civil Effects to 

Canonical Marriages and to the Decisions of the Ecclesiastical Authorities and Tribunals about the 
Same Marriages, 3.02.1993 r., www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/
rc_seg-st_19930203_s-sede-malta_en.html.

27	 O wadze sprawy będącej przedmiotem Umowy świadczy fakt, iż strony uzgodniły wsteczne 
obowiązywanie uzgodnienia, tj. uznanie przez państwo maltańskie kościelnych orzeczeń nieważności 
małżeństw kanonicznych wydanych przed datą wejścia w życie przedmiotowej umowy (art. 6).

http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930218_s-sede-rep-malta-beni_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930218_s-sede-rep-malta-beni_en.html


91

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Relacje państwo–Kościół katolicki oraz przemiany kulturowe na współczesnej Malcie… 

A
rt

y
k
u

ły

podąża śladami Europy Zachodniej, gdzie doszło do masowego procesu se-
kularyzacji 28. Wartości katolickie, niegdyś silnie obecne w życiu publicznym 
społeczeństwa maltańskiego, dziś ulegają gwałtownej erozji.

Podczas pielgrzymki na Maltę w 1990 r. papież Jan Paweł II skierował prze-
słanie do przedstawicieli nauki, kultury i środowisk artystycznych, w którym 
zwrócił uwagę na wkroczenie Malty w  nowy, dla wielu niezrozumiały, etap 
zmian kulturowych właściwych innym krajom zachodniej Europy i  świata. 
Podkreślając duchowy wymiar oraz przyrodzoną godność każdej konkretnej 
osoby ludzkiej, ostrzegał przed postrzeganiem spraw ludzkich przez pryzmat 

„abstrakcyjnych koncepcji ideologicznych”. Powiedział wówczas: „Korzystaniu 
z wolności musi towarzyszyć wzrost dojrzałości moralnej i duchowej. Niestety, 
w miarę jak zbliżamy się do trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, w kulturze 
panującej dostrzegamy oznaki osłabienia poczucia powinności moralnych 
i zaniku zmysłu duchowego” 29.

Porównanie papieskiego napomnienia z  laickimi analizami spraw mal-
tańskich pozwala stwierdzić, że lawinowo następujące zmiany kulturowe na 
śródziemnomorskiej wyspie dokonują się z odwołaniem do tej „abstrakcyjnej 
koncepcji ideologicznej”, jakiej dostarcza doktryna praw człowieka 30. Innym, 
emocjonalnie wpływowym argumentem pozostaje mimetyzm – dążenie do 
bycia takim jak inni 31. W 2011 r. na Malcie odbyło się referendum, w którego 
wyniku Malta straciła pozycję ostatniego kraju Europy, w którym nie istnieje 
instytucja rozwodu. Za wprowadzeniem rozwodów opowiedziało się 52,67% 
głosujących 32. Z jednej strony legalizacja rozwodów dopełniła reformę prawną 
z 1975 r., wprowadzającą związki cywilne obok małżeństw kanonicznych zawie-
ranych w Kościele katolickim (lub innym związku wyznaniowym) i uznawanych 
przez państwo. Z drugiej jednak strony skutki prawne rozwodu miały odtąd 
obejmować wszystkie formy małżeństwa, zarówno tych zawartych cywilnie, 
jak i kanonicznie.

28	 Zob. K. Aqulina, dz. cyt., s. 175; S. Górzna, Jan Paweł II…, dz. cyt., s. 548.
29	 Jan Paweł II, Co się stanie z człowiekiem?, „L’Osservatore Romano” 1990, nr 7–8, s. 20.
30	 Zob. R. Bonello, The Impact of Religion and Human Rights Talk on Legislation in Malta, www.academia.

edu/25203784/The_Impact_of_Religion_and_Human_Rights_Talk_on_Legislation_in_Malta.
31	 Zob. A. Deguara, Till divorce do us part? The role of the Roman Catholic Church in the divorce referendum 

campaign in Malta, s. 2, www.academia.edu/26635348/Till_divorce_do_us_part_The_role_of_
the_Roman_Catholic_Church_in_the_divorce_referendum_campaign_in_Malta.

32	 Zob. A. Abela i  in., Attitudes about Remarriage in Malta, „Journal of Divorce & Remarriage” 2015, 
nr 56, s. 370. Inny wynik – 53,2% – podaje R. Pace, Growing Secularisation in a Catholic Society: The 
Divorce Referendum of 28 May 2011 in Malta, „South European Society and Politics” 2012, nr 4, s. 573. 
Głosy rozłożyły się nierównomiernie na obu wyspach maltańskich – wyspa Gozo prawie w 70% 
głosowała przeciw wprowadzeniu rozwodów. Zob. M.T. Vassallo, The Europeanization of Interest 
Groups in Malta and Ireland, London 2015, s. 69.

https://www.academia.edu/25203784/The_Impact_of_Religion_and_Human_Rights_Talk_on_Legislation_in_Malta?auto=download
https://www.academia.edu/25203784/The_Impact_of_Religion_and_Human_Rights_Talk_on_Legislation_in_Malta?auto=download
https://www.academia.edu/26635348/Till_divorce_do_us_part_The_role_of_the_Roman_Catholic_Church_in_the_divorce_referendum_campaign_in_Malta?auto=download
https://www.academia.edu/26635348/Till_divorce_do_us_part_The_role_of_the_Roman_Catholic_Church_in_the_divorce_referendum_campaign_in_Malta?auto=download


92

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Sylwia Góra, Dariusz Góra

A
rt

y
k
u

ły

Maltański system partyjny przypomina swój brytyjski pierwowzór: dwubie-
gunowy podział polityczny zapewniają: Partit Nazzjonalista (Partia Narodowa) 
po prawej stronie i Partit Laburista (Partia Pracy) po lewej stronie politycznego 
spektrum. Partia Narodowa reprezentuje program konserwatywny i chrześci-
jańsko-demokratyczny, podkreślając rolę Kościoła i religii w życiu społecznym. 
Partia Pracy ma charakter socjaldemokratyczny i unionistyczny, a w zakresie 
kwestii religijnych – krytyczny wobec nadmiernej roli Kościoła w życiu pub-
licznym 33. Wydawać by się mogło, że linia podziału dotyczącego referendum 
przebiegnie zgodnie z  podziałem definiowanym przez dwie większościowe 
partie Malty. Sprawy okazały się jednak bardziej złożone, a ich artykulacja po-
zwala skonstatować niedostatki analizy instytucjonalno-prawnej. Referendum 
ogłoszono w  wyniku inicjatywy dwóch posłów reprezentujących przeciwne 
partie polityczne 34. Lider Partii Pracy, choć publicznie opowiedział się za do-
puszczeniem rozwodów, pozostawił w tej sprawie wolny wybór posłom swojej 
partii w parlamencie. Również władze kościelne zachowały nadspodziewaną 
wstrzemięźliwość, a wsparcie ruchu przeciwnego rozwodom dokonywało się 
w sposób dyskretny 35. Stanowisko jednoznacznie przeciwne uchwalonemu pra-
wu o rozwodach zajął ówczesny premier Lawrence Gonzi, były przewodniczący 
maltańskiej Akcji Katolickiej. Jego samotna inicjatywa naraziła go jednak na 
krytykę w łonie własnej Partii Narodowej, jak również wśród opinii publicznej 36.

Ten sam polityk w wywiadzie udzielonym osiem lat później przyjął całkiem 
odmienną linię argumentacji. Zbywając milczeniem kwestię wartości, reguł 
moralnych czy porządku prawnego, skupił się wyłącznie na społecznym mi-
metyzmie. Stwierdził mianowicie, iż wprowadzenie rozwodów na Malcie było 
nieuniknione, a wejście Malty do Unii Europejskiej „dało kontekst. Zachęciło 
ludzi do zabrania głosu, do wyjścia z konserwatywnego, tradycyjnego modułu, 
który mieliśmy przez wiele lat. […] Żyjemy w czasach, w których zmiany za-
chodzą tak szybko i nie ma sposobu, abyśmy mogli je zatrzymać, musimy tylko 
bardzo szybko się przystosować” 37. Wydaje się, że postawa byłego premiera 
Malty odzwierciedla ogólny kryzys tożsamości europejskich elit określających 
się mianem konserwatywnych i chadeckich.

33	 Zob. A. Skrzypek, System polityczny Malty, Warszawa 2009, s. 152–162.
34	 Zob. L. Mirani, Malta to legalise divorce after bitter referendum, „The Independent” 30.05.2011, https://

independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legalise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.
html.

35	 Zob. A. Deguara, dz. cyt., s. 5–6.
36	 Zob. R. Pace, dz. cyt., s. 575.
37	 Cyt. za: Y. Pace, Gonzi admits divorce has been ‘positive experience’ eight years after voting against, 

„Malta Today” 2.08.2019, www.maltatoday.com.mt/news/national/96654/watch_gonzi_admits_
divorce_has_been_positive_experience_eight_years_after_voting_against#.Xe9eVTNKiUk.

https://www.independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legalise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.htm
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legalise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.htm
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legalise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.htm
https://www.maltatoday.com.mt/news/national/96654/watch_gonzi_admits_divorce_has_been_positive_experience_eight_years_after_voting_against#.Xe9eVTNKiUk
https://www.maltatoday.com.mt/news/national/96654/watch_gonzi_admits_divorce_has_been_positive_experience_eight_years_after_voting_against#.Xe9eVTNKiUk


93

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Relacje państwo–Kościół katolicki oraz przemiany kulturowe na współczesnej Malcie… 

A
rt

y
k
u

ły

Podczas pielgrzymki na Maltę w 2010 r. papież Benedykt XVI przestrzegał 
przed inspirowaniem się negatywnymi wpływami współczesnego świata: 

„Nie wszystko, co proponuje współczesny świat, warte jest przyjęcia przez 
mieszkańców Malty. Różne głosy usiłują namówić nas, byśmy odłożyli na bok 
naszą wiarę w Boga i Jego Kościół i sami sobie wybrali wartości i przekonania, 
zgodnie z  którymi będziemy żyć. Mówią nam, że wcale nie potrzebujemy 
Boga ani Kościoła” 38. Podczas spotkania z młodzieżą w stolicy kraju Valletcie 
wskazał, że współczesna kultura propaguje idee i  wartości sprzeczne z  tymi, 
które głosił Chrystus. Odwiedzając wyspę na rok przed referendum w sprawie 
rozwodów, papież zaapelował: „Tu na Malcie żyjecie w społeczeństwie przepo-
jonym wiarą i wartościami chrześcijańskimi. Powinniście być dumni, że wasz 
kraj staje w obronie dzieci nienarodzonych i trwałości rodziny, mówiąc «nie» 
aborcji i rozwodom. Proszę was, byście nadal dawali to odważne świadectwo 
o  nienaruszalności życia ludzkiego i  uznawali podstawową rolę małżeństwa 
i rodziny w budowaniu zdrowego społeczeństwa” 39. Jedno z najbardziej kato-
lickich społeczeństw świata, w 95% utożsamiające się z Kościołem katolickim 40, 
w kolejnych latach miało dać wyraz odmiennemu postrzeganiu rzeczywistości 
niż głowa ich Kościoła. „Rodzi się nowa Malta” – zadeklarował ówczesny lider 
opozycji parlamentarnej, Joseph Muscat 41.

Odtąd przemiany nabrały znacznego tempa. W 2014 r. władze Malty zalega-
lizowały jednopłciowe związki cywilne 42, a w 2015 r. zezwolono na deklarację 
zmiany płci, której nie trzeba dokumentować zaświadczeniem lekarskim 43. 
W 2017 r. parlament maltański przyjął ustawę umożliwiającą parom homosek-
sualnym adopcję dzieci. Celem tej ustawy, popartej przez obie większościowe 
partie polityczne, było „wprowadzenie równości małżeństw”, co oznacza pełne 
zrównanie w prawach związków hetero- i homoseksualnych 44. Nowe przepisy 
zakazują stosowania w aktach prawnych określeń, takich jak: „matka”, „ojciec”, 

„mąż” czy „żona”. Zastąpić je mają sformułowania, jak to określono, „genderowo 
neutralne”.

38	 Benedykt XVI, Zachowujcie wiarę i wartości przekazane wam przez waszego Ojca, św. Pawła Apostoła, 
„L’Osservatore Romano” 2010, nr 6, s. 11; zob. J.L. Allen, Papal Clouds Lift in Malta, „National Catholic 
Reporter” 2010, nr 14, s. 1, 12, 14.

39	 Benedykt XVI, Bądźcie serdecznymi przyjaciółmi Jezusa, „L’Osservatore Romano” 2010, nr 6, s. 13.
40	 Zob. L. Mirani, dz. cyt.
41	 Cyt. za: tamże.
42	 Zob. M. Harwood, Adopting Same-Sex Unions in Catholic Malta: Pointing the Finger at ‘Europe’, „South 

European Society and Politics” 2015, nr 1, s. 113–131.
43	 M. Jendrzejczak, Upadek katolickiej Malty. Martwy zapis o „religii państwowej”, „Polonia Christiana” 

24.07.2017, http://pch24.pl/upadek-katolickiej-malty--martwy-zapis-o-religii-panstwowej-,53206,i.
html#ixzz61qxyvjir.

44	 Zob. A. Aqulina, dz. cyt., s. 189.

http://www.pch24.pl/upadek-katolickiej-malty--martwy-zapis-o-religii-panstwowej-,53206,i.html#ixzz61qxyvjir
http://www.pch24.pl/upadek-katolickiej-malty--martwy-zapis-o-religii-panstwowej-,53206,i.html#ixzz61qxyvjir


94

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Sylwia Góra, Dariusz Góra

A
rt

y
k
u

ły

W ciągu zatem niespełna jednej dekady prawodawstwo maltańskie radykalnie 
zmieniło swój charakter, porzucając pozycję jednego z  najbardziej konserwa-
tywnych w Europie i dołączając do peletonu radykalnej rewolucji obyczajowej. 
Wspomniany wcześniej Joseph Muscat, ówcześnie premier Malty, uznał reformy 
za przejaw dojrzałości maltańskiej demokracji 45, co, zważywszy na powagę 
materii ustawowej, skłania raczej do refleksji nad stopniem reprezentatywności 
maltańskich instytucji demokratycznych. Klasa polityczna tego kraju, działając 
blokiem ponad podziałami ideowymi, nie uwzględniła bowiem głosów sprze-
ciwu pojawiających się w społeczeństwie obywatelskim. Dowiodła, że laksyzm 
w kwestiach obyczajowych nie naruszył kompleksu interesów i wartości, które 
legitymizują jej trwanie przy władzy 46. Pytanie o  charakter tych interesów 
i wartości pozostaje otwarte.

Radykalne zmiany nastąpiły także po stronie kościelnej. W 2017 r. zwierzchni-
cy obu maltańskich diecezji katolickich, abp Charles Scicluna i bp Mario Grech 
opracowali specjalne wytyczne dla kapłanów swojego kraju, inspirowane adhor-
tacją papieża Franciszka Amoris laetitia 47. Hierarchowie stwierdzili w nich, że 
rozwiedzeni katolicy, którzy zawarli kolejny związek cywilny i którzy „w wyniku 
procesu własnego rozeznania”, „poprzez swoje świadome i oświecone sumienie” 
sądzą, iż „pozostają w zgodzie z Bogiem”, mają odtąd pełne prawo korzystania 
z sakramentu Eucharystii na równi z małżeństwami sakramentalnymi 48. Kiedy 
współczesny mieszkaniec Malty będzie zapoznawać się z zapisem konstytucji 
swojego państwa, przyznającym Kościołowi katolickiemu „obowiązek i prawo 
nauczania, jakie zasady są dobre, a jakie złe”, będą to „zasady dobra i zła” zgodne 
z tą nową wersją doktryny katolickiej.

Ostatnia dekada przyniosła zaskakujące, rewolucyjne wręcz zmiany w po-
rządku prawnym niewielkiego, acz historycznie bardzo ważnego państwa po-
łożonego w sercu Morza Śródziemnego. Nagłość, a zarazem skala radykalizmu 
tych zmian skłania do dalszych badań dotyczących z jednej strony kulturowych 
przemian społeczeństwa maltańskiego, z drugiej natomiast instytucjonalnych 
reguł sprawowania władzy państwowej, które zdają się wykraczać poza standar-
dowo analizowane w literaturze aspekty legalistyczno-systemowe i obejmować 
znacznie bogatszy wachlarz transakcji o charakterze nieformalnym. Przypadek 
Malty zdecydowanie zasługuje na dalszą uwagę.

45	 Zob. M. Jendrzejczak, dz. cyt.
46	 Zob. M. Castells, Siła tożsamości, Warszawa 2008, s. 325–326.
47	 Franciszek [papież], Posynodalna adhortacja apostolska Amoris laetitia o miłości w rodzinie, Kraków 2016.
48	 malk, Co teraz z katolikami na Malcie? Nie muszą się już spowiadać?, „Polonia Christiana” 19.01.2017, 

http://pch24.pl/co-teraz-z-katolikami-na-malcie--nie-musza-sie-juz-spowiadac-,48851,i.htm.

https://www.pch24.pl/co-teraz-z-katolikami-na-malcie--nie-musza-sie-juz-spowiadac-,48851,i.htm


95

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Relacje państwo–Kościół katolicki oraz przemiany kulturowe na współczesnej Malcie… 

A
rt

y
k
u

ły

BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA

Accordo tra la Santa Sede e il Governo della Repubblica di Malta per meglio ordin-
are l’istruzione e l’educazione religiosa cattolica nelle scuole statali, 16.11.1989 r., 
www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_
seg-st_19891116_s-sede-malta-educazione_it.html.

Accordo tra la Santa Sede e il Governo della Repubblica di Malta sull’incor-
porazione della Facoltà di Teologia nell’Università di Malta, 26.09.1988 r., 
www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_
seg-st_19880926_s-sede-malta-teologia_it.html.

Agreement between the Holy See and the Republic of Malta on Church Schools, 
28.11.1991 r., www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/doc-
uments/rc_seg-st_19930218_santa-sede-rep-malta-scuole_en.html.

Agreement between the Holy See and the Republic of Malta on the Recognition of 
Civil Effects to Canonical Marriages and to the Decisions of the Ecclesiastical Au-
thorities and Tribunals about the Same Marriages, 3.02.1993 r., www.vatican.va/
roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930203_s-
sede-malta_en.html.

Agreement between the Holy See and the Republic of Malta on the Temporal Goods 
of the Church, 28.11.1991 r., www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/
archivio/documents/rc_seg-st_19930218_s-sede-rep-malta-beni_en.html.

Benedykt XVI, Bądźcie serdecznymi przyjaciółmi Jezusa, „L’Osservatore Romano” 
2010, nr 6, s. 13.

Benedykt XVI, Zachowujcie wiarę i wartości przekazane wam przez waszego Ojca, 
św. Pawła Apostoła, „L’Osservatore Romano” 2010, nr 6, s. 11.

Franciszek [papież], Posynodalna adhortacja apostolska Amoris laetitia o miłości 
w rodzinie, Kraków 2016.

Jan Paweł II, Co się stanie z człowiekiem?, „L’Osservatore Romano” 1990, nr 7–8, 
s. 20.

Konstytucja Malty, tłum. J. Winczorek, Warszawa 2007.

OPRACOWANIA

Abela A. i  in., Attitudes about Remarriage in Malta, „Journal of Divorce & Re-
marriage” 2015, nr 56, s. 369–387.

Abela J.S., Malta. A Brief History, Hal Tarxien 2017.
Allen J.L., Papal Clouds Lift in Malta, „National Catholic Reporter” 2010, nr 14, 

s. 1–14.

http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19891116_s-sede-malta-educazione_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19891116_s-sede-malta-educazione_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930218_santa-sede-rep-malta-scuole_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930218_santa-sede-rep-malta-scuole_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930203_s-sede-malta_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930203_s-sede-malta_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930203_s-sede-malta_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930218_s-sede-rep-malta-beni_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19930218_s-sede-rep-malta-beni_en.html


96

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Sylwia Góra, Dariusz Góra

A
rt

y
k
u

ły

Aqulina K., Church and State Relations in the Constitution of Malta, „Polonia 
Sacra” 2018, nr 2 (51), s. 175–199.

Bettetini A., Religion and the Secular State in Malta [w:] Religion and the Secular 
State: National Reports, red. J. Martinez-Torron, W. Cole Durham, Provo 
2010, s. 493–503.

Bonello R., The Impact of Religion and Human Rights Talk on Legislation in 
Malta, www.academia.edu/25203784/The_Impact_of_Religion_and_Hu-
man_Rights_Talk_on_Legislation_in_Malta.

Borecki P., Znamiona państwa wyznaniowego – uwagi na kanwie dorobku 
współczesnego konstytucjonalizmu, „Studia z  Prawa Wyznaniowego” 2017, 
nr 20, s. 223–248.

Burgoński P., Modele relacji między religią i polityką [w:] Religia i polityka. Zarys 
problematyki, red. J. Burgoński, M. Gierycz, Warszawa 2014, s. 216–239.

Castells M., Siła tożsamości, Warszawa 2008.
Deguara A., Till divorce do us part? The role of the Roman Catholic Church in 

the divorce referendum campaign in Malta, www.academia.edu/26635348/
Till_divorce_do_us_part_The_role_of_the_Roman_Catholic_Church_
in_the_divorce_referendum_campaign_in_Malta.

Florczak-Wątor M., Mikuli P., Systemy konstytucyjne Cypru i Malty, Warszawa 
2009.

Gajda A., Kościoły i związki wyznaniowe w prawie wspólnotowym [w:] Instytucje 
religijne w krajach Unii Europejskiej. Wybrane problemy, red. E. Firlit, Warsza-
wa 2009, s. 15–35.

Górzna S., Jan Paweł II wobec obecności islamu w  Unii Europejskiej. Konteksty 
politologii religii, Słupsk 2018.

Górzna S., Poszanowanie praw człowieka warunkiem pokoju między narodami 
i religiami w nauczaniu Jana Pawła II [w:] Religia, kultura i edukacja w świetle 
zagrożeń współczesnego świata, red. H. Czakowska, M. Kuciński, Bydgoszcz 
2014, s. 41–59.

Harwood M., Adopting Same-Sex Unions in Catholic Malta: Pointing the Finger 
at ‘Europe’, „South European Society and Politics” 2015, nr 1, s. 113–131.

Jendrzejczak M., Upadek katolickiej Malty. Martwy zapis o „religii państwowej”, 
„Polonia Christiana” 24.07.2017, http://pch24.pl/upadek-katolickiej-malty- 
-martwy-zapis-o-religii-panstwowej-,53206,i.html#ixzz61qxyvjir.

Koster A., Clericals versus Socialists: Toward the 1984 Malta School War [w:] 
Religious Regimes and State-Formation. Perspectives From European Ethnology, 
red. E.R. Wolf, Albany 1991, s. 105–131.

Krukowski J., Konkordaty Jana Pawła II, „Studia Prawnicze KUL” 2017, nr 4 
(72), s. 169–185.

Krukowski J., Wstęp do nauki o państwie i prawie, Lublin 2004.

https://www.academia.edu/25203784/The_Impact_of_Religion_and_Human_Rights_Talk_on_Legislation_in_Malta?auto=download
https://www.academia.edu/25203784/The_Impact_of_Religion_and_Human_Rights_Talk_on_Legislation_in_Malta?auto=download
https://www.academia.edu/26635348/Till_divorce_do_us_part_The_role_of_the_Roman_Catholic_Church_in_the_divorce_referendum_campaign_in_Malta?auto=download
https://www.academia.edu/26635348/Till_divorce_do_us_part_The_role_of_the_Roman_Catholic_Church_in_the_divorce_referendum_campaign_in_Malta?auto=download
https://www.academia.edu/26635348/Till_divorce_do_us_part_The_role_of_the_Roman_Catholic_Church_in_the_divorce_referendum_campaign_in_Malta?auto=download
http://www.pch24.pl/upadek-katolickiej-malty--martwy-zapis-o-religii-panstwowej-,53206,i.html#ixzz61qxyvjir
http://www.pch24.pl/upadek-katolickiej-malty--martwy-zapis-o-religii-panstwowej-,53206,i.html#ixzz61qxyvjir


97

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Relacje państwo–Kościół katolicki oraz przemiany kulturowe na współczesnej Malcie… 

A
rt

y
k
u

ły

malk, Co teraz z katolikami na Malcie? Nie muszą się już spowiadać?, „Polonia 
Christiana” 19.01.2017, http://pch24.pl/co-teraz-z-katolikami-na-malcie--nie-
musza-sie-juz-spowiadac-,48851,i.htm.

Mezglewski A. i in., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011.
Mifsud Bonnici U., Państwo i Kościół na Malcie [w:] Państwo i Kościół w krajach 

Unii Europejskiej, red. G. Robbers, tłum. J. Łopatowska-Rynkowska, M. Ryn-
kowski, Wrocław 2007, s. 263–276.

Mirani L., Malta to legalise divorce after bitter referendum, „The Independent” 
30.05.2011, http://independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legal-
ise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.html.

Orzeszyna K., Podstawy relacji między państwem a Kościołami w konstytucjach 
państw członkowskich i traktatach Unii Europejskiej. Studium prawnoporównaw-
cze, Lublin 2007.

Pace R., Growing Secularisation in a  Catholic Society: The Divorce Referendum 
of 28 May 2011 in Malta, „South European Society and Politics” 2012, nr 4, 
s. 573–589.

Pace Y., Gonzi admits divorce has been ‘positive experience’ eight years after 
voting against, „Malta Today” 2.08.2019, www.maltatoday.com.mt/news/
national/96654/watch_gonzi_admits_divorce_has_been_positive_expe-
rience_eight_years_after_voting_against#.Xe9eVTNKiUk.

Skrzypek A., System polityczny Malty, Warszawa 2009.
Sobczyk P., Katolicka koncepcja państwa wyznaniowego [w:] Państwo wyznaniowe. 

Doktryna, prawo i praktyka, red. J. Szymanek, Warszawa 2011, s. 106–121.
Vassallo M.T., The Europeanization of Interest Groups in Malta and Ireland, 

London 2015.
Xuereb P.G., The Constitution of Malta: Reflections of the New Mechanism for 

Synchrony of Values in Different Levels of Governance [w:] National Constitu-
tions in European and Global Governance: Democracy, Rights, the Rule of Law, 
red. A. Albi, S. Bardutzky, The Hague 2019, s. 141–177.

STRESZCZENIE

Konstytucja Malty (1964) traktuje katolicyzm jako religię państwową, jednocześnie 
gwarantując wolność religijną obywatelom. Konstytucyjne uregulowanie stosunków 
państwo–Kościół na Malcie łączy w sobie elementy typowe dla klasycznego państwa 
wyznaniowego oraz państwa świeckiego, zwłaszcza w  zakresie wolności wyznania. 
Zmiany porządku prawnego wprowadzone niedawno przez maltański parlament 
tworzą napięcie w  zestawieniu z  długoletnią tradycją harmonijnych relacji między 
Kościołem a państwem, potwierdzonych także zestawem umów międzynarodowych. 

https://www.pch24.pl/co-teraz-z-katolikami-na-malcie--nie-musza-sie-juz-spowiadac-,48851,i.htm
https://www.pch24.pl/co-teraz-z-katolikami-na-malcie--nie-musza-sie-juz-spowiadac-,48851,i.htm
https://www.pch24.pl/co-teraz-z-katolikami-na-malcie--nie-musza-sie-juz-spowiadac-,48851,i.htm
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legalise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.htm
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legalise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.htm
https://www.independent.co.uk/news/world/europe/malta-to-legalise-divorce-after-bitter-referendum-2290802.htm
https://www.maltatoday.com.mt/news/national/96654/watch_gonzi_admits_divorce_has_been_positive_experience_eight_years_after_voting_against#.Xe9eVTNKiUk
https://www.maltatoday.com.mt/news/national/96654/watch_gonzi_admits_divorce_has_been_positive_experience_eight_years_after_voting_against#.Xe9eVTNKiUk
https://www.maltatoday.com.mt/news/national/96654/watch_gonzi_admits_divorce_has_been_positive_experience_eight_years_after_voting_against#.Xe9eVTNKiUk


98

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Sylwia Góra, Dariusz Góra

A
rt

y
k
u

ły

Są również w  konflikcie z  zasadami moralnymi właściwymi społeczeństwu, które 
masowo określa się jako katolickie. Sam Kościół wydaje się jednak zmieniać reguły 
własnej doktryny moralnej na potrzeby państwa, którego ustawodawstwo tworzy dziś 
niezwykłą mieszankę konserwatyzmu z najbardziej radykalną transgresją.

Słowa kluczowe: konstytucja Malty, Kościół katolicki, wolność religijna, prawo wyz-
naniowe, związki małżeńskie, rozwody.

THE CHURCH-STATE RELATIONS AND CULTURAL CHANGES  
IN CONTEMPORARY MALTA -PRINCIPLES VS. REALITY.

The Constitution of Malta (1964) has established Catholicism as a state religion while 
guaranteeing religious freedom for all at the same time. The constitutional regulation of 
Church-state relations in Malta combines elements typical for a classical confessional 
state and a secular state, especially religious freedom. The recent legislative changes 
introduced by the Maltese parliament seem surprising in comparison with the ongoing, 
harmonious Church–state relations, as expressed in a set of international agreements. 
They also remain in conflict with the moral principles peculiar to a society, which is 
massively referred to as Catholic. The Church itself, however, seems to be changing 
the rules of its own moral doctrine for the needs of the state, whose legislation today 
represents an unusual mix of conservatism with the most radical transgression.

Key words: constitution of Malta, Catholic Church, religious freedom, denominational 
law, marriage, divorce.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

99

Wojciech Góralski
ORCID 0000-00010-6548-4120
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
w.goralski@uksw.edu.pl

UMOWA MIĘDZY STOLICĄ APOSTOLSKĄ  
I REPUBLIKĄ ANGOLI O WZAJEMNYCH RELACJACH 

MIĘDZY KOŚCIOŁEM I PAŃSTWEM  
Z 13 WRZEŚNIA 2019 ROKU

WSTĘP

W  dziele głoszenia Ewangelii szczególną rolę odgrywa inkulturacja, a  więc 
proces wcielania katechezy w różne kultury. W adhortacji apostolskiej Ecclesia 
in Africa Jan Paweł II podkreśla, iż ów proces oznacza zarówno wewnętrzne 
przekształcenie autentycznych wartości kulturowych przez ich integrację 
w chrześcijaństwie, jak i zakorzenianie chrześcijaństwa w różnych kulturach 1.

Jednym z narzędzi służących inkulturacji w Afryce jest niewątpliwie umowa 
Stolicy Apostolskiej z danym państwem. Dwustronne uzgodnienia obejmujące 
wiele dziedzin życia znaczących tak dla państwa, jak dla Kościoła, w znacznej 
mierze przyczyniają się do pogłębienia relacji między wiarą a kulturą. Sakral-
ność, która przenika kulturę afrykańską w  różnych jej wymiarach, tak socjo-

-antropologicznych, jak i  normatywnych, wytycza inkulturacji intensywność 
i granice 2.

Jednym z państw afrykańskich, które zawarły umowę ze Stolicą Apostolską 3, 
jest Republika Angoli; traktat ten, o wzajemnych relacjach między Kościołem 
i państwem, został zawarty 13 września 2019 roku. Wzmianka w art. 1 ust. 2, art. 10 

1	 Ioannes Paulus, Adhortatio apostolica „Ecclesia in Africa” (14.09.1995), AAS 88 (1996), s. 39.
2	 E. Vecchi, Il concordato del 2012 tra la Santa Sede e la Repubblica del Burundi alla prova di un’inculturazione 

che precede il diritto alla libertà religiosa, „Ius Ecclesiae” 2018, R. 30, nr 2, s. 572.
3	 Poza Angolą umowy ze Stolicą Apostolską zawarły następujące państwa Afryki – Benin: 2016 

(umowa ogólna), Burkina Faso: 2019 (umowa ogólna), Burundi: 2012 (umowa ogólna), Kamerun: 
1989 i 1995 (umowy specjalne), Zielony Przylądek: 2013 (umowa ogólna), Czad: 2013 (umowa ogólna), 
Demokratyczna Republika Konga: 2016 (umowa ogólna), Wybrzeże Kości Słoniowej: 1989 i 1992 
(umowy specjalne), Gabon: 2001 (umowa ogólna), Gwinea Równikowa: 2012 (umowa ogólna), Maroko: 
1983–1984 (umowa ogólna), Mozambik: 2011 (umowa ogólna), Republika Środkowoafrykańska: 
2016 (umowa ogólna), Republika Kongo: 2017 (umowa ogólna), Tunezja: 1964 (umowa ogólna). 
Zob. Accordi bilaterali vigenti della Santa Sede, https://www.iuscangreg,it/accordi_senta_sede.pkp 
[dostęp: 6 kwietnia 2020 r.].

DOI: 10.34888/ppw.2021.99-124  



100

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

ust. 1–2, art. 12 ust. 1, art. 15 ust. 4, art. 17 ust. 2, art. 22, art. 24 i art. 25 umowy 
o „Accordo-Quadro” jednoznacznie wskazuje, iż ma ona charakter ramowy.

To południowo-zachodnie państwo afrykańskie ze stolicą w Luandzie, po-
łożone nad Oceanem Atlantyckim, sąsiadujące z  Demokratyczną Republiką 
Konga, Zambią, Kongiem i  Namibią, pozostające przez całe stulecia kolonią 
portugalską, uzyskało niepodległość w  1975 roku. Aktualnie podzielone jest 
na 18 prowincji, liczy ok. 32 miliony mieszkańców, jest krajem o  dużym po-
tencjale gospodarczym. Jest republiką, w której istnieje system wielopartyjny, 
a konstytucja z 1975 roku, znowelizowana w 1996 i 2010 roku, daje realną władzę 
prezydentowi, który powołuje premiera i rząd; władza ustawodawcza należy do 
jednoizbowego parlamentu 4.

W  latach osiemdziesiątych nastąpiła eskalacja militarnego nacisku RPA 
i zbrojnej aktywności UNITA. Utrzymując współpracę z krajami komunistycz-
nymi, Angola dążyła do nawiązania stosunków ekonomicznych z państwami 
kapitalistycznymi. W 1990 roku Ludowy Ruch Wyzwolenia Angoli zadeklarował 
odejście od marksizmu i dążenie do demokracji; podpisano też porozumienie 
kończące formalnie wojnę domową, która jednak po 1992 roku trwała nadal, 
mimo porozumienia pokojowego w Lusace (1994) między rządem J.E. Dos San-
tosa a opozycyjnym UNITA. W 1997 roku Rada Bezpieczeństwa ONZ nałożyła 
na UNITA sankcje mające uniemożliwić pozyskiwanie uzbrojenia z zagranicy. 
W 2002 roku przedstawiciele rządu i UNITA podpisali dokument przewidujący 
zakończenie realizacji postanowień porozumienia pokojowego z 1994 roku 5.

Chrystianizacja Angoli rozpoczęła się w 1547 roku za sprawą jezuitów, czego 
rezultatem było utworzenie przez Klemensa VIII w 1596 roku biskupstwa Santa 
Cruz de Reino de Angola z siedzibą w San Salvador, przeniesioną w 1609 roku 
do Luandy. Działalność misyjną, kontynuowaną na szerszą skalę przez domi-
nikanów, franciszkanów i augustianów, rozwinięto po 1873 roku. W 1940 roku 
Stolica Apostolska zawarła z Portugalią układ dotyczący misji w Angoli, na mocy 
którego krajowcom przyznano prawo do nauki religii w ich języku, a misjona-
rzom zapewniono swobodę działania; utworzono też nowe diecezje 6.

Aktualnie chrześcijanie stanowią w Angoli 95,5% populacji, w tym katolicy 
liczą 56,8%. Struktura administracyjna Kościoła obejmuje pięć metropolii: 
Huambo (archidiecezja i dwie diecezje), Luanda (archidiecezja i pięć diecezji), 
Lubango (archidiecezja i trzy diecezje), Malaje (archidiecezja i dwie diecezje) 
i Saurimo (archidiecezja i dwie diecezje) 7.

4	 Angola [w:] Encyklopedia Gazety Wyborczej, t. 1, Kraków [b.r.w.], s. 412.
5	 Tamże, s. 414.
6	 W. Kowalak, Angola [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, red. F. Gryglewicz, R. Łukaszyk, Z. Sułowski, 

Lublin 1973, kol. 600.
7	 http://pl.quaz.wiki/wiki/Catholic_Church_in_Angola [dostęp: 6 kwietnia 2020 r.].



101

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

Umowa o wzajemnych relacjach Kościoła i państwa (o charakterze ogólnym), 
sporządzona w  językach włoskim i  portugalskim, podpisana w  Watykanie 
13 września 2019 roku przez abpa Paula R. Gallaghera, Sekretarza ds. Stosun-
ków z Państwami Sekretariatu Stanu, i Manuela D. Augusto, Ministra Spraw 
Zagranicznych, została ratyfikowana 21 listopada 2019 roku i tego samego dnia 
weszła w życie zgodnie z art. 25 tegoż traktatu. Obejmuje ona preambułę oraz 26 
artykułów regulujących szeroki wachlarz spraw interesujących obydwie strony, 
wzbogacając dialog kultury z wiarą 8.

I. PREAMBUŁA

Preambuła umowy, obejmująca cztery akapity, wskazuje cele i  przesłanki jej 
zawarcia.

W akapicie pierwszym układające się strony wyraziły pragnienie określenia 
ram prawnych dla relacji między Kościołem katolickim i Państwem angolskim 9.

Akapit drugi wspomina o uznawaniu konieczności potwierdzenia, umocnienia 
i pogłębienia więzów przyjaźni, solidarności i współpracy między Stronami 10.

W akapicie trzecim, o charakterze socjologiczno-historycznym, stwierdzono, 
iż bierze się pod uwagę historyczne znaczenie Kościoła katolickiego w Angoli i jego 
funkcję w służbie postępu oraz dobra duchowego, moralnego, społecznego, kulturo-
wego, pedagogicznego i zdrowia publicznego Ludu angolskiego 11.

Akapit czwarty przywołuje ogólnie zasady uznane w skali międzynarodowej 
w dziedzinie wolności religijnej 12.

II. REGULACJE UMOWY

Regulacje zawarte w umowie, ujęte w 26 artykułach, odnoszą się do różnych 
kwestii interesujących obydwie strony. Poszczególne jednostki redakcyjne 

8	 Zob. A. Halemba, Zagadnienie inkulturacji w Afryce w okresie powstania Orędzia „Africae terrarum” 
Pawła VI, „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 1992, R. 25–26, s. 69–98; Conventio inter Sanctam 
Sedem et Rem Publicam Angoliensem de mutuis relationibus inter Ecclesiam et Statum, „Communicationes” 
2020, R. 52, nr 2, s. 377–386.

9	 „Desiderose [le Parti – W.G.] di definire il quadro giuridico delle relazioni tra la Chiesa cattolica 
e lo Stato angolano”; Conventio…, dz. cyt., s. 377.

10	 „Riconoscendo la necessità di riaffermare, rafforzare e approfondire i legani di amicizia, solidarietà 
e cooperazione tra le Parti”; tamże.

11	 „Avendo in considerazione la storica rappresentatività della Chiesa cattolica in Angola e la sua 
funzione al servizio del progresso e del benessere spirituale, morale, sociale, culturale, pedagogico 
e di salute pubblica del Popolo angolano”; tamże.

12	 „Richiamando i poncipi internazionalmente riconosciuti in materia di libertà religiosa”; tamże.



102

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

można podzielić tematycznie w następujący sposób: zasady ogólne (art. 1–5), 
miejsca kultu (art. 6), nominacje kościelne (art. 7), tajemnica spowiedzi, sekret 
zawodowy, nienaruszalność archiwów (art. 8), sprawy przeciwko duchownym 
(art. 9), majątek kościelny (art. 10), budownictwo sakralne i kościelne (art. 11), 
zwolnienia podatkowe (art.12), dostęp do środków komunikowania społeczne-
go (art. 13), rodzina i małżeństwo kanoniczne (art. 14), zakładanie instytucji 
wychowawczych, zdrowotnych, społecznych, kulturowych i  humanitarnych 
(art. 15), więzy o  charakterze religijnym (art. 16), opieka religijna nad katoli-
kami przebywającymi w zakładach specjalnych (art. 17), instytucje nauczania 
(art. 18), formacja duchowa (art. 19), uniwersytety katolickie (art. 20), instytuty 
kościelne wychowania i kultury (art. 21), postanowienia końcowe (art. 22–26).

II.1. ZASADY OGÓLNE

Wśród zasad ogólnych zawartych w umowie znalazło się pięć artykułów poświę-
conych sprawom fundamentalnym, których uregulowania stanowią podstawę 
dla uzgodnień szczegółowych.

W art. 1 ust. 1 (Ambito) układające się strony przyjęły zapis, w którego myśl 
potwierdzają, że Kościół katolicki i Państwo angolskie są, każde w swojej dziedzinie, 
niezależne i suwerenne oraz deklarują respektowanie tej zasady we wzajemnych re-
lacjach i zgodną pracę dla dobra duchowego i materialnego osoby ludzkiej, podobnie 
jak dla rozwoju dobra wspólnego 13.

Potwierdzenie zasady niezależności i  suwerenności (autonomii; zob. Kon-
stytucja duszpasterska Gaudiuum et spes, 76) stanowi pewien standard przyj-
mowany we współczesnych, posoborowych umowach konkordatowych. Godna 
uwagi jest tutaj wzmianka o woli współpracy stron na rzecz dobra (duchowego 
i materialnego) osoby ludzkiej i rozwoju dobra wspólnego.

W ust. 2 z kolei przyjęto, że warunki obecnej umowy stosuje się wyłącznie do 
sytuacji prawnej Kościoła katolickiego w Republice Angoli, mając jednak na uwa-
dze, iż diecezja São Tomé e Prìncipe należy do Konferencji Biskupów Angoli i São 
Tomé 14. Klauzula końcowa oznacza, iż umowa obejmuje również wymienioną 
diecezję (Wysp św. Tomasza i Książęcej).

13	 „Le Parti riaffermano che la Chiesa cattolica e lo Stato angolano sono, ciascuno nel proprio ordine, 
indipendenti e sovrani, e dichiarono di rispettare nelle loro relazioni tale principio e di lavorare 
congiuntamente per il benessere spirituale e materiale della persona umana, così come per la 
promozione del bene comune”; tamże, art. 1 ust. 1.

14	 „I termini del presente Acordo-Quadro si applicano esclusivamente alla situazione giuridica della 
Chiesa cattolica nella Repubblica di Angola, pur considerando che la dioecesi di São Tomé e Principe 
fa parte della Conferenza Episcopale di Angola e São Tomé”; tamże, art. 1 ust. 2.



103

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

W ust. 3 stwierdza się, iż relacje między Stolicą Apostolską i Państwem angol-
skim są zagwarantowane obecnością Nuncjusza Apostolskiego w Republice Angoli 
i Ambasadora Angoli przy Stolicy Świętej 15.

W art. 2 (Libertà religiosa) zawarta jest gwarancja Republiki Angoli udzielona 
Kościołowi katolickiemu dotycząca swobodnego wykonywania jego własnej misji 
apostolskiej, w szczególności gdy chodzi o wyznawanie wiary, kult, zarządzanie koś-
cielne, wychowanie, dzieła dobroczynności, podobnie jak działalność stowarzyszeń 
i instytucji katolickich, w granicach obecnej mowy ramowej 16.

Przedmiot owej gwarancji jest więc dość szeroki, a generalnie odnosi się do 
swobodnego wykonywania przez Kościół katolicki własnej misji apostolskiej. 
Wzmianka o tym, że „w szczególności” gwarancja ta dotyczy kilku wymienio-
nych expresis verbis sfer życia kościelnego, wydaje się zbędna. Natomiast można 
było ją zastąpić – jak to ma miejsce w art. 5 Konkordatu Stolicy Apostolskiej 
z Rzecząpospolitą Polską – słowami: „łącznie z wykonywaniem jurysdykcji oraz 
zarządzaniem i administrowaniem jego [Kościoła – W. G.] sprawami na podsta-
wie prawa kanonicznego” 17. Poza tym wydaje się, że korzystne byłoby dodanie, 
iż gwarancja obejmuje nie tylko „swobodne”, lecz i „publiczne” wykonywanie 
misji Kościoła (jak to również zaznaczono w art. 5 konkordatu polskiego).

Art. 3 (Riconoscimento – czy tytuł nie jest zbyt ogólny?) został poświęcony 
uznaniu przez państwo osobowości prawnej Kościoła katolickiego i  jego jed-
nostek organizacyjnych.

Tak więc w ust. 1 Republika Angoli uznaje Kościół katolicki jako osobę moralną 
w rozumieniu prawa kanonicznego 18.

15	 „Le relazioni tra la Santa Sede e lo Stato angolano sono assicurate mediante un Nunzio Apostolico 
nella Repubblica di Angola e un Ambasciatore di Angola presso la Santa Sede”; tamże, art. 1 ust. 3.

16	 „La Repubblica di Angola riconosce alla Chiesa cattolica il libro esercizio della sua missione 
apostolica, in particolare in riferimento alla professione della fede, al culto, al govrno ecclesiastico, 
all’educazione, alle opere di carità, così come per la attività delle associazioni e delle istituzioni 
cattoliche, nei termini del presente Accordo-Quadro”; tamże, art. 2.

17	 Zob. Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską z 28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 
Nr 51, poz. 318, art. 5.

18	 „La Repubblica di Angola riconosce alla Chiesa cattolica la condizione di persona morale, nei 
termini del diritto canonico”; Conventio…, dz. cyt., art. 3 ust. 1; Kan. 99 KPK z 1917 roku rozróżniał 
osoby fizyczne i moralne. Osoby moralne to twory prawne (entia iuridica), które z woli ustawy lub 
kompetentnego przełożonego mają prawa osoby, tj. zdolność do nabywania i wykonywania prawa. 
Nazywają się moralnymi, w przeciwieństwie do osób fizycznych, prawnymi, bo osobowość prawną 
mają z samego prawa. Do zaistnienia osoby moralnej konieczne są: tzw. podkład materialny (związek 
osób lub masa majątkowa), cel społeczny, czynnik, przez który pojawia się życie, i wola osoby moralnej, 
erygowanie ze strony władzy publicznej. W myśl kan. 100 § 1 KPK pio-benedyktyńskiego Kościół 
katolicki i Stolica Apostolska (urząd św. Piotra, czyli prymat papieża) mają charakter osoby moralnej 
z samego ustanowienia Bożego; wszystkie inne osoby moralne w Kościele uzyskują osobowość 
prawną od kompetentnej kościelnej władzy publicznej. Zob. F. Bączkowicz, J. Baron, W. Stawinoga, 
Prawo kanoniczne. Podręcznik dla duchowieństwa, t. 1, wyd. 3, Opole 1957, s. 287–289.



104

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

W ust. 2 Republika Angoli uznaje ponadto osobowość prawną kościelnych osób 
prawnych w  angolskim porządku cywilnym, które uzyskały publiczną osobowość 
prawną na podstawie przepisów prawa kanonicznego, jak: Konferencja Episkopatu 
Angoli i  São Tomé, archidiecezje, diecezje, administracje apostolskie, prefektury 
apostolskie, wikariaty apostolskie, parafie, misje, sanktuaria, kongregacje i instytuty 
życia konsekrowanego, stowarzyszenia życia apostolskiego, seminaria, stowarzyszenia, 
szkoły i instytuty wychowawcze każdego poziomu i instytucje zdrowotne 19.

Wydaje się, że wymienianie (przykładowe, na co wskazuje słowo „come”) 
osób prawnych, które mają osobowość prawną na forum kanonicznym, jest 
zbędne: pierwsza część zdania byłaby całkowicie wystarczająca (zob. art. 4 
ust. 2 konkordatu polskiego). Poza tym sformułowanie „Kongregacje i Instytuty 
Życia Konsekrowanego” budzi pewne zastrzeżenie (tytuł cz. 3 księgi II KPK 
brzmi: Instytuty Życia Konsekrowanego i Stowarzyszenia Życia Apostolskiego).

Z kolei w ust. 3 postanowiono, że cywilna osobowość prawna osób prawnych 
kanonicznych, o  których w  ust. 2, jest uznawana przez Republikę Angoli przez 
wpisanie aktu konstytutywnego do odnośnego rejestru państwowego, zgodnie z obo-
wiązującymi przepisami ustawodawstwa angolańskiego; jednocześnie należy wpisać 
do protokołu wszelkie zmiany dokonane tym akcie 20.

Art. 4 umowy (Leggi ecclesiastiche) ma za przedmiot prawa kościelne.
W ust. 1 układające się strony uzgodniły, iż wyłącznie do władzy kościelnej 

należy swobodne stanowienie, zgodnie z prawem kanonicznym, praw regulujących 
(sprawy), w zakresie swojej kompetencji, podobnie jak erygowanie, dokonywanie zmian 
lub znoszenie instytucji kościelnych w ogólności, okręgów kościelnych i wszystkich 
kościelnych osób prawnych 21.

Tego rodzaju zapis wydaje się zbędny, skoro w  art. 2 państwo angolskie 
zagwarantowało Kościołowi katolickiemu swobodne wykonywanie własnej 
misji. Poza tym inskrypcja wymienionego artykułu (Leggi ecclesiastiche) jest 
nieadekwatna w stosunku do treści tam zawartej, co dotyczy również ust. 2.

19	 „La Repubblica di Angola riconosce, inoltre, la personalità giuridica nell’ordinamento civile angolano 
alle persone giuridiche ecclesiastiche che hanno personalità giuridica pubblica in conformità alle 
disposizioni del diritto canonico, colme: Conferenza Episcopale di Angola e São Tomé, Arcidiocesi, 
Diocesi, Amministrazioni Apostoliche, Prefetture Apostoliche, Vicariati Apostolici, Parrocchie, 
Missioni, Santuari, Congregazioni e Istituti di Vita Consacrata, Società di Vita Apostolica, Seminari, 
assciazioni, scuole e istituzioni educative di tutti i livelli e istituzioni sanitarie”; Conventio…, dz. cyt., 
art. 3 ust. 2.

20	 „La personalità giuridica civile delle persone giuridiche canoniche, di cui al numero precedente, 
è riconosciuta dalla Repubblica di Angola mediante l’iscrizione dell’atto costitutivo nel rispettivo 
registro statale, nei termini della ledislazione angolana applicabile, dovendo allo stesso tempo essere 
messe a verbale tutte le alterazioni subite dall’atto stesso”; tamże, art. 3 ust. 3.

21	 „Spetta esclusivamente all’autorità ecclesiastica fissare liberamente, nei termini del diritto canonico, 
le leggi regolatrici nell’ambito della sua competenza, così come erigere, modificare o sopprimere le 
istituzioni ecclesiastiche in generale, le circoscrizioni ecclesiastuche e tutte le persone giuridiche 
ecclesiastiche”; tamże, art. 4 ust. 1.



105

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

Ust. 2 zawiera dyspozycję, w której myśl akty dotyczące zmian lub wygaśnię-
cia okręgów i innych jednostek kościelnych, które zostały uznane na mocy art. 3 ust. 
2  (m.  n. Konferencja Biskupów, archidiecezja, diecezja, itp.), będą notyfikowane 
przez kompetentną władzę kościelną kompetentnemu urzędowi państwa 22.

Gwarancja swobody komunikowania się (Garanzia della libertà di comuni-
cazione) jest przedmiotem art. 5.

W ust. 1 Republika Angoli składa gwarancję Kościołowi katolickiemu, w oso-
bie odpowiedzialnych, członków swoich instytucji i  wiernych świeckich, swobodę 
komunikowania się i utrzymywania relacji ze Stolicą Apostolską, z Konferencjami 
Biskupów innych krajów, a  także z  Kościołami lokalnymi, z  osobami fizycznymi 
i organizmami, które znajdują się wewnątrz lub poza terytorium angolskim 23.

Powyższy ustęp został zredagowany w  sposób dość złożony. Tak więc po 
pierwsze, gdy chodzi o  podmiot gwarancji komunikowania się, to wskazano 
Kościół katolicki w osobie odpowiedzialnych (domyślnie za instytucje kościelne, 
czyli ich przełożonych), następnie członków instytucji kościelnych oraz osoby 
świeckie (bez bliższego ich określenia). Po drugie, podmiotami, z  którymi 
wymienione kategorie osób mogą się swobodnie komunikować i utrzymywać 
relacje, są: Stolica Apostolska, konferencje biskupów innych krajów, Kościoły 
lokalne oraz osoby fizyczne i  „organizmy” (określenie ogólne) znajdujące się 
na terytorium Angoli lub poza nim.

O wiele prostsze i bardziej skonkretyzowane jest ujęcie analogicznego art. 
3  konkordatu polskiego: „Rzeczpospolita Polska zapewnia Kościołowi katoli-
ckiemu oraz jego osobom prawnym i fizycznym swobodę utrzymywania stosun-
ków i komunikowania się ze Stolicą Apostolską, z Konferencjami Episkopatów, 
z  Kościołami partykularnymi, a  także między sobą i  z  innymi wspólnotami, 
instytucjami, organizacjami i osobami w kraju i za granicą”.

Korzystniejsze od sformułowania art. 5 ust. 1 umowy angolskiej jest rów-
nież następujące brzmienie art. 5 § 1 umowy Stolicy Apostolskiej i Republiki 
Burundi: „Republika Burundi gwarantuje Kościołowi katolickiemu, podobnie 
jak jego członkom, zarówno indywidualnym, jak i  odpowiedzialnym albo 
członkom jego organizacji, wolność komunikowania się i utrzymywania relacji 
ze Stolicą Apostolską, z Konferencjami Biskupów innych krajów, podobnie jak 

22	 „Gli atti di modifica o estinzione delle circoscrizioni e altre giurisdizioni ecclesiastiche, che sono 
state riconosciute nei termini dell’Articolo 3, n. 2, saranno notificati dalla competente autorità 
ecclesiastica all’Ufficio competente dello Stato”; tamże, art. 4 ust. 2.

23	 „La Repubblica di Angola garantisce alla Chiesa cattolica, nella persona dei responsabili, dei membri 
delle sue istituzioni e dei laici, la libertà di comunicare e mantenere relazioni con la Santa Sede, con 
le Conferenze Episcopali di altri paesi, così come con Chiese locali, con persone fisiche ed organismi 
che si trovano all’interno o all’esterno del territorio angolano”; tamże, art. 5 ust. 1.



106

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

z  Kościołami partykularnymi, osobami i  organizmami obecnymi wewnątrz 
kraju lub poza nim” 24.

W art. 5 ust. 2 umowy angolskiej Państwo daje gwarancję stworzenia warunków 
ułatwiających wydanie wizy i udzielenia zezwolenia na pobyt (w Angoli) personelowi 
misyjnemu nieangolskiemu 25.

II.2. MIEJSCA KULTU

Art. 6 (Luoghi di culto) reguluje sprawę miejsc kultu i  obejmuje trzy ustępy 
(tytuł artykułu jest nieadekwatny w stosunku do jego treści, która de facto nie 
dotyczy wyłącznie miejsc kultu).

W ust. 1 Republika Angoli gwarantuje nienaruszalność miejsc kościelnych kultu, 
tj. kościołów, kaplic, oratoriów, placów i ich przyległości. Wymienione miejsca nie 
mogą być przeznaczone do innych celów, z  wyjątkiem poważnych powodów i  za 
wyraźną zgodą władzy kościelnej, której podlegają 26.

Ust. 2 zawiera postanowienie, w którego myśl nienaruszalność, o której mowa 
w  ustępie poprzednim, odnosi się również do rezydencji biskupich, klasztorów, 
cmentarzy, seminariów, nowicjatów, rezydencji kapłanów, konwentów zakonników 
i zakonnic, jak również dzieł społecznych 27.

Gdy chodzi o klasztory, nowicjaty oraz konwenty zakonników i zakonnic, 
można było ująć te miejsca jednym terminem: „domy zakonne”. Niezbyt ostry 
wydaje się termin „rezydencje kapłanów” (czy chodzi także o mieszkania ka-
płanów poza domami przeznaczonymi wyłącznie dla kapłanów?).

W ust. 3 strony postanowiły, iż w przypadku, w którym warunki miejsc kultu 
stanowią poważne niebezpieczeństwa i  szkody dla integralności osób lub dóbr, 
władze cywilne powinny zastosować odpowiednie środki ochrony, z jednoczesnym 
powiadomieniem władz kościelnych 28.

24	 „La République du Burundi garantit a l’Église catholique ainsi qu’a ses membres de ses organisations, 
la liberté de communiquer et de se maintenir en relation avec le Saint-Siège, avec les Conférences 
èpiscopales d’autres pays, tout comme les Églises particulières, personnes et organismes présents 
à intérieur ou à l’extérieur du pays”. Accord-Cadre entre le Saint-Siège et la République du Burundi 
sur matières d’intérêt commun (06.11.2012), AAS 106 (2014), art. 5 § 1.

25	 „La Repubblica di Angola crea condizioni per facilitare l’emissione del visto di entrata e la concessione 
del permesso di permanenza del pesonale missionario non angolano”; Conventio…, dz. cyt., art. 5 ust. 2.

26	 „La Repubblica di Angola garantisce l’inviolabilità dei luoghi di culto ecclesiastici, cioè chiese, cappelle, 
oratori, spazzi e loro annessi. Detti luoghi non possono essere destinati ad altri usi, eccetto per gravi 
ragioni e con il consenso esplicito dell’autorità ecclesiastica da cui dipendono”; tamże, art. 6 ust. 1.

27	 „L’inviolabilità, a cui si rifrisce il numero precedente, si applica anche a residenze episcopali, monasteri, 
cimiteri, seminari, noviziati, residenze di sacerdoti, conventi di religiosi e religiose, come anche alle 
opere sociali”; tamże, art. 6 ust. 2.

28	 „Nel caso in cui le condizioni del luoghi di culto presentino gravi rischi e danni per l’incolumitàdelle 
persone o dei beni, le autorità civili devono adottare misure di protezione, compreso l’avvertimento 
alle autorità ecclesiastuche”; tamże, art. 6 ust. 3.



107

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

Tego rodzaju sformułowanie oznacza, iż w sytuacji, w której wymienione 
w ust. 1 i 2 „miejsca kultu” stwarzają poważne niebezpieczeństwo dla osób tam 
przebywających lub dla znajdujących się tam dóbr, władze cywilne obowiązane 
są do ochrony tychże osób i dóbr, z obowiązkiem powiadomienia odnośnych 
władz kościelnych.

Mając na uwadze dyspozycję ust. 2, należy przyjąć, iż wskazana w ust. 3 in-
terwencja władz cywilnych powinna mieć miejsce również w odniesieniu do 
miejsc wymienionych w tymże ustępie.

II.3. NOMINACJE KOŚCIELNE

Nominacjom kościelnym (choć nie wyłącznie) został poświęcony art. 7 umowy 
(Nomine ecclesiastiche).

W ust. 1 pomieszczono jasno sformułowaną zasadę generalną, w myśl której wszyst-
kie nominacje kościelne, podobnie jak przydzielanie urzędów kościelnych, należą do wy-
łącznej kompetencji władzy kościelnej, w zgodności z normami prawa kanonicznego 29.

Ponieważ przydzielanie urzędów kościelnych dokonuje się na drodze nomi-
nacji, za zbędną wolno uznać poczynioną expressis verbis wzmiankę o tymże 
przydzielaniu urzędów 30.

W ust. 2 układające się strony uzgodniły, iż nominacja, przeniesienie, pozba-
wienie i  przyjęcie rezygnacji biskupów należy wyłącznie do Stolicy Apostolskiej, 
która – z  tytułu kurtuazji i  dyskretnie – udzieli uprzedniej informacji Rządowi 
Republiki Angoli 31.

Jak widać, zakres przedmiotowy dotyczący informacji, która ma być prze-
kazana przez Stolicę Apostolską rządowi Angoli, jest dość szeroki, obejmuje 
bowiem nie tylko – jak to ma miejsce w  wielu konkordatach – mianowanie 
biskupa, lecz także jego przeniesienie, pozbawienie i przyjęcie rezygnacji. Dość 
szeroki jest również zakres podmiotowy informacji, gdyż dotyczy nie tylko 
biskupów diecezjalnych, jak zazwyczaj, lecz także pozostałych kategorii bisku-
pów (koadiutorów, administratorów apostolskich i biskupów pomocniczych).

W ust. 3 z kolei Stolica Apostolska składa gwarancję, iż żaden okręg kościelny 
Angoli nie będzie zależał od biskupa, którego stolica biskupia znajduje się poza 
terytorium narodowym 32.

29	 „Tutte le nomine ecclesistiche, così come l’attribizione di uffici ecclesiastici, sono di esclusiva competenza 
dell’autorità ecclesiastica, in conformità con le norme del diritto canonico”; tamże, art. 7 ust. 1.

30	 Zob. Accord-Cadre entre le Saint-Siège et la République du Burundi…, art. 7 ust. 2.
31	 „La nomina, il trasferimento, la rimozione e l’acettazione della rinuncia dei Vesvovi compete 

escusivamente alla Santa Sede, che ne dà previa informazione, a titolo di cortesia e riservatamente, 
al Governo della Repubblica di Angola”; Conventio…, dz. cyt., art. 7 ust. 2.

32	 „La Santa Sede assicura che nessuna circoscrizione ecclesiastica di Angola dipenderà da un Vescovo 
la cui sede episcopale si trovi fuori territorio nazionale”; tamże, art. 7 ust. 3.



108

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

Zobowiązanie to oznacza, iż Stolica Apostolska nie dokona dysmembracji 
w stosunku do terytorium diecezji angolskich przez włączenie go (np. wsi przy-
granicznej) do diecezji mającej swoją siedzibę poza granicami Angoli, a więc 
w innym państwie.

Nie sposób nie dostrzec, iż inskrypcja artykułu nie oddaje w  pełni jego 
faktycznego przedmiotu regulacji (jest nim również dokonywanie zmian 
w strukturach kościelnych).

II.4. TAJEMNICA SPOWIEDZI, SEKRET ZAWODOWY,  

NIENARUSZALNOŚĆ ARCHIWÓW

W  art. 8 (Sigillo sacramentale, segreto professionale e inviolabilità degli archivi) 
uregulowano kilka spraw adekwatnie do inskrypcji tej jednostki redakcyjnej.

Ust. 1 dotyczy tajemnicy spowiedzi, stanowiąc, iż „pieczęć” sakramentalna 
spowiedzi jest zawsze i absolutnie nienaruszalna 33.

To niebudzące żadnej wątpliwości sformułowanie oznacza zniweczenie 
jakiejkolwiek próby skłaniania spowiednika do ujawnienia treści spowiedzi 
(np. poprzez polecenie składania zeznań sądowych w materii objętej sekretem 
spowiedzi).

W ust. 2. Republika Angoli zobowiązuje się do respektowania sekretu zawo-
dowego kapłanów, zakonników i  zakonnic. Osoby te nie mogą być zobowiązane 
do odpowiadania przed sądem lub przed innymi władzami w  materii, w  której 
znajomość posiedli wykonując swoją posługę lub na forum wewnętrznym 34.

Postanowienie to ze wszech miar zasługuje na uznanie, wszak deontologia 
kapłanów i osób zakonnych nakłada na nie naturalny obowiązek nieujawniania 
tego, co poznali, pełniąc swoje zadania duszpasterskie (zachodzi tutaj analogia 
w stosunku do obowiązku zachowania sekretu przez wykonujących określone 
zawody, m.in. lekarza, psychologa czy nauczyciela).

Natomiast obarczone błędem jest końcowe brzmienie ustępu: „lub na forum 
wewnętrznym”. Forum wewnętrzne ( forum internum) obejmuje bowiem forum 
sakramentalne ( forum internum sacramentale), obwarowane tajemnicą spowie-
dzi, oraz forum pozasakramentalne ( forum internum extrasacramentale), objęte 
właśnie sekretem zawodowym 35. A  zatem niepotrzebne są w  zapisie ustępu 

33	 „Il sigillo sacramentale della Confessione è sempre ad assolutamente inviolabile”; tamże, art. 8 ust. 1.
34	 „La Repubblica di Angola rispetta il segreto professionale dei sacerdoti, dei religiosi e delle religiose. 

Essi non possono essere obbligati a rispondere ai magistrati, o ad altre autorità, su materie di cui 
abbiano avuto conoscenza nel esercizio del loro ministero o nel foro interno”; tamże, art. 8 ust. 2.

35	 Zob. P. Steczkowski, Il conflitto fra foro interno e foro esterno nel diritto matrimoniale del CIC 1983, 
Roma 1998, s. 12–13 i 32–33.



109

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

końcowe słowa: „lub na forum wewnętrznym” (uzyskanie wiadomości w ramach 
pełnienia zadań duszpasterskich dokonuje się właśnie na forum wewnętrznym).

Ust. 3 zawiera gwarancję Państwa angolskiego dotyczącą nienaruszalności 
archiwów, rejestrów i innych dokumentów należących do Kościoła katolickiego 36.

II.5. SPRAWY PRZECIWKO DUCHOWNYM

Art. 9 (Cause contro ecclesiastici) został poświęcony przestępstwom duchownych 
i osób zakonnych.

W ust. 1 układające się strony przyjęły, iż sprawy sporne i karne przeciwko du-
chownym lub zakonnikom [zamiast „lub” powinno być „i”] z powodu przestępstw, 
przewidzianych w  prawie Republiki Angoli, są rozpoznawane przez Trybunały 
Państwa 37.

W ust. 2 postanowiono, że po formalnym rozpoczęciu postępowania, władze 
sądowe poinformują pisemnie biskupa diecezji, w  której duchowny lub zakonnik 
posługuje, byleby taka informacja nie pociągała za sobą szkodę dla celu postępo-
wania i sekretu procesowego 38.

Tak więc po wszczęciu postępowania sądowego przeciwko duchownemu 
(kapłanowi lub diakonowi) albo zakonnikowi odnośna władza sądownicza 
ma obowiązek powiadomienia o tym biskupa tej diecezji, na której terenie du-
chowny ten lub zakonnik pełni posługę (lub jedynie mieszka). Jeśli duchowny 
należy do innej diecezji, biskup, który otrzymał powiadomienie, z pewnością 
poinformuje o  tym biskupa owej diecezji. Analogicznie, w przypadku zakon-
nika biskup otrzymujący powiadomienie przekaże tę informację wyższemu 
przełożonemu zakonnika.

Gdy chodzi o zakonnice, należy przyjąć, iż omawiany przepis ich nie doty-
czy, w tekście ust. 1 i 2 mowa jest jedynie o zakonnikach („religiosi”), podczas 
gdy w innych kwestiach expresis verbis wymienia się zakonników i zakonnice 
(„religiosi e religiose”; zob. art. 6 ust. 2 i art. 8 ust. 2) 39.

Klauzula końcowa art. 9 ust. 2 oznacza, że jeśli zdaniem władz sądowych 
przekazanie – w  danym przypadku – biskupowi informacji o  wszczęciu 

36	 „La Repubblica di Angola garantisce l’inviolabilità degli archivi, dei registri e degli altri documenti 
appartenenti alla Chiesa cttolica”; Conventio…, dz. cyt., art. 8 ust. 3.

37	 „Le cause contenziose e penali contro i chierici o  i religiosi per i delitti, previsti nella legge ella 
Repubblica di Angola, sono giudicate dai Tribunali dello Stato”; tamże, art. 9, ust. 1.

38	 „Dopo l’apertura formale del procedimento, l’autorità giudiziaria informa per iscritto il Vescovo della 
diocesi, in cui il chierico o il religioso opera, purché tale comunicazione non implichi pregiudizio 
per la finalità del procedimento e per il segreto processuale”; tamże, art. 9 ust. 2.

39	 Zob. art. 8 ust. 1 umowy Stolicy Apostolskiej z Republiką Kongo, Accordo Quadro tra la Santa Sede e 
la Repubblica del Congo sulle Relazioni tra la Chiesa e lo Stato (03.02.2017), „Communicationes” 2019, 
R. 51, nr 2, s. 407.



110

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

postępowania przeciwko duchownemu lub zakonnikowi mogłoby przynieść 
szkodę dla celu postępowania lub zachowania jego sekretu, przekazania takiej 
informacji należałoby zaniechać.

Ust. 3 zawiera przepis, w którego myśl w przypadku postępowania sądowego 
chodzi o biskupa lub o osobę zrównaną w prawie kanonicznym z biskupem diece-
zjalnym, będzie informowana bezpośrednio Stolica Apostolska za pośrednictwem 
Nuncjatury Apostolskiej w Angoli 40.

W myśl kan. 368 w zw. z kan. 381 § 1 KPK zrównani w prawie z biskupem 
diecezjalnym są: prałat terytorialny, opat terytorialny, wikariusz apostolski, 
prefekt apostolski i  administrator apostolski w  administraturze apostolskiej 
erygowanej na stałe.

Nie ulega wątpliwości, że klauzula końcowa ust. 2 obowiązuje także w od-
niesieniu do biskupa oraz osób zrównanych w prawie z biskupem diecezjalnym.

Ze sformułowania ust. 3: W przypadku biskupa lub osoby zrównanej z biskupem 
diecezjalnym wynika, iż powiadomienie Stolicy Apostolskiej przez władzę sadow-
niczą obowiązuje w stosunku do wszystkich biskupów (nie tylko diecezjalnych).

Przedmiotem ust. 4 jest dyspozycja, w której myśl odpowiedzialność karna 
w odniesieniu do naruszeń prawa popełnionych przez duchownych jest wyłącznie 
osobista. Kary, które stąd wynikają, mogą być nałożone jedynie na osoby fizyczne, 
które prawo naruszyły. Poza tym, tylko te osoby fizyczne będą odpowiadać własnymi 
dobrami osobistymi za szkody materialne, niematerialne lub moralne, związane 
z czynem zabronionym prawem cywilnym lub przestępstwem karnym 41.

Przepis ten, zasługujący na uwagę, hołduje zasadzie osobistej odpowiedzialno-
ści za naruszenie prawa przez duchownych. Oznacza to, iż kary za dane naruszenie 
prawa nie mogą być nakładane na osoby prawne (np. na diecezję czy parafię), lecz 
jedynie na osoby fizyczne, które dopuściły się czynu karalnego. Konsekwentnie, 
tylko one odpowiadają własnymi dobrami osobistymi za wszelkie szkody spowo-
dowane czynem niedozwolonym przez prawo cywilne lub czynem ściganym przez  
prawo karne.

40	 „Nel caso che si tratti di un Vescovo o di una persona asimilata al. Vescovo Diocesano secondo il 
diritto canonico, verrà informata immdiatamente la Santa Sede mediante la Nunziatura Apostolica 
in Angola”. Conventio…, dz. cyt., art. 9 ust. 3.

41	 „La responsabilità penale relativa a  infrazioni, commesse da ecclesiastici, è esclusivamente 
personal. Le pene, che ne risultino, possono essere inflitte soltanto alle persone fisiche che le 
hanno commesse. Inoltre, solo queste persone fisiche risponderanno con i propri beni personali 
ai danni, materiali, immateriali o morali, legati all’illecito civile o al reato penale”; tamże, art. 9  
ust. 4.



111

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

II.6. MAJĄTEK KOŚCIELNY

W  art. 10 (Patrimonio ecclesiastico) określono zasady dotyczące majątku koś-
cielnego.

Ust. 1 zawiera stwierdzenie, iż osoby prawne, o których w art. 3 ust. 2 umowy, 
mogą nabywać, posiadać i  swobodnie rozporządzać dobrami ruchomymi i  nieru-
chomymi w granicach ustawodawstwa tak angolskiego, jak i kanonicznego 42.

Chodzi więc o wymienione prawa następujących kościelnych osób prawnych: 
Konferencji Episkopatu Angoli i São Tomé, archidiecezji, diecezji, administracji 
apostolskiej, prefektury apostolskiej, wikariatu apostolskiego, parafii, misji, sank-
tuarium, kongregacji i instytutów życia konsekrowanego, stowarzyszeń życia 
apostolskiego, seminarium, stowarzyszeń, szkół i instytutów wychowawczych 
każdego poziomu i instytucji zdrowotnych.

W ust. 2 z kolei postanowiono, że osoby prawne, o których w art. 3 ust. 2 umo-
wy, mogą ustanawiać fundacje lub podobne im instytucje, których działalność, gdy 
chodzi o skutki cywilne, podlega obowiązującemu ustawodawstwu angolskiemu 43.

Bardziej właściwe byłoby użycie w tej normie zwrotu „fundacje i podobne 
im instytucje (zamiast zwrotu „fundacje lub podobne im instytucje”).

II.7. BUDOWNICTWO SAKRALNE I KOŚCIELNE

Art. 11 (Costruzione e modifiche degli immobili ecclesiastici) reguluje dziedzinę 
budownictwa sakralnego i kościelnego.

W  ust. 1 uzgodniono, że Kościół katolicki ma prawo budowania kościołów 
i  budynków kościelnych, ich rozbudowywania i  modyfikowania ich konfiguracji, 
z zachowaniem ustawodawstwa cywilnego obowiązującego w materii budownictwa 44.

Ust. 2 stanowi, iż Republika Angoli uznaje prawo Kościoła katolickiego do ubie-
gania się, tak w kraju, jak i poza nim, o wsparcie finansowe na budowę, reperację 
lub powiększenie miejsc kultu i  innych budynków przeznaczonych do jego misji 
religijnej, wychowawczej, zdrowotnej i opieki społecznej 45.

42	 „Le persone giuridiche di cui all’Articolo 3 n. 2 del presente Accordo-Quadro, posono acquisire, 
possedere e disporre liberamente di beni mobili ed immobili, nel quadro tanto della legislazione 
angolana quanto quella canonica”; tamże, art. 10 ust. 1.

43	 „Le persone giuridiche di cui all’Articolo 3 n. 2 del presente Accordo-Quadro possono costituere 
fondazioni o istituzioni similari, le cui attività, quanto agli effetti civili, sono soggette alla legislazione 
angolana in vigore”; tamże, art. 10 ust. 2.

44	 „La Chiesa cattolica ha il diritto di costruire chiese ed edifici eccelsiastici, di ampliarli e di modificarne la 
configurazione, purché sia osservata la legislazione civile, vigente in materia edilizia”; tamże, art. 11 ust. 1.

45	 „La Repubblica di Angola riconosce alla Chisa cattolica il diritto di chiedere, dentro o fuori del 
Paese, aiuti finanziari per la costuzione, riparazione o ampliamento di luoghi di cultro ed altri edifici 
destinati alla sua missione religiosa, educativa, sanitaria e di assistenza sociale”; tamże, art. 11 ust. 3.



112

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

Z  kolei w  ust. 3 układające się strony przyjęły, iż kompetentne władze 
państwowe nie powinny brać pod uwagę wniosków o wsparcie dotyczące budowy 
kościołów lub innych struktur kościelnych bez uprzedniego otrzymania pisemnego 
upoważnienia biskupa diecezjalnego miejsca, w którym znajduje się teren, na którym 
przewiduje się budowę 46.

Wreszcie w ust. 4 postanowiono, że w przypadku struktur, które należą do 
instytutów życia konsekrowanego i stowarzyszeń życia apostolskiego, konieczne jest 
upoważnienie biskupa diecezjalnego oraz kompetentnego przełożonego 47.

W przypadku więc ubiegania się o dotacje (od państwa) na budowę kościoła 
lub innych struktur zakonnych (instytutów życia konsekrowanego i stowarzyszeń 
życia apostolskiego) wymagane jest pisemne upoważnienie zarówno miejsco-
wego biskupa diecezjalnego, jak i odpowiedniego przełożonego (instytutu lub 
stowarzyszenia).

II.8. ZWOLNIENIA PODATKOWE

Art. 12 umowy (Essenzioni tributarie) reguluje sprawę zwolnień podatkowych 
w  stosunku do kościelnych osób prawnych. Kościół katolicki otrzymał tutaj 
dość liczne gwarancje od strony państwowej.

W  ust. 1 Republika Angoli uznaje, iż osoby prawne, o  których w  art. 3 ust. 
2  umowy, które zostały ustanowione przez kompetentne władze kościelne dla re-
alizacji celów religijnych, nie podlegają żadnemu opodatkowaniu w  stosunku do: 
a) ofiar wiernych na sprawowanie kultu i obrzędów; b) darowizn na realizację celów 
religijnych; c) dochodów ze zbiórek publicznych na cele religijne; d) nieodpłatnej 
dystrybucji publikacji zawierających deklaracje, informacje i  instrukcje religijne 
oraz ich wywieszania w miejscach kultu 48.

Ust. 2 zawiera stwierdzenie, iż podmioty wymienione w ust. 1 są również zwol-
nione od podatków w  stosunku do: a) miejsc kultu lub innych budynków lub ich 

46	 „Le competenti autorità statali non devono prendere in considerazione richieste di sostegno 
concernenti la costruzione di chiese o di altre strutture ecclesiastiche, se non dopo aver ricevuto 
l’autorizzazione scrita del Vescovo Diocesano del luogo in cui si trova il terreno sul quale si prevede 
la costruzione”; tamże, art. 11 ust. 3.

47	 „Nel caso di strutture che appartengono a Istituto di vita consacrata e società di vita apostolica, 
è necessaria l’autorizzazione del Vescovo Diocesan e anche quella del Superiore competente”; tamże, 
art. 11 ust. 4; Zob. Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica di Capo Verde sullo statuto giuridico 
della Chiesa cattolica in Capo Verde – Acordo entre a Santa Sé e a República de Cabo Verde relativo 
ao estatuto jurídico de Igreja católica em Cabo Verde (10.06.2013), AAS 106 (2014), art. 6.

48	 „La Repubblica di Angola riconosce che le persone giuridiche di cui all’Articolo 3 n. 2 del presente 
Accordo-Quadro, che siano state costituite dalle competenti autorità ecclesiastiche per il perseguimento 
di fini religiosi, non sono soggette ad alcuna imposta su: a) le prestazioni dei credenti per l’esercizio 
del culto e dei riti; b) i donativi per la realizzazione dei loro scopi religiosi; c) il ricavato delle collette 
pubbliche con fini religiosi; d) la distribuzione gratuita di pubblicazioni contenenti dichiarazioni, 
avvisi o istruzioni religiose, e la loro affisione nei luoghi di culto”; Conventio…, dz. cyt., art. 12 ust. 1.



113

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

części przeznaczonych bezpośrednio na realizację celów religijnych; b) urządzeń 
służących bezpośrednio i wyłącznie do działań o celach religijnych; c) seminariów 
duchownych i jakichkolwiek instytutów przeznaczonych do formacji kościelnej lub 
nauczania religii katolickiej; d) przybudówek i aneksów dołączonych do nierucho-
mości wymienionych w pp. od a) do c), do użytku instytucji prywatnych solidarności 
społecznej, w granicach prawa stosowanego do tych instytucji; e) ogrodów i miejsc 
przylegających do nieruchomości wymienionych w  pp. od a) do d), gdy nie są 
przeznaczone na cele związane z zyskiem; f) ruchomości o charakterze religijnym, 
które są zespolone z  nieruchomościami, o  których w  punktach poprzednich, lub 
przynależące do nich 49.

Na mocy ust. 3 podmioty wymienione w ust. 1 są wyjęte od opłat skarbowych i od 
wszystkich podatków dotyczących pokazania dóbr, które wpływają na: a) nabycie 
obciążające nieruchomości na cele religijne; b) każde nabycie, z tytułu nieodpłatnego, 
dóbr na cele religijne; c) akty ustanowienia fundacji, już raz wpisane w odpowiedni 
rejestr państwowy, zgodnie z prawem 50.

Ust. 4 zawiera przepis, w którego myśl kanoniczne osoby prawne przywołane 
w numerach poprzednich, gdy prowadzą również działalność o celach różnych od 
celów religijnych, uważanych za takie przez prawo państwowe, jak m.in. solidar-
ności społecznej, edukacji, zdrowia i kultury, razem z komercjalnymi i związanymi 
z czerpaniem zysku, podlegają reżimowi podatkowemu stosowanemu do odnośnej 
działalności 51.

49	 „a) i luoghi di culto o altri edifici o parti di essi direttamente destinati alla realizzazione di fini religiosi; 
b) le installazioni di appoggio, diretto ed esclusivo, alle attività con scopi religiosi; c) i Seminari 
o qualsiasi istituto destinato alla formazione ecclesiastica o all’insegnamento della religione cattolica; 
d) le dipendenze o annessi ai beni immobili descritt nei punti da a) a c), a uso di istituzioni private 
di solidarietà sociale, nei termini del regime legale applicabile a questi enti; e) i giardini e gli spazi 
antistanti ai beni immobili descritti nei punti da a) a d), quando non siano destinati a fini lucrativi; 
f) i beni mobili di carattere religioso, che siano integrati negli immobili di cui ai punti precedenti 
o siano accessori di essi”; tamże, art.12 ust.2.

50	 „Le circoscrizioni e giurisdizioni ecclesiastiche, nonché le altre persone giuridiche canoniche costitute 
dalle competenti autorità ecclesiastiche per il perseguimento di fini religiosi, una volta che sia stata 
loro riconosciuta la prsonalità giuridica civile ai sensi degli articoli 4 e 5, sono esenti dalla marca 
da bollo e da tutte le imposte relative alla trasmissione di beni che incidano su: a) acquisti onerosi 
di beni immobili per finai religiosi; b) qualsiasi acquisto a titolo gratuito di beni per fini religiosi; 
c) atti di istituzione di fondazioni, una volta iscritte nell’apposito registro dello Stato, a termino di 
legge”; tamże, art. 12 ust. 3.

51	 „Le persone giuridiche canoniche menzionate nei numeri precedenti, quando svolgono anche attività 
con fini diversi da quelli religiosi, considerati tali dal diritto angolano, come, fra gli altri, quelli della 
solidarietà sociale, di educazione, salute e cultura, insiemme a quelli commerciali e lucrativi, sono 
soggette al regime fiscali applicabile alla respettiva attività”; tamże, art. 12 ust. 4.



114

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

Wreszcie w ust. 5 stanowi się, iż procedura dotycząca zwolnienia od praw celnych, 
podobnie jak wyszczególnienie odnośnych dóbr ruchomych, do których się odnosi p.f 
n. 2 tego artykułu, jest uregulowana przez dyspozycje ustawodawstwa angolskiego 52.

II.9. DOSTĘP DO ŚRODKÓW KOMUNIKOWANIA SPOŁECZNEGO

Art. 13 (Accesso ai mezzi di comunicazione sociale) odnosi się do dostępu Kościoła 
katolickiego do środków społecznego przekazu.

W  powołanym artykule Republika Angoli uznaje i  gwarantuje Kościołowi 
katolickiemu prawo do: a) redagowania, publikowania i  sprzedawania książek, 
gazet i materiału audio-wizualnego, które są właściwe własnemu działaniu ducho-
wemu i, generalnie, swobodnego organizowania wszelkich działań informacyjnych 
lub upowszechniania ściśle związanego z własną misją duchową i społeczną, przy 
zachowaniu porządku publicznego oraz godności i wolności obywateli; b) tworzenia 
i bezpośredniego zarządzania stacjami radiofonicznymi i telewizyjnymi oraz innymi 
środkami informacji, których wykonywanie powinno pozostawać w zgodności z obo-
wiązującym ustawodawstwem Republiki Angoli; c) posiadania wolnego dostępu do 
środków publicznych komunikacji społecznej, czasopism, radia, telewizji i  innych 
współczesnych środków technicznych komunikowania, zgodnie z prawem 53.

Wymienione gwarancje oznaczają więc najpierw prawo Kościoła katolickiego 
do dysponowania własnymi środkami społecznego komunikowania i  do ich 
użytkowania, następnie zaś prawo tegoż Kościoła do emitowania własnych 
programów w publicznych środkach przekazu 54.

II.10. RODZINA I MAŁŻEŃSTWO KANONICZNE

Problematyka rodziny i  małżeństwa kanonicznego znalazła swoją regulację 
w art. 14 umowy (Famiglia e matrimonio canonico).

52	 „La procedura per l’esenzione dai diritti doganali, come anche l’elencazione dei rispetivi beni 
mobili a cui si riferisce il punto f) del n. 2 del presente Articolo, è regolata dalle disposizioni della 
legislazione angolana”; tamże, art. 12 ust. 5; Zob. Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica di Capo 
Verde…, dz. cyt., art. 25.

53	 „La Repubblica di Angola riconosce e garantisce alla Chiesa cattolica il diritto di: a) redigere, pubbicare, 
divulgare e vendere libri, giornali e materiale audio-visivo che siano propri della sua azione spirituale 
e, in generale, organizzare liberamente tutte le attività di informazione o di diffusione strettamente 
collegate alla sua missione spirituale e sociale, nel rispetto dell’ordine pubblico e della dignità e della 
libertà dei cittadini; b) creare e gestire direttamente emittenti radiofoniche e lelevisive e altri organi 
di informazione, il cui esercizio deve essere in accordo con la legislazione in vigore nella Repubblica di 
Angola; c) avere libero accesso ai mezzi pubblici di comunicazione sociale, giornali, radio, tlevisione 
e altri mezzi tecnici moderni di comunicazione, nei termini di legge”; Conventio…, dz. cyt., art. 13.

54	 Zob. Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską…, dz. cyt., art. 20.



115

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

W ust. 1 stwierdza się, iż z racji wartości duchowej, moralnej i wychowawczej 
małżeństwa kanonicznego, Republika Angoli uznaje jego szczególne znaczenie 
w budowaniu rodziny w łonie narodu 55.

To lapidarne sformułowanie, brzmiące identycznie jak w  umowie Stolicy 
Apostolskiej z  Republiką Burundi 56, ma charakter apologetyczny (pochwała 
małżeństwa kanonicznego) 57: państwo uznało tutaj rolę rodziny w życiu narodu.

W ust. 2 przyjęto, iż uznaje się skutki cywilne małżeństwa zawartego zgodnie 
z prawem kanonicznym, pod warunkiem, że akt małżeństwa zostanie wpisany do 
odpowiednich rejestrów stanu cywilnego, w sposób, który określi prawo angolskie 58.

Jak widać, uzyskanie skutków cywilnych małżeństwa kanonicznego nie 
zostało uzależnione od woli nupturientów, skutki te zostają osiągnięte „auto-
matycznie” po dokonaniu wpisu aktu małżeństwa do rejestrów stanu cywilnego.

Określenie „małżeństwo zawarte zgodnie z prawem kanonicznym” nie ozna-
cza, iż powinno być zawarte ważnie, wystarczy, by zostało zawarte „zewnętrznie” 
w formie kanonicznej. Mówiąc inaczej, małżeństwo kanoniczne, choć zawarte 
nieważne (z  powodu przeszkody, niezdolności konsensualnej, braku zgody 
małżeńskiej lub jej wady skutkującej nieważnością czy niezachowania formy 
kanonicznej, np. braku uprawnienia do asystowania przy zwarciu małżeństwa 
u świadka urzędowego), jest jednak zawarte w trybie małżeństwa kanonicznego 59.

55	 „In ragione del valore spirituale, morale ed educativo del matrimonio canonico, la Repubblica di 
Angola riconosce ad esso un’importanza particolare nell’edificzione della famiglia in seno della 
Nazione”; Conventio…, dz. cyt., art. 14 ust. 1.

56	 „En raison de la valeur spirituelle, morale et éducative du mariage canonique, la République du 
Burundi lui reconnaît une importance particulière dans l’édification de la famille au sein de la 
Nation”; Accord-Cadre entre le Saint-Siège et la République du Burundi…, dz. cyt., art. art. 13.

57	 W umowie Stolicy Apostolskiej z Gwineą Równikową państwo uznaje wszystkie skutki cywilne 
małżeństwa zawartego zgodnie z przepisami prawa kanonicznego; dla skuteczności jednak takiego 
uznania kompetentna władza kościelna powinna podesłać autentyczną kopię aktu małżeństwa 
kompetentnemu urzędnikowi państwa, które ma obowiązek dokonania wpisu małżeństwa do rejestru 
cywilnego. Zob. Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica di Guinea Equatoriale sulle relazioni tra la 
Chiesa Cattolica e lo Stato – Acordo entre la República de Guinea Ecuatorial y la Santa Sede sobre las 
relaciones entre la Iglesia Católica y el Estado (13.10.2012), AAS 105 (2013), art. 12. Z kolei w umowie 
z Republiką Zielonego Przylądka zawarta jest gwarancja dotycząca uznania przez państwo skutków 
cywilnych małżeństwa zawartego zgodnie z prawem kanonicznym. Warunkiem uzyskania takich 
skutków jest sporządzenie aktu małżeństwa w odpowiednich rejestrach urzędu stanu cywilnego. 
Jednocześnie stanowi się, iż zapowiedzi przedślubne powinny mieć miejsce w odnośnych kościołach 
parafialnych oraz we właściwych urzędach stanu cywilnego. Skutki cywilne może uzyskać (po 
spełnieniu określonych warunków) także małżeństwo zawarte in articulo mortis, w bliskości porodu 
albo natychmiastowego zawarcia małżeństwa za wyraźną zgodą własnego ordynariusza miejsca. 
Zob. Accordo tra la Santa Sede la Repubblica di Capo Verde…, dz. cyt., art. 11 ust. 1 i 3.

58	 „Sono conosciuti gli effetti civili del matrimonio celebrato in conformità con le leggi canoniche, 
a condizione che l’atto del matrimonio sia trascritto negli appositi registri dello stato civile, nei 
termini da definire nella legge angolana”; Conventio…, dz. cyt., art. 12 ust. 2.

59	 Zob. W. Adamczewski, Małżeństwo we współczesnych konkordatach, Warszawa 1999, s. 52–54.



116

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

Ust. 3 zawiera dyspozycję, w której myśl zapowiedzi przedślubne powinny być 
realizowane nie tylko w odnośnych kościołach parafialnych, lecz również w kompe-
tentnym urzędzie rejestracji cywilnej 60.

Wreszcie w ust. 4 postanowiono, iż świadek urzędowy zawarcia małżeństwa 
powinien mieć obywatelstwo angolskie lub, jeśli jest cudzoziemcem, zezwolenie na 
pobyt czasowy lub stały w Angoli 61.

II.11. ZAKŁADANIE INSTYTUCJI WYCHOWAWCZYCH, ZDROWOTNYCH, 

SPOŁECZNYCH, KULTUROWYCH I HUMANITARNYCH

W  art. 15 (Erezione di istituzioni) układające się strony przyjęły uzgodnienia 
w zakresie zakładania i prowadzenia przez Kościół katolicki instytucji specjal-
nych związanych z jego misją.

Ust. 1 zawiera uznanie przez Republikę Angolską prawa Kościoła katolickiego 
do erygowania instytucji wychowawczych, zdrowotnych, społecznych, kulturowych 
i humanitarnych, w zgodności z własną doktryną 62.

W ust. 2 przyjęto, iż w ramach programu rozwoju społecznego, Rząd angolski 
może subwencjonować materialnie lub finansowo instytucje Kościoła w  obszarze 
partnerstwa z Państwem, gdy chodzi o formację integralną osoby ludzkiej, zdrowie 
i promowanie dobra wspólnego wszystkich angolan 63.

Tego rodzaju uzgodnienie zasługuje na szczególną uwagę, świadczy bowiem 
o uznaniu Państwa angolskiego w stosunku do zaangażowania Kościoła katoli-
ckiego w tak znaczących sektorach jego aktywności na rzecz dobra wspólnego. 
Wzmianka o „formacji integralnej osoby ludzkiej” stanowi wyraz dostrzeżenia po-
trzeby współdziałania obu podmiotów w urzeczywistnianiu tak ważnego zadania.

W ust. 3 stwierdzono, że w ramach zasad konstytucyjnych, Państwo uznaje, że 
użytkowanie ziemi w celach charytatywnych, wychowawczych, zdrowotnych i spo-
łecznych stanowi jej racjonalne i skuteczne wykorzystanie i decyduje o przeniesieniu 
go na rzecz owych instytucji Kościoła katolickiego, które zamierzają zeń korzystać, 

60	 „Le pubblicazioni del matrimonio si effettuano non solo nelle rispective chiese parrocchiali, ma 
anche nei competenti uffici del egistro civile”; Conventio…, dz. cyt., art. 14 ust. 2.

61	 „Il minitro del matrimonio dece avere nazionalità Angolana o, se è straniero, l’autorizzazione di 
residenza temporanea o permanente in Angola”; tamże, art. 14 ust. 4.

62	 „La Repubblica di Angola riconosce alla Chiesa cattolica il diritto di erigere istituzioni educative, 
sanitarie, sociali, culturali e umanitarie, in accordo con la propria doctrina”; tamże, art. 15 ust. 1.

63	 „Nel quadro del programma di sviluppo socjale, il Governo angolano può sovvenzionare materialmente 
o finanziarmente le istituzioni della Chiesa nell’ambito del partenariato con lo Stato, per quanto 
riguarda la formazione inegrale della persona umana, la salute e la promozikone del bene comune 
di tutti i angolani”; tamże, art. 15 ust. 2.



117

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

stosownie do własnej doktryny, dla wspomnianych celów, na rzecz wspólnot, które 
mają tego potrzebę 64.

W  ust. 4 Republika Angolska zobowiązuje się do wspierania i  odnowy nie-
ruchomości Kościoła katolickiego, które poniosły szkodę podczas wojny, oraz do 
kontynuowania rozszerzania i rozwijania programów pomocy w stosunku do osób 
prawnych, o  których art. 3 ust. 2 obecnej umowy ramowej. Wspomniana pomoc 
będzie regulowana na drodze specjalnych umów pomiędzy Konferencją Biskupów 
Angoli i São Tomé, właściwie upoważnioną przez Stolicę Apostolską i kompetentną 
władzą państwową 65.

W dyspozycji o wspieraniu i odnowie nieruchomości Kościoła katolickiego, 
które poniosły szkodę „podczas wojny”, chodzi o szkody poniesione w wojnie 
o niepodległość Angoli, trwającej od 1961 do 1974 roku, zakończonej wypędze-
niem Portugalczyków, a także o wojnę domową, która – z przerwami – toczyła 
się między dwiema konkurującymi ze sobą partyzantkami aż do 2002 roku 66.

II.12. WIĘZY O CHARAKTERZE RELIGIJNYM

Art. 16 (Vincoli di carattere religioso) został poświęcony więzom o charakterze 
religijnym i charakterowi posługi duchownych i osób zakonnych.

W ust. 1 stwierdza się, że z uwagi na szczególny charakter religijny i działalność 
dobroczynną Kościoła katolickiego i jego instytucji, więź pomiędzy wyświęconymi 
szafarzami lub wiernymi konsekrowanym poprzez śluby i diecezjami lub instytu-
tami zakonnymi i  innymi, zrównanymi z  nimi, ma charakter religijny; i  dlatego 
nie rodzi sama przez się zatrudnienia, chyba że udowodni się zmianę charakteru 
instytucji kościelnej 67.

Konsekwentnie w  ust. 2 przyjęto, że z  uwagi na wspomniany w  ust. 1 cha-
rakter posługi osób duchownych i zakonnych, zadania o charakterze apostolskim, 

64	 „Ne quadro dei principi costituzionali, lo Stato riconosce che l’utilizzo del suolo a fini caritativi, 
sanitari e sociali costituisce un uso razionale ed efficace dello stesso e decide di trasferirlo a quelle 
istituzioni della Chiesa cattolica che intendono utilizzarlo, secondo la propria dottrina, per dette 
finalità, a beneficio delle comunità che ne abbiano necessità”; tamże, art. 15 ust. 3.

65	 „La Repubblica di Angola si impegna ad appoggiare il restauro degli immobili della Chiesa cattolica 
che siano stati danneggiati durante la guerra, così come a continuare ad accrescere e sviluppare 
programmi di sostegno nei confronti delle persone giuridiche di cui all’Articolo 3 n. 2 de presente 
Accordo-Quadro. Detto appoggio sarà regolato mediante intese specifiche tra la Conferenza Episcopale 
di Angola e São Tomé, debitamente autorizzata dalla Santa Sede, e la competente autorità statale”; 
tamże, art. 15 ust. 4.

66	 Zob. Angola [w:] Encyklopedia…, dz. cyt., s. 413.
67	 „Dato il peculiare carattere religioso e di beneficienza della Chiesa Cattolica e delle sue istituzioni, 

il vincolo tra i ministri ordinati o i fedeli consacrati mediane voti e le Dioeesi o gli Istituti Religiosi 
ed equiparati è di carattere religioso e pertanto, osservate le disposizioni generali sul luogo e sulle 
condizioni del lavoro, non genera per se stesso alcun vincolo lavorativo, a meno che non risuti provato 
lo snaturamento della istituzione ecclesiastica”; Conventio…, dz. cyt., art. 16 ust. 1.



118

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

duszpasterskim, liturgicznym, katechetycznym, pomocy społecznej, promocji ludzkiej, 
i im podobnym mogą być realizowane z tytułu wolontariatu 68.

II.13. OPIEKA RELIGIJNA NAD KATOLIKAMI PRZEBYWAJĄCYMI  

W ZAKŁADACH SPECJALNYCH

W art. 17 (Assistenza religiosa) układające się strony uzgodniły kwestię opieki 
duszpasterskiej w  stosunki do wiernych przebywających w  tzw. zakładach 
i instytucjach specjalnych.

Ust. 1 zawiera uznanie przez Państwo angolskie prawa Kościoła katolickiego 
do wykonywania własnych zadań i  funkcji duszpasterskich na rzecz katolików, 
którzy znajdują się i żyją w strukturach penitencjarnych, szpitalnych, portowych 
i lotniskowych oraz w instytutach opieki zdrowotnej i społecznej 69.

Natomiast w  ust. 2 stwierdzono, iż na mocy ust. 1, Kościół katolicki może 
mianować, stosownie do prawa kanonicznego i  dyspozycji art. 7 obecnej umowy 
ramowej [nominacje kościelne], asystentów religijnych w celu działania w wymie-
nionych strukturach 70.

Sformułowanie „Kościół katolicki może mianować” wydaje się zbyt ogólne; 
należało raczej użyć zwrotu: „Kompetentna władza kościelna”.

II.14. INSTYTUCJE NAUCZANIA

Art. 18 (Istituzioni di insegnamento) odnosi się do instytucji nauczania prowa-
dzonych przez Kościół katolicki.

W ust. 1 Republika Angolska uznaje prawo Kościoła katolickiego do: a) zakła-
dania własnych szkół i kierowania nimi, również na poziomie szkolnictwa wyższego, 
w  zgodności z  doktryną Kościoła i  prawem angolskim; b) wyboru nauczających 
spełniających wymogi ustawodawstwa angolskiego w stosunku do własnych szkół, 
którzy mają prawo być włączeni do systemu edukacyjnego narodowego 71.

68	 „Dato il carattere indicato nel numero precedente, i compiti di indole apostolica, pastorale, liturgica, 
catechetica, assistenziale, di promozione umana e simili possono essere realizzati a titolo volontario” 
; tamże, art. 26 ust. 2; Zob. Accordo tra la Santa Sede la Repubblica di Capo Verde…, dz. cyt., art. 26, 
ust. 1–2.

69	 „La Republika di Angola riconosce alla Chiesa cattolica il diritto di esercitare le proprie responsabilità 
e funzioni pastorali a favore dei fedeli cattolici che si trovano e vivono in strutture penitenziarie, 
ospedaliere, portuali e aeroportuali, così com in istituti di assistenza medica e sociale”; Conventio…, 
dz. cyt., art. 17 ust. 1.

70	 „In forza del numero precedente, la Chisa cattolica può nominare, a norma del diritto canonico 
e del disposto dell’Articolo 7 del presente Accordo-Quadro, Assistenti Religiosi per operare nelle 
suddette strutture”; tamże, art. 17 ust. 2.

71	 „La Repubblica di Angola riconosce il diritto della Chiesa cattolica di: a) erigere e dirigere scuole 
proprie, anche a livello di insegnamento supriore, in accodo con la dottrina della Chiesa e diritto 



119

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

Ust. 2 zawiera gwarancję Państwa uznawania świadectw studiów realizowa-
nych w  szkołach katolickich, o  których w  ustępie poprzednim, byleby w  cyklach 
nauczania były realizowane programy oficjalne lub zostały zatwierdzone przez 
instytucje państwowe 72.

Natomiast w ust. 3 uzgodniono, iż Kościół katolicki może współpracować w pro-
wadzeniu publicznych szkół i centrów dziecięcych. Szczegóły zostaną uregulowane 
w specjalnej umowie między Konferencją Biskupów Angoli i São Tomé, odpowiednio 
upoważnioną przez Stolicę Apostolska, i kompetentną władzę państwową 73.

W  art. 19 (Formazione spirituale) Republika Angoli uznaje prawo Kościoła 
katolickiego do oferowania w szkołach katolickich nauczania przedmiotu „Religia 
i moralność” 74.

Tego rodzaju zapis wydaje się czymś zbędnym, w szkołach katolickich bowiem 
z natury rzeczy prowadzone jest nauczanie religii i moralności.

Art. 20 (Università Cattoliche) stanowi, iż Państwo uznaje własną działalność 
Uniwersytetów Katolickich w  Angoli, w  zgodności z  prawem angolskim, z  posza-
nowaniem własnej instytucjonalnej specyfiki katolickiej, w  sposób szczególny gdy 
chodzi o formację filozoficzną, teologiczną i etyczną, według Magisterium Kościoła 75.

Wolno przyjąć, że gwarancja prowadzenia przez Kościół katolicki własnej 
działalności w odniesieniu do uniwersytetów katolickich implikuje zachowanie 
ich własnej specyfiki w obszarach wymienionych w artykule. Wzmianka więc 
o rodzajach formacji nie była tutaj niezbędna.

Przedmiotem regulacji art. 21 umowy są instytuty kościelne (Istituti ecclesiastici).
W ust. 1 Republika Angoli uznaje prawo Kościoła katolickiego do erygowania 

i prowadzenia seminariów duchownych, a także innych Instytutów kościelnych edu-
kacyjnych i kulturowych, przede wszystkim służących formacji kandydatów zarówno 
do kapłaństwa i życia konsekrowanego, jak i do innych posług duszpasterskich lub 
do innych celów wychowawczych. Stosowne tytuły studiów uzyskane w  Semina-
riach, łącznie z tymi w zakresie filozofii, jak też uzyskane w innych wspomnianych 

angolano; b) scegliere gli insegnanti con requisiti richiesti dalla legislazione angolana per le sue 
scuole, i quali hanno il diritto di esere integrati nel sistema educativo nazionale”; tamże, art. 18 ust. 1.

72	 „ La Repubblica di Angola riconosce i  titoli degli studi realizzati nelle scuole cattoliche a cui si 
riferisce il numero precedente, purché i curricoli seguano i programmi ufficiali o siano approvati 
dalle istituzioni dello Stato”; tamże, art. 18 ust. 2.

73	 „La Chiesa cattolica può collaborare nella gestione di scuole e centri infantili pubblici. I particolari 
vengono regolati attraverso un’intesa specifica tra la Conferenza Episcopale di Angola e São Tomé, 
debitamente autorizzata dalla Santa Sede, e la competente autorità statale”; tamże, art. 18 ust. 3.

74	 „La Repubblica di Angola riconosce il diritto della Chiesa cattolica di offrire nelle scuole cattoliche 
l’insegnamento della disciplina „Religione e morale”; tamże, art. 19.

75	 „Le Università Cattoliche in Angola svolgono la propria attività in accordo con il diritto angolano, 
nel rispetto della propria specificità instituzionale cattolica, in modo speciale nella formazione 
filosofica, teologica ed etica secondo il Magistero della Chiesza”; tamże, art. 20.



120

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

instytutach, będą zrównane z  tytułami państwowymi, jeśli w  programie studiów 
uwzględnia się programy państwowe 76.

W ust. 2 Republika Angoli uznaje tytuły akademickie Uniwersytetów i Wydzia-
łów Kościelnych wystawione pod zwierzchnictwem i w imieniu Stolicy Apostolskiej, 
zgodnie z obowiązującym ustawodawstwem obu Stron 77.

Ust. 3 stanowi, iż uznanie studiów filozofii i  teologii w  celach wykonywania 
pracy należy do kompetentnego Ministerstwa 78.

Powyższe regulacje uwzględniają potrzeby Kościoła katolickiego w zakresie 
prowadzenia instytutów edukacyjnych i kulturowych, przy czym gdy chodzi 
o uzyskane w nich tytuły studiów, zwrócono uwagę na programy studiów, które 
powinny odpowiadać programom państwowym. Co się tyczy podejmowania 
pracy w instytucjach państwowych przez osoby legitymujące się studiami filo-
zoficznymi i teologicznymi, to uzależnienie ich zatrudnienia od odpowiedniego 
ministerstwa wydaje się właściwe.

II.15. POSTANOWIENIA KOŃCOWE

W  pięciu artykułach (22–26) układające się strony uzgodniły postanowienia 
końcowe.

Tak więc art. 22 (Risoluzione delle controversie) reguluje sprawę ewentualnych 
rozbieżności w  interpretacji i  stosowania dyspozycji umowy dwustronnej. Stolica 
Apostolska i Republika Angoli postanowiły, że tego rodzaju różnice będą usuwać 
na drodze dyplomatycznej 79.

Kwestia sytuacji przyszłych znalazła swój wyraz w art. 23 (Situazioni future). 
Uzgodniono tutaj, iż pozostałe materie wspólnego interesu, które wymagają współpra-
cy między Kościołem katolickim i Republiką Angoli, domagając się nowych rozwiązań 
lub uzupełnień, są regulowane za pośrednictwem umów specjalnych między stronami 80.

76	 „La Repubblica di Angola riconosce alla Chiesa cattolica il diritto di erigere e dirigere Seminari, 
così come altri Istituti ecclesiastici di educazione e di cultura, soprattutto per la formazione dei 
candidati sia al sacerdozio o alla vita consacrata, sia ad altri ministeri pastorali o ad altre finalità 
educative. I relativi titoli di studio conseguiti nei Seminari, compreso quello in Filosofia, così come 
quelli coseguiti negli altri summenzionati istituti, saranno equiparati a quelli dello Stato, purché 
i corsi di studio seguano i programmi statali”; tamże, art. 21 ust. 1.

77	 „La Repubblica di Angola riconosce i  titoli accademici delle Università e Facoltà Ecclesiastiche 
rilasciati sotto l’autorità e a nome della Santa Sede, nei termini della vigente legislazione di ambedue 
le Parti”; tamże, art. 21 ust. 2.

78	 „L’omologazione degli studi di filozofia e teologia a fini lavorativi spetta al Ministero competente”; 
tamże, art. 21 ust. 3.

79	 „La Santa Sede e la Repubblica di Angola concordano di regolare per via diplomatica tutte le 
controversie che possano eventualmente sorgere nell’interpretazione ed applicazione delle disposizioni 
contenute nel presente Accordo-Quadro”; tamże, art. 22.

80	 „Ulteriori materie di interesse comune che esigano una collaborazione tra la Chiesa cattolica e la 
Repubblica di Angola, richiedendo nuove soluzioni o supplementi, sono regolate mediante accordi 



121

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

Art. 24 (Modifiche ed aggiunte) stanowi, iż w przypadku, gdy jedna ze Stron 
obecnej umowy ramowej uzna, że warunki skłaniające do jej zawarcia doznały takich 
zmian, które rodzą konieczność jej zmodyfikowania lub dodania czegoś, wówczas 
niezwłocznie Strony podejmą decyzję otwarcia nowych negocjacji. Umowa ramowa 
będzie mogła być zmodyfikowana wyłącznie za wzajemną zgodą Stron 81.

Uzgodnienie to należy uznać za bardzo trafne, strony biorą bowiem pod uwagę 
ewentualność zmiany okoliczności, w których umowa została zawarta. W takim 
przypadku każda ze stron, uznając istnienie nowych warunków (w stosunku 
do tych, które istniały w momencie zawierania umowy), ma prawo wnioskować 
o podjęcie nowych negocjacji nad zmodyfikowaniem danej dyspozycji lub do-
daniem do niej czegoś nowego. Przez „zmodyfikowanie” określonego przepisu 
należy rozumieć także usunięcie czegoś z pierwotnego zapisu.

Art. 25 (Entrata in vigore) określa termin wejścia umowy w życie. Stwierdzono 
tutaj, iż powinna być ona ratyfikowana według procedur każdej ze Stron, a wchodzi 
w życie w dniu wymiany dokumentów ratyfikacyjnych 82.

Jak już wyżej wspomniano, wymiana dokumentów ratyfikacyjnych miała 
miejsce 21 listopada 2019 roku.

W art. 26 stwierdzono, iż umowa została podpisana w dwóch egzemplarzach 
oryginalnych w  językach włoskim i  portugalskim, przy czym obydwa teksty są 
jednakowo autentyczne 83.

ZAKOŃCZENIE

Zaprezentowana umowa ramowa (można pytać, dlaczego termin „ramowa” nie 
znalazł się w jej tytule) zawarta 13 września 2019 roku między Stolicą Apostol-
ską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach między Kościołem i państwem 
stanowi adekwatny instrument prawny służący uregulowaniu tychże relacji 
wspólnoty religijnej i wspólnoty państwowej w kraju na kontynencie afrykańskim.

Wyrażając pragnienie określenia ram prawnych dla owych relacji, strony, jak za-
znaczono w preambule, kierowały się wolą potwierdzenia, umocnienia i pogłębienia 

specifici tra le Parti”; tamże, art. 23; Zob. Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą 
Polską…, dz. cyt., art. 27.

81	 „Nel caso in cui una delle Parti del presente Accordo-Quadro ritenga che le condizioni collegate 
alla sua stipulazione abbiano sofferto cambiamenti tali da implicare la necesità di una sua modifica 
o di qualche aggiunta, si decide immediatamente di aprire nuovi negoziati. L’Accordo-Quadro potrà 
essere modificato solo di mutuo accordo tra le Parti”; Conventio…, dz. cyt., art. 24.

82	 „Il presente Accordo-Quadro deve essere ratificato secondo le procedure di ciascuna Parte ed entra 
in vigore il giorno dello scambio degli strumenti di ratifica”; tamże, art. 25.

83	 „Il presente Accordo-Quadro viene firmato in due esemplari originali nelle lingue italiana e portogese, 
facendo entrambi i testi ugualmente fede”; tamże, art. 26.



122

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

więzów przyjaźni, solidarności i współpracy, co oznacza pełne zrozumienie dla 
potrzeby harmonijnej koegzystencji tychże podmiotów, stosownie do n. 76 Konsty-
tucji Gaudium et spes soboru watykańskiego II. Wymowne jest tutaj podkreślenie 
historycznego znaczenia Kościoła katolickiego w Angoli i jego roli w służbie postę-
pu oraz dobra duchowego, moralnego, społecznego i kulturowego ludu angolskiego.

Fundamentalne kwestie zostały zawarte w zasadach ogólnych umowy dwu-
stronnej. Przede wszystkim chodzi tutaj o zasadę niezależności i suwerenności 
Kościoła katolickiego i państwa angolskiego we własnych dziedzinach; znaczące jest 
zobowiązanie się stron do poszanowania tego principium we wzajemnych relacjach 
zarówno dla dobra duchowego i materialnego osoby ludzkiej, jak i dla rozwoju dobra 
wspólnego. Pozostałe zasady ogólne odnoszą się do swobodnego urzeczywistniania 
przez Kościół katolicki własnej misji, uznania przez państwo osobowości prawnej 
Kościoła katolickiego i  jego jednostek organizacyjnych, posługiwania się przez 
tenże Kościół własnym prawem oraz swobodnego komunikowania się wiernych ze 
Stolicą Apostolską i innymi podmiotami kościelnymi w kraju i poza jego granicami.

Gdy chodzi o kwestie szczegółowe, zostały one uzgodnione w kilkunastu 
artykułach, które stanowią konsekwencję zasady niezależności i suwerenności 
Kościoła katolickiego i  państwa angolskiego. Na uwagę zasługują regulacje 
w przedmiocie tajemnicy spowiedzi i sekretu zawodowego (art. 8 ust. 1–2), spraw 
przeciwko duchownym (art. 9), zakładania przez Kościół katolicki instytucji 
wychowawczych, zdrowotnych, społecznych, kulturalnych i  humanitarnych 
(art. 15) czy więzów o charakterze religijnym (art. 16).

Wśród postanowień końcowych uwagę zwraca art. 24 dotyczący możliwości 
dokonywania modyfikacji uzgodnień powziętych oraz dodawania do nich nowych.

Sformułowania niektórych artykułów, o  czym wzmiankowano przy ich 
prezentacji, mogą budzić pewne zastrzeżenia, wyłącznie jednak w przestrzeni 
terminologii i stylistyki.

Umowa ramowa Stolicy Apostolskiej z  kolejnym państwem afrykańskim, 
jak można się spodziewać, przyczyni się do pogłębiania procesu inkulturacji 
na Czarnym Lądzie, a więc wcielania się katechezy w różne kultury.

BIBLIOGRAFIA

AKTY PRAWNE

Accord-Cadre entre le Saint-Siège et la République du Burundi sur matières 
d’intérêt commun (06.11.2012), AAS 106 (2014), s. 195–201.

Accordo Quadro tra la Santa Sede e la Repubblica del Congo sulle Relazioni tra la 
Chiesa e lo stato (03.02.2017), „Communicationes” 2019, R. 51, nr 2, s. 216–407.



123

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką Angoli o wzajemnych relacjach… 

A
rt

y
k
u

ły

Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica di Capo Verde sullo statuto giuridico 
della Chiesa cattolica in Capo Verde – Acordo entre a Santa Sé e a República 
de Cabo Verde relativo ao estatuto jurídico de Igreja católica em Cabo Verde 
(10.06.2013), AAS 106 (2014), s. 804–811.

Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica di Guinea Equatoriale sulle relazioni 
tra la Chiesa Cattolica e lo Stato – Acordo entre la República de Guinea 
Ecuatorial y la Santa Sede sobre las relaciones entre la Iglesia Católica y el 
Estado (13.10.2012), AAS 106 (2014), s. 220–241.

Conventio inter Sanctam Sedem et Rem Publicam Angoliensem de mutuis relationibus 
inter Ecclesiam et Statum, „Communicationes” 2020, R. 52, nr 2, s. 377–386.

Ioannes Paulus, Adhortatio apostolica „Ecclesia in Africa” (14.09.1995), AAS 88 
(1996), s. 817–855.

Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską z 28 lipca 1993 r., 
Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

LITERATURA

Accordi bilaterali vigenti della Santa Sede, https://www.iuscangreg,it/accordi_sen-
ta_sede.pkp [dostęp: 6 kwietnia 2020 r.].

Adamczewski W., Małżeństwo we współczesnych konkordatach, Warszawa 1999.
Angola [w:] Encyklopedia Gazety Wyborczej, t. 1, Kraków [b.r.w.], s. 412–414.
Bączkowicz F., Baron J., Stawinoga W., Prawo kanoniczne. Podręcznik dla ducho

wieństwa, t. 1, wyd. 3, Opole 1957.
Halemba A., Zagadnienie inkulturacji w  Afryce w  okresie powstania Orędzia 

„Africae terrarum” Pawła VI, „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 1992, 
nr 25–26, s. 69–98.

Kowalak W., Angola [w:] Encyklopedia Katolicka, t. 1, red. F. Gryglewicz, R. Łu-
kaszyk, Z. Sułowski, Lublin 1973, kol. 600.

Steczkowski P., Il conflitto fra foro interno e foro esterno nel diritto matromoniale 
del CIC 1983, Roma 1998.

Vecchi E., Il concordato del 2012 tra la Santa Sede e la Repubblica del Burundi 
alla prova di un’inculturazione che precede il diritto alla libertà religiosa, „Ius 
Ecclesiae” 2018, nr 2(30), s. 572–581.

STRESZCZENIE

Jednym z państw afrykańskich, które zawarły umowę ze Stolicą Apostolską, jest Re-
publika Angoli; traktat ten został podpisany 13 września 2019 roku, a ratyfikowany 21 



124

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wojciech Góralski

A
rt

y
k
u

ły

listopada 2019 roku. Obejmuje on preambułę oraz 26 artykułów regulujących szeroki 
wachlarz spraw interesujących obydwie strony. Wyrażając pragnienie określenia ram 
prawnych dla owych relacji, strony kierowały się wolą potwierdzenia, umocnienia i po-
głębienia więzów przyjaźni, solidarności i współpracy. Istotne jest tutaj podkreślenie 
historycznego znaczenia Kościoła katolickiego w Angoli i jego roli w służbie postępu 
oraz dobra duchowego, moralnego, społecznego i kulturowego ludu angolskiego.

Kierując się zasadą niezależności i suwerenności, strony uzgodniły poszczególne 
kwestie dotyczące działalności Kościoła w Angoli. Na uwagę zasługują regulacje do-
tyczące tajemnicy spowiedzi i sekretu zawodowego (art. 8 ust. 1–2), spraw przeciwko 
duchownym (art. 9), zakładania przez Kościół katolicki instytucji wychowawczych, 
zdrowotnych, społecznych, kulturalnych i humanitarnych (art. 15) czy więzów o cha-
rakterze religijnym (art. 16).

Można się spodziewać, że umowa Stolicy Apostolskiej z kolejnym państwem afry-
kańskim przyczyni się do pogłębiania procesu inkulturacji na tamtejszym kontynencie.

Słowa kluczowe: Stolica Apostolska, Republika Angoli, umowa, niezależność 
i suwerenność.

AGREEMENT BETWEEN THE APOSTOLIC SEE AND THE REPUBLIC OF ANGOLA  
ON THE RELATIONSHIP BETWEEN THE CHURCH AND THE STATE

One of the African states that have concluded an agreement with the Holy See is the 
Republic of Angola; The treaty was signed on September 13, 2019 and ratified on No-
vember 21, 2019. It includes a preamble and 26 articles regulating a wide range of mat-
ters of interest to both Parties. In expressing a desire to define the legal framework for 
these relations, the parties were guided by the will to confirm, strengthen and deepen 
the ties of friendship, solidarity and cooperation. It is significant here to underline the 
historical importance of the Catholic Church in Angola and its role in the service of 
the progress and spiritual, moral, social and cultural well-being of the Angolan people.

Guided by the principle of independence and sovereignty, the parties agreed on 
individual issues concerning the activities of the Church in Angola. Noteworthy are 
regulations concerning the secrecy of confession and professional secrecy (Article 8, 
paragraphs 1–2), cases against clergymen (Article 9), the establishment of educational, 
health, social, cultural and humanitarian institutions by the Catholic Church (Article 
15) or religious ties (Article 16).

It can be expected that the agreement of the Holy See with another African state 
will contribute to the deepening of the process of inculturation on that continent.

Keywords: Holy See, Republic of Angola, agreement, independence and sovereignty.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

125

Aleksander Gubrynowicz
OCRID 0000-0003-3003-2727
Uniwersytet Warszawski
a.gubrynowicz@wpia.uw.edu.pl

KONKORDAT Z 1993 R. NA TLE PRAKTYKI  
TRAKTATOWEJ STOLICY APOSTOLSKIEJ

Idźcie i głoście: Bliskie już jest królestwo niebieskie. Uzdrawiajcie chorych, wskrzeszajcie umar-
łych, oczyszczajcie trędowatych, wypędzajcie złe duchy. Darmo otrzymaliście, darmo dawajcie. 
Nie zdobywajcie złota ani srebra, ani miedzi do swych trzosów. Nie bierzcie w drogę torby ani 
dwóch sukien, ani sandałów, ani laski. Wart jest bowiem robotnik swej strawy.

Mt 10, 7–10 1

WSTĘP

Na tle bogatego piśmiennictwa poświęconego aspektom prawnym relacji 
między państwem i Kościołami różnych wyznań 2 pewien niedosyt budzi brak 
monografii o charakterze komparatystycznym, której celem byłoby porówna-
nie umów zawieranych przez Stolicę Apostolską, regulujących status Kościoła 
katolickiego w poszczególnych państwach w skali całego świata 3. Jakkolwiek 

1	 Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków oryginalnych, wyd. 3 popr., 
Poznań 1998, s. 1298.

2	 Zob. J. Krukowski, Kościół i państwo, podstawy relacji prawnych, Lublin 1993; K. Orzeszyna, Podstawy 
relacji między państwem a kościołami, w konstytucjach państw członkowskich i traktatach Unii Europej-
skiej. Studium prawnoporównawcze Lublin 2007; P. Borecki, C. Janik, M. Winiarczyk-Kossakowska, 
Konkordat polski 1993, Warszawa 2019.

3	 W niniejszym artykule umowy zawarte przez Stolicę Apostolską, których przedmiotem jest status 
prawny Kościoła w danym państwie (traktowane jako całość), określane będą zbiorczym pojęciem 

„praktyka konkordatowa”. W konsekwencji w zakres tego terminu wchodzą zarówno konkordaty 
całościowe, jak i konkordaty parcjalne. Zob. J. Krukowski, Konkordaty zawarte z państwami Eu-
ropy Środkowej i Wschodniej w XX I XXI wieku, „Teka Komisji Prawniczej” 2010, s. 97, gdzie autor 
stwierdza: „Konkordaty klasyfikuje się ze względu na: formę zawarcia, zakres regulowanych spraw 
i stopień doprecyzowania zawartych w nim norm. I tak […] ze względu na zakres regulowanych 
spraw, konkordat może być całościowy, którego przedmiotem jest całość lub prawie całość spraw 
dotyczących sytuacji Kościoła na terytorium danego państwa, bądź konkordat parcjalny, gdy 
dotyczy tylko zagadnień wybranych, np. duszpasterstwa w wojsku”. Ponadto niektórzy autorzy 
spoza Polski zwracają uwagę, że charakter zbliżony do konkordatu całościowego posiadają umowy 
zawarte przez Stolicę Apostolską z Łotwą, jak również z niektórymi landami RFN powstałymi 

DOI: 10.34888/ppw.2021.125-146  



126

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

w ciągu ostatnich 10 lat pojawiło się nieco więcej publikacji na ten temat, to 
jednak do dziś nie powstało żadne opracowanie naukowe, które – uwzględniając 
najnowszy dorobek traktatowy Stolicy Apostolskiej – udzieliłoby wyczerpującej 
odpowiedzi na pytanie o  podobieństwa i  różnice pomiędzy umowami typu 
konkordatowego 4. Celem niniejszego artykułu jest częściowe wypełnienie 
tej luki, choć już w tym miejscu należy podkreślić, że perspektywa badawcza, 
w której osadzone są poniższe rozważania, przyjmuje za centralny punkt odnie-
sienia konkordat z 1993 r. Wychodząc z tych założeń, niniejszy artykuł usiłuje 
odpowiedzieć zwięźle na następujące trzy pytania badawcze: po pierwsze, co 
nowego konkordat z Polską wniósł do praktyki konkordatowej, czego nie znały 
umowy zawierane przez Stolicę Apostolską w okresie wcześniejszym; po drugie, 
w jakim stopniu postanowienia konkordatu z Polską są jedynie odwzorowaniem 
wcześniejszej i późniejszej praktyki konkordatowej, na ile zaś można im przy-
pisać innowacyjny charakter; po trzecie zaś, jakie rozwiązania, które można 
znaleźć w umowach zawieranych przez Stolicę Apostolską, nie znalazły swego 
odzwierciedlenia w konkordacie z Polską.

Zanim przejdziemy do dalszych rozważań, warto zauważyć, że konkordat 
z  1993 r. jest – jak dotąd – jedyną umową międzynarodową, którą Stolica 
Apostolska zawarła z Polską po 1989 r. Powyższa sytuacja wyraźnie odróżnia 
stan prawny obowiązujący w stosunkach z  Warszawą od pozostałej praktyki 
konkordatowej. Jak zauważał bowiem już pod koniec lat 90. kardynał Roland 
Minnerath, w  czasach nam współczesnych regulacja położenia prawnego 
Kościoła w danym państwie następuje z reguły na gruncie nie jednej, lecz kil-
ku umów międzynarodowych odnoszących się do poszczególnych aspektów 

na terytoriach wchodzących przed 1990 r. w skład NRD, choć żadna z tych umów nie nosi nazwy 
„konkordat”, zob. D. Nĕmec, Concordat Agreements between the Holy See and the Post-Communist 
Countries, „Eclesiastical Law Journal” 2016, t. 18, s. 230–231. Z uwagi na powyższe na potrzeby ni-
niejszego artykułu pojęcie „praktyki konkordatowej” będzie obejmowało swoim zakresem wszelkie 
umowy regulujące w sposób kompleksowy lub częściowy status Kościoła katolickiego, niezależnie 
od tego, czy słowo „konkordat” jest stosowane w tytule umowy czy też umowa ta nosi inną nazwę 
(porozumienie, konwencja, protokół etc.). Zob. art. 2 ust. 1(a) Konwencji Wiedeńskiej o Prawie 
Traktatów z dnia 23 maja 1969 r., Dz. U. z 1990 r. Nr 74, poz. 439. Rzecz jasna w kontekście umów 
zawieranych przez Stolicę Apostolską należy pamiętać o ograniczeniu z art. 3 tejże Konwencji; na 
irrelewantność nazwy tych umów nie ma to jednak większego wpływu.

4	 Zob. w szczególności D. Nĕmec, Concordat…, dz. cyt.; tenże, Regulation of education of catholic 
religion in concordat agreements with post-communist countries, „Kościół i Prawo” 2015, nr 1, s. 103–123; 
J. Krukowski, Konkordaty…, dz. cyt., s. 95–112. Publikacje te dotyczą umów zawartych z tzw. byłymi 
krajami socjalistycznymi, a częściowo również z państwami powstałymi na terytorium b. ZSRR 
oraz z tymi landami RFN, które przed 1990 r. stanowiły terytorium NRD. W rezultacie poza za-
kresem tych analiz pozostała rozwijającą się w ostatnich latach niezwykle dynamicznie praktyka 
konkordatowa z państwami Afryki czy też – szerzej rzecz ujmując – z państwami pozaeuropejskimi. 
Pod pojęciem „umowa typu konkordatowego” będziemy rozumieć każdą zawartą przez Stolicę 
Apostolską umowę, niezależnie od jej nazwy, która w sposób całościowy lub częściowy reguluje 
status Kościoła katolickiego w danym państwie.



127

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

funkcjonowania organizacji kościelnej na danym terytorium. Ten sam autor 
zwraca również uwagę, że umowy te z  reguły nie są zawierane jednocześnie, 
lecz w pewnych (najczęściej kilkuletnich) odstępach czasowych 5. Tym samym 
konkordat z Polską jak gdyby szedł „pod prąd” współczesnej praktyce obrotu, 
choć gwoli ścisłości należy dodać, że w 2004 r. Stolica Apostolska zawarła z Por-
tugalią konkordat całościowy, dość podobny w swej konstrukcji do konkordatu 
obowiązującego w stosunkach z RP.

Poniższe rozważania zostaną podzielone na 5 części. W  pierwszej z  nich 
zostanie poddana analizie preambuła konkordatu, w  drugiej zaś jego art. 1. 
W trzeciej zostaną omówione pokrótce takie kwestie, jak: brak wyodrębnionego 
postanowienia o uznaniu suwerenności Stolicy Apostolskiej, zagadnienie szczebla 
stosunków dyplomatycznych oraz procedura nominacji biskupich. Część czwarta 
omawia skrótowo niektóre prawa i swobody, jakie zagwarantowano Kościołowi 
w Polsce na mocy konkordatu z 1993 r. O ile części I–IV zasadniczo udzielają 
odpowiedzi na pierwsze i drugie pytanie badawcze, o tyle część piąta wskazuje 
na różnice, o  których mowa w  pytaniu trzecim. W  zakończeniu – w  ramach 
ogólnych konkluzji – zostaną sformułowane dwa wnioski. Po pierwsze, konkor-
dat z Polską (przynajmniej w zakresie kilku zastosowanych w nim rozwiązań) 
odegrał pionierską rolę w  historii późniejszej praktyki konkordatowej, która 
rozwinęła się na przełomie XX i XXI w. Po drugie zaś umowa z 1993 r. stanowi 
dojrzałe odzwierciedlenie tyleż założeń soboru watykańskiego II i nauczania 
Jana Pawła II, co i epoki praw człowieka, tj. epoki, w której została wynegocjo-
wana, by w 1998 roku ostatecznie wejść w życie.

Rezultatem tego specyficznego stopu religijno-ideowego jest zarówno wymiar 
statyczny, jak i dynamiczny konkordatu z Polską. Dynamika ta przejawia się 
przede wszystkim w  bardzo szerokim otworzeniu przestrzeni publicznej dla 
duszpasterskiej działalności Kościoła w Polsce, przy jednocześnie minimalnych 
odniesieniach do kwestii podstaw materialnych, w oparciu o które działalność 
ta miałaby się rozwijać. Ocena zaś, czy (a  jeśli tak, to w  jakim zakresie) tak 
skonstruowana umowa daje Kościołowi realną szansę skutecznej realizacji 
jego misji w duchu Mateuszowego „Idźcie i głoście…” 6, jest pytaniem, na które 
prawdopodobnie odpowie dopiero przyszłość.

5	 R. Minnerath, The Position of the Catholic Church Regarding Concordats from a Doctrinal and Pragmatic 
Perspective, „Catholic University Law Review” 1998, nr 47, s. 467; http://scholarship.law.edu/lawre-
view/vol47/iss2/9 [dostęp: 3 marca 2020 r.]. Ten sam autor dodaje przy tym, że powyższa praktyka 
dobrze odpowiada zarówno na wyzwania współczesnego świata, jak i na potrzeby Kościoła. Zdaniem 
kardynała Sekretariat Stanu wręcz preferuje takie rozwiązanie jako formę bardziej elastyczną aniżeli 
tradycyjny konkordat usiłujący objąć swoim zakresem wszelkie aspekty funkcjonowania organizacji 
kościelnej istniejącej w danym państwie.

6	 Patrz motto do niniejszego artykułu.



128

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

I. PREAMBUŁA

Na tle praktyki konkordatowej ukształtowanej w okresie poprzedzającym sobór 
watykański II preambuła umowy z Polską jest stosunkowo długa. Składa się 
ona aż z ośmiu akapitów, a w jej treści można odnaleźć zarówno elementy sto-
sowane w konkordatach zawieranych przed 1965 r., jak i rozwiązania wyraźnie 
innowacyjne. Do elementów tradycyjnych należy zaliczyć podkreślenie faktu 
identyfikacji z  katolicyzmem większości mieszkańców naszego państwa, jak 
również roli, jaką w historii odgrywały stosunki pomiędzy Polską a Stolicą Apo-
stolską, a także docenienie szczególnie doniosłej roli Kościoła w kształtowaniu 
się moralności narodu 7. Natomiast do innowacyjnych składników preambuły 
należy zaliczyć passus, w którym strony stwierdzają, że kierują się [one – dod. 
A. G.] ogólnymi zasadami prawa międzynarodowego, a także zasadami poszano-
wania praw człowieka i podstawowych wolności, a także zniesieniem wszelkich form 
nietolerancji i dyskryminacji ze względów religijnych. Inną konstrukcyjną nowością 
jest wyrażony explicite pogląd, w którego myśl fundamentem rozwoju wolnego 
i demokratycznego społeczeństwa jest poszanowanie godności osoby ludzkiej i  jej 
praw 8. Ponieważ zaś w tekście konkordatu z 1993 r. próżno szukać tradycyjnego 
invocatio Dei zawierającego bezpośrednie odwołanie do Trójcy Świętej 9, to należy 
uznać, że preambuła konkordatu z Polską stanowi ciekawą próbę znalezienia 

„złotego środka” między tradycyjną praktyką konkordatową a potrzebą otwarcia 
się na bardziej nowoczesne tendencje odpowiadające na wyzwania, jakie niósł 
dla Kościoła schyłek XX wieku. W  tym kontekście podkreślenie szczególnej 
roli prawa międzynarodowego oraz praw człowieka uznawanych za źródła praw 
przyznanych tyleż instytucji Kościoła, co przede wszystkim osobom wierzącym, 
stanowi bez wątpienia godne podkreślenia novum.

Nie ma przy tym cienia wątpliwości, że jest ono jedynie odzwierciedleniem 
prawnym znamiennej ewolucji doktrynalnej, jaką, poczynając od połowy lat 
60., przeszło kościelne magisterium w odniesieniu do samej idei praw człowie-
ka. O ile w okresie przedsoborowym stanowisko papieży w odniesieniu do tej 

7	 Do analogicznych argumentów odwołują się m.in. preambuły konkordatów z Timorem Wschodnim 
[Comm 49 (2017), s. 5–25], Łotwą [AAS 95 (2003), s. 102–120] czy też z Burundi [AAS 106 (2014), 
s. 195–207]. Teksty tych oraz innych umów cytowanych w niniejszym artykule dostępne są na stronie 
internetowej Uniwersytetu Papieskiego Gregorianum: https://www.iuscangreg.it/accordi_san-
ta_sede.php.

8	 Zob. akapit 6 oraz 7 Konkordatu między Stolicą Apostolską a Rzeczpospolitą Polską z 28 lipca 1993 
r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

9	 Tego typu odwołania można było spotkać w niektórych konkordatach okresu przedsoborowego. 
Zob. zawarty In nome della Santissima Trinita 16 czerwca 1954 r. konkordat z Dominikaną [AAS 46 
(1954), s. 433–457].



129

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

koncepcji pozostawało dość ostrożne 10, o tyle zmiany, jakie wprowadził sobór 
watykański II i późniejsze nauczanie Jana Pawła II, który kładł mocny akcent 
na prawa jednostki (zwłaszcza zaś jej prawa do wolności religijnej) 11, prędzej 
czy później musiały znaleźć swoje odzwierciedlenie również w umowach mię-
dzynarodowych zawieranych przez Stolicę Apostolską. Jak wskazuje przy tym 
kardynał Minnerath, reformy te niejako automatycznie uruchamiały proces 
stopniowej konwergencji treści encyklik papieskich z  duchem i  literą tych 
aktów prawa międzynarodowego, których celem i przedmiotem była ochrona 
praw człowieka 12.

Ten sam autor zwraca także uwagę, że na gruncie praktyki konkordatowej 
oznaczało to przede wszystkim wyraźne odejście od dominującej w  okresie 
wcześniejszym wizji konkordatu jako porozumienia dwóch osób prawnych, 
z których jedna, tj. państwo, przyznawało określone przywileje stronie kościel-
nej, rozumianej jako instytucja reprezentująca interesy specyficznej korporacji 
zawodowej, tj. duchowieństwa. W świetle koncepcji ukształtowanej po soborze, 
której gorącym orędownikiem był Jan Paweł II, prawa gwarantowane Kościo-
łowi wynikają właśnie z przyrodzonej godności jednostki, a odzwierciedleniem 
prawnym owej dignitas humana jest zasada wolności religijnej 13.

Rzecz w tym, że owe nowatorskie tendencje, o których wspomina francuski 
hierarcha, po raz pierwszy w dziejach praktyki konkordatowej zmaterializowały 
się z taką siłą właśnie na gruncie konkordatu z Polską. Nie miejsce tu na spe-
kulacje, czy stało się tak dlatego, że w obliczu upadku komunizmu w tej części 
świata podjęcie prób urzeczywistnienia powyższych trendów w nauczaniu soboru 
oraz papieża z Polski stało się w ogóle możliwe, czy też na ostatecznym kształcie 
umowy z 1993 r. zaciążyły jeszcze inne czynniki (m.in. wymiana generacyjna 
w  kadrach dyplomacji watykańskiej i  przejęcie sterów w  Sekretariacie Stanu 
przez osoby, dla których sobór był przeżyciem formacyjno-pokoleniowym; 
doświadczenie komunizmu, które tym bardziej wskazywało na prawa człowieka 
jako na dodatkową gwarancję stabilizacji dla Kościoła i wierzących etc.).

Jakkolwiek by nie było, nie ulega wątpliwości, że w historii polityki zagra-
nicznej Stolicy Apostolskiej konkordat z  1993 r. stanowi ważną cezurę, gdyż 
w  gruncie rzeczy jest to początek nowego trendu, w  którego ramach ogólne 
odwołania do międzynarodowych standardów praw człowieka (względnie też 

10	 Szerzej na ten temat: G.J. Beyer, John XIII and John Paul II the Human Rights Popes, „Ethos” 2014, 
nr 2(106), s. 52–53.

11	 Tamże, s. 54–56 oraz 75 (warto zwrócić uwagę na szczególną rolę encyklik Pacem in Terris, Redemptor 
Hominis, Laborem Exercens).

12	 R. Minnerath, dz. cyt., s. 471.
13	 R. Minnerath stwierdza krótko: „The Council shifted from the traditional approach of the corporate 

right of the Catholic Church to the basic right of each human person to have or not to have a religion, 
to exercise it privately and publicly under legal guaranties”, tamże s. 471.



130

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

określonych norm tej gałęzi prawa) coraz częściej będą pojawiać się w praktyce 
konkordatowej 14. Tendencja ta nie wydaje się dziełem przypadku, choć powody, 
jakimi kieruje się dyplomacja watykańska, kładąca tak duży nacisk na te stan-
dardy, wymagałyby chyba dalszych badań.

Można jednak z dużym prawdopodobieństwem założyć, że poprzez odwo-
łania do praw człowieka Sekretariat Stanu zamierza zrealizować dwa cele. Po 
pierwsze, odwołując się do zasady wolności religijnej, Stolica Apostolska prag-
nie stworzyć dodatkowe zabezpieczenia przed nagłą zmianą polityki danego 
państwa, która wiązałaby się z mniej lub bardziej drastycznym ograniczeniem 
możliwości działania Kościoła rozumianego przede wszystkim jako wspólno-
ta ludzi wierzących. Po drugie zaś, poza tą „defensywną” motywacją mającą 
chronić Kościół przed „pesymistycznym scenariuszem politycznym”, w zamyśle 
strategów dyplomacji watykańskiej zakotwiczona w prawie międzynarodowym 
świecka doktryna praw człowieka może odgrywać również inną, nie mniej 
istotną rolę, tj. sui generis „ideologicznego pomostu”, dzięki któremu można 
zawrzeć umowę typu konkordatowego nawet z tymi państwami, w których – 
wzorem Republiki Francuskiej – zasada świeckości jest wymieniona explicite 
w przepisach rangi konstytucyjnej.

Inaczej rzecz ujmując: gdyby powyższa hipoteza została udowodniona, 
wówczas należałoby przyjąć, że odwołując się w  praktyce konkordatowej do 
zasady wolności religii, Stolica Apostolska ma w swoich planach jeszcze jeden 
zamysł, tj. stara się w ten sposób rozwiać ewentualne obawy, że umowa typu 
konkordatowego ze swej istoty jest nie do pogodzenia z reżimem politycznym, 
którego filary opierają się na zasadzie ścisłego rozdziału państwa i  religii 15. 

14	 Trend ten stosunkowo najłatwiej zaobserwować w praktyce obrotu z państwami Afryki. Już 
w latach 90. Stolica Apostolska zawarła porozumienie z Gabonem, w którym w preambule strony 
odwoływały się do „Les principes internationalement reconnus en matière de liberté religieuse”, zob. 
porozumienie z Gabonem (Martin de Agar I, s. 221–230). Późniejsza praktyka obrotu z państwami 
Afryki wyraźnie kontynuowała powyższy trend, zob. preambuła porozumienia w sprawie statusu 
prawnego Kościoła w Czadzie z 6.09.2013 r. [AAS 107 (2015), s. 804–811], w którym strony odwołują się 
do „principes internationalement reconnus en matiere de liberté religieuse”; analogiczne rozwiązanie 
można odnaleźć w tekście porozumienia z Burundi [A AS 106 (2014), s. 195–207], z Wyspami 
Zielonego Przylądka [AAS 106 (2014), s. 220–241] czy z Gwineą Równikową [tekst nieopublikowany 
w AAS, dostępny na stronie internetowej Gregorianum (https://www.iuscangreg.it/conc/guinea-
equatoriale-2013.pdf)]. W podobnym kierunku zmierzają również niektóre porozumienia zawarte 
z państwami europejskimi. Np. w porozumieniu podstawowym zawartym z Bośnią i Hercegowiną 
14 kwietnia 2006 roku mowa jest o poszanowaniu „internationally recognized principles concerning 
the distinction between religion and the state and concerning freedom of religion” [AAS 99 (2007), 
s. 939]; zob. również porozumienie z Chorwacją z 4 kwietnia 1997 roku [AAS 89 (1997), s. 277–287]. 
Powyższe wyliczenie ma charakter wyłącznie przykładowy.

15	 Konstytucje zdecydowanej większości państw afrykańskich, z którymi zawarto porozumienia, 
wymienionych w przypisie 13. zawierają wyraźnie sformułowane postanowienia dotyczące świeckiego 
charakteru państwa. Co więcej – charakter ten został w większości z tych porozumień przypomniany 
albo expressis verbis (zob. np. porozumienie z Gwineą Równikową, a także porozumienie z Czadem), 



131

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

Na podkreślenie zasługuje przy tym, że Kościół, akceptując – co do zasady – 
koncepcje praw człowieka, bynajmniej nie rezygnuje ze swoich własnych po-
glądów dotyczących istoty i źródeł tych praw. W rezultacie tak skonstruowane 
porozumienie niejako automatycznie tworzy pewną płaszczyznę dla sporu 
światopoglądowego, którego wynik – z uwagi na świecki charakter instytucji 
państwa – nie zostaje z góry przesądzony.

W ten oto sposób wynikające z prawa międzynarodowego standardy ochrony 
praw jednostki stwarzają dodatkową płaszczyznę dla przyszłego dialogu mię-
dzy państwem i Kościołem i trzeba przyznać, że – jak dotąd – w stosunkach 
z  państwami afrykańskimi strategia ta przynosi całkiem wymierne efekty, 
akceptowalne zarówno dla Stolicy Apostolskiej, jak i dla państw tego regionu 16.

II. KONSTRUKCJA ART. 1 NA TLE ANALOGICZNYCH POSTANOWIEŃ 
W PRAKTYCE KONKORDATOWEJ STOLICY APOSTOLSKIEJ

Treść art. 1 konkordatu z 1993 r. jest na ogół znana; nie ma zatem powodu, by 
rozpoczynać na nowo spór o zakres niezależności i autonomii państwa i Koś-
cioła. Warto natomiast zwrócić uwagę na konstrukcję obowiązku współpracy, 
jaki wynika wprost z treści tego postanowienia, a który przyjmuje jako jej cel 
rozwój człowieka oraz dobra wspólnego 17. Jeśli porównać powyższe sformułowa-
nie z  analogicznym postanowieniem konkordatu z  Republiką Włoską z  1984 
r., wówczas okaże się, że niebagatelną różnicą, jaka występuje na gruncie 

względnie też został on ogólnie zasygnalizowany poprzez odesłanie do uregulowań konstytucyjnych, 
o których skądinąd wiadomo, że zawierają mniej lub bardziej rozbudowane klauzule wprowadzające 
zasadę sekularyzmu lub laickości; zob. np. art. 12 konstytucji Mozambiku w kontekście umowy 
zawartej 7.12.2011 r. [AAS 104 (2012), s. 567–586].

16	 Rzecz jasna mowa tu jedynie o tych państwach, które wyraziły zgodę na związanie się umową typu 
konkordatowego. Abstrahując jednak od rosnącej liczby umów, których zakres przedmiotowy coraz 
częściej jest zbliżony do tradycyjnych konkordatów całościowych, czasem bywa i tak, że państwo, 
w którym zasada sekularyzmu została przeprowadzona na gruncie jednoznacznie sformułowanych 
norm konstytucyjnych, decyduje się na zawarcie umowy ze Stolicą Apostolską nawet bez odwołania 
do prawa międzynarodowego czy zasady wolności religii. W ten sposób preambuła porozumienia 
ramowego zawartego w 2014 r. między Stolicą Apostolską a Kamerunem nie waha się przypomnieć, 
że świecki charakter stanowi jedną z podstawowych zasad prawa konstytucyjnego obowiązujących 
w tym państwie. Mimo to obie strony nie uznały tych wymagań za nie do pogodzenia z podpisaną 
umową ramową, której celem jest – jak wynika to jednoznacznie z ostatniego akapitu preambuły – 
stabilizacja ram prawnych dla stosunków państwo–Kościół. Zob. porozumienie z Kamerunem 
[AAS 106 (2014), s. 286–296].

17	 Art. 1 konkordatu z 1993 roku stanowi, co następuje: „Rzeczpospolita Polska i Stolica Apostolska 
potwierdzają, że Państwo i Kościół katolicki są – każde w swej dziedzinie – niezależne i autonomiczne 
oraz zobowiązują się do pełnego poszanowania tej zasady we wzajemnych stosunkach i  we 
współdziałaniu dla rozwoju człowieka i dobra wspólnego [pogr. A. G.]”; zob. Konkordat między 
Stolicą Apostolską a Rzeczpospolitą Polską z 28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.



132

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

konkordatu z Polską, jest wyraźne odejście od statocentrycznej wizji tej współ-
pracy 18 i położenie mocniejszego akcentu tyleż na dobro jednostki, co właśnie 
na ideę dobra wspólnego.

Arystotelesowskie korzenie i znaczący wkład św. Tomasza z Akwinu w dalszy 
rozwój doktryny bonum commune nie budzą specjalnych wątpliwości 19, jednak 
na gruncie konkordatu zdaje się ona pełnić pewne określone funkcje. Z jednej 
strony takie ujęcie tej idei, które dobro wspólne łączy z  kategorią rozwoju 
człowieka, ma za zadanie skutecznie zabezpieczać przed ewentualną próbą 
wykorzystania tego współdziałania przez organa państwowe w celu naruszenia 
przyrodzonej godności osoby ludzkiej (np. poprzez odwołanie się do interesu 
państwa czy narodu, pojmowanego jako suprema lex). Z drugiej zaś strony brak 
bezpośredniego odwołania do kategorii państwa zdaje się nadawać tej idei nieco 
bardziej transgraniczny charakter, a w każdym razie nie zamyka jej realizacji 
w  sztywnych ramach wyznaczonych przez reguły jurysdykcji terytorialnej. 
Pytanie, czy, a jeśli tak, to jakie konkretne owoce, powyższa zmiana mogłaby 
przynieś w praktyce politycznej, administracyjnej czy sądowej, zdecydowanie 
wykracza poza zakres niniejszych rozważań. Nie jest również do końca jasne, 
czy powyższa zmiana nie powinna być interpretowana jako otwarte przyznanie, 
iż w epoce postępującej globalizacji, klasyczna, statocentryczna wykładnia idei 
dobra wspólnego może okazać się już niewystarczająca dla jej urzeczywistnienia 
w świecie współczesnym.

Niezależnie jednak od powyższych wątpliwości poza sporem pozostaje, że 
rozwiązania konkordatu z 1993 r., które jeszcze u progu lat 90. mogły wydawać 
się pewną innowacją, wyraźnie przetarły szlak późniejszej praktyce konkorda-
towej. Jeżeli zatem w czasach współczesnych dana umowa zawarta przez Stolicę 
Apostolską zawiera postanowienia o  treści analogicznej do art. 1 konkordatu 

18	 Art. 1 konkordatu z Włochami z 1984 r. stanowi: „La Repubblica italiana e la Santa Sede riaffermano che 
lo Stato e la Chiesa cattolica sono, ciascuno nel proprio ordine, indipendenti e sovrani, impegnandosi 
al pieno rispetto di tale principio nei loro rapporti ed alla reciproca collabora- zione per la promozione 
dell’uomo e il bene del Paese [pogr. A. G.]” [AAS 77 (1985), s. 522]. W praktyce przedsoborowej 
takie rozwiązania można było znaleźć dość często w konkordatach zawieranych np. z Niemcami 
w 1933 r. [AAS 25 (1933), s. 389–414], z Austrią w 1933 r.[ AAS 26 (1934), s. 249–283] czy z Hiszpanią 
w 1953 r. [AAS 45 (1953), s. 625–656].

19	 Na temat idei dobra wspólnego u św. Tomasza z Akwinu zob. M. Piechowiak, Filozoficzne podstawy 
rozumienia dobra wspólnego, „Kwartalnik Filozoficzny” 2003, t. 31, z. 2, s. 23–29; J. Majka, Koncepcja 
dobra wspólnego w tomistycznej nauce społecznej, „Roczniki Filozoficzne” 1969, nr 17/2, s. 37–49; 
A.F. Barrera The Common Good as Due Order and Due Proportion [w:] A.F. Barrera, Modern Catholic 
Social Documents and Political Economy, Washington, D.C. 2001, s. 287–305; Z. Stawrowski, Dobro 
wspólne a filozofia polityki [w:] Dobro wspólne. Teoria i praktyka, red. W. Arndt, F. Longchamps de Berier, 
K. Szczucki, Warszawa 2013, s. 13–23. Na temat koncepcji dobra wspólnego w świetle Konstytucji 
RP z 1997 r. zob. m.in. I. Lipowicz, Dobro wspólne, „Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Społeczny” 
2017, R. 79, z. 3, s. 17–31; W. Brzozowski, Konstytucyjna zasada dobra wspólnego, „Państwo i Prawo” 
2006, z. 11, s. 17–28; J. Trzciński, Rzeczpospolita Polska dobrem wspólnym wszystkich obywateli, „Ruch 
Prawniczy, Ekonomiczny i Społeczny” 2018, R. 80, z. 1, s. 23–31.



133

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

z 1993 r., wówczas z reguły ich konstrukcja jest koncepcyjnie zbliżona do rozwią-
zań przyjętych w konkordacie z Polską. W konsekwencji przepisy tego typu nie 
odwołują się już do kategorii dobra państwa, lecz do wartości ogólnoludzkich, 
wśród których idea dobra wspólnego niekiedy bywa przywoływana explicite 20.

III. SUWERENNOŚĆ STOLICY APOSTOLSKIEJ, SZCZEBEL STOSUNKÓW  
DYPLOMATYCZNYCH I KWESTIA NOMINACJI BISKUPICH

Konkordat z 1993 r. wyraźnie wpisuje się w zarysowującą się od połowy lat 70. 
tendencję pomijania w części merytorycznej traktatu odrębnego postanowienia 
dotyczącego uznania Stolicy Apostolskiej za podmiot prawa międzynarodowego, 
względnie też podkreślającego jej suwerenny charakter. W okresie przedsoboro-
wym postanowienia tego typu stanowiły „konstrukcyjny element obowiązkowy” 
każdego konkordatu, będąc naturalną reakcją na wydarzenia drugiej połowy 
XIX w., gdy wskutek procesu Zjednoczenia Włoch zlikwidowano Państwo 
Kościelne, a nowe królestwo znalazło się w ostrym konflikcie z papieżem.

Mając jednak na uwadze tradycyjnie dobre relacje pomiędzy Polską a Sto-
licą Apostolską (które jedynie do pewnego stopnia podważył okres PRL), nie 
należy dziwić się, że w  1993 r. ani w  Warszawie, ani w  Watykanie nie widzia-
no potrzeby wprowadzania takich dodatkowych potwierdzeń do przepisów 
konkordatu. Pisząc wprost – w realiach polskich było to całkowicie zbędne 21. 
Art. 2, nakładający obowiązek utrzymywania stosunków dyplomatycznych 
na szczeblu ambasad/nuncjatur, również wpisuje się w ten nowoczesny trend, 

20	 Zob. art. 1 konkordatu z Portugalią, który zamiast idei dobra wspólnego jako cel współpracy wymienia 
„sprawiedliwość i pokój” [AAS 97 (2005), s. 30] oraz art. 1 porozumienia z Łotwą, odwołujący się 
do promocji duchowego i materialnego rozwoju społeczeństwa łotewskiego [AAS 95 (2003), s. 103]. 
W tym kierunku zdaje się podążać również praktyka z państwami Afryki, zob. np. art. 1 umowy 
ramowej z Kamerunem, który stwierdza, iż „Le Saint-Siège et la République du Cameroun […] 
s’engagent à œuvrer ensemble pour le bien-être moral, spirituel et matériel de la personne humaine, 
ainsi que pour la promotion du bien commun” [AAS 106 (2014), s. 286]. Porozumienie z Burundi 
stwierdza zaś, że „Le Saint-Siège et la République du Burundi […] déclarent s’engager, dans leurs 
relations […] à œuvrer ensemble pour le bien-être spirituel, moral, social, culturel et matériel de la 
personne humaine, ainsi qu’en faveur de la promotion du bien commun dans le respect de la dignité 
et des droits de la personne humaine” [AAS 106 (2014), s. 196].

21	 Na zasadzie odstępstwa od tej reguły takie postanowienie zawiera konkordat z Republiką Czeską 
(który ostatecznie nigdy nie doczekał się ratyfikacji przez Czechy), jak również art. 1 umowy ze 
Słowacją [AAS 93 (2001), s. 136–155]. Powyższe odstępstwo od ogólnie przyjętego trendu należy 
tłumaczyć zaszłościami historycznymi między Czechosłowacją oraz Stolicą Apostolską w okresie 
międzywojennym, gdy rządy Masaryka i Beneša niedwuznacznie negowały suwerenny charakter 
Watykanu. Zob. D. Nĕmec, Concordat… dz. cyt., s. 116. Gwoli ścisłości warto dodać, że powyższa 
reguła determinuje praktykę Stolicy Apostolskiej nie tylko w odniesieniu do poszczególnych państw 
europejskich, ale znajduje również swoje odzwierciedlenie w praktyce traktatowej z niektórymi 
państwami Afryki, np. art. 1 ust.1 umowy z Mozambikiem [AAS 104 (2012), s. 567].



134

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

który stopniowo odchodzi od wcześniejszej praktyki różnicowania szczebla 
stosunków dyplomatycznych w  zależności od tego, czy w  danym państwie 
katolicyzm był religią dominującą, czy też większość jego mieszkańców była 
odmiennego wyznania 22.

Także postanowienia dotyczące nominacji biskupich należy uznać za 
przejaw posoborowego trendu, którego celem było stopniowe uwalnianie 
procedury nominacji pasterzy diecezji od jakichkolwiek ingerencji ze stro-
ny władzy świeckiej 23. W  rezultacie art. 7 ust. 2 konkordatu z  Polską, który 
explicite oddaje uprawnienia w  tej materii do wyłącznej kompetencji Sto-
licy Apostolskiej, stanowi rozwiązanie, które można znaleźć zarówno we 
wcześniejszej, jak i  późniejszej praktyce konkordatowej 24. Na podkreślenie 
zasługuje przy tym to, że o ile konkordat polski (wzorowany w tej materii na 
rozwiązaniach konkordatu włoskiego (zob. art. 3 ust. 3) wymaga, by biskup 
był obywatelem polskim, a  jego nominacja została odpowiednio wcześniej 
zakomunikowana polskiemu rządowi (art. 7 ust. 3 i 4), o tyle późniejsza prak-
tyka konkordatowa jest w tym zakresie zdecydowanie bardziej zróżnicowana 25.

IV. ROZWIĄZANIA SZCZEGÓŁOWE

Nie jest przedmiotem niniejszych rozważań drobiazgowa analiza zakresu 
wszystkich praw, jakie na mocy konkordatu z  1993 r. Rzeczpospolita Polska 
przyznała Kościołowi katolickiemu, gdyż sprawy te omawiano już wielokrotnie 

22	 Zob. D. Nĕmec, Concordat…, dz. cyt., s. 120. Autor zwraca jednak uwagę na nieco bardziej 
wyrafinowane sformułowania użyte w tym przepisie, aniżeli ma to z reguły miejsce standardowo 
w praktyce obrotu Stolicy Apostolskiej.

23	 Na marginesie warto dodać, że w okresie posoborowym uwalnianie procesu nominacji biskupich 
spod wpływu władz państwowych było jednym z najważniejszych celów polityki zagranicznej 
Stolicy Apostolskiej. Zob. R. Minnerath, dz. cyt., s. 473.

24	 Zob. art. 3 ust. 2 konkordatu z Republiką Włoską z 1984 r. i art. 9 ust. 4. konkordatu z Portugalią. 
Z postanowień wcześniejszych zob. Porozumienie między Stolicą Apostolską a Państwem Hiszpańskim 
z 28 lipca 1976 r., AAS 68 (1976), s. 509–512.

25	 Konkordat z Portugalią z 2004 roku przewiduje analogicznie do rozwiązań polskich i włoskich 
obowiązek poinformowania rządu o osobie wyniesionej do godności biskupiej, lecz umowa ta milczy 
na temat obowiązku posiadania przez kandydata obywatelstwa tego kraju. Z kolei art. 5 porozumienia 
z Łotwą zawiera rozwiązania analogiczne do postanowień konkordatu z Polską. Natomiast umowy 
zawarte z Estonią z 1999 r. (art. 5) lub Brazylią z 2008 r. (art. 17), być może z uwagi na specyfikę tych 
krajów i brak odpowiedniej liczby powołań, ewidentnie dopuszczają nominacje innych osób aniżeli 
obywatele Estonii lub Brazylii. Zob. Konwencja w formie wymiany not między Stolicą Apostolską 
a Republiką Estońską z 12 marca 1999 r., AAS 91 (1999) s. 414–418; Porozumienie między Stolicą 
Apostolską a Federacyjną Republiką Brazylii w sprawie statutu Kościoła katolickiego w Brazylii 
z dnia 13 listopada 2008 r., AAS 102 (2010), s. 118–129.



135

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

zarówno w literaturze polskiej, jak i zagranicznej 26. W każdym razie zdecydowana 
większość postanowień art. 8–26 w przytłaczającej mierze przyznaje te same 
uprawnienia, jakie na mocy konkordatów całościowych państwa przyznawały 
Kościołowi zarówno w okresie przedsoborowym, jak i po zamknięciu obrad Va-
ticanum Secundum. W rezultacie takie prawa jak swoboda kultu (art. 8), uznanie 
niektórych świąt kościelnych za dni wolne od pracy (art. 9), uznanie osobowości 
prawnej Kościoła (art. 4), kwestia edukacji religijnej w szkołach (art. 12), prawo 
do zakładania i prowadzenia przez Kościół placówek oświatowych wszystkich 
szczebli (art. 14 i 15) czy też prawo zrzeszania się wiernych (art. 19) lub prawo 
do prowadzenia działalności wydawniczej oraz gwarancja dostępu do mediów 
publicznych (art. 20) stanowią raczej przejaw kontynuacji wcześniejszej praktyki 
i niekoniecznie mogą być sytuowane po stronie konstrukcyjnych innowacji.

W konsekwencji nawet jeśli w umowach zawieranych przez Stolicę Apostolską 
z  innymi państwami można dostrzec pod tym względem pewne odstępstwa 
w porównaniu z rozwiązaniami zastosowanymi w konkordacie z 1993 r., to jednak 
nie są one na tyle poważne, by można było twierdzić, iż zachodzą jakieś funda-
mentalne różnice poza jedną, lecz z praktycznego punktu widzenia niezmiernie 
istotną, tj. kwestią problemów majątkowych. Pisząc jednak o uprawnieniach 
szczegółowych przewidzianych w konkordacie, należy cały czas pamiętać, iż 
z  uwagi na treść preambuły oraz art. 1 praw tych nie można już postrzegać 
w kategoriach przywileju dla Kościoła, gdyż ich zakres zawsze trzeba ustalać 
przy uwzględnieniu podstaw doktrynalnych konkordatu, tj. z jednej strony idei 
praw człowieka, z drugiej zaś zasady autonomii państwa i Kościoła.

V. ODRĘBNOŚCI KONKORDATU Z 1993 R. NA TLE WSPÓŁCZESNEJ  
PRAKTYKI TRAKTATOWEJ STOLICY APOSTOLSKIEJ

Dokonując porównania konkordatu z Polską z praktyką konkordatową okresu 
posoborowego, łatwo można dostrzec, że umowa z  1993 r. wykazuje pewne 
wyraźne odrębności. Owe differentia specifica można podzielić na trzy zasad-
nicze grupy:

1) �przepisy zawarte w konkordacie z Rzeczpospolitą Polską, które nie znaj-
dują żadnego odzwierciedlenia w praktyce konkordatowej (względnie też 
przepisy, które w innych umowach występują bardzo rzadko),

26	 Zob. D. Nĕmec, Concordat…, dz. cyt., s. 300–301 (autor ten podkreśla dość wysoki stopień 
zróżnicowania zakresu poszczególnych uprawnień, jakie na mocy porozumień ze Stolicą Apostolską 
przyznawane są Kościołowi w poszczególnych państwach Europy Środkowej i Wschodniej). Zob. 
też J. Krukowski, Konkordaty…, dz. cyt., passim.



136

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

2) �rozwiązania, które praktyka konkordatowa stosuje często, lecz z  uwagi 
na poważne różnice konstrukcyjne nie mogą być zaliczone w  poczet 
przepisów, o których była mowa w części IV,

3) �rozwiązania znane z  praktyki konkordatowej, które nie znajdują jakich-
kolwiek paraleli w konkordacie z 1993 r.

Do kategorii pierwszej można w pewnej mierze zaliczyć postanowienia art. 
18, dotyczącego sprawowania opieki duszpasterskiej nad osobami należący-
mi do mniejszości narodowych, oraz art. 26, który wyodrębnia w  oddzielne 
postanowienie prawo zakładania fundacji przez kościelne osoby prawne. Art. 
18 w  jakiejś mierze stanowi próbę zapobieżenia pojawieniu się problemów 
podobnych do tych, jakie charakteryzowały okres międzywojenny, a których 
dalekie echa odbijały się jeszcze u progu lat 90. 27 W drugim przypadku można 
przypuszczać, że przepis ten został włączony do konkordatu głównie z uwagi 
na ówczesną specyfikę polskiego prawa fundacyjnego, które, bazując na usta-
wie z 1984 r., pozostawiało wiele niejasności zarówno w teorii, jak i praktyce 28.

Do kategorii drugiej można zaliczyć postanowienia art. 10, jak również art. 
16 i  17. Art. 10 uregulował kwestię cywilnoprawnych skutków sakramental-
nych związków małżeńskich. Przepis ten stanowi, że jeśli związek taki spełnia 
warunki, o których mowa w art. 10 ust. 1, wówczas automatycznie wywołuje 
on takie same skutki jak związek zawarty w urzędzie stanu cywilnego. Jednak 
z przyczyn, które nadal nie są do końca jasne, w tym właśnie miejscu konkordat 
z 1993 r. jak gdyby zatrzymał się w pół drogi – mianowicie akceptując skutki, 
jakie pociąga za sobą zawarcie związku w trybie, o którym mowa w art. 10 ust. 
1, jednocześnie ten sam przepis odmawia tej skuteczności orzeczeniom sądów 
kościelnych zapadłych w sporach o stwierdzenie nieważności takiego związku.

27	 Konkordat z 1925 roku był krytykowany przez przedstawicieli mniejszości ukraińskiej i litewskiej, 
których zdaniem umowa ta niedostatecznie zabezpieczała prawa osób wierzących obrządku innego 
aniżeli rzymskokatolicki, a także osób narodowości innej niż narodowość polska, zob. W. Góralski, 
Postanowienia Konkordatu Polskiego z 1925 i problem ich recepcji i realizacji, „Biuletyn Kanonistów 
Polskich” 2018, nr 31, s. 35. W okresie PRL kwestia języka nabożeństw i mszy bywała również tematem 
sporów, w które niekiedy angażowały się nie tylko władze kościelne, ale również polska administracja, 
a nawet organy państw sąsiednich, zob. przykładowo K. Nowak, Władze czechosłowackie a mniejszość 
słowacka w Polsce (1947-1956), „Wieki Stare Nowe” 2013, t. 5, s. 185–202. Na temat położenia prawnego 
Kościoła greckokatolickiego i niełatwych relacji pomiędzy hierarchią tegoż Kościoła a władzami 
PRL oraz o złożonych relacjach z prymasem Wyszyńskim zob. K. Mikołajczuk, Sytuacja prawna 
Ukraińskiego Kościoła Greckokatolickiego w powojennej Polsce, „Roczniki Nauk Prawnych” 2011, 
nr 1, s. 207–216. Jak wiadomo, w pierwszych latach III RP także pojawiały się konflikty na tle 
narodowościowo-wyznaniowym. W sprawie sporu o katedrę w Przemyślu zob. P. Kowal, Kwestia 
ukraińska podczas IV pielgrzymki Jana Pawła II do Polski, „Przegląd Religioznawczy” 2018, nr 3(269), 
s. 127–132. W tym sensie art. 18 konkordatu, nakładając na ordynariusza – choć dość ogólnikowo – 
obowiązki organizowania posługi duszpasterskiej i katechizacji w języku mniejszości, stanowił pewne 
novum, choć trzeba zauważyć, że praktyka konkordatowa raczej nie zawiera analogicznych rozwiązań.

28	 Ustawa z dnia 6 kwietnia 1984 r. o fundacjach, Dz. U. z 1984 r. Nr 21, poz. 97. W szczególności nie było 
do końca jasne, czy w myśl przepisów ustawy kościelne osoby prawne mogą rejestrować fundację.



137

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

Powyższe rozwiązanie stanowi swoiste curiosum, niespotykane w pozostałej 
praktyce konkordatowej, w której ramach umowa albo w ogóle nie przewiduje 
takiej możliwości, by prawo kanoniczne mogło wywoływać jakiekolwiek skutki 
w sferze prawa państwowego (w tym rodzinnego) 29, albo też konsekwentnie 
uznaje się zarówno zawarcie, jak i stwierdzenie nieważności takiego związku 
przez organa Kościoła za pociągające za sobą skutki w  obydwu porządkach 
prawnych 30. Można wątpić, czy ta konstrukcyjna niekonsekwencja art. 10 w jego 
aktualnym brzmieniu jest rozwiązaniem optymalnym nie tylko z punktu widze-
nia obu stron konkordatu, ale również nupturientów oraz osób pozostających 
w sakramentalnym związku małżeńskim.

Gdy mowa o  art. 16 i  17, dotyczących przypadków tzw. duszpasterstwa 
szczególnego, obejmującego swoim zakresem zarówno instytucję wojska, jak 
i  zakłady zamknięte oraz miejsca odosobnienia (szpitale, więzienia etc.), to 
stwierdzić należy, iż w  wielu państwach (w  tym również państwach europej-
skich) praktyka konkordatowa coraz częściej obejmuje zakresem regulacji nie 
tylko wojskowych i członków ich rodzin, ale również funkcjonariuszy policji, 
względnie też pracowników organów odpowiedzialnych za porządek i ochronę 
bezpieczeństwa państwa. W  rozwiązaniach przyjętych w  konkordacie z  1993 
r. brak jest jakichkolwiek wzmianek na ten temat, choć – jak wskazuje na to 
praktyka niemiecka – brak ten nie stanowiłby zapewne jakiejś zasadniczej prze-
szkody we współpracy w tej materii, o ile oczywiście obie strony konkordatu 
doszłyby do wniosku, iż jest to rozwiązanie odpowiadające realnym potrzebom 
pracowników tych organów  31.

29	 W takim wypadku najczęściej porozumienie typu konkordatowego po prostu pomija milczeniem 
kwestię, czy, a jeśli tak, to w jakim zakresie, małżeństwo zawarte w trybie prawa kanonicznego może 
wywołać skutek w świetle prawa państwowego. Takie rozwiązanie przyjęto np. w porozumieniu 
z Kamerunem. Na marginesie warto dodać, że niektóre z zawartych ostatnio porozumień. np. 
Porozumienie ramowe pomiędzy Stolicą Apostolską a Demokratyczną Republiką Konga w sprawie 
kwestii wzajemnego zainteresowania z 20 maja 2016 r. [AAS 113 (2021) Numerus Specialis, s. 64–72]. 
wspominają o szczególnej roli małżeństwa kanonicznego jako podstawy funkcjonowania rodziny 
w łonie narodu (zob. art. 12 tego porozumienia). Z uwagi jednak na wyraźne różnice konstrukcyjne 
w porównaniu z art. 10 konkordatu z 1993 r. nie jest do końca jasne, czy przepis ten uzasadniałby 
roszczenie władz kościelnych o uznanie skutków prawnych małżeństwa kanonicznego w kongijskim 
prawie państwowym. Porównanie rozwiązań przyjętych w tej umowie ze sformułowaniami 
konkordatów z Polską czy Portugalią wskazywałoby na to, że odpowiedź na powyższe pytanie jest 
raczej negatywna.

30	 Rzecz przy tym znamienna, że powyższy „podwójny” skutek, obejmujący swoim zakresem zarówno 
zawiązanie węzła małżeńskiego, jak i  stwierdzenie jego nieważności, przewidywały zarówno 
konkordaty przedsoborowe (zob. np. art. 15 i 16 wspomnianego konkordatu z Dominikaną), jak 
i umowy zawierane już po wejściu w życie konkordatu z Polską (zob. art. 13–16 konkordatu z Portugalią 
z 2004 r.; art. 10 porozumienia bazowego ze Słowacją z 2000 r.).

31	 Analiza porozumień zawartych z państwami Europy Środkowej i Wschodniej odnośnie do zagadnienia 
duszpasterstwa wojskowych, policjantów oraz ich rodzin, zob. D. Nĕmec, Concordat…, dz. cyt., 
s. 168–183.



138

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

Do kategorii trzeciej można zaliczyć następujące rozwiązania:
a) �postanowienia dotyczące ochrony tajemnicy spowiedzi oraz/lub innych 

informacji, jakie kapłan uzyskał w związku z pełnieniem swoich funkcji 
jako osoba duchowna 32,

b) �specjalne postanowienia dotyczące wszczynania i prowadzenia postępo-
wania karnego przeciwko osobom duchownym 33,

c) �status duchownych i  misjonarzy świeckich sprawujących funkcje na 
terytorium RP 34,

d) �sprawy majątkowe (w  tym również kwestia majątku skonfiskowanego 
Kościołowi w  okresie PRL), które na gruncie konkordatu z  1993 r. są 
uregulowane jedynie w minimalnym stopniu 35.

Podkreślmy raz jeszcze, że wymienione wyżej cztery kategorie postanowień 
dotyczą zagadnień, w  odniesieniu do których konkordat z  Polską zachowuje 
całkowite milczenie, względnie też reguluje dany problem jedynie marginalnie, 
gdy tymczasem pozostała praktyka konkordatowa z  reguły lub nader często 
zawiera mniej lub bardziej rozbudowane przepisy dotyczące tych kwestii.

Zwróćmy przy tym uwagę, że w przeciwieństwie do omówionych wcześniej 
postanowień konkordatów skutkujących przede wszystkim otwarciem prze-
strzeni społecznej i  publicznej dla działalności Kościoła i  afiliowanych przy 
nim organizacji, wymienione powyżej regulacje to z  jednej strony „twarde” 
przywileje jurysdykcyjne wprowadzające wyraźne odstępstwa w postępowaniu 
karnym, w przypadku gdy toczy się ono przeciwko duchownym (względnie też 
możliwość przesłuchiwania ich w charakterze świadków), z drugiej zaś posta-
nowienia dotyczące kwestii majątkowych, w tym również regulacji wzajemnych 
zobowiązań finansowych.

Jak się wydaje, powodów, dla których negocjatorzy konkordatu z 1993 r. nie 
palili się do wprowadzania tego typu rozwiązań, należy poszukiwać po części 

32	 Zob. art. 8 umowy podstawowej między Stolicą Apostolską a Republiką Słowacji [AAS 93 (2001), 
s. 139]; art. 8 umowy z Litwą w sprawie aspektów prawnych stosunków między państwem i Kościołem 
[AAS 92 (2000), s. 798]; art. 5 konkordatu z Portugalią z 2004 r.; art. 11 ust. 2 konkordatu z Dominikaną 
z 1954 r.; art. 9 porozumienia z Republiką Zielonego Przylądka; art. 14 ust. 3 porozumienia w sprawie 
statusu prawnego Kościoła katolickiego w Republice Czadu [AAS 107 (2015), s. 804].

33	 Zob. art. 20 konkordatu z Austrią z 1933 r.; art. 14 ust. 1 i 2 porozumienia z Czadem; art. 9 ust. 1 i 2 
porozumienia z Gwineą Równikową; art. 8 § 1 i 2 porozumienia z Gabonem z 1997 r. Zestawienie 
najważniejszych postanowień w tym zakresie wynikających z umów zawartych z państwami Europy 
Środkowej i Wschodniej zob. D. Nĕmec, Concordat…, dz. cyt., s. 161.

34	 Zob. art. 2 porozumienia z Kazachstanem [A AS 92 (2000), s. 316–328]; art. 6 porozumienia 
z Azerbejdżanem [A AS 103 (2011), s. 528–532]; art. 6 porozumienia w sprawie uregulowania 
wzajemnych stosunków między Stolicą Apostolską i Albanią [AAS 94 (2002), s. 660–664]; art. 5 § 2 
umowy z Burundi.

35	 Szczegółową analizę zagadnienia finansowania działalności Kościoła na gruncie porozumień 
zawartych przez Stolicę Apostolską z państwami Europy Środkowej i Wschodniej zob. D. Nĕmec, 
Concordat…, s. 244–295.



139

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

w  sytuacji politycznej i  społecznej, jaka panowała w  ówczesnej Polsce, a  po 
części w kształcie rozwiązań prawnych, jakie obowiązywały w prawie polskim, 
zanim jeszcze przedstawiciele rządu i  Stolicy Apostolskiej przystąpili do ro-
kowań. Skoro bowiem nawet w  okresie PRL Kodeks postępowania karnego 
z 1969 r. wykluczał możliwość przesłuchania kapłana w charakterze świadka na 
okoliczność informacji, jakie uzyskał on jako spowiednik 36, to prawdopodob-
nie przyjęto (jak się okazało – słusznie), że regulowanie tej kwestii w umowie 
międzynarodowej stanowiłoby superfluum.

Nie ulega również wątpliwości, że na tle pozostałej praktyki konkorda-
towej postanowienia art. 15 ust. 3 czy też art. 14 ust. 4 konkordatu z  Polską, 
odnoszące się explicite do kwestii majątkowych, jawią się dość skromnie. Na 
ile zaś zawarte w  art. 22 ust. 2 odesłanie do dalszych negocjacji w  kwestiach 
finansowych pomiędzy państwem i  Kościołem, które za punkt wyjścia miało 
traktować obowiązujące ustawodawstwo polskie, można traktować w kategoriach 
swego rodzaju „zamrożenia” poziomu finansowania instytucji kościelnych na 
poziomie gwarantowanym przez przepisy prawa polskiego w  chwili wejścia 
w  życie konkordatu (względnie też – jego podpisania), a  na ile – co bardziej 
prawdopodobne – kwestie te (o ile w ogóle) powinny znaleźć ostateczne ure-
gulowanie w  odrębnym konkordacie parcjalnym, pozostaje poza zakresem 
niniejszych rozważań 37.

Poza sporem pozostaje jednak, że gdy mowa o zagadnieniach majątkowych, 
to na tle pozostałej praktyki konkordatowej umowa z 1993 r. wydaje się dość 
specyficzna. Z  jednej strony jako jedyny konkordat w  całej historii praktyki 
konkordatowej wymieniła ona w preambule z  imienia Jana Pawła II, podkre-
ślając jednocześnie znaczenie jego pontyfikatu dla naszego kraju. Z  drugiej 
zaś stworzyła ona znacznie niższy poziom gwarancji materialnych dla funk-
cjonowania Kościoła w Polsce, aniżeli czynią to inne umowy regulujące status 
prawny tej instytucji, jakie na przestrzeni ostatnich 30 lat Stolica Apostolska 
zawarła z innymi państwami.

ZAKOŃCZENIE

Powyższe rozważania prowadzą do konkluzji, iż wejście w  życie konkordatu 
z  1993 r. okazało się nie tylko ważną cezurą w  relacjach państwa i  Kościoła 
katolickiego w  Polsce, ale również pewnym etapem w  kształtowaniu się 

36	 Art. 161 pkt 2 Ustawy z dnia 19 kwietnia 1969 r. – Kodeks postępowania karnego, Dz. U. z 1969 r. 
Nr. 13, poz. 96.

37	 Nieco więcej na ten temat zob. J. Krukowski, Poland and the Holy See. The contribution to the 
concordatory law, „Teka Komisji Prawniczej” 2014, t. 7, s. 60 i nn.



140

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

nowoczesnej praktyki konkordatowej. Odpowiadając na postawione wyżej 
pytania badawcze, można ogólnie stwierdzić, że konkordat z Polską stanowi 
twórcze rozwinięcie wcześniejszej praktyki Stolicy Apostolskiej, zawierając 
w swoich postanowieniach zarówno klasyczne elementy konstrukcyjne znane 
umowom tego typu w okresie przedsoborowym, jak i rozwiązania całkowicie 
nowe, niespotykane nawet jeszcze w praktyce lat 80. W szczególności odwoła-
nie się do „wspólnego języka”, jakim dla podmiotów suwerennych jest prawo 
międzynarodowe publiczne per se, zwłaszcza zaś do jego źródeł regulujących 
ochronę praw jednostki, pomaga przełamać opory, w sytuacji gdy konstytucja 
zawiera postanowienia dotyczące świeckiego charakteru państwa. Na tym tle 
pojawia się inna kwestia, tj. w jakim stopniu obecna praktyka konkordatowa 
zdoła złagodzić rozbieżności w pojmowaniu samej koncepcji praw człowieka 
pomiędzy Stolicą Apostolską a poszczególnymi państwami oraz działaczami 
organizacji pozarządowych zajmującymi się na co dzień ochroną praw człowieka. 
W chwili obecnej na powyższe pytanie brak jeszcze jednoznacznej odpowiedzi.

Jednocześnie, tytułem podsumowania, warto raz jeszcze zapytać o  cha-
rakter funkcji samego konkordatu z  1993 r. Tradycyjnie przyjmowało się, że 
zasadniczym celem tej umowy była (i nadal jest) stabilizacja struktur Kościoła 
w Polsce, a potwierdzeniem powyższej tezy są przede wszystkim okoliczności 
jej zawarcia. W istocie rzeczy zdecydowana większość praw, o których traktował 
konkordat, została już wcześniej przyznana Kościołowi na mocy ustawodawstwa 
zwykłego, które przyjmowano bądź w okresie końcowym PRL, bądź też już po 
przełomie z  1989 r. W  rezultacie konkordatowi przypadła w  udziale głównie 
rola potwierdzająca, względnie cementująca wypracowane wcześniej status 
quo, nie zaś motoru czy katalizatora przemian w  obowiązujących przepisach 
prawa wyznaniowego.

Z perspektywy czasu warto jednak zwrócić uwagę, iż konkordat z Polską jest 
tyleż statyczny, co i zarazem niezwykle dynamiczny. W istocie rzeczy bowiem 
brak jednoznacznego zakotwiczenia w  jego postanowieniach solidnych gwa-
rancji finansowych dla działalności Kościoła jako instytucji powoduje, że gros 
treści konkordatu skupia się na stworzeniu – sit venia verbo – pola do działania, 
względnie też stworzenia możliwie najszerszego zakresu dla obecności Kościoła 
w  przestrzeni publicznej. Zauważmy jednak, że to dopiero działalność osób 
duchownych i świeckich może wypełnić te postanowienia konkretną treścią.

Skądinąd zaś wiadomo, że ani w latach 90., ani też w okresie późniejszym 
Stolica Apostolska nie podejmowała żadnych prób, by na poziomie prawa 
międzynarodowego (np. w  formie jakiegoś dodatkowego protokołu czy też 
oddzielnego konkordatu parcjalnego) ustabilizować sytuację majątkową 
Kościoła w  Polsce. Być może wynikało to z  trzeźwej oceny, iż Kościołowi 
w  Polsce pieniędzy najzwyczajniej w  świecie nie brakuje. Możliwe również, 



141

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

że w gremiach kościelnych obawiano się, iż położenie zbyt dużego nacisku na 
źródła finansowania może utrudnić proces ratyfikacji konkordatu, który i bez 
tego wywoływał spore kontrowersje.

Można chyba jednak równie dobrze zadać pytanie, czy owa „majątkowa 
niedookreśloność” konkordatu z Polską nie jest pochodną osobistych przeko-
nań samego Jana Pawła II. Jeśli powyższa hipoteza byłaby słuszna, wówczas 
należałoby przyjąć, iż wyrażając swą zgodę na konkordat, papież postąpił tak 
nie dlatego, że bał się protestów ze strony przeciwników Kościoła, lecz dlatego, 
że sądził, iż w realiach polskich naprawdę możliwe jest zrealizowanie w praktyce 
ideału zawartego w motcie przewodnim powyższych rozważań: Nie bierzcie na 
drogę torby ani dwóch sukien, ani sandałów, ani laski! Wart jest bowiem robotnik 
swej strawy… 

Z braku dostępu do archiwów, które pomogłyby zweryfikować tę hipotezę, 
również i na to pytanie brak w tej chwili jednoznacznej odpowiedzi. Wydaje 
się jednak pewne, że – zważywszy na późniejszy rozwój praktyki konkordato-
wej z państwami afrykańskimi – konkordat z 1993 r. zapoczątkował niezwykle 
ciekawy trend, w którego ramach umowy zawierane przez Stolicę Apostolską 
nie tyle obiecują Kościołowi ze strony państwa pomoc w stabilizowaniu jego 
struktur (zwłaszcza gdyby miała ona przybrać formę materialnego wsparcia), 
ile przede wszystkim tworzą ramy dla działalności podejmowanej przez ducho-
wieństwo oraz katolików świeckich.

Powyższa konstrukcja ma zatem tę zaletę, że w  istocie rzeczy uzależnia 
wypełnienie postanowień konkordatu konkretną treścią od osobistego zaanga-
żowania ludzi wierzących. Gdy są oni gotowi do osobistych poświęceń (w tym 
również do transferów majątkowych), wówczas przepisy konkordatu są prawem 
żywym, za którymi stoi realna rzeczywistość religijna, społeczna i – last, but not 
least – często również i polityczna. Natomiast w sytuacji postępującej laicyzacji 
(a tym samym utraty znaczenia religii w życiu danego społeczeństwa) przepisy 
konkordatu bez mała automatycznie stają się martwą literą, państwo zaś nie 
ponosi żadnych kosztów związanych z  funkcjonowaniem „pustego Kościoła”. 
Zaciągnięte wobec Stolicy Apostolskiej zobowiązania nie zobowiązują go bo-
wiem do ponoszenia żadnych innych kosztów związanych z funkcjonowaniem 
instytucji kościelnej na jego terytorium, aniżeli te, które ono samo zaakceptuje 
na mocy przepisów prawa krajowego.



142

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

BIBLIOGRAFIA

AKTY PRAWNE

Konkordat między Stolicą Apostolską a Hiszpanią z 27 sierpnia 1953 r. (Concor-
dato tra la Santa Sede e la Spagna), AAS 45 (1953), s. 625–656.

Konkordat między Stolicą Apostolską a Republiką Austriacką z 5 lipca 1933 r. 
(Concordato fra la Santa Sede e la Repubblica Austriaca), AAS 26 (1934), 
s. 249–283.

Konkordat między Stolicą Apostolską a Republiką Portugalską z 18 grudnia 2004 r. 
(Concordato tra Santa Sede e Repubblica Porthogese), AAS 97 (2005), s. 29–50.

Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzeczpospolitą Polską z 28 lipca 1993 r., 
Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzeszą Niemiecką z 20 lipca 1933 r. (Con-
cordato fra la Santa Sede ed il Reich Germanico), AAS 25 (1933), s. 389–414.

Konkordat pomiędzy Stolicą Apostolską a  Dominikaną wraz z  Protokołem 
Końcowym z 16 czerwca 1954 r. (Concordato entre la Santa Sede e la Repub-
blica Dominicana e Protocol Final), AAS 46 (1954), s. 433–457.

Konwencja w  formie wymiany not między Stolicą Apostolską a  Republiką 
Estońską z  12 marca 1999 r. (Note verbale circa lo statuto giuridico della 
Chiesa), AAS 91 (1999) s. 414–418.

Konwencja Wiedeńska o Prawie Traktatów z dnia 23 maja 1969 r., Dz. U. z 1990 
r. Nr 74, poz. 439.

Pismo Święte Starego i  Nowego Testamentu w  przekładzie z  języków orygi-
nalnych, wyd. 3 popr., Poznań 1998.

Porozumienie między Stolicą Apostolską a  Federacyjną Republiką Brazylii 
w sprawie statutu Kościoła katolickiego w Brazylii z dnia 13 listopada 2008 r. 
(Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica Federativa de Brasile sullo Stato 
Giuridico della Chiesa Cattolica nell Brasile), AAS 102 (2010), s. 118–129.

Porozumienie między Stolicą Apostolską a Państwem Hiszpańskim z 28 lipca 1976 
r. (Accordo fra la Santa Sede e lo Stato Spagnolo), AAS 68 (1976), s. 509–512.

Porozumienie między Stolicą Apostolską a Republiką Azerbejdżanu w sprawie 
statusu prawnego Kościoła katolickiego w  Republice Azerbejdżanu z  29 
kwietnia 2011 r. (Agreement between the Holy See and the Republic of 
Azerbaijan on the Juridical Status of the Catholic Church in the Republic 
of Azerbaijan), AAS 103 (2011), s. 528–532.

Porozumienie między Stolicą Apostolską a  Republiką Chorwacji w  sprawie 
zagadnień prawnych z 4 kwietnia 1997 r. (Accordo tra la Santa Sede e Re-
pubblica di Croazia circa questione giuridiche), AAS 89 (1997), s. 277–287.



143

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

Porozumienie między Stolicą Apostolską a  Republiką Gwinei Równikowej 
w  sprawie stosunków między państwem i  Kościołem z  13 października 
2012 r. (Accordo tra la Santa Sede e Repubblica di Guinea Equatoriale sulla 
relazzioni tra la Chiesa Cattolica e lo Stato) [niepublikowane, dostępne na 
stronie internetowej Papieskiego Uniwersystetu Gregorianum].

Porozumienie między Stolicą Apostolską a Republiką Kazachstanu w sprawie 
stosunków wzajemnych z  24 września 1998 r. (Agreement between the 
Republic of Kazakhstan and Holy See on mutual relations), AAS 92 (2000), 
s. 316–328.

Porozumienie między Stolicą Apostolską a  Republiką Litewską dotyczące 
stosunków prawnych pomiędzy Kościołem katolickim i państwem litewskim 
z 5 maja 2000 r. (Agreement between the Holy See and Lithuania concerning 
juridical aspects of the relations between the Catholic Church and the State), 
AAS 92 (2000), s. 783–795.

Porozumienie między Stolicą Apostolską a  Republiką Włoską, które wnosi 
poprawki do Traktatów Laterańskich (Accordo entre la Santa Sede e la 
Repubblica Italiana che apporta modificazioni al. Concordato Lateranese), 
AAS 77 (1985), s 521–578.

Porozumienie podstawowe między Stolicą Apostolską a Bośnią i Hercegowiną 
z 19 kwietnia 2006 r. (Basic Agreement between the Holy See and Bosnia 
and Herzegovina), AAS 99 (2007), s. 939–946.

Porozumienie pomiędzy Republiką Czadu a Stolicą Apostolską w sprawie statusu 
prawnego Kościoła katolickiego w Czadzie z 6 września 2013 r. (Accord entre 
la République du Tchad et le Saint-Siège sur le statut juridique de l’Égilse 
catholique au Tchad), AAS 107 (2015), s. 804–811.

Porozumienie pomiędzy Stolicą Apostolską a Demokratyczną Republiką Timoru 
Wschodniego z 14 sierpnia 2015 (Accordo tra la Santa Sede e la Reppublica 
Democratica de Timor-Leste), Comm 49 (2017), s. 5–25.

Porozumienie pomiędzy Stolicą Apostolską a  Republiką Albanii w  sprawie 
uregulowania ich wzajemnych stosunków z  23 marca 2002 r. (Agreement 
between the Holy See and Republic of Albania on the Regulation of their 
Mutual Relations), AAS 94 (2002), s. 660–664.

Porozumienie pomiędzy Stolicą Apostolską a Republiką Kamerunu odnośnie do 
statusu prawnego Kościoła w Kamerunie z dnia 13 stycznia 2014 r. (Accord – 
Cadre entre le Saint-Siège et la République du Cameroun, relatif au statut 
juridique de l’Eglise catholique au Cameroun), AAS 106 (2014), s. 286–296.

Porozumienie pomiędzy Stolicą Apostolską a  Republiką Łotewską z  dnia 
18 listopada 2000 r. (Agreement between the Holy See and the Republic of 
Latvia), AAS 95 (2003), s. 102–120.



144

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

Porozumienie pomiędzy Stolicą Apostolską i Republiką Zielonego Przylądka 
w sprawie statusu prawnego Kościoła katolickiego na Wyspach Zielonego 
Przylądka z 10 czerwca 2013 r. (Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica di 
Capo Verde sullo Statuto Giuridico della Chiesa Cattolica in Capo Verde), 
AAS 106 (2014), s. 220–241.

Porozumienie ramowe między Stolicą Apostolską a Republiką Gabonu w sprawie 
zasad oraz niektórych postanowień prawnych dotyczących ich stosunków 
oraz ich współpracy oraz Protokół dodatkowy z  dnia 12 grudnia 1997 r. 
(Accord – Cadre entre le Saint Siège et la République Gabonaise sur les 
principes et sur certaines dispositions juridiques concernant leur relations 
et leur collaboration + Protocol additionel), Martin de Agar I, s. 221–230.

Porozumienie ramowe pomiędzy Stolicą Apostolską a Demokratyczną Republiką 
Konga w sprawie kwestii wzajemnego zainteresowania z 20 maja 2016 r. (Ac-
cord-cadre entre le Saint-Siège et la République Démocratique du Congo sur 
des matières d’intérêt commun), AAS 113 (2021) Numerus Specialis, s. 64–72.

Porozumienie ramowe pomiędzy Stolicą Apostolską a  Republiką Burundi 
w sprawach wzajemnego zainteresowania z dnia 6 listopada 2012 r. (Accord – 
Cadre entre le Saint-Siège et la République du Burundi sur des matières 
d’intérêt commun), AAS 106 (2014), s. 195–207.

Porozumienie w  sprawie zasad oraz postanowień prawnych w  stosunkach 
pomiędzy Stolicą Apostolską a  Republiką Mozambiku z  7 grudnia 2011 r. 
(Accordo su Principi e Disposizioni Giuridiche per il Rapporto tra la Santa 
Sede e la Repubblica di Mozambico), AAS 104 (2012), s. 567–586.

Umowa podstawowa między Stolicą Apostolską a  Republiką Słowacji z  dnia 
24 listopada 2000 r. (Accordo Base tra la Santa Sede e la Repubblica Slovac-
cia), AAS 93 (2001), s. 136–155.

Ustawa z dnia 19 kwietnia 1969 r. – Kodeks postępowania karnego, Dz. U. z 1969 
r. Nr. 13, poz. 96.

Ustawa z dnia 6 kwietnia 1984 r. o fundacjach, Dz. U. z 1984 r. Nr 21, poz. 97.

PUBLIKACJE NAUKOWE

Barrera A.F., Modern Catholic Social Documents and Political Economy, Wash-
ington, D.C. 2001.

Beyer G.J., John XIII and John Paul II the Human Rights Popes, „Ethos” 2014, 
nr 2(106), s. 50–91.

Borecki P., Janik C., Winiarczyk-Kossakowska M., Konkordat polski 1993, 
Warszawa 2019.

Brzozowski W., Konstytucyjna zasada dobra wspólnego, „Państwo i Prawo” 2006, 
z. 11, s. 17–28.



145

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej 

A
rt

y
k
u

ły

Góralski W., Postanowienia Konkordatu Polskiego z 1925 i problem ich recepcji i re-
alizacji, „Biuletyn Stowarzyszenia Kanonistów Polskich” 2018, nr 31, s. 21–39.

Kowal P., Kwestia ukraińska podczas IV pielgrzymki Jana Pawła II do Polski, 
„Przegląd Religioznawczy” 2018, nr 3(269), s. 127–132.

Krukowski J., Konkordaty zawarte z państwami Europy Środkowej i Wschodniej 
w XX I XXI wieku, „Teka Komisji Prawniczej” 2010, s. 95–112.

Krukowski J., Kościół i państwo, podstawy relacji prawnych, Lublin 1993.
Krukowski J., Poland and the Holy See. The contribution to the concordatory law, 

„Teka Komisji Prawniczej” 2014, t. 7, s. 44–63.
Lipowicz I., Dobro wspólne, „Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i  Socjologiczny” 

2017, R. 79, z. 3, s. 17–31.
Majka J., Koncepcja dobra wspólnego w tomistycznej nauce społecznej, „Roczniki 

Filozoficzne” 1969, nr 17/2, s. 37–49.
Mikołajczuk K., Sytuacja prawna Ukraińskiego Kościoła Greckokatolickiego 

w powojennej Polsce, „Roczniki Nauk Prawnych” 2011, nr 1, s. 207–216.
Minnerath R., The Position of the Catholic Church Regarding Concordats from 

a  Doctrinal and Pragmatic Perspective, „Catholic University Law Review” 
1998, nr 47, s. 467–476.

Nĕmec D., Concordat Agreements between the Holy See and the Post-Communist 
Countries, „Ecclesiastical Law Journal” 2016, t. 18, s. 230–231.

Nĕmec D., Regulation of education of catholic religion in concordat agreements with 
post-communist countries, „Kościół i Prawo” 2015, nr 1, s. 103–123.

Nowak K., Władze czechosłowackie a  mniejszość słowacka w  Polsce (1947-1956), 
„Wieki Stare Nowe” 2013, t. 5, s. 185–202.

Orzeszyna K., Podstawy relacji między państwem a kościołami, w konstytucjach 
państw członkowskich i traktatach Unii Europejskiej. Studium prawnoporównaw-
cze, Lublin 2007.

Piechowiak M., Filozoficzne podstawy rozumienia dobra wspólnego, „Kwartalnik 
Filozoficzny” 2003, t. 31, z. 2, s. 5–35.

Stawrowski Z., Dobro wspólne a filozofia polityki [w:] Dobro wspólne. Teoria i prakty-
ka, red. W. Arndt, F. Longchamps de Berier, K. Szczucki, Warszawa 2013, s. 13–23.

Trzciński J., Rzeczpospolita Polska dobrem wspólnym wszystkich obywateli, „Ruch 
Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny” 2018, R. 80, z. 1, s. 23–31.

STRESZCZENIE

Poniższy artykuł analizuje postanowienia konkordatu z  1993 r. na tle współczesnej 
praktyki konkordatowej Stolicy Apostolskiej. Głównym pytaniem badawczym jest 



146

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Aleksander Gubrynowicz

A
rt

y
k
u

ły

kwestia podobieństw i różnic między polskim konkordatem a innymi porozumieniami, 
które Stolica Apostolska zawiera w  celu ustabilizowania ram prawnych, w  których 
Kościół katolicki działa w  danym państwie. Artykuł pokazuje, jak rozwiązania pol-
skiego konkordatu wpłynęły na późniejszą praktykę papieskiej dyplomacji w zakresie 
konkordatów i traktatów o charakterze konkordatowym (ang. Concordat-like agree-
ments). Główny wniosek podkreśla szczególne znaczenie odniesień do koncepcji praw 
człowieka zawartych w polskim konkordacie i pokazuje, jak wpłynęły one na późniejszą 
praktykę konkordatową Stolicy Apostolskiej. Formułuje on również hipotezę, że 
powołując się w  tych umowach na prawa człowieka (zwłaszcza wolność wyznania), 
dyplomacja papieska usiłuje umożliwić państwom, których porządek konstytucyjny 
opiera się na zasadzie świeckości, wyrażenie zgody na zawarcie umowy regulującej 
status Kościoła na ich terytorium.

Słowa kluczowe: konkordat, prawa człowieka, wolność religijna, Kościół katolicki, kon-
kordat z 1993, komparatystyka konkordatowa, praktyka traktatowa Stolicy Apostolskiej.

CONCORDAT WITH POLAND AGAINST THE BACKGROUND OF THE TREATY  
PRACTICE OF THE HOLY SEE

This research paper examines the Concordat concluded with Poland in 1993 in the 
broader context of the treaty-making practice of the Holy See. The main question 
which it seeks to answer is the issue of similarities and differences between the Polish 
Concordat and other agreements the Holy See concludes to stabilize the legal frame-
work within which the Catholic Church operates in different countries all over the 
world. The analysis demonstrates how the solutions adopted in the Polish Concordat 
have influenced the later practice of the papal diplomacy concerning the Concordats 
and treaties having a Concordat-like character. The main conclusion underlines the 
particular importance of the references to human rights concepts contained in the 
Polish Concordat, and demonstrates how it influenced the later treaty-making practice 
of the Holy See. It submits the hypothesis that by invoking human rights (especially 
freedom of religion) in many agreements to which it is a party, the papal diplomacy 
seeks to bridge the ideological gap between the needs of Church for legal stability and 
domestic order of those states whose political regime is founded upon the principle 
of secularism/laity.

Key words: concordat, Catholic church, comparatist approach, human rights, the Holy 
See’s treaty making practice, freedom of religion.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

147

Robert Jastrzębski
ORCID 0000-0002-7265-0614
Uniwersytet Warszawski
r.jastrzebski@wpia.uw.edu.pl

POLSKIE KONKORDATY W XX WIEKU 1

ZAGADNIENIA WSTĘPNE

Konkordaty, zgodnie z  definicją zawartą w  Encyklopedii Kościelnej wydanej 
w 1878 r., „są to ugody, przez które Papież, jako zwierzchnik całego Kościoła, 
z  monarchą lub innym naczelnym zwierzchnikiem świeckim jakiego kraju 
umawia się o sprawy, dotyczące Kościoła w tymże kraju” 2. Termin „konkordat” 
pochodzi z języka łacińskiego i jak stwierdził Józef Krukowski: „W literaturze 
prawniczej konkordat (łac. concordare – zgadzać się) jest terminem technicznym 
oznaczającym umowę międzynarodową między Stolicą Apostolską i  danym 
państwem” 3. W  ten sposób stanowi on sui generis umowę międzynarodową, 
zawieraną między Stolicą Apostolską a  państwem w  celu uregulowania istot-
nych spraw z punktu widzenia wzajemnych interesów łączących strony tejże 
umowy 4. Co istotne, zwracano uwagę, że umowy międzynarodowe regulują 
interesy różnych narodów (państw), konkordaty zaś dotyczą równocześnie 

1	 Artykuł jest zmienioną i rozszerzoną wersją referatu wygłoszonego na konferencji pt. Konkordat – 
przeszłość, teraźniejszość, przyszłość, którą zorganizował Wydział Prawa i Administracji Uniwersytetu 
Warszawskiego oraz Wydział Prawa i Administracji Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
26 kwietnia 2018 r.

2	 Encyklopedja Kościelna podług teologicznej Encyklopedji Wetzera i Weltego z licznemi jej dopełnieniami przy 
współpracownictwie kilkunastu duchownych i świeckich osób wydana przez X. Michała Nowodworskiego, 
t. 11, Warszawa 1878, s. 28. Zob. F. Słotwiński, O początku i przedmiocie konkordatów z powołaniem 
ustaw zabezpieczających w Polsce całość religii ś. katolicko-apostolsko-rzymskiej i wolność innych wyznań 
chrześcijańskich, Kraków 1858.

3	 J. Krukowski, Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, s. 89. Zob. J. Krukowski, Konkordat Polski. 
Znaczenie i  realizacja, Lublin 1999, s. 18 i nn.; B. Trzeciak, Klauzule odsyłające w konkordatach 
z Hiszpanią i z Polską, Lublin 2007, s. 11 i nn.; J. Krukowski, Pojęcie i rodzaje konkordatów [w:] 
Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019, s. 13 i nn.

4	 Zob. I. Grabowski, Konkordat [w:] Encyklopedja podręczna prawa publicznego (konstytucyjnego, 
administracyjnego i międzynarodowego), pod red. Z. Cybichowskiego, t. 1, Warszawa 1930, s. 307; 
E. Bogdański, Konkordat [w:] Encyklopedja Nauk Politycznych (Zagadnienia społeczne, polityczne 
i gospodarcze), red. naczelny E.J. Reyman, t. 3, Warszawa 1938, s. 343.

DOI: 10.34888/ppw.2021.147-179  

mailto:r.jastrzebski@wpia


148

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

obywateli danego państwa, którzy są wiernymi Kościoła powszechnego. Po-
nadto przedmiotem takiej umowy, poza sprawami materialnymi, są również 
sprawy „nadprzyrodzone”, a  ze strony Kościoła prawo zawarcia konkordatu 
przysługuje wyłącznie papieżowi 5.

Geneza zawierania konkordatów przez państwo kościelne sięga średniowiecza, 
przy czym nazwa umowy (układu) między Stolicą Apostolską a państwem nie 
zawsze miała jednakową nazwę 6. W związku z tym, jak stwierdził Ignacy Gra-
bowski, „Gdy sprawa obsadzania beneficjów wywołała konflikt między władzą 
świecką a kościelną, okazała się potrzeba unormowania jej zapomocą osobnej 
umowy” 7. Warto zaznaczyć, że umowy takie określano mianem m.in. concordia, 
pactum, pax, concordata, konwencja, traktat czy modus vivendi 8.

Najbardziej znaną tego rodzaju umową był konkordat zawarty w  1122 r. 
między papieżem Kalikstem II a cesarzem Henrykiem V, tzw. pax wormatiensis, 
czyli konkordat wormacki (kalikstyński). Kończył on spór między papieżem 
a cesarzem o inwestyturę. Zgodnie z jego treścią m.in. cesarz zrezygnował z na-
dania (inwestytury) w postaci wręczenia nowym biskupom i opatom pierścienia 
i pastorału oraz zgodził się na ich wybór przez kapituły, a następnie konsekrację 
przez metropolitę. Poza tym zobowiązał się on do zwrotu Kościołowi wszystkich 
zagrabionych dóbr. Papież zaś wyraził zgodę, aby wybór biskupów i  opatów 
odbywał się w obecności władcy, który przekazywał wybranemu lenno świeckie 
za pomocą berła oraz przyjmował od biskupów i opatów przysięgę wierności 9.

W I Rzeczpospolitej zawarto w zasadzie trzy konkordaty, które miały postać 
właściwych uchwał sejmu oraz bulli papieskich, które zatwierdzały te uchwały 10. 
Dwa pierwsze konkordaty zawarto za panowania króla Zygmunta Augusta. Cho-
dzi o dwie bulle, tj. papieża Leona X z 1519 r. – Romanus Pontifex – oraz papieża 
Klemensa VII z 1525 r. – Cum singularem. Następnie w 1736 r. król August III 
Sas zawarł konkordat z papieżem Klemensem XII w sprawie opactw, co było 
związane z bullą Summi atque aeterni 11. W okresie zaborów na ziemiach polskich 

5	 I. Grabowski, dz. cyt., s. 308–309.
6	 Szerzej: J. Wiślicki, Konkordat. Studjum prawne, Lublin 1926, s. 9 i nn.; E. Bursche, Konkordaty. Studjum 

historyczne, Warszawa 1930, s. 8 i nn.; T. Włodarczyk, Konkordaty. Zarys historii ze szczególnym 
uwzględnieniem XX wieku, t. 1, Warszawa 1986, s. 60 i nn.

7	 I. Grabowski, dz. cyt., s. 308.
8	 Zob. J. Krukowski, Polskie prawo…, dz. cyt., s. 89.
9	 Zob. Encykolepdja Kościelna…, dz. cyt., s. 30 i nn.; J. Krukowski, Kościelne prawo publiczne. Prawo 

konkordatowe, Lublin 2013, s. 219 i nn.
10	 Zob. K. Burczak, Dagome iudex prototypem konkordatu [w:] Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, 

pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019; W. Uruszczak, Konkordaty nienazwane i nazwane 
w Polsce przedrozbiorowej [w:] Konkordaty Polskie. Historia i  teraźniejszość, pod red. naukową 
J. Krukowskiego, Lublin 2019.

11	 Zob. J. Wiślicki, dz. cyt., s. 26–28; E. Bursche, dz. cyt., s. 17–27, 34–49; I. Grabowski, dz. cyt., s. 308; 
Z. Kaczmarczyk, Oligarchia magnacka [w:] Z. Kaczmarczyk, B. Leśnodorski, Historia państwa 
i prawa Polski, t. 2: Od połowy XV wieku do r. 1795, pod red. ogólną J. Bardacha, Warszawa 1966, s. 219; 



149

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

obowiązywały konkordaty zawierane z państwami zaborczymi, tj. z Prusami 
(1821 r.), Rosją (1798 r., 1818 r., 1847 r.) oraz Austrią (1855 r.) 12.

Od XIX wieku na określenie tego rodzaju umowy używano nazwy „konwen-
cja”, co było związane z zawarciem konkordatu napoleońskiego (francuskiego) 
w 1801 r., przy czym stosowano również takie terminy, jak: traktat, pakt, układ, 
modus vivendi.

Konkordat z 1801 r. został zawarty między papieżem Piusem VII a ówczesnym 
pierwszym konsulem Napoleonem Bonaparte 13. W praktyce jednak o nazwie 
umowy zawartej między głową Kościoła katolickiego a określonym państwem 
decydowała wola jej stron. Należy zaznaczyć, że w związku z rozwojem ustrojów 
parlamentarnych państw – stron tego rodzaju umów – podlegały one ratyfi-
kacji przez legislatywy określonych krajów 14. W  XIX wieku za pontyfikatu 
papieża Piusa IX zostało zawartych szereg konkordatów z  państwami katoli-
ckimi, późniejsi jego następcy, tj. papież Leon XIII i  Pius X, zawarli jedynie 
kilka tego rodzaju umów międzynarodowych. Po pierwszej wojnie światowej 
za pontyfikatu Piusa XI liczba zawieranych konkordatów znacznie wzrosła, 
w tym zastosowano pojęcie modus vivendi do umów między Czechosłowacją, 
Ekwadorem a Stolicą Apostolską 15.

Po zakończeniu drugiej wojny światowej, w szczególności po soborze waty-
kańskim II 16, miała miejsce zasadnicza zmiana co do stron, jak i treści konkor-
datów. Dotyczyło to przede wszystkim zasad ich zwierania oraz stron, którymi 
są państwa świeckie, jak i państwa wyznaniowe niekatolickie. Wzrasta także 
liczba zawieranych konkordatów, która w latach 1964–1998 była szacowana na 33.

Ponadto pojawiły się nowe terminy na określenie umowy, której stroną 
jest Stolica Apostolska. Były to „protokół z  przeprowadzonych rozmów” lub 

„porozumienie”. Egzemplifikacją tego była umowa (protokół) podpisana przez 
Stolicę Apostolską z ówczesnym rządem Jugosławii w 1966 r. czy też „protokół 
do układu dodatkowego” z  Republiką Austriacką z  1972 r. w  sprawach finan-
sowych 17. Warto zaznaczyć, na co zwrócił uwagę Józef Krukowski w 2000 r., 
że w okresie posoborowym spośród umów konkordatowych tylko trzy z nich 

T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 96–99, 100–105; J. Krukowski, Kościół i państwo. Podstawy relacji prawnych, 
Lublin 2000, s. 228.

12	 Zob. J. Wiślicki, dz. cyt., s. 28–32; E. Bogdański, dz. cyt., s. 344; T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 107–109, 
126–129, 132–135,149–151, 152–155, 227–231.

13	 Zob. Encykolepdja Kościelna…, dz. cyt., s. 36–37; T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 110–120.
14	 Zob. J. Krukowski, Polskie prawo…, dz. cyt., s. 89.
15	 Szerzej: T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 257–262, 287–292; J. Krukowski, Kościelne…, dz. cyt. s. 220 i nn.
16	 Zob. A.G. Miziński, Relacje między państwem a kościołem na Soborze Watykańskim II [w:] Katolickie 

zasady relacji państwo – kościół a prawo polskie, red. J. Krukowski, M. Sitarz, H. Stawniak, Lublin 
2015.

17	 Szerzej: T. Włodarczyk, dz. cyt., t. 2, s. 241 i nn.



150

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

otrzymały nazwę „konkordat”. Były to umowy zawarte przez Watykan z Dolną 
Saksonią, Kolumbią oraz Polską 18.

W ten sposób wyróżnia się dwie epoki w dziejach konkordatów. Pierwsza, 
zwana klasyczną, trwała od średniowiecza do soboru watykańskiego II, druga 
zaś od tego soboru do chwili obecnej. W  ostatniej epoce poszczególne kon-
kordaty zawarte przez Watykan zalicza się do kilku grup. Są to konkordaty 
zawarte z:  państwami Europy Zachodniej, europejskimi państwami postko-
munistycznymi Europy Środkowo-Wschodniej i Azji Zachodniej, państwami 
Ameryki Łacińskiej oraz państwami wyznaniowymi niekatolickimi i z państwami 
świeckimi pozaeuropejskimi 19.

Na temat natury prawnej konkordatu powstały różne teorie, wśród nich 
najważniejsze znaczenie mają teoria:

1) �przywileju – konkordat stanowi przywilej wydany przez papieża na rzecz 
określonego państwa, który ustala zakres obowiązków jego organów 
wobec Kościoła oraz prawa organizacji kościelnej i, co za tym idzie, taki 
konkordat jako przywilej może być cofnięty przez papieża;

2) �legalna – wywodzi się z doktryny pozytywizmu prawnego, uznaje konkor-
daty za wewnętrzne prawo państwowe, wydane jedynie w porozumieniu 
ze Stolicą Apostolską, dotyczą one bowiem spraw wewnętrznych określo-
nego państwa oraz jego obywateli, których interesy religijne reprezentuje 
właśnie Watykan, przy czym w ujęciu tej teorii państwu została przyznana 
możliwość jednostronnego wypowiedzenia konkordatu;

3) �umowy międzynarodowej – traktuje konkordat jako układ dwustronny 
między Stolicą Apostolską (podmiotem prawa międzynarodowego) 
a określonym państwem, któremu strony nadały charakter porozumienia 
międzynarodowego 20.

Współcześnie dominuje ostatnia z wyżej wymienionych teorii. W związku 
z tym konkordat stanowi konwencję międzynarodową zawartą między Stolicą 
Apostolską a najwyższymi organami władzy określonego państwa na zasadzie 
równouprawnienia stron. W związku z tym do konkordatu mają zastosowanie 
zasady określone w  Konwencji wiedeńskiej z  dnia 23 marca 1963 r. o  prawie 
traktatów 21.

18	 Szerzej: J. Krukowski, Kościół i państwo…, dz. cyt., s. 179 i nn.
19	 Szerzej: J. Krukowski, Kościelne…, dz. cyt., s. 223–228.
20	 Zob. J. Wiślicki, dz. cyt., s. 115–124; I. Grabowski, dz. cyt., s. 309–310; J. Wisłocki, Konkordat polski 

z 1925 roku. Zagadnienia prawno-polityczne, Poznań 1977, s. 19 i nn.; M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, 
Warszawa 2013, s. 72–73; J. Krukowski, Kościelne…, dz. cyt., s. 231–234.

21	 Dz. U. z 1990 r. Nr 74, poz. 439. Zob. J. Krukowski, Kościół i państwo…, dz. cyt., s. 184–185.



151

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

I. KONKORDAT Z  1925 R.

W  okresie II Rzeczypospolitej obowiązywały dwie ustawy zasadnicze, przy 
czym regulacje dotyczące wzajemnych stosunków między państwem polskim 
a Stolicą Apostolską, które były zawarte w Konstytucji Rzeczypospolitej Pol-
skiej z dnia 17 marca 1921 r. 22, obowiązywały przez cały okres dwudziestolecia 
międzywojennego. Zgodnie bowiem z art. 114 Konstytucji z 1921 r.: „Wyznanie 
rzymsko-katolickie, będące religją przeważającej większości narodu, zajmuje 
w  Państwie naczelne stanowisko wśród równouprawnionych wyznań. Koś-
ciół Rzymsko-Katolicki rządzi się własnemi prawami. Stosunek Państwa do 
Kościoła będzie określony na podstawie układu ze Stolicą Apostolską, który 
podlega ratyfikacji przez Sejm”. Ustawa konstytucja z dnia 23 kwietnia 1935 r. 23, 
na podstawie art. 81 ust. 2 przepisów końcowych, utrzymała m.in. w mocy to 
postanowienie Konstytucji z 1921 r.

Prace przygotowawcze zmierzające do zawarcia konkordatu rozpoczęły 
się wkrótce po uchwaleniu Konstytucji z 1921 r., a gotowy projekt przedstawił 
16 sierpnia 1921 r. Władysław Abraham 24. Z końcem lata 1924 r. w celu omówie-
nia treści konkordatu do Rzymu przybył Stanisław Grabski, który stwierdził, 
że „Przed wyjazdem jednak dokładnie przestudiowałem wszystkie istniejące 
konkordaty i  niemal na pamięć nauczyłem się konkordatów pochodzących 
z końca XIX i początku bieżącego stulecia” 25, dodając na zakończenie swoich 
wspomnień: „Gdy przyjechałem do Rzymu w  sierpniu 1924 r., wszyscy tam 
uprzedzili mnie, że rokowania o konkordaty trwają zawsze latami. A tymcza-
sem został on już podpisany 10 lutego 1925 r., po niecałych sześciu miesiącach 
rokowań. Przypisuje to jednak nie tyle mym zdolnościom dyplomatycznym, co 
temu szczęśliwemu dla nas faktowi, że na tronie papieskim był wtedy nie tylko 
wielki przyjaciel Polski, lecz i doskonały jej znawca” 26. Chodziło o papieża Piusa 
XI, czyli Achillesa Rattiego, który w latach 1919–1921 był nuncjuszem papieskim 
w państwie polskim.

10 lutego 1925 r. został podpisany w  Rzymie konkordat przez pełnomoc-
nika Stolicy Apostolskiej, tj. Piotra Gasparriego – sekretarza stanu i  jed-
nocześnie kardynała – oraz pełnomocników rządu polskiego, tj. Włady-
sława Skrzyńskiego – ambasadora Rzeczypospolitej Polskiej przy Stolicy 

22	 Dz. U. Nr 44, poz. 267. Zob. W. Komarnicki, Polskie prawo polityczne (Geneza i system), Warszawa 
1922 (reprint: Warszawa 2008), s. 380–382; J. Osuchowski, Prawo wyznaniowe Rzeczypospolitej Polskiej 
1918-1939 (Węzłowe zagadnienia), Warszawa 1967, s. 100 i nn.; J. Krukowski, Konkordat Polski…, 
dz. cyt., s. 45–48.

23	 Dz. U. Nr 30, poz. 227.
24	 Zob. J. Wisłocki, Konkordat polski z 1925…, dz. cyt., s. 78–81, 239–259.
25	 S. Grabski, Pamiętniki, t. 2, Warszawa 1989, s. 232.
26	 Tamże, s. 237–238.



152

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

Apostolskiej – i S. Grabskiego – posła na Sejm, byłego Ministra Wyznań Reli-
gijnych i Oświecenia Publicznego. Ostatni z nich, jak stwierdził Jerzy Wisłocki, 
uważał podpisanie konkordatu „jako swój osobisty sukces i umiał przekonać 
członków rządu, że ten właśnie tekst stwarza dla państwa dogodne warunki 
realizowania polityki wewnętrznej, szczególnie narodowościowej” 27.

Następnie został on zatwierdzony na podstawie Ustawy z dnia 23 kwietnia 
1925 r. o  zatwierdzeniu układu ze Stolicą Apostolską, określającego stosunek 
Państwa do Kościoła Rzymsko-Katolickiego 28. Zgodnie z ustawą do jego raty-
fikacji został upoważniony prezydent Rzeczypospolitej, wykonanie zaś ustawy 
zostało powierzone ministrowi spraw zagranicznych, a wykonanie postanowień 
konkordatu prezesowi rady ministrów oraz ministrom: spraw wewnętrznych, 
spraw wojskowych, sprawiedliwości, wyznań religijnych i oświecenia publicz-
nego, reform rolnych oraz rolnictwa i dóbr państwowych. Zanim jednak została 
uchwalona ustawa, miała miejsce burzliwa dyskusja w  sejmie między lewicą, 
przeciwną ratyfikacji, a  prawicą, broniąca konkordatu 29. Dyskusja w  sejmie 
trwała przez trzy dni, tj. 24–26 marca 30, a pod adresem posła-sprawozdawcy – 
Edwarda Dubanowicza – padały okrzyki: „czy profesor jest sprawozdawcą 
Kurji Apostolskiej?” 31.

Konkordat składał się ze wstępu i XXVII artykułów, przy czym do art. XIV 
był dodany załącznik. W  artykułach tych zostały unormowane tzw. sprawy 
mieszane (res mixtae), które dotyczyły stosunków między państwem polskim 
a Kościołem katolickim 32. Zaliczyć do nich należało:

1) �zakres oraz podstawy prawne władzy i jurysdykcji Kościoła katolickiego 
w Polsce (art. I);

2) �zasady porozumienia się duchowieństwa ze Stolicą Apostolską i wiernymi 
(art. II);

3) �utrzymywanie stosunków dyplomatycznych między państwem polskim 
a Watykanem przez nuncjusza apostolskiego oraz ambasadora polskiego 
(art. III);

27	 J. Wisłocki, Konkordat polski z 1925…, dz. cyt., s. 87.
28	 Dz. U. Nr 47, poz. 324. Konkordat został ogłoszony w: AAS 8 (1925) oraz Dz. U. Nr 72, poz. 501 

[Konkordat pomiędzy Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską, podpisany w Rzymie dnia 10 
lutego 1925 r. (Ratyfikowany zgodnie z ustawą z dnia 23 kwietnia 1925 r. – Dz. U. R. P. z 1925 r. Nr 47, 
poz. 324)]. Zob. Oświadczenie rządowe z dnia 9 czerwca 1925 r. w sprawie wymiany dokumentów 
ratyfikacyjnych Konkordatu pomiędzy Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską, podpisanego 
w Rzymie dnia 10 lutego 1925 r., Dz. U. Nr 72, poz. 502.

29	 Szerzej: J. Osuchowski, Prawo…, dz. cyt., s. 119–123; J. Wisłocki, Konkordat polski z 1925…, dz. cyt., 
s. 87–92; J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 26–37.

30	 A. Gerstmann, Konkordat Polski ze Stolicą Apostolską, Lwów 1925, s. 75 i nn.
31	 Tamże, s. 80.
32	 Zob. J. Osuchowski, Prawo…, dz. cyt., s. 123.



153

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

4) �pomoc władz państwowych przy wykonywaniu postanowień i dekretów 
kościelnych, tzw. brachium saeculare (art. IV);

5) �status prawny i przywileje duchowieństwa (art. V);
6) �nienaruszalność kościołów, kaplic, cmentarzy (art. VI);
7) �zasady duszpasterstwa wojskowego (art. VII);
8) �modlitwę liturgiczną za pomyślność Rzeczypospolitej Polskiej i  jej 

prezydenta (art. VIII);
9) �organizację terytorialną administracji kościelnej z  podziałem na trzy 

obrządki (art. IX);
10) �zasady tworzenia i zmiany beneficjów kościelnych, kongregacji i zakonów 

(art. X);
11) �tryb wyboru arcybiskupów i  biskupów, w  tym przysięga ich wierności 

wobec Rzeczypospolitej Polskiej (art. XI–XII);
12) �naukę religii w  szkołach oraz kształcenie duchownych – nauczycieli 

religii (art. XIII);
13) �status prawny dóbr nieruchomych i ruchomych, należących do Kościoła 

katolickiego (art. XIV);
14) �opodatkowanie duchownych, majątku kościelnych osób prawnych i za-

konnych (art. XV);
15) �uprawnienia cywilne Kościoła katolickiego w  zakresie dysponowania 

majątkiem (art. XVI);
16) �kwestię zakładania, posiadania i zarządzania cmentarzami (art. XVII);
17) �zasady nadawania funkcji, urzędów i beneficjów kościelnych (art. XIX);
18) �postępowanie w związku z działalnością duchownego, które jest sprzeczne 

z bezpieczeństwem państwa (art. XX);
19) �wykonywanie prawa patronatu (art. XXI);
20) �tryb odpowiedzialności karnej i  zasady odbywania kary przez osoby 

duchowne (art. XXII);
21) �sprawę zmiany języka używanego w  diecezjach obrządku łacińskiego 

podczas obrzędów religijnych (art. XXIII);
22) �zagadnienie gruntów rolnych, które są w posiadaniu Kościoła, oraz ich 

parcelacja w związku z reformą rolną (art. XIV) 33.

33	 Szerzej: A. Gerstmann, dz. cyt., s. 5 i nn.; J. Bełcikowski, O konkordacie Polski z Rzymem, Warszawa 
1925; W. Abraham, Kilka uwag o konkordacie, „Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny” 1925, 
z. 3, s. 647–654; K. Przybyłowski, Kilka uwag w kwestji wpływu przepisów Konkordatu z 10 lutego 
1925 w dziedzinie prywatno-prawnej, Lwów 1927; I. Grabowski, dz. cyt., s. 311–321; W.E. Rappé, 
Zagadnienia administracyjne konkordatu, Lwów 1935; E. Bogdański, dz. cyt., s. 344–350; J. Sawicki, 
Historia stosunku kościoła do państwa. Notatki z wykładów, Kraków 1945, s. 93 i nn.; J. Osuchowski, 
Prawo…, dz. cyt., s. 123–124; S. Kutrzeba, Polska odrodzona 1914-1939, przejrzał, uzupełnił i do druku 
przygotował Stanisław Grodziski, Kraków 1988, s. 211–212; J. Wisłocki, Konkordat polski z 1925…, 
dz. cyt., s. 93–99; T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 298–347; K. Krasowski, Konkordat polski z 1925 roku. 



154

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

Zgodnie ze wstępem do konkordatu jego celem było ustalenie zasad, „które 
w  godny i  trwały sposób kierować będą sprawami kościelnemi na ziemiach 
Rzeczypospolitej”. Konkordat gwarantował Kościołowi rzymskokatolickiemu 
w Polsce korzystniejszą pozycję niż innym związkom wyznaniowym 34. Zgodnie 
bowiem z jego art. I, „Kościół katolicki, bez różnicy Obrządków, korzystać będzie 
w Rzeczypospolitej Polskiej z pełnej wolności. Państwo zapewnia Kościołowi 
swobodne wykonywanie Jego władzy duchownej i jego juryzdykcji, jak również 
swobodną administrację i  zarząd Jego sprawami i  Jego majątkiem, zgodnie 
z prawami boskiemi i prawem kanonicznem”. W związku z tym konkordat po-
twierdzał strukturę organizacyjną Kościoła i jego podział na obrządki: łaciński, 
greckokatolicki (grecko-rusiński) i ormiański.

Ponadto konkordat przyznawał szeroką autonomię i samorząd Kościołowi 
katolickiemu w II Rzeczypospolitej, w tym prawo dokonywania, w porozumieniu 
z rządem, podziału na prowincje i diecezje w granicach państwa polskiego 35. 
Dlatego, jak stwierdził Krzysztof Krasowski, „Konkordat polski był jednym z naj-
bardziej korzystnych dla Kościoła jakie zawarła Stolica Apostolska po pierwszej 
wojnie światowej. Z punktu widzenia władz kościelnych i związanych z nimi 
ugrupowań politycznych konkordat był sukcesem, gdyż zapewniał Kościołowi 
stanowisko równorzędnego partnera” 36.

Warto jednak zaznaczyć, że konkordat był układem o charakterze ogólnym, 
wymagał bowiem dla realizacji jego postanowień wydania przez państwo wielu 
aktów wykonawczych, tj. ustaw i  rozporządzeń z  zakresu m.in. nauki religii 
w  szkołach; obsady beneficjów proboszczowskich; stowarzyszeń katolickich; 
zakładania cmentarzy wyznaniowych; ochrony zabytków kultury i sztuki, które 
znajdowały się w kościołach katolickich i lokalach kościelnych; ziemi i kościołów 
pounickich 37. Poza tym tekst konkordatu zawierał nieprecyzyjne sformułowa-
nia, które umożliwiały często jego odmienną interpretację, w  szczególności 

Geneza – postanowienia – wykonanie, „Czasopismo Prawno-Historyczne” 2007, t. 59, z. 2, s. 109–139; 
W. Góralski, Konkordat polski z 1925 r. [w:] Konkordaty Polskie. Historia i  teraźniejszość, pod red. 
naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019.

34	 Zob. K. Krasowski, Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium historycznoprawne, Warszawa–
Poznań 1988, s. 73 i nn.

35	 Szerzej: J. Osuchowski, Prawo…, dz. cyt., s. 126–141; R. Klimowiecki, Administracja i  samorząd 
związków wyznaniowych [w:] Historia Państwa i Prawa Polski 1918-1939, cz. 2, pod red. F. Ryszki, pod 
ogólną red. J. Bardacha, Warszawa 1968, s. 228–231; J. Walkusz, Konkordat [w:] Encyklopedia Historii 
Drugiej Rzeczypospolitej, red. A. Garlicki, Z. Landau, W. Roszkowski, P. Stawecki, J. Tomaszewski, 
Warszawa 1999, s. 165–166.

36	 K. Krasowski, Związki…, dz. cyt., s. 77.
37	 Zob. J. Osuchowski, Problemy polskiego konkordatu z  1925 roku, „Państwo i Prawo” 1965, z. 12, 

s. 846–849; T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 297–298.



155

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

dotyczyło to tłumaczenia polskiego autorstwa członka Komisji Papieskiej 
biskupa Stanisława Łukomskiego 38.

Według K. Krasowskiego przekład różnił się w 31 punktach na korzyść Kościo-
ła katolickiego od wersji oficjalnej tekstu autentycznego w języku francuskim 39. 
Powodowało to problemy z wykonaniem konkordatu 40, a jego realizacja została 
powierzona dwóm komisjom. Rząd polski reprezentowała komisja złożona 
z  przedstawicieli ministerstwa wyznań religijnych i  oświecenia publicznego, 
w tym ekspertów z innych resortów, w zależności od rozpatrywanych zagadnień. 
Kościół katolicki natomiast reprezentował zespół określany mianem Komisji 
Papieskiej 41. Co istotne, na co zwrócił uwagę Jerzy Wisłocki, „Od początku 
działalności Komisji Papieskiej nie była jasna sprawa, czy stanowi ona organ 
Stolicy Apostolskiej czy polskiego episkopatu” 42.

Pracom nad realizacją konkordatu dużo miejsca poświęcił w swoich Dzien-
nikach z okresu 1930–1936 wiceminister wyznań religijnych i oświecenia pub-
licznego ks. Bronisław Żongołłowicz. W szczególności dotyczyły one: obsady 
stanowisk kościelnych, tworzenia obrządku bizantyjsko-słowiańskiego (wschod-
niosłowiańskiego), rewindykacji majątku Kościoła katolickiego 43. Ponadto, 
w  związku z  reformą rolną, miała nastąpić parcelacja majątków kościelnych, 
co wynikało z art. XXIV konkordatu.

Zgodnie z ust. 5 tego artykułu uzasadniano ją polepszeniem gospodarczym 
i  społecznym położenia ludności rolniczej oraz „aby wzmóc tem bardziej po-
kój chrześcijański kraju […]”. W praktyce jednak Komisja Papieska wszczęła 
z rządem polskim właśnie spór interpretacyjny o pojęcie terres arables (ziemie 
orne) 44. Spowodowało to, że przez cały okres II Rzeczypospolitej żaden hektar 
ziemi kościelnej nie został przejęty na zasadach ustawy o reformie rolnej, czyli 
reforma rolna nie objęła majątków kościelnych 45. Reformę rolną, ale już w nowej 
rzeczywistości polityczno-społecznej, zapoczątkował Dekret Polskiego Komitetu 
Wyzwolenia Narodowego z dnia 6 września 1944 r. o przeprowadzeniu reformy 

38	 Zob. S. Łukomski, Konkordat zawarty dnia 10 lutego 1925 roku pomiędzy Stolicą Apostolską 
i Rzecząpospolitą Polską, Łomża 1934.

39	 Zob. K. Krasowski, Związki…, dz. cyt., s. 79 i nn.
40	 Szerzej: J. Osuchowski, Prawo…, dz. cyt., s. 201 i nn.; tenże, Problemy…, dz. cyt., s. 844–849.
41	 Szerzej: J. Wisłocki, Konkordat polski z 1925…, dz. cyt., s. 115–119.
42	 Tamże, s. 116. Zob. J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 37 i nn.
43	 Szerzej: B. Żonogołłowicz, Dzienniki 1930-1936, oprac. D. Zamojska, Warszawa 2004, s. 22–28, 399–400, 

553–558, 605–606, 625–626, 636–637.
44	 Chodziło o to, że w tekście francuskim użyty został termin „terres arables” (ziemie orne), zaś 

w polskim tłumaczeniu urzędowym użyto terminu „ziemie rolne”.
45	 Zob. J. Sawicki, dz. cyt., s. 142–144; H. Świątkowski, Wyznaniowe prawo państwowe, Warszawa 1949, 

s. 118; A. Ajnenekiel, Ustawodawstwo agrarne [w:] Historia Państwa i Prawa Polski 1918-1939, cz. 2, 
pod red. F. Ryszki, pod ogólną red. J. Bardacha, Warszawa 1968, s. 353–354; T. Włodarczyk, dz. cyt., 
s. 343–344; K. Krasowski, Konkordat…, dz. cyt., s. 132–133.



156

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

rolnej 46, przy czym zgodnie z jego art. 2: „O położeniu prawnym nieruchomości 
ziemskich, należących do kościoła katolickiego lub gmin wyznaniowych innych 
wyznań, orzeknie Sejm Ustawodawczy”. Ostatecznie unormowała to zagad-
nienie Ustawa z dnia 20 marca 1950 r. o przejęciu przez Państwo dóbr martwej 
ręki, poręczeniu proboszczom posiadania gospodarstw rolnych i  utworzeniu 
Funduszu Kościelnego 47.

Warto odnotować, że w 1938 r. odbyła się konferencja międzyresortowa, która 
dotyczyła stosunków między państwem polskim a Kościołem katolickim. Jej 
uczestnicy m.in. uznali, że Kościół katolicki w coraz większym stopniu nie pod-
lega jakiejkolwiek kontroli administracji państwowej; konkordat nie przyniósł 
większych korzyści państwu i należy zmierzać do stanu bezkonkordatowego, 
a co z tym idzie, sprawy Kościoła regulować ustawami wewnętrznymi po ich 
uzgodnieniu ze Stolicą Apostolską; należy wykluczyć uczestnictwo krajowych 
biskupów w stosunkach między Rzecząpospolitą Polską a Stolicą Apostolską. 
Na podstawie tych opinii Ministerstwo Spraw Zagranicznych sporządziło me-
moriał, który ambasador przy Stolicy Apostolskiej przekazał kurii rzymskiej. 
W jego treści znalazł się postulat dotyczący podjęcia kroków mających na celu 
uzupełnienie konkordatu o  dodatkowe klauzule, w  szczególności zwrócono 
uwagę na obowiązek hierarchii kościelnej liczenia się z interesami państwa 48.

Po drugiej wojnie światowej, 12 września 1945 r., została podjęta, na wniosek 
ministra administracji publicznej Władysława Kiernika, jednomyślna uchwała 
Rady Ministrów Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej 49, w której ówczes-
ny rząd stwierdził, że „konkordat zawarty pomiędzy Rzecząpospolitą Polską 
a Stolicą Apostolską przestał obowiązywać wskutek jednostronnego zerwania 
go przez Stolicę Apostolską przez akty prawne zdziałane w  okresie okupacji, 
a  sprzeczne z  jego postanowieniami”. Chodziło o  naruszenie postanowień 
konkordatu, w szczególności art. IX, zgodnie z którym „Żadna część Rzeczypo-
spolitej Polskiej nie będzie zależała od biskupa, którego siedziba znajdowałaby 

46	 Dz. U. Nr 4, poz. 17; tekst jedn. Dz. U. z 1945 r. Nr 3, poz. 13. Szerzej: R. Jastrzębski, Reforma rolna 
po drugiej wojnie światowej. Ustawodawstwo państwa polskiego, „Czasopismo Prawno-Historyczne” 
2018, t. 70, z. 1, s. 140–142.

47	 Dz. U. Nr 9, poz. 87. Zob. J. Krukowski, Kościół i państwo…, dz. cyt., s. 236–237; M. Winiarczyk- 
-Kossakowska, Przejęcie przez państwo „dóbr martwej ręki” (W pięćdziesiątą rocznicę), „Państwo i Prawo” 
2000, z. 12, s. 52–65; M. Zawiślak, Prawne i finansowe aspekty działalności Funduszu Kościelnego 
w latach 1989-2009 [w:] Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. 
D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009, s. 357–369.

48	 Szerzej: J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 53–56; J. Wisłocki, Wątpliwości wobec 
konkordatu, „Państwo i Prawo” 1994, z. 7–8, s. 13; K. Krasowski, Konkordat…, dz. cyt., s. 133.

49	 Zob. H. Świątkowski, dz. cyt., s. 67–70; M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 1982, s. 154–155; 
T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 295–297; J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 56–64; J. Krukowski, 
Konkordat Polski…, dz. cyt., s. 48–49; J. Krukowski, Kościół i państwo. Podstawy relacji prawnych, 
Lublin 2000, s. 233–234; K. Krasowski, Konkordat…, dz. cyt., s. 133–138.



157

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

się poza granicami Państwa Polskiego”. W  uchwale wymieniono dwa takie 
przypadki, czyli powierzenie w 1940 r., za pośrednictwem nuncjusza w Berlinie, 
administracji diecezją chełmińską biskupowi gdańskiemu Niemcowi Karolowi 
Marii Splettowi oraz mianowanie dla biskupa gnieźnieńsko-poznańskiego ad-
ministratora apostolskiego – Niemca Hilariusza Breitingera, z jurysdykcją dla 
Niemców zamieszkałych na terenie diecezji gnieźnieńsko-poznańskiej.

Ponadto w  uchwale uznano, że w  przeciwieństwie do większości państw 
Stolica Apostolska nie uznała dotąd Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej 
i w następstwie tego między Stolicą Apostolską a rządem polskim nie istnieją 
normalne stosunki dyplomatyczne. Dlatego Rząd Jedności Narodowej nie 
przyjmuje do urzędowej wiadomości nominacji administratorów apostolskich, 
która została dokonana przez Stolicę Apostolską 15 marca tego roku. Na koniec 
uchwały Tymczasowy Rząd Jedności Narodowej oświadczył, że „tak jak do-
tychczas niczym nie krępował działania Kościoła katolickiego, podobnie i nadal 
zapewnia Kościołowi katolickiemu pełną swobodę działania w ramach obowią-
zujących ustaw” 50. Należy jednak zaznaczyć, że mimo formalnego zerwania 
stosunków dyplomatycznych w 1945 r. miały miejsce próby ich nawiązania. Była 
z tym związana m.in. misja Ksawerego Pruszyńskiego w Watykanie w 1947 r. 51

Co istotne, uchwała Rady Ministrów Tymczasowego Rządu Jedności Na-
rodowej z 12 września 1945 r. nie została oficjalnie opublikowana. W praktyce 
powodowało to problemy prawne, m.in. Sąd Apelacyjny w Poznaniu w sprawie 
hipotecznej o  sprostowanie wpisu w  księdze wieczystej uznał, że konkordat 
nadal obowiązuje jako ustawa wewnętrzna, gdyż nie została ona uchylona przez 
właściwy organ ustawodawczy oraz uchwała ówczesnego rządu nie została 
ogłoszona we właściwy sposób, tj. w Dzienniku Ustaw w postaci właściwego 
oświadczenia rządu o notyfikowaniu tej uchwały Stolicy Apostolskiej 52. W ten 
sposób w okresie przejściowym, czyli do wejścia w życie Konstytucji Polskiej 
Rzeczypospolitej Ludowej z  dnia 22 lipca 1952 r. 53, podstawę prawną dzia-
łalności Kościoła katolickiego stanowiły formalnie „podstawowe założenia” 
konstytucji z dnia 17 marca 1921 r., na którą powoływała się ówczesna władza 

50	 Uchwała Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej z 12 września 1945 r. stwierdzająca, że konkordat 
przestał obowiązywać [w:] T. Włodarczyk, dz. cyt., s. 537 (załącznik nr 3).

51	 Zob. J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 64–74; P. Raina, Cele polityki władz PRL wobec 
Watykanu. Tajne Dokumenty 1967-1989, Warszawa 2001, s. 7 i nn.

52	 Zob. S. Piotrowski, Konkordat zawarty ze Stolicą Apostolską w 1925 roku przestał obowiązywać jako 
wewnętrzna ustawa krajowa, „Państwo i Prawo” 1947 z. 12, s. 3–8; A. Mezglewski, Spór o „wygaśnięcie” 
Konkordatu polskiego z 1925 roku, „Roczniki Nauk Prawnych” 1998, t. 8, s. 325–340; D. Waniek, 
Uwarunkowania prawno-polityczne i międzynarodowe wygaśnięcia konkordatu z 1925 r. (próba odkłamania 
tezy o „bezprawnym i jednostronnym” zerwaniu konkordatu przez „komunistyczny rząd” we wrześniu 
1945 r.) [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, 
Warszawa 2019, s. 26–38.

53	 Dz. U. Nr 33, poz. 232.



158

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

ludowa w  Manifeście Polskiego Komitetu Wyzwolenia Narodowego z  dnia 
22 lipca 1944 r. 54, a później zostało to stwierdzone w Ustawie Konstytucyjnej 
z  dnia 19 lutego 1947 r. o  ustroju i  zakresie działania najwyższych organów 
Rzeczypospolitej Polskiej 55.

14 kwietnia 1950 r. zostało zawarte porozumienie o charakterze politycznym 
między przedstawicielami ówczesnego rządu a Episkopatem Polski, z którego 
wynikało, że Kościół katolicki jest związkiem religijnym prawnie uznanym. 
5 grudnia 1956 r. porozumienie zostało uzupełnione przez tzw. Małe Porozumie-
nie. W praktyce postanowienia porozumień nie były w dużej mierze realizowane, 
co było związane z ówczesną sytuacją polityczną 56.

Konstytucja z dnia 22 lipca 1952 r. stanowiła zgodnie z jej art. 70, że „Polska 
Rzeczpospolita Ludowa zapewnia obywatelom wolność sumienia i wyznania. 
Kościół i inne związki wyznaniowe mogą swobodnie wypełniać swoje funkcje 
religijne. […] Kościół jest oddzielony od państwa. Zasady stosunku państwa do 
kościoła oraz sytuację prawną i majątkową związków wyznaniowych określają 
ustawy” 57. W praktyce miała miejsce pewna ewolucja poglądów co do statusu 
prawnego Kościoła katolickiego, która wynikała m.in. z judykatury Sądu Naj-
wyższego w latach 60. W związku z tym odmówiono Kościołowi katolickiemu 
jako całości osobowości prawnej, uznano zaś osobowość prawną parafii, diecezji 
oraz diecezjalnych seminariów duchownych 58.

W  ten sposób w  latach 1945–1989, czyli do wejścia w  życie Ustawy z  dnia 
17  maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Polskiej Rzeczy-
pospolitej Ludowej 59, brak było aktu normatywnego, który określałby wzajemne 
relacje między ówczesnym państwem polskim a Kościołem katolickim. Sytuację 
prawną Kościoła normowały zaś unormowania fragmentaryczne, które były 
wydane w okresie po drugiej wojnie światowej 60. Ostatecznie osobowość prawna 
Kościoła katolickiego – jako całości – została określona na podstawie konkordatu 
między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską podpisanego 28 lipca 1993 r.

54	 Załącznik do Dz. U. z 1944 r. Nr 1, s. 1.
55	 Dz. U. Nr 18, poz. 71.
56	 Zob. J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 85–87; W. Góralski, Droga do konkordatu, 

„Ateneum Kapłańskie” 1996, nr 1, s. 4; J. Krukowski, Kościół i państwo…, dz. cyt., s. 250–253; 
J. Dziobek-Romański, Problemy osobowości prawnej Kościoła Katolickiego w prawie polskim w latach 
1944-1989, „Roczniki Nauk Prawnych. Prawo Kanoniczne” 2000, t. 10, z. 2, s. 57–58; W. Góralski, 
Konkordat Polski 1993 od podpisania do ratyfikacji, Warszawa 1998, s. 13–14; J. Żaryn, Dzieje Kościoła 
katolickiego w Polsce (1944-1989), Warszawa 2003, s. 107 i nn.; J. Krukowski, Porozumienia między 
przedstawicielami Episkopatu Polski i Rządu komunistycznego z 1950 i 1956 r. [w:] Konkordaty Polskie. 
Historia i teraźniejszość, pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019, s. 121–144.

57	 Tekst jedn. Dz. U. z 1976 r. Nr 7, poz. 36. W tekście jednolitym jest to art. 82 Konstytucji z 1952 r.
58	 Szerzej: J. Dziobek-Romański, dz. cyt., s. 58 i nn.
59	 Dz. U. Nr 29, poz. 154. Zob. J. Krukowski, Kościół i państwo…, dz. cyt., s. 254–267.
60	 Zob. M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszaw 1982, s. 162, 192–195; tenże, Prawo wyznaniowe, 

Warszawa 2003, s. 170; J. Dziobek-Romański, dz. cyt., s. 51.



159

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

II. KONKORDAT Z  1993 R.

Próba nawiązania stosunków dyplomatycznych, związanych z  zawarciem 
konkordatu, pojawiła się w  latach 60. 26 kwietnia 1963 r. I  sekretarz Polskiej 
Zjednoczonej Partii Robotniczej Władysław Gomułka w rozmowie z prymasem 
Stefanem Wyszyńskim poruszył ten temat, przy czym nie przyniosło to żadnych 
skutków. Poza tym w  Watykanie przebywali na zlecenie ówczesnych władz 
państwa polskiego jego wysłannicy lub przedstawiciele, np. Jerzy Zawieyski, 
Stanisław Stomma, Andrzej Werblan.

Następnie ks. prałat Agostino Casaroli – podsekretarz Rady do Spraw 
Publicznych Kościoła – odbył kilkanaście wizyt do Polski, które dotyczyły 
m.in. obchodów 1000-lecia chrztu Polski, ustanowienia nowych kościelnych 
jednostek terytorialnych na tzw. Ziemiach Odzyskanych (zachodnich i północ-
nych). Kolejne próby normalizacji stosunków miały miejsce w latach 70. przez 
nową ekipę rządową. Wówczas odbyły się oficjalne spotkania przedstawicieli 
państwa polskiego i Watykanu, czego skutkiem było podpisanie 6 lipca 1974  r. 
protokołu uzgodnień, z  czym było związane utworzenie Zespołu do Spraw 
Stałych Kontaktów Roboczych Rządu Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej ze 
Stolicą Apostolską. W związku z tym 17 grudnia 1977 r. odbyło się spotkanie 
I sekretarza Komitetu Centralnego Polskiej Zjednoczonej Partii Robotniczej 
Edwarda Gierka z papieżem Pawłem VI 61.

Przełomowe znaczenie dla późniejszych relacji między państwem polskim 
a Watykanem miał, dokonany 16 października 1978 r., wybór kardynała Karola 
Wojtyły na papieża oraz pierwsza pielgrzymka do Polski Jana Pawła II w 1979 r. 
Po wprowadzeniu stanu wojennego w 1981 r. przyjechał do Polski arcybiskup 
Luigi Poggi, który odbył rozmowę z generałem, premierem Wojciechem Jaru-
zelskim. Następnie miały miejsce bezpośrednie spotkania ówczesnego premiera 
państwa polskiego z Janem Pawłem II. Po ostatniej wizycie ówczesnego premiera 
oficjalną wizytę w państwie polskim złożył arcybiskup Achille Silvestrini. Istot-
ną rolę w normalizacji stosunków w latach 80. miała tzw. Komisja Wspólna, co 
było związane z określonymi inicjatywami ustawodawczymi 62. W ich wyniku 
zostały uchwalone ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o:

1) �ubezpieczeniu społecznym duchownych 63;
2) �gwarancjach wolności sumienia i wyznania 64;

61	 Szerzej: P. Raina, dz. cyt., s. 28 i nn.; W. Kucharski, Komuniści i Watykan. Polityka komunistycznej 
Polski wobec Stolicy Apostolskiej 1945-1974, Warszawa 2019.

62	 Szerzej: J. Żaryn, dz. cyt., s. 264–271, 306–329, 401–418, 533–535, 559–569; J. Krukowski, Geneza 
Konkordatu polskiego 1993-1998 [w:] Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, pod red. naukową 
J. Krukowskiego, Lublin 2019, s. 147 i nn.

63	 Dz. U. Nr 29, poz. 156.
64	 Dz. U. Nr 29, poz. 155.



160

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

3) �stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Polskiej Rzeczypospolitej 
Ludowej 65.

Następnie 17 maja 1989 r. został ogłoszony komunikat o  wznowieniu sto-
sunków dyplomatycznych państwa polskiego ze Stolicą Apostolską, przy czym 
już od października 1987 r. trwały prace tzw. Komisji Wspólnej nad projektem 
konwencji między Polską a  Watykanem. Ambasadorem w  Watykanie został 
mianowany Jerzy Kuberski, nuncjuszem apostolskim w Polsce zaś arcybiskup 
Józef Kowalczyk. Rok później w kwietniu projekt konwencji został parafowany 
oraz przesłany do Stolicy Apostolskiej. Co istotne, projekt został odrzucony 
i jednocześnie 25 października 1991 r. przekazano stronie polskiej projekt kon-
kordatu. Do projektu poszczególne resorty oraz eksperci zgłosili szereg uwag, 
na podstawie których został przygotowany projekt rządowy z  datą 12 marca 
1993 r. Stał się on przedmiotem obrad specjalnej, dwunastoosobowej komisji 66.

1 czerwca 1993 r. został on przyjęty przez Radę Ministrów, której prezesem 
była Hanna Suchocka. Następnie 28 lipca 1993 r. konkordat został podpisany 
przez Krzysztofa Skubiszewskiego – ministra spraw zagranicznych – oraz Józefa 
Kowalczyka – nuncjusza apostolskiego w Warszawie 67. Charakteryzując projekty 
konkordatu – przedłożony przez nuncjusza oraz rządowy kontrprojekt, w tym 

65	 Szerzej: W. Góralski, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 14 i nn.; G. Rydlewski, Geneza i  tryb 
przygotowania ustawodawstwa wyznaniowego w Polsce w 1989 r. [w:] B. Górowska, G. Rydlewski, 
Regulacje prawne stosunków wyznaniowych w Polsce, Warszawa 1992, s. 202–216; J. Krukowski, 
Konkordat Polski…, dz. cyt., s. 49–52; M. Pietrzak, Geneza ustaw wyznaniowych z 17 maja 1989 r. [w:] 
Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Katowice–
Bielsko-Biała 2009, s. 11–26; T.J. Zieliński, Ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania z 1989 r. 
jako „magna charta” swobód światopoglądowych w Polsce [w:] Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-2009). 
Analizy – dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009, s. 53–65; R. Łatka, 
Droga do ustawowego uregulowania osobowości prawnej Kościoła Katolickiego w Polsce „ludowej”, 

„Colloquium” 2015, nr 4, s. 99–126; P. Borecki, Idea umowy państwa ze Stolicą Apostolską w okresie 
Polski Ludowej [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, 
P. Borecki, Warszawa 2019, s. 41–51.

66	 Skład: Józef Kowalczyk – nuncjusz apostolski; abp Bronisław Dąbrowski – sekretarz Konferencji 
Episkopatu (zastępowany przez ks. Wojciecha Góralskiego – profesora prawa kanonicznego); 
abp Jerzy Stroba – metropolita poznański; bp Alojzy Orszulik – ordynariusz diecezji płockiej; bp 
Tadeusz Pieronek – zastępca sekretarza Konferencji Episkopatu; ks. Tadeusz Pawluk – profesor prawa 
kanonicznego; K. Skubiszewski – minister spraw zagranicznych; Jan Maria Rokita – minister, szef 
Urzędu Rady Ministrów; Zdobysław Flisowski – minister edukacji narodowej; Janina Skórzewska – 
podsekretarz stanu w Ministerstwie Sprawiedliwości; Marek Pernal – dyrektor Biura do Spraw 
Wyznań przy Urzędzie Rady Ministrów; Jan Stańczyk – dyrektor departamentu traktatowego 
Ministerstwa Spraw Zagranicznych. Zob. W. Góralski, W. Adamczewski, Konkordat między Stolicą 
Apostolską i Rzecząpospolitą Polską z 28 lipca 1993 r., Płock 1994, s. 187–188.

67	 Szerzej: J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 89–100; W. Góralski, Droga…, dz. cyt., 
s. 4–10; M. Pietrzak, Polska droga do konkordatu z 28 lipca 1993 r. [w:] Dziesięć lat polskiego konkordatu, 
red. naukowa C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2009, s. 25–32; P. Borecki, Droga do konkordatu. Geneza 
projektu konwencji z 1988 r. między PRL a Stolicą Apostolską [w:] Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-
2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009, s. 127–141; 
J. Krukowski, Geneza…, dz. cyt., s. 156 i nn.



161

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

ostateczny tekst konkordatu z dnia 28 lipca 1993 r., Michał Pietrzak stwierdził, 
że „zgłoszone przez ekspertów i resorty uwagi, postulaty i wątpliwości osłabiły 
wyraźnie wyznaniowy charakter przepisów projektu kościelnego i wzmocniły 
pozycję władz państwowych, rozszerzając ich uprawnienia, ale nie były one 
w stanie zapewnić państwu wyraźnie świeckiego charakteru, a jego władzom 
neutralności” 68.

Konkordat między Stolicą Apostolską a  Rzecząpospolitą Polską składa 
się z  arengi oraz 29 artykułów. Zgodnie z  jego art. 29 został on sporządzony 
w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r., w dwóch egzemplarzach, każdy w językach 
polskim i włoskim, przy czym obydwa teksty są jednakowo autentyczne.

Preambuła konkordatu jest bardzo rozbudowana i określa generalnie zasady, 
na których został on zawarty. Należy do nich zaliczyć: trwałe i harmonijne ure-
gulowanie wzajemnych stosunków między jego stronami; wyznawanie religii 
katolickiej przez większość społeczeństwa polskiego; posłannictwo Kościoła 
katolickiego, w tym jego rolę w tysiącletnich dziejach państwa polskiego oraz 
znaczenie pontyfikatu Jana Pawła II dla współczesnych dziejów Polski; prze-
łomowe znaczenie odzyskania niepodległości i  suwerenności przez państwo 
polskie; wkład Kościoła w  rozwój osoby ludzkiej i  umacnianie moralności; 
zasady prawa międzynarodowego, w tym poszanowanie praw człowieka, pod-
stawowych swobód oraz wyeliminowanie wszelkich form nietolerancji i dyskry-
minacji z powodów religijnych; uznanie poszanowania godności osoby ludzkiej 
i  jej praw za fundament rozwoju wolnego i demokratycznego społeczeństwa; 
uwzględnienie nowej struktury administracyjnej Kościoła w  Polsce, ustano-
wionej bullą papieską Totus Tuus Poloniae populus.

Ponadto w  arendze zostały uwzględnione zasady konstytucyjne i  ustawy 
państwa polskiego oraz dokumenty soboru watykańskiego II w zakresie wol-
ności religijnej i  stosunków między Kościołem a  wspólnotą polityczną, oraz 
przepisy prawa kanonicznego.

Konkordat dotyczy przede wszystkim:
1) �niezależności i autonomii państwa oraz Kościoła we wzajemnych stosun-

kach (art. 1);
2) �stosunków dyplomatycznych między Rzecząpospolitą Polską a  Stolicą 

Apostolską (art. 2);
3) �zapewnienia przez Rzeczpospolitą Polską swobody utrzymywania sto-

sunków i komunikowania się Kościołowi katolickiemu oraz jego osobom 
prawnym i fizycznym (art. 3);

4) �osobowości prawnej Kościoła katolickiego oraz instytucji kościelnych te-
rytorialnych i personalnych (jednostek organizacyjnych Kościoła) (art. 4);

68	 M. Pietrzak, Polska droga…, dz. cyt., s. 31–32.



162

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

5) �zapewnienia Kościołowi katolickiemu przez państwo polskie, bez wzglę-
du na obrządek, swobodnego i publicznego pełnienia jego misji, w tym 
jurysdykcji, zarządzania i administrowania jego sprawami na podstawie 
prawa kanonicznego, czyli autonomii Kościoła (art. 5);

6) �zapewnienia Kościołowi dokonywania zmian w strukturze organizacyjnej 
(terytorialnej), pod pewnymi warunkami dotyczącymi obszaru państwa 
polskiego (art. 6);

7) �obsadzania urzędów kościelnych (art. 7);
8) �wolności Kościoła w  sprawowaniu kultu, w  tym organizowania kultu 

publicznego, nienaruszania miejsc kultu i grzebania zmarłych (art. 8);
9) �świąt religijnych (art. 9);
10) �zawarcia małżeństwa kanonicznego, w tym jego skutków cywilnopraw-

nych, przygotowania do jego zawarcia, orzekania o jego ważności (art. 10);
11) �ochrony i poszanowania instytucji małżeństwa i rodziny (art. 11);
12) �nauczania religii w przedszkolach i szkołach publicznych (art. 12);
13) �praktyk religijnych dzieci i młodzieży na koloniach i obozach (art. 13);
14) �zakładania oraz prowadzenia przez Kościół katolicki placówek oświato-

wych i wychowawczych, w tym przedszkoli oraz szkół, oraz ich dotowania 
przez państwo (art. 14);

15) �zakładania i prowadzenia szkół wyższych przez Kościół katolicki, w tym 
dotowania ich przez państwo (art. 15);

16) �duszpasterstwa wojskowego nad żołnierzami wyznania katolickiego 
w czynnej służbie wojskowej oraz zawodowej, w tym służby wojskowej 
duchownych (art. 16);

17) �zapewnienia wykonywania praktyk religijnych i  korzystania z  posług 
religijnych m.in. w  zakładach penitencjarnych, wychowawczych, reso-
cjalizacyjnych oraz opieki zdrowotnej i społecznej (art. 17);

18) �zapewnienia opieki duszpasterskiej członkom mniejszości narodowych 
w języku określonej mniejszości (art. 18);

19) �tworzenia zrzeszeń przez katolików, w tym prawo do zakładania stowa-
rzyszeń (art. 19);

20) �prawa do korzystania przez Kościół ze środków masowego przekazu, 
w tym swobodnego drukowania, wydawania i rozpowszechniania pub-
likacji związanych z jego posłannictwem (art. 20);

21) �prawa prowadzenia przez Kościół działalności o charakterze misyjnym, chary-
tatywnym, opiekuńczym oraz naukowej i oświatowo-wychowawczej (art. 21);

22) �spraw finansowych, które dotyczą instytucji i dóbr kościelnych oraz du-
chowieństwa, w tym wsparcia państwa w zakresie konserwacji i remon-
towania zabytkowych obiektów sakralnych, dzieł sztuki stanowiących 
dziedzictwo kultury (art. 22);



163

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

23) �praw majątkowych kościelnych osób prawnych (art. 23);
24) �budownictwa sakralnego, kościelnego oraz cmentarzy (art. 24);
25) �ochrony obiektów sakralnych i kościelnych dóbr kultury o ogólnonaro-

dowym znaczeniu, w tym dokumentów archiwalnych o wartości histo-
rycznej i artystycznej (art. 25);

26) �fundacji kościelnych (art. 26);
27) �postanowień przejściowych z zakresu m.in. spraw wymagających nowych 

lub dodatkowych rozwiązań; interpretacji oraz stosowania konkordatu; 
ratyfikacji i wejścia w życie konkordatu (art. 27–29) 69.

Podpisanie konkordatu spowodowało liczne wątpliwości natury prawnej oraz 
politycznej. Do krytyków konkordatu należeli m.in. J. Wisłocki, M. Pietrzak, 
Ryszard M. Małajny. Zwracali oni przede wszystkim uwagę na:

1) �to, że ówczesne państwo polskie nie miało pełnej konstytucji, a zawarcie 
konkordatu nie było zgodne z tzw. Małą Konstytucją z 1992 r. 70, tj. z art. 
52 ust. 2 pkt 7, zgodnie z którym Rada Ministrów m.in. utrzymuje jedynie 
stosunki i zawiera umowy z rządami innych państw oraz z organizacjami 
międzynarodowymi, a także z obowiązującymi normami konstytucji z dnia 
22 lipca 1952 r., w szczególności z brzmieniem art. 82 ust. 2, zgodnie z któ-
rym Kościół jest oddzielony od państwa, w tym zasady stosunku państwa 
do Kościoła oraz sytuację prawną i majątkową związków wyznaniowych 
określają ustawy;

69	 Szerzej: J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 101–165; W. Góralski, W. Adamczewski, dz. cyt.; 
J. Krukowski, Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską podpisany 28 lipca 1993 
r. – zagadnienia prawnoustrojowe [w:] Nowy Konkordat a prawo polskie, pod red. J. Krukowskiego, 
Warszawa 1994, s. 7–61; R. Sobański, Niezależność i autonomia Kościoła i państwa podstawową przesłanką 
konkordatu, „Ateneum Kapłańskie” 1996, nr 1, s. 16–27; W. Góralski, Konkordat z 28 lipca 1993 r. Zasady 
wzajemnych relacji państwo – Kościół Katolicki [w:] Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej, pod red. 
H. Misztala, Lublin–Sandomierz 1999, s. 65–75; J. Krukowski, Konkordat Polski…, dz. cyt., s. 91 i nn.; 
W. Góralski, A. Pieńdyk, Zasada niezależności i autonomii państwa i Kościoła w Konkordacie polskim 
z 1993 roku, Warszawa 2000; J. Krukowski, Kościół i państwo…, dz. cyt., s. 297–329; B. Trzeciak, 
Klauzule…, dz. cyt., s. 97 i nn.; J. Krukowski, Polskie prawo…, dz.  cyt. s. 95–106; P. Kuglarz, Konkordat 
polski z 28 lipca 1993 roku – zarys analizy systemowej [w:] Vetera Novis Augere. Studia i prace dedykowane 
Profesorowi Wacławowi Uruszczakowi, t. 1, red. S. Grodziski, D. Malec, A. Karabowicz, M. Stus, 
Kraków 2010, s. 547–559; W. Góralski, Gwarancje harmonijnego kształtowania się wzajemnych relacji 
państwa polskiego i Kościoła Katolickiego w Konkordacie z 1993 roku, „Ruch Prawniczy, Ekonomiczny 
i Socjologiczny” 2009, z. 2, s. 65–85; J. Krukowski, Konkordat polski z 1993 r. – przedmiot i  formy 
realizacji w krajowym porządku prawnym [w:] Układowe formy regulacji stosunków między państwem 
a związkami wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), red. P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2013, 
s. 383–402; J. Krukowski, Teraźniejszość: Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą 
Polską 1993-1998 [w:] Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, pod red. naukową J. Krukowskiego, 
Lublin 2019, s. 171 i nn.

70	 Ustawa Konstytucyjna z dnia 17 października 1992 r. o wzajemnych stosunkach między władzą 
ustawodawczą i wykonawczą Rzeczypospolitej Polskiej oraz o samorządzie terytorialnym, Dz. U. 
Nr 84, poz. 426.



164

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

2) �to, że rząd H. Suchockiej nie był kompetentny do prowadzenia i podpisa-
nia umowy konkordatowej po rozwiązaniu parlamentu przez prezydenta;

3) �to, że nie zostały przeprowadzone szerokie konsultacje społeczne przed 
podpisaniem konkordatu, a prace nad konkordatem trwały zaledwie cztery 
miesiące, w tym negocjacje konkordatowe były utrzymywane w tajemnicy 
przed opinią publiczną;

4) �użycie w  konkordacie dwóch różnych terminów „terytorium polskim” 
oraz „granicami Państwa Polskiego” (art. 6 pkt 2 i 3) na określenie granic 
państwa;

5) �kanoniczną formę zawarcia małżeństwa, która miała być rejestrowana 
przez urzędy stanu cywilnego;

6) �nauczanie religii w przedszkolach oraz wprowadzenie nauczania religii, 
które miało odbywać się w ramach planu zajęć;

7) �sprawę dotowania szkolnictwa wyznaniowego, w szczególności Papieskiej 
Akademii Teologicznej;

8) �problemy interpretacyjne, dotyczące m.in. nienaruszalności kościelnych 
cmentarzy, w związku z grzebaniem na nich zmarłych innych wyznań lub 
bezwyznaniowców czy rozszerzenia działalności kapelanów;

9) �brak w  konkordacie regulacji z  zakresu spraw finansowych, które ma 
rozstrzygać specjalna komisja 71.

W szczególności J. Wisłocki zwracał uwagę na doświadczenia historyczne, 
związane z interpretacją i realizacją konkordatu z 1925 r. Ponadto krytykował 
on brak przystosowania go do konstytucyjnej zasady rozdziału Kościoła od 
państwa oraz gorsze położenie prawne innych związków wyznaniowych, które 
wynikało z jego zawarcia 72.

Zwolennikami podpisanego konkordatu były przede środowiska blisko 
związane z Kościołem katolickim 73, które odrzucały te argumenty, jednocześnie 

71	 Szerzej: J. Wisłocki, Wątpliwości…, dz. cyt., s. 13–18; M. Pietrzak, Zmiany w ustawodawstwie jako konsekwencja 
ratyfikacji konkordatu, „Państwo i Prawo” 1994, z. 7–8, s. 19–25; M. Pietrzak, Opinia z dnia 31 stycznia 1994 r. 
w sprawie zgodności z Konstytucją RP konkordatu podpisanego 28 lipca 1993 r. (Nr 60); Uwagi z dnia 14 kwietnia 
1994 r. w sprawie opinii przedstawicieli Rządu i Episkopatu z dnia 8 marca 1994 r. (Nr 61) [w:] Konkordat Polski 
1993. Wybór materiałów źródłowych z lat 1993-1996, Warszawa 1997, s. 409–419; R. Sobański, Ekspertyza 
z 4 lutego 1995 r. pt. „Konkordat z roku 1993 a Konstytucja RP” (Nr 76) [w:] Konkordat Polski 1993. Wybór 
materiałów źródłowych z lat 1993-1996, Warszawa 1997, s. 472–475; R.M. Małajny, Głos polemiczny prof. 
Ryszarda M. Małajnego pt. „Konkordat a ustawy konstytucyjne III RP (Odpowiedź ks. prof. dr h.c. Remigiuszowi 
Sobańskiemu)” (Nr 77) [w:] Konkordat Polski 1993. Wybór materiałów źródłowych z lat 1993-1996, Warszawa 
1997, s. 475–481; R.M. Małajny, Konkordat Polski z 1993 r. – altera pars, „Przegląd Sejmowy” 1996, nr 2, 
s. 136–146; W. Góralski, Droga…, dz. cyt., s. 10–14; M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2003, s. 211–212.

72	 Zob. J. Wisłocki, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 166 i nn.
73	 Szerzej: Rola i znaczenie Konkordatu 1993 r., pod red. J. Dyducha, Kraków 1994; W. Skrzydło, 

R. Mojak, Konkordat w świetle prawa konstytucyjnego [w:] Nowy Konkordat a prawo polskie, pod red. 
J. Krukowskiego, Warszawa 1994, s. 63–83; J. Gruca, Spór o konkordat, Warszawa 1994; W. Góralski, 
Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 24–27.



165

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

dążąc do jak najszybszej jego ratyfikacji przez parlament. Podnosili oni prze-
de wszystkim szczególne znaczenie konkordatu dla państwa polskiego, m.in. 
Wacław Uruszczak stwierdził, że będzie on sui generis aktem sprawiedliwości 
wobec Kościoła katolickiego, nagrodą „za zasługi za »obronę narodu« przed 
jego sowietyzacją”, zaznaczając iż „Konkordat jest aktem nadziei o  wielkim 
znaczeniu dla państwa z dwóch zasadniczych powodów: 1) Konkordat sprzyja 
budowie w Polsce ustroju demokratycznego opartego na prawach człowieka; 
2) Konkordat czyni z Kościoła partnera, a nawet więcej – sojusznika państwa 
w wykonywaniu przezeń jego zadań” 74.

Ponadto Stowarzyszenie Polskich Prawników Katolickich złożyło 26 stycznia 
1994 r. oświadczenie w sprawie ratyfikacji konkordatu, w którego zakończeniu 
uznało, że „Ratyfikacja Konkordatu jest wymogiem polskiej racji stanu, potrzebą 
zapewnienia międzynarodowej wiarygodności Polski, jak również zapewnienia 
ciągłości polskiej historii, tradycji i kultury narodowej”, zaś „Odmowa lub zaha-
mowanie procesu ratyfikacji będzie świadczyć o braku dobrej woli w kontynuacji 
tych przemian ze strony aktualnie kierujących Państwem elit politycznych” 75.

Konkordat został ratyfikowany dnia 23 lutego 1998 r. 76, zanim jednak do 
tego doszło, nastąpiła zmiana ustawy zasadniczej 77. Wcześniej jednak były 
zgłaszane wnioski o  uchwalenie ustawy ratyfikacyjnej zgodnie z  art. 33 ust. 
2 Ustawy Konstytucyjnej z dnia 17 października 1992 r. o wzajemnych stosunkach 
między władzą ustawodawczą i  wykonawczą Rzeczypospolitej Polskiej oraz 
o samorządzie terytorialnym. Były one blokowane przez ówczesną większość 
parlamentarną, którą posiadały stronnictwa lewicowe 78. Następnie sejm 1 lipca 
1994 r. podjął uchwałę o trybie prac nad ustawą o ratyfikacji Konkordatu mię-
dzy Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską 79, na podstawie której została 
powołana Komisja Nadzwyczajna do rozpatrzenia projektu ustawy o ratyfikacji 
konkordatu. Do zadań komisji należała:

1) �ocena skutków prawnych, jakie nastąpią w przypadku uchwalenia ustawy 
ratyfikacyjnej w świetle obowiązujących przepisów konstytucyjnych oraz 
innych ustaw, przy czym prace komisji w tym zakresie oraz złożenie sto-
sowanego sprawozdania miało nastąpić do dnia 31 stycznia 1995 r.;

74	 W. Uruszczak, Znaczenie Konkordatu z 1993 r. dla państwa polskiego, „Ateneum Kapłańskie” 1996, 
nr 1, s. 74.

75	 Oświadczenie Stowarzyszenia Polskich Prawników Katolickich w sprawie ratyfikacji Konkordatu [w:] 
Nowy Konkordat a prawo polskie, pod red. J. Krukowskiego, Warszawa 1994, s. 117.

76	 Zob. Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską, podpisany w Warszawie dnia 
28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 Nr 51, poz. 318; Oświadczenie rządowe z dnia 3 kwietnia 1998 r. w sprawie 
wymiany dokumentów ratyfikacyjnych Konkordatu między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą 
Polską, podpisanego w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. Nr 51, poz. 319.

77	 Chodzi o Konstytucję Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia1997 r., Dz. U. Nr 78, poz. 483.
78	 Szerzej: W. Góralski, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 29 i nn.
79	 M. P. Nr 39, poz. 326.



166

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

2) �ocena zgodności konkordatu z uchwaloną przez Zgromadzenie Narodowe 
konstytucją, przy czym sprawozdanie z  tego miało zostać złożone nie 
później niż po upływie dwóch miesięcy od dnia uchwalenia projektu 
konstytucji.

Ostateczne sprawozdanie Komisji Nadzwyczajnej miało być przedłożone 
niezwłocznie po przeprowadzeniu referendum konstytucyjnego, ale nie później 
niż do dnia 31 grudnia 1995 r. Pierwsze posiedzenie komisji odbyło się 7 lipca 
1994 r. Prace nad ratyfikacją konkordatu przeciągały się i zgłaszane były liczne 
wątpliwości co do interpretacji jego treści 80. W związku z tym ówczesny rząd 
podjął rozmowy ze Stolicą Apostolską oraz przygotował deklarację z  dnia 15 
kwietnia 1997 r., której celem było wyjaśnienie niektórych przepisów konkor-
datu 81.

Co istotne, Stolica Apostolska nie podzielała tych wątpliwości i co za tym idzie, 
nie widziała potrzeby ich wyjaśnienia. Warto jednak zaznaczyć, że długotrwałe 
postępowanie legislacyjne było związane z kwestiami natury politycznej oraz 
ideowo-programowej, przy czym płaszczyzna prawna formalnie funkcjono-
wała na pierwszym planie zarówno w aspekcie materialnym, jak i formalnym. 
Zwrócił na to uwagę Stanisław Rogowski, dodając, że „Niewątpliwie wpływ na 
nieuchwalenie ustawy ratyfikacyjnej wywarły okoliczności podpisania konkor-
datu, a  także jego niektóre nie w  pełni precyzyjne postanowienia, zwłaszcza 
przy braku odpowiednio wcześniejszego wydania i  nagłośnienia deklaracji 
interpretacyjnej” 82.

Po wyborach parlamentarnych we wrześniu 1997 r. przewagę w parlamencie 
uzyskały ugrupowania przychylne ratyfikacji konkordatu 83. Konsekwencją tego 
były prace w sprawie ratyfikacji konkordatu, ale już na podstawie Konstytucji 
z dnia 2 kwietnia 1997 r., tj. art. 133, ust. 1 pkt 1 oraz art. 89, ust. 1. Zgodnie z tymi 
przepisami konkordat miał ratyfikować prezydent Rzeczypospolitej Polskiej za 
uprzednią zgodą sejmu i  senatu, wyrażoną w ustawie. Stronnictwa opozycyj-
ne jednak zgłosiły wymóg zastosowania procedury ratyfikacyjnej określonej 

80	 Szerzej: Konkordat Polski 1993. Wybór materiałów źródłowych z lat 1993-1996, Warszawa 1997, s. 27–334.
81	 Zob. Oświadczenie rządowe z dnia 26 stycznia 1998 r. w sprawie Deklaracji Rządu Rzeczypospolitej 

Polskiej z dnia 15 kwietnia 1997 r. w celu zapewnienia jasnej wykładni przepisów Konkordatu między 
Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską, podpisanego w Warszawie w dniu 28 lipca 1993 r., 
M. P. Nr 4, poz. 51. Zob. M. Strzała, Deklaracja rządu Rzeczypospolitej Polskiej z 15 kwietnia 1997 r. 
w sprawie konkordatu ze Stolicą Apostolską i jej znaczenie [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa 
M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2019, s. 86–95.

82	 S. Rogowski, Problem ratyfikacji konkordatu między Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską z 28.
VII.1993 r. w pracach Sejmu drugiej kadencji [w:] Prawo wyznaniowe. Przeszłość i teraźniejszość, pod red. 
J. Koredczuka, Wrocław 2008, s. 213–214. Zob. P. Borecki, Konkordat polski z 1993 r. a konstytucja RP 
z 1997 r. – analiza krytyczna [w:] Dziesięć lat polskiego konkordatu, red. naukowa C. Janik, P. Borecki, 
Warszawa 2009, s. 73–86.

83	 Szerzej: W. Góralski, Konkordat Polski 1993…, dz. cyt., s. 136 i nn.



167

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

w art. 90 ust. 3 Konstytucji z 1997 r., według której zgoda na ratyfikację miała 
być wyrażona w  ogólnokrajowym referendum. Referendum byłoby wiążące, 
zgodnie z art. 125 ust. 3 Konstytucji z 1997 r., jeśli uczestniczyłoby w nim więcej 
niż połowa uprawnionych do głosowania 84.

Ostatecznie został zastosowany tryb wynikający z  art. 89 ust. 1 Konstytu-
cji z  1997 r. i została uchwalona Ustawa z dnia 8 stycznia 1998 r. o ratyfikacji 
Konkordatu między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską 85. Wymiana 
dokumentów ratyfikacyjnych między sekretarzem stanu Stolicy Apostolskiej 
Angelo Sodano a Prezesem Rady Ministrów Rzeczypospolitej Polskiej Jerzym 
Buzkiem nastąpiła 25 marca 1998 r. i, zgodnie z art. 29 konkordatu, wszedł on 
w życie z dniem 25 kwietnia 1998 r. 86

ZAKOŃCZENIE

Konkordaty zawarte między państwem polskim a Stolicą Apostolską w XX wieku 
korespondowały z odrodzeniem się państwowości polskiej. Pierwszy z nich – 
konkordat z 1925 r. – był związany z odzyskaniem przez Polskę niepodległości 
po pierwszej wojnie światowej. Zawarcie zaś drugiego z 1993 r. korespondowało 
ze zmianami polityczno-ustrojowymi, które dokonały się na przełomie lat 80. 
i 90. w państwie polskim. Wspólnym mianownikiem tych dwóch konkordatów 
była normalizacja wzajemnych stosunków państwa polskiego z Watykanem.

Oczywiście zawarcie ich, jak i obowiązywanie, miało miejsce w odmiennych 
warunkach prawno-politycznych, z  czym była związana realizacja postano-
wień konkordatów. Okresem niejako „bezkonordatowym” były lata 1945–1993, 
kiedy ówczesne władze państwowe jednostronnie uznały, że konkordat za-
warty między Rzecząpospolitą Polską a  Stolicą Apostolską z  1925 r. przestał 
obowiązywać. Należy jednak zwrócić uwagę, że po 1956 r. celem ówczesnych 

84	 Zob. J. Szymanek, Tryb ratyfikacji konkordatu z 1993 roku – główne problemy [w:] Dziesięć lat polskiego 
konkordatu, red. naukowa C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2009, s. 39–50.

85	 Dz. U. Nr 12, poz. 42.
86	 Zob. J. Krukowski, Refleksje po ratyfikacji Konkordatu, „Rejent” 1998, nr 9, s. 33–53; W. Adamczewski, 

B. Trzeciak, Konkordat polski – po ratyfikacji, „Palestra” 1998, nr 7–8, s. 74–80; J. Krukowski, Konkordat 
Polski…, dz. cyt., s. 53 i nn.; W. Góralski, Przebieg procedury ratyfikacyjnej dotyczącej Konkordatu 
polskiego z 28 lipca 1993 roku [w:] Ustrój i prawo w przeszłości dalszej i bliższej. Studia historyczne 
o prawie dedykowane Prof. Stanisławowi Grodziskiemu w pięćdziesiątą rocznicę pracy naukowej, pod 
red. J. Malca, W. Uruszczaka, Kraków 2001, s. 329–342; J. Krukowski, Kościół i państwo…, dz. cyt., 
s. 299–300; J. Krukowski, Polskie prawo…, dz. cyt., s. 96–98; W. Góralski, Geneza i zawarcie konkordatu 
z 1993 roku oraz problem jego ratyfikacji [w:] Układowe formy regulacji stosunków między państwem 
a związkami wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), red. P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2013, 
s. 23–40; M. Winiarczyk-Kossakowska, Konkordat z 1993 r. długa droga od rozmów z władzami PRL do 
ratyfikacji w 1998 r. [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, 
P. Borecki, Warszawa 2019, s. 52–70.



168

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

władz była normalizacja stosunków z Watykanem, czego egzemplifikacją były 
późniejsze rozmowy i  spotkania przedstawicieli obydwu podmiotów prawa 
międzynarodowego. W  szczególności istotne znaczenie miał wybór kardyna-
ła Karola Wojtyły na papieża Jana Pawła II w 1978 r. oraz późniejsza zmiana 
ustroju państwa polskiego.

Warto zaznaczyć, że konkordat był i  jest układem o charakterze ogólnym 
(ramowym), gdyż realizacja jego postanowień wymaga wydania przez państwo 
wielu aktów wykonawczych. Niektóre regulacje nie są często realizowane 
w praktyce ze względu na m.in. inne rozumienie treści zawartej umowy mię-
dzynarodowej czy zmianę kierunku polityki jej stron. Egzemplifikacją tego 
jest realizacja reformy rolnej w stosunku do nieruchomości rolnych Kościoła 
katolickiego w  II Rzeczypospolitej, jak i  ocena obowiązywania konkordatu 
dokonana w 1938 r. po konferencji międzyresortowej. W ostatnim przypadku 
uznano explicite, że konkordat z 1925 r. nie przyniósł dużych korzyści państwu 
polskiemu oraz należy obrać drogę do stanu bezkonkordatowego, przy czym 
sprawy Kościoła miały zostać regulowane ustawami wewnętrznymi po uprzed-
nim ich uzgodnieniu ze Stolicą Apostolską.

Zwrócił na to uwagę autor pracy na temat konkordatu z 1925 r. J. Wisłocki, 
który, odnosząc się w  1994 r. do ówczesnych kulis podpisania konkordatu 
z 1993 r., stwierdził, że spory w okresie dwudziestolecia międzywojennego „czę-
sto dotyczyły rozbieżnej interpretacji poszczególnych artykułów konkordatu”, 
a „Błędów wtedy popełnionych dzisiaj należałoby unikać” 87.

Obecnie obowiązujący konkordat z  1993 r., którego ratyfikacja nastąpiła 
dopiero w 1998 r., od samego początku stanowił zarzewie sporów politycznych. 
W związku z tym wiele racji miał M. Pietrzak, który w lipcu 1996 r. stwierdził, 
że „Konkordat został podpisany pod złą gwiazdą, o czym świadczą prawie trzy-
letnie peregrynacje z jego ratyfikacją. Dlaczego tak się stało, mimo iż wszystkie 
znaki na ziemi i niebie zdawały się wskazywać, że jego ratyfikacja będzie tylko 
zwykłą formalnością. Wbrew jednak przewidywaniom autorów konkordatu, 
jego ratyfikacja wyłoniła tak znaczne przeszkody, że nie udało się ich pokonać 
w  okresie trzech lat. Odpowiedzi na pytanie dlaczego tak się stało, należy 
szukać zarówno w uwarunkowaniach politycznych lat 1989-93 jak i w błędach 
popełnionych przez rząd Hanny Suchockiej” 88.

Trudno więc nie oprzeć się wrażeniu, że późniejsza ratyfikacja konkordatu 
także była wynikiem zmiany na scenie politycznej po wyborach parlamentarnych 
we wrześniu 1997 r. Wynika z tego, że podpisanie konkordatu, a następnie jego 
ratyfikacja były związane z  polityką wyznaniową prowadzoną przez kolejne 

87	 J. Wisłocki, Wątpliwości…, dz. cyt., s. 17.
88	 M. Pietrzak, I co dalej z konkordatem [w:] Konkordat Polski 1993. Wybór materiałów źródłowych z lat 

1993-1996, Warszawa 1997, s. 743.



169

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

ekipy rządowe. I  co istotne, wpływ, zarówno na podpisanie, jak i  ratyfikację 
konkordatu, miał określony układ sił politycznych w Sejmie i Senacie Rzeczy-
pospolitej Polskiej, który charakteryzował się sprecyzowanym stosunkiem do 
Kościoła katolickiego po 1989 r. 89

W ten sposób obowiązujący konkordat w dalszym ciągu budzi emocje, przy 
czym ich stopień nie jest już tak wysoki. Dyskusja na temat treści konkordatu 
jest związana przede wszystkim z kolejnymi rocznicami jego ratyfikacji przez 
państwo polskie. Oczywiście, współcześnie chodzi już o realizację postanowień 
konkordatu, które mają swoich zwolenników, jak i  przeciwników. Ci pierwsi 
uważają, że przyczynił się on do normalizacji stosunków między państwem 
polskim a  Kościołem katolickim, w  tym także pośrednio do relacji państwa 
z innymi związkami wyznaniowymi 90. Ponadto zwracają oni uwagę na to, że ra-
tyfikacja konkordatu miała pozytywny wpływ na ochronę instytucji małżeństwa 
i rodziny, w tym podkreślają znaczenie działalności komisji konkordatowych 91.

Krytycy konkordatu zgłaszają postulaty dotyczące zmian w zakresie m.in. 
małżeństwa konkordatowego, nauki religii w instytucjach publicznych, dotacji 
państwowych na rzecz kościelnych szkół wyższych, charakteru opieki duszpa-
sterskiej w zakładach zamkniętych czy funkcjonowania komisji konkordatowych, 
zwłaszcza jeśli chodzi o sprawy majątkowe i finansowe Kościoła katolickiego 92. 
W szczególności Paweł Borecki uznał, że „Po stronie państwa niedostateczna 

89	 Zob. A. Czohara, Periodyzacja polityki wyznaniowej w III Rzeczypospolitej Polskiej [w:] Prawo wyznaniowe 
w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009, 
s. 27–49; M. Pietrzak, Polityka wyznaniowa III Rzeczypospolitej w latach 1990-2001 (próba diagnozy), 

„Acta Universitatis Wratislaviensis” 2010, nr 3270, s. 365–374.
90	 Szerzej: J. Krukowski, Realizacja konkordatu z 1993 r. w prawie polskim, „Studia Prawnicze” 1999, z. 3, 

s. 5–33; W. Wysoczański, Wpływ Konkordatu z 1993 r. na sytuację prawną kościołów i innych związków 
wyznaniowych mniejszościowych [w:] Konkordat polski w 10 lat po ratyfikacji. Materiały z konferencji, 
red. J. Wroceński, H. Pietrzak, Warszawa 2008, s. 69–85; J. Krukowski, Realizacja Konkordatu z 1993 r. 
w polskim porządku prawnym [w:] Konkordat polski w 10 lat po ratyfikacji. Materiały z konferencji, red. 
J. Wroceński, H. Pietrzak, Warszawa 2008, s. 87–129; J. Krukowski, Stabilizacyjna rola konkordatu 
z 1993 r. w stosunkach między państwem a Kościołem Katolickim i innymi związkami wyznaniowymi [w:] 
Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Katowice–
Bielsko-Biała 2009, s. 143–156.

91	 Szerzej: W. Góralski, Ochrona małżeństwa i rodziny w Konkordacie polskim z 1993 roku [w:] Konkordat 
polski w 10 lat po ratyfikacji. Materiały z konferencji, red. J. Wroceński, H. Pietrzak, Warszawa 2008, s. 
131–149; W. Adamczewski, Kompetencje „Komisji Konkordatowych” w Polsce [w:] Konkordat polski w 10 
lat po ratyfikacji. Materiały z konferencji, red. J. Wroceński, H. Pietrzak, Warszawa 2008, s. 177–192.

92	 Szerzej: B. Górowska, Realizacja konkordatu polskiego w latach 1998-2008 [w:] Dziesięć lat polskiego 
konkordatu, red. naukowa C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2009, s. 87–111; A. Tunia, Małżeństwo 
konkordatowe – litera i praktyka prawna [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-
Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2019, s. 113–124; T.J. Zieliński, Konkordat polski z 1993 
r. a religia w systemie oświaty publicznej [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-
Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2019, s. 126–135; D. Walencik, Konkordat a sfera 
finansowo-majątkowa Kościoła katolickiego w Polsce [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa 
M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2019, s. 136–151.



170

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

troska o respektowanie traktatu z 1993 roku jest zapewne następstwem oportu-
nizmu decydentów politycznych, zabiegających o poparcie albo przynajmniej 
o neutralność Kościoła instytucjonalnego. Jest również rezultatem kunktatorstwa 
części wymiaru sprawiedliwości i aparatu administracji rządowej, obawiających 
się egzekwować zobowiązania traktatowe na rzecz państwa. Przy tym mamy 
niejednokrotnie do czynienia z daleko posuniętą ignorancją w zakresie znajo-
mości treści konkordatu i wykładni jego przepisów” 93. Na zakończenie dodał 
on, iż „W dalszej perspektywie należy dążyć do istotnej nowelizacji względnie 
uzupełnienia konkordatu w ramach umowy międzynarodowej” 94.

Wynika z  tego, że polskie konkordaty w  XX wieku, zarówno w  okresie 
ich tworzenia, jak i  obowiązywania, budziły i  budzą, zwłaszcza ten z  1993 r., 
emocje społeczne. W szczególności realizacja ich postanowień stanowi istotny 
barometr nastrojów politycznych w państwie polskim. Warto jednak zaznaczyć, 
że stanowią one rodzaj umowy międzynarodowej, której stroną jest Stolica 
Apostolska. Wykonanie natomiast zawartych w nich przepisów w dużej mierze 
zależy od późniejszych relacji między państwem polskim a Watykanem. Dlatego 
wiele racji miał ks. prof. Remigiusz Sobański, który stwierdził, że „realizacja 
konkordatu i jego funkcjonowanie zależy od ludzi, których dobrą wolę mamy 
obowiązek zakładać” 95.

BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA PRAWA

Dekret Polskiego Komitetu Wyzwolenia Narodowego z dnia 6 września 1944 r. 
o przeprowadzeniu reformy rolnej, Dz. U. Nr 4, poz. 17; tekst jedn. Dz. U. 
z 1945 r. Nr 3, poz. 13.

Konkordat między Stolicą Apostolską i  Rzecząpospolitą Polską, podpisany 
w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

Konkordat pomiędzy Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską, podpisany 
w  Rzymie dnia 10 lutego 1925 r. (Ratyfikowany zgodnie z  ustawą z  dnia 
23 kwietnia 1925 r. – Dz. U. R. P. z 1925 r. Nr 47, poz. 324), Dz. U. Nr 72, poz. 501.

Konstytucja Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej z dnia 22 lipca 1952 r., Dz. U. 
Nr 33, poz. 232; tekst jedn. Dz. U. z 1976 r. Nr 7, poz. 36.

93	 P. Borecki, Respektowanie polskiego konkordatu z 1993 roku – wybrane problemy, Warszawa 2012,  
s. 47.

94	 Tamże, s. 49.
95	 R. Sobański, Sens polskiego konkordatu, „Państwo i Prawo” 1994, z. 7–8, s. 12.



171

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. Nr 78, 
poz. 483.

Konwencja Wiedeńska o Prawie Traktatów sporządzona w Wiedniu dnia 23  maja 
1969 r., Dz. U. z 1990 r. Nr 74, poz. 439.

Manifest Polskiego Komitetu Wyzwolenia Narodowego z dnia 22 lipca 1944 r., 
załącznik do Dz. U. z 1944 r. Nr 1.

Oświadczenie rządowe z  dnia 3 kwietnia 1998 r. w  sprawie wymiany doku-
mentów ratyfikacyjnych Konkordatu między Stolicą Apostolską i Rzecząpo-
spolitą Polską, podpisanego w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. Nr 51,  
poz. 319.

Oświadczenie rządowe z dnia 9 czerwca 1925 r. w sprawie wymiany dokumentów 
ratyfikacyjnych Konkordatu pomiędzy Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą 
Polską, podpisanego w Rzymie dnia 10 lutego 1925 r., Dz. U. Nr 72, poz. 502.

Oświadczenie rządowe z dnia 26 stycznia 1998 r. w sprawie Deklaracji Rządu 
Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 15 kwietnia 1997 r. w celu zapewnienia jasnej 
wykładni przepisów Konkordatu między Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą 
Polską, podpisanego w Warszawie w dniu 28 lipca 1993 r., M. P. Nr 4, poz. 51.

Uchwała Sejmu Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 1 lipca 1994 r. o  trybie prac 
nad ustawą o ratyfikacji Konkordatu między Stolicą Apostolską a Rzeczą-
pospolitą Polską, M. P. Nr 39, poz. 326.

Uchwała Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej z 12 września 1945 r. stwi-
erdzająca, że konkordat przestał obowiązywać [w:] T. Włodarczyk, Konkor-
daty. Zarys historii ze szczególnym uwzględnieniem XX wieku, t. 2, Warszawa 
1986, s. 537 (załącznik nr 3).

Ustawa Konstytucyjna z dnia 17 października 1992 r. o wzajemnych stosunkach 
między władzą ustawodawczą i wykonawczą Rzeczypospolitej Polskiej oraz 
o samorządzie terytorialnym, Dz. U. Nr 84, poz. 426.

Ustawa Konstytucyjna z  dnia 19 lutego 1947 r. o  ustroju i  zakresie działania 
najwyższych organów Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 18, poz. 71.

Ustawa Konstytucyjna z dnia 23 kwietnia 1935 r., Dz. U. Nr 30, poz. 227.
Ustawa z dnia 8 stycznia 1998 r. o ratyfikacji Konkordatu między Stolicą Apos-

tolską i Rzecząpospolitą Polską, Dz. U. Nr 12, poz. 42.
Ustawa z  dnia 17 maja 1989 r. o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania, 

Dz. U. Nr 29, poz. 155.
Ustawa z  dnia 17 maja 1989 r. o  stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 

w Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej, Dz. U. Nr 29, poz. 154.
Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o ubezpieczeniu społecznym duchownych, Dz. U. 

Nr 29, poz. 156.
Ustawa z dnia 17 marca 1921 r. Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. 

Nr 44, poz. 267.



172

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

Ustawa z dnia 20 marca 1950 r. o przejęciu przez Państwo dóbr martwej ręki, 
poręczeniu proboszczom posiadania gospodarstw rolnych i  utworzeniu 
Funduszu Kościelnego, Dz. U. Nr 9, poz. 87.

Ustawa z dnia 23 kwietnia 1925 r. o zatwierdzeniu układu ze Stolicą Apostolską, 
określającego stosunek Państwa do Kościoła Rzymsko-Katolickiego, Dz. U. 
Nr 47, poz. 324.

LITERATURA

Abraham W., Kilka uwag o konkordacie, „Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Soc-
jologiczny” 1925, z. 3.

Adamczewski W., Kompetencje „Komisji Konkordatowych” w Polsce [w:] Konkor-
dat polski w  10 lat po ratyfikacji. Materiały z  konferencji, red. J. Wroceński, 
H. Pietrzak, Warszawa 2008.

Adamczewski W., Trzeciak B., Konkordat polski – po ratyfikacji, „Palestra” 1998, nr 7–8.
Ajnenekiel A., Ustawodawstwo agrarne [w:] Historia Państwa i  Prawa Polski 

1918-1939, cz. 2, pod red. F. Ryszki, pod ogólną red. J. Bardacha, Warszawa  
1968.

Bełcikowski J., O konkordacie Polski z Rzymem, Warszawa 1925.
Bogdański E., Konkordat [w:] Encyklopedja Nauk Politycznych (Zagadnienia społec-

zne, polityczne i gospodarcze), red. naczelny E.J. Reyman, t. 3, Warszawa 1938.
Borecki P., Droga do konkordatu. Geneza projektu konwencji z 1988 r. między PRL 

a  Stolicą Apostolską [w:] Prawo wyznaniowe w  Polsce (1989-2009). Analizy – 
dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009.

Borecki P., Idea umowy państwa ze Stolicą Apostolską w okresie Polski Ludowej [w:] 
Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, 
P. Borecki, Warszawa 2019.

Borecki P., Konkordat polski z 1993 r. a konstytucja RP z 1997 r. – analiza krytyczna [w:] 
Dziesięć lat polskiego konkordatu, red. naukowa C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2009.

Borecki P., Respektowanie polskiego konkordatu z 1993 roku – wybrane problemy, 
Warszawa 2012.

Burczak K., Dagome iudex prototypem konkordatu [w:] Konkordaty Polskie. His-
toria i teraźniejszość, pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019.

Bursche E., Konkordaty. Studjum historyczne, Warszawa 1930.
Czohara A., Periodyzacja polityki wyznaniowej w III Rzeczypospolitej Polskiej [w:] 

Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. 
D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009.

Dziobek-Romański J., Problemy osobowości prawnej Kościoła Katolickiego w prawie 
polskim w latach 1944-1989, „Roczniki Nauk Prawnych. Prawo Kanoniczne” 
2000, t. 10, z. 2.



173

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

Encyklopedja Kościelna podług teologicznej Encyklopedji Wetzera i Weltego z licznemi 
jej dopełnieniami przy współpracownictwie kilkunastu duchownych i świeckich 
osób wydana przez X. Michała Nowodworskiego, t. 11, Warszawa 1878.

Gerstmann A., Konkordat Polski ze Stolicą Apostolską, Lwów 1925.
Góralski W., Droga do konkordatu, „Ateneum Kapłańskie” 1996, nr 1.
Góralski W., Geneza i zawarcie konkordatu z 1993 roku oraz problem jego ratyfikacji 

[w:] Układowe formy regulacji stosunków między państwem a związkami wyznanio-
wymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), red. P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2013.

Góralski W., Gwarancje harmonijnego kształtowania się wzajemnych relacji państwa 
polskiego i Kościoła Katolickiego w Konkordacie z 1993 roku, „Ruch Prawniczy, 
Ekonomiczny i Socjologiczny” 2009, z. 2.

Góralski W., Konkordat Polski 1993 od podpisania do ratyfikacji, Warszawa 1998.
Góralski W., Konkordat polski z  1925 r. [w:] Konkordaty Polskie. Historia i  ter-

aźniejszość, pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019.
Góralski W., Konkordat z  28 lipca 1993 r. Zasady wzajemnych relacji państ-

wo – Kościół Katolicki [w:] Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej, pod red. 
H. Misztala, Lublin–Sandomierz 1999.

Góralski W., Ochrona małżeństwa i rodziny w Konkordacie polskim z 1993 roku 
[w:] Konkordat polski w  10 lat po ratyfikacji. Materiały z  konferencji, red. 
J. Wroceński, H. Pietrzak, Warszawa 2008.

Góralski W., Przebieg procedury ratyfikacyjnej dotyczącej Konkordatu polskiego z 28 
lipca 1993 roku [w:] Ustrój i prawo w przeszłości dalszej i bliższej. Studia histo-
ryczne o prawie dedykowane Prof. Stanisławowi Grodziskiemu w pięćdziesiątą 
rocznicę pracy naukowej, pod red. J. Malca, W. Uruszczaka, Kraków2001.

Góralski W., Adamczewski W., Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzeczą-
pospolitą Polską z 28 lipca 1993 r., Płock 1994.

Góralski W., Pieńdyk A., Zasada niezależności i  autonomii państwa i  Kościoła 
w Konkordacie polskim z 1993 roku, Warszawa 2000.

Górowska B., Realizacja konkordatu polskiego w latach 1998-2008 [w:] Dziesięć 
lat polskiego konkordatu, red. naukowa C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2009.

Grabowski I., Konkordat [w:] Encyklopedja podręczna prawa publicznego (konsty-
tucyjnego, administracyjnego i międzynarodowego), pod red. Z. Cybichowskiego, 
t. 1, Warszawa 1930.

Grabski S., Pamiętniki, t. 2, Warszawa 1989.
Gruca J., Spór o konkordat, Warszawa 1994.
Jastrzębski R., Reforma rolna po drugiej wojnie światowej. Ustawodawstwo państwa 

polskiego, „Czasopismo Prawno-Historyczne” 2018, t. 70, z. 1.
Kaczmarczyk Z., Oligarchia magnacka [w:] Z. Kaczmarczyk, B. Leśnodorski, 

Historia państwa i prawa Polski, t. 2: Od połowy XV wieku do r. 1795, pod red. 
ogólną J. Bardacha, Warszawa 1966.



174

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

Klimowiecki R., Administracja i samorząd związków wyznaniowych [w:] Historia 
Państwa i Prawa Polski 1918-1939, cz. 2, pod red. F. Ryszki, pod ogólną red. 
J. Bardacha, Warszawa 1968.

Komarnicki W., Polskie prawo polityczne (Geneza i  system), Warszawa 1922 
[reprint: Warszawa 2008].

Konkordat Polski 1993. Wybór materiałów źródłowych z lat 1993-1996, Warszawa 1997.
Krasowski K., Konkordat polski z 1925 roku. Geneza – postanowienia – wykonanie, 

„Czasopismo Prawno-Historyczne” 2007, t. 59, z. 2.
Krasowski K., Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium historyczno-

prawne, Warszawa–Poznań 1988.
Krukowski J., Geneza Konkordatu polskiego 1993-1998 [w:] Konkordaty Polskie. 

Historia i teraźniejszość, pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019.
Krukowski J., Konkordat między Stolicą Apostolską i  Rzecząpospolitą Polską 

podpisany 28 lipca 1993 r. – zagadnienia prawnoustrojowe [w:] Nowy Konkordat 
a prawo polskie, pod red. J. Krukowskiego, Warszawa 1994.

Krukowski J., Konkordat polski z 1993 r. – przedmiot i formy realizacji w krajowym 
porządku prawnym [w:] Układowe formy regulacji stosunków między państwem 
a związkami wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), red. P. Stanisz, 
M. Ordon, Lublin 2013.

Krukowski J., Konkordat Polski. Znaczenie i realizacja, Lublin 1999.
Krukowski J., Kościelne prawo publiczne. Prawo konkordatowe, Lublin 2013.
Krukowski J., Kościół i państwo. Podstawy relacji prawnych, Lublin 2000.
Krukowski J., Pojęcie i  rodzaje konkordatów [w:] Konkordaty Polskie. Historia 

i teraźniejszość, pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019.
Krukowski J., Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2008.
Krukowski J., Porozumienia między przedstawicielami Episkopatu Polski i Rządu 

komunistycznego z 1950 i 1956 r. [w:] Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, 
pod red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019.

Krukowski J., Realizacja Konkordatu z 1993 r. w polskim porządku prawnym [w:] 
Konkordat polski w 10 lat po ratyfikacji. Materiały z konferencji, red. J. Wro-
ceński, H. Pietrzak, Warszawa 2008.

Krukowski J., Realizacja konkordatu z 1993 r. w prawie polskim, „Studia Prawnicze” 1999, z. 3.
Krukowski J., Refleksje po ratyfikacji Konkordatu, „Rejent” 1998, nr 9.
Krukowski J., Stabilizacyjna rola konkordatu z  1993 r. w  stosunkach między 

państwem a  Kościołem Katolickim i  innymi związkami wyznaniowymi [w:] 
Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. 
D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009.

Krukowski J., Teraźniejszość: Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzecząpo-
spolitą Polską 1993-1998 [w:] Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, pod 
red. naukową J. Krukowskiego, Lublin 2019.



175

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

Kucharski W., Komuniści i Watykan. Polityka komunistycznej Polski wobec Stolicy 
Apostolskiej 1945-1974, Warszawa 2019.

Kuglarz P., Konkordat polski z 28 lipca 1993 roku – zarys analizy systemowej [w:] Vet-
era Novis Augere. Studia i prace dedykowane Profesorowi Wacławowi Uruszcza-
kowi, t. 1, red. S. Grodziski, D. Malec, A. Karabowicz, M. Stus, Kraków 2010.

Kutrzeba S., Polska odrodzona 1914-1939, przejrzał, uzupełnił i  do druku przy-
gotował Stanisław Grodziski, Kraków 1988.

Łatka R., Droga do ustawowego uregulowania osobowości prawnej Kościoła Katol-
ickiego w Polsce „ludowej”, „Colloquium” 2015, nr 4.

Łukomski S., Konkordat zawarty dnia 10 lutego 1925 roku pomiędzy Stolicą Apos-
tolską i Rzecząpospolitą Polską, Łomża 1934.

Małajny R.M., Głos polemiczny prof. Ryszarda M. Małajnego pt. „Konkordat 
a ustawy konstytucyjne III RP (Odpowiedź ks. prof. dr h.c. Remigiuszowi So-
bańskiemu)” (Nr 77) [w:] Konkordat Polski 1993. Wybór materiałów źródłowych 
z lat 1993-1996, Warszawa 1997.

Małajny R.M., Konkordat Polski z 1993 r. – altera pars, „Przegląd Sejmowy” 1996, nr 2.
Mezglewski A., Spór o „wygaśnięcie” Konkordatu polskiego z 1925 roku, „Roczniki 

Nauk Prawnych” 1998, t. 8.
Miziński A.G., Relacje między państwem a kościołem na Soborze Watykańskim 

II [w:] Katolickie zasady relacji państwo – kościół a prawo polskie, red. J. Kru-
kowski, M. Sitarz, H. Stawniak, Lublin 2015.

Osuchowski J., Prawo wyznaniowe Rzeczypospolitej Polskiej 1918-1939 (Węzłowe 
zagadnienia), Warszawa 1967.

Osuchowski J., Problemy polskiego konkordatu z 1925 roku, „Państwo i Prawo” 1965, z. 12.
Oświadczenie Stowarzyszenia Polskich Prawników Katolickich w sprawie ratyfikacji 

Konkordatu [w:] Nowy Konkordat a prawo polskie, pod red. J. Krukowskiego, 
Warszawa 1994.

Pietrzak M., Geneza ustaw wyznaniowych z 17 maja 1989 r. [w:] Prawo wyznaniowe 
w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Kato-
wice–Bielsko-Biała 2009.

Pietrzak M., I co dalej z konkordatem [w:] Konkordat Polski 1993. Wybór mate-
riałów źródłowych z lat 1993-1996, Warszawa 1997.

Pietrzak M., Opinia z dnia 31 stycznia 1994 r. w sprawie zgodności z Konstytucją RP 
konkordatu podpisanego 28 lipca 1993 r. (Nr 60); Uwagi z dnia 14 kwietnia 1994 r. 
w sprawie opinii przedstawicieli Rządu i Episkopatu z dnia 8 marca 1994 r. (Nr 61) [w:] 
Konkordat Polski 1993. Wybór materiałów źródłowych z lat 1993-1996, Warszawa 1997.

Pietrzak M., Polityka wyznaniowa III Rzeczypospolitej w latach 1990-2001 (próba 
diagnozy), „Acta Universitatis Wratislaviensis” 2010, nr 3270.

Pietrzak M., Polska droga do konkordatu z 28 lipca 1993 r. [w:] Dziesięć lat polskiego 
konkordatu, red. naukowa C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2009.



176

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 1982, 2003, 2013.
Pietrzak M., Zmiany w ustawodawstwie jako konsekwencja ratyfikacji konkordatu, 

„Państwo i Prawo” 1994, z. 7–8.
Piotrowski S., Konkordat zawarty ze Stolicą Apostolską w  1925 roku przestał 

obowiązywać jako wewnętrzna ustawa krajowa, „Państwo i Prawo” 1947, z. 12.
Przybyłowski K., Kilka uwag w kwestji wpływu przepisów Konkordatu z 10 lutego 

1925 w dziedzinie prywatno-prawnej, Lwów 1927.
Raina P., Cele polityki władz PRL wobec Watykanu. Tajne Dokumenty 1967-1989, 

Warszawa 2001.
Rappé W.E., Zagadnienia administracyjne konkordatu, Lwów 1935.
Rogowski S., Problem ratyfikacji konkordatu między Stolicą Apostolską a Rzeczą-

pospolitą Polską z 28.VII.1993 r. w pracach Sejmu drugiej kadencji [w:] Prawo 
wyznaniowe. Przeszłość i teraźniejszość, pod red. J. Koredczuka, Wrocław 2008.

Rola i znaczenie Konkordatu 1993 r., pod red. J. Dyducha, Kraków 1994.
Rydlewski G., Geneza i tryb przygotowania ustawodawstwa wyznaniowego w Polsce 

w  1989 r. [w:] B. Górowska, G. Rydlewski, Regulacje prawne stosunków 
wyznaniowych w Polsce, Warszawa 1992.

Sawicki J., Historia stosunku kościoła do państwa. Notatki z wykładów, Kraków 1945.
Skrzydło W., Mojak R., Konkordat w świetle prawa konstytucyjnego [w:] Nowy 

Konkordat a prawo polskie, pod red. J. Krukowskiego, Warszawa 1994.
Słotwiński F., O początku i przedmiocie konkordatów z powołaniem ustaw zabez-

pieczających w Polsce całość religii ś. katolicko-apostolsko-rzymskiej i wolność 
innych wyznań chrześcijańskich, Kraków 1858.

Sobański R., Ekspertyza z 4 lutego 1995 r. pt. „Konkordat z roku 1993 a Konstytucja 
RP” (Nr 76) [w:] Konkordat Polski 1993. Wybór materiałów źródłowych z lat 
1993-1996, Warszawa 1997.

Sobański R., Niezależność i autonomia Kościoła i państwa podstawową przesłanką 
konkordatu, „Ateneum Kapłańskie” 1996, nr 1.

Sobański R., Sens polskiego konkordatu, „Państwo i Prawo” 1994, z. 7–8.
Strzała M., Deklaracja rządu Rzeczypospolitej Polskiej z 15 kwietnia 1997 r. w sprawie 

konkordatu ze Stolicą Apostolską i jej znaczenie [w:] Konkordat Polski 1993, red. 
naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2019.

Szymanek J., Tryb ratyfikacji konkordatu z 1993 roku – główne problemy [w:] Dziesięć 
lat polskiego konkordatu, red. naukowa C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2009.

Świątkowski H., Wyznaniowe prawo państwowe, Warszawa 1949.
Trzeciak B., Klauzule odsyłające w konkordatach z Hiszpanią i z Polską, Lublin 

2007.
Tunia A., Małżeństwo konkordatowe – litera i praktyka prawna [w:] Konkordat 

Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, 
Warszawa 2019.



177

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

Uruszczak W., Konkordaty nienazwane i nazwane w Polsce przedrozbiorowej [w:] 
Konkordaty Polskie. Historia i teraźniejszość, pod red. naukową J. Krukows-
kiego, Lublin 2019.

Uruszczak W., Znaczenie Konkordatu z 1993 r. dla państwa polskiego, „Ateneum 
Kapłańskie” 1996, nr 1.

Walencik D., Konkordat a sfera finansowo-majątkowa Kościoła katolickiego w Polsce 
[w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, 
C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2019.

Walkusz J., Konkordat [w:] Encyklopedia Historii Drugiej Rzeczypospolitej, 
red. A.  Garlicki, Z. Landau, W. Roszkowski, P. Stawecki, J. Tomaszewski, 
Warszawa 1999.

Waniek D., Uwarunkowania prawno-polityczne i  międzynarodowe wygaśnięcia 
konkordatu z 1925 r. (próba odkłamania tezy o „bezprawnym i jednostronnym” 
zerwaniu konkordatu przez „komunistyczny rząd” we wrześniu 1945 r.) [w:] 
Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, 
P. Borecki, Warszawa 2019.

Winiarczyk-Kossakowska M., Konkordat z 1993 r. długa droga od rozmów z wład-
zami PRL do ratyfikacji w 1998 r. [w:] Konkordat Polski 1993, red. naukowa 
M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, P. Borecki, Warszawa 2019.

Winiarczyk-Kossakowska M., Przejęcie przez państwo „dóbr martwej ręki” 
(W pięćdziesiątą rocznicę), „Państwo i Prawo” 2000, z. 12.

Wisłocki J., Konkordat polski z 1925 roku. Zagadnienia prawno-polityczne, Poznań 
1977.

Wisłocki J., Wątpliwości wobec konkordatu, „Państwo i Prawo” 1994, z. 7–8.
Wiślicki J., Konkordat. Studjum prawne, Lublin 1926.
Włodarczyk T., Konkordaty. Zarys historii ze szczególnym uwzględnieniem 

XX wieku, t. 1, Warszawa 1986.
Wysoczański W., Wpływ Konkordatu z 1993 r. na sytuację prawną kościołów i innych 

związków wyznaniowych mniejszościowych [w:] Konkordat polski w 10 lat po ra-
tyfikacji. Materiały z konferencji, red. J. Wroceński, H. Pietrzak, Warszawa 2008.

Zawiślak M., Prawne i finansowe aspekty działalności Funduszu Kościelnego w latach 
1989-2009 [w:] Prawo wyznaniowe w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – 
postulaty, red. D. Walencik, Katowice–Bielsko-Biała 2009.

Zieliński T.J., Konkordat polski z 1993 r. a religia w systemie oświaty publicznej [w:] 
Konkordat Polski 1993, red. naukowa M. Winiarczyk-Kossakowska, C. Janik, 
P. Borecki, Warszawa 2019.

Zieliński T.J., Ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania z 1989 r. jako 
„magna charta” swobód światopoglądowych w Polsce [w:] Prawo wyznaniowe 
w Polsce (1989-2009). Analizy – dyskusje – postulaty, red. D. Walencik, Kato-
wice–Bielsko-Biała 2009.



178

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Robert Jastrzębski

A
rt

y
k
u

ły

Żaryn J., Dzieje Kościoła katolickiego w Polsce (1944-1989), Warszawa 2003.
Żonogołłowicz B., Dzienniki 1930-1936, oprac. D. Zamojska, Warszawa 2004.

STRESZCZENIE

Artykuł dotyczy konkordatów, które zostały zawarte w 1925 r. i 1993 r. przez państwo pol-
skie z Watykanem. We wstępie autor streścił genezę, rodzaje umów międzynarodowych, 
których stroną jest Państwo Kościelne, oraz teorie w zakresie natury prawnej konkor-
datu, tj. teorie: przywileju, legalną oraz umowy międzynarodowej. W szczególności 
zwrócił on uwagę na czynniki polityczne, które odgrywały i odgrywają istotną rolę 
w  stosunkach państwo–Kościół katolicki. Następnie omówił on, przede wszystkim 
z punktu widzenia prawa konstytucyjnego, a także praktyki prawnej, proces ratyfikacji 
oraz obowiązywania konkordatów zawartych przez państwo polskie w  XX wieku. 
Ponadto w  publikacji została zwrócona uwaga na okres „bezkonkordatowy”, czyli 
lata 1945–1993, kiedy ówczesne władze państwowe jednostronnie uznały, że konkor-
dat zawarty między Rzecząpospolitą Polską a  Stolicą Apostolską z  1925 r. przestał 
obowiązywać. Warto jednak zaznaczyć, że ówczesne władze, zwłaszcza po październiku 
1956 r., prowadziły politykę mającą na celu normalizację stosunków z  Watykanem. 
Przełomowe znaczenie dla późniejszych stosunków miał wybór kardynała Karola 
Wojtyły na papieża Jana Pawła II, a  następnie zmiany polityczno-ustrojowe, które 
miały miejsce w państwie polskim na przełomie lat 80. i 90. XX wieku. Efektem tego 
było zawarcie konkordatu z 1993 r. oraz jego późniejsza ratyfikacja w 1998 r., na którą 
wpływ miały przede wszystkim czynniki polityczne. W  artykule również zostały 
omówione opinie na temat postanowień konkordatu, w tym postulaty jego zmian. Na 
zakończenie zwrócono uwagę, że konkordat był i jest układem o charakterze ogólnym 
(ramowym), gdyż realizacja jego postanowień wymaga wydania przez państwo – stronę 
umowy międzynarodowej – szeregu aktów wykonawczych, zwykle w porozumieniu 
z Watykanem.

Słowa kluczowe: konkordat, ratyfikacja konkordatu, umowa międzynarodowa, stosunki 
państwo polskie – Kościół Katolicki, konkordat polski z 1925 r., konkordat polski z 1993 r.

POLISH CONCORDATS CONCLUDED IN THE 20TH CENTURY

The article is devoted to the topic of concordats made by and between the Polish gov-
ernment and the Vatican in 1925 and 1993 respectively. In the introduction, the author 
summarises the genesis, types of international treaties to which the State of the Church 
is a party, and different theories concerning the legal nature of the concordat, i.e. the 
privilege, legal and compact theories. The author’s attention is particularly focused on 
political factors that influenced, and still are influencing, the relations between the 



179

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Polskie konkordaty w XX wieku

A
rt

y
k
u

ły

State and the Catholic Church. This short presentation is followed by the discussion 
on the ratification and validity of concordats concluded by the Polish State in the 
20th century, in the light of the constitutional law and legal practice. The author also 
discusses the period in which there were no concordats binding the Polish State with 
the State of the Church, i.e. the years from 1945 to 1993, as the secular authorities of 
Poland of that time deemed the concordat of 1925 concluded by the Republic of Po-
land and the Holy See no longer valid. However, it should be noted that in its policy, 
the Polish government did endeavour to normalise the relationship with the Vatican, 
which was particularly visible in October 1956. The election as Pope John Paul II of 
Cardinal Karol Wojtyła and the political and structural changes taking place in Poland 
at the turn of 1980s and 1990s marked a turning point in the future relationship of the 
Polish State with the Holy See. As a  result, a new concordat was concluded in 1993 
and then ratified in 1998, particularly for political reasons. The author also presents 
the opinions on the concordat provisions and the postulates of their amendment. The 
article ends with a conclusion that a concordat is a general (framework) agreement 
as its performance requires the State – a  party to the international treaty – to pass 
a number of implementing acts, usually in consultation with the Vatican.

Keywords: concordat, ratification of concordat, international treaty, relations between 
the Polish State and the Catholic Church, Polish Concordat of 1925, Polish Concordat 
of 1993.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

181

Piotr Kroczek
ORCID 0000-0002-6872-2953
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
piotr.kroczek@upjp2.edu.pl

KILKA UWAG O UPADŁOŚCI ZWIĄZKÓW  
WYZNANIOWYCH I ICH OSÓB PRAWNYCH

WPROWADZENIE

Występowanie stanu pandemii spowodowało ustanowienie określonych 
ograniczeń, nakazów i zakazów 1. Jednym z takich ograniczeń jest określenie 
maksymalnej liczby osób uczestniczących w zgromadzeniach organizowanych 
w ramach działalności Kościołów i innych związków wyznaniowych (§ 28 ust. 
8 rozporządzenia z 21 grudnia 2020 r.). Takie ograniczenie – także z tej racji, że 
trwa ono w różnym zakresie już od wielu miesięcy – przekłada się, jak donoszą 
środki społecznego przekazu, na sytuację finansową np. katolickich parafii 2. 
Wprawdzie, „jak dotąd nie ogłoszono żadnej upadłości parafii w Polsce, bo bi-
skupi często wspierają proboszczów w tarapatach finansowych. Jednak spadek 
dochodów parafii oznacza spadek dochodów diecezji. Być może poważniejsze 
skutki finansowe proboszczowie odczują dopiero w przyszłym roku. Widmo 
bankructwa parafii czy nawet diecezji nie jest takie odległe jak mogłoby się 
wydawać” 3. Powyższe ustalenia i  przypuszczenia są asumptem do zbadania 
zdolności upadłościowej Kościoła lub innego związku wyznaniowego, lub ich 
osób prawnych w prawie polskim.

W  literaturze przedmiotu i orzecznictwie przyjmuje się, że osoba prawna 
Kościoła lub innego związku wyznaniowego może być przedsiębiorcą i  ma 
zdolność upadłościową 4. Jest to słuszny pogląd, dobrze prawniczo uargu-

1	 Zob. np. Rozporządzenie Rady Ministrów w sprawie ustanowienia określonych ograniczeń, naka-
zów i zakazów w związku z wystąpieniem stanu epidemii z dnia 21 grudnia 2020 r., Dz. U. z 2020 r., 
poz. 2316. Dalej jako: rozporządzenie z 21 grudnia 2020 r.

2	 R. Cieniek, Wizerunkowa katastrofa. Podsumowanie 2020 r. z perspektywy Kościoła katolickiego w Polsce 
[ANALIZA], https://www.onet.pl/informacje/onetwiadomosci/kosciol-katolicki-w-polsce-w-
czasach-pandemii-podsumowanie-roku/vvj2tkp,79cfc278 [dostęp: 28 grudnia 2020 r.].

3	 Tamże.
4	 Np. B. Rakoczy, Zdolność upadłościowa kościelnych osób prawnych, „Przegląd Sądowy” 2006, nr 3, 

s. 92; B. Rakoczy, Komentarz do ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego w Rzeczypospolitej 

DOI: 10.34888/ppw.2021.181-196  



182

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

mentowany. Jednakże należy zauważyć, że tok rozumowania pozwalający na 
wypracowanie powyższego twierdzenia zawiera niekiedy luki, nieścisłości lub 
błędy interpretacyjne.

Niniejszy artykuł ma na celu zniwelowanie tych wad i uczynienie przedmio-
towej dyskusji pełniejszą, nieco bardziej precyzyjną lub inaczej ukierunkowaną 
w  kilku obszarach. Przedmiotem refleksji będą takie tematy, jak: upadłość 
związku wyznaniowego jako całości, regulacje pozwalające na ustalenie statusu 
osoby prawnej jako przedsiębiorcy i ograniczeń w prowadzeniu działalności jako 
przedsiębiorca, ustalenia składu masy upadłości osoby związku wyznaniowego 
bądź samego związku, w tym instytucja wakufu.

I. UPADŁOŚĆ ZWIĄZKU WYZNANIOWEGO

W toku dyskusji nad możliwością upadku osób prawnych związków wyznanio-
wych pomija się rozważanie tego, czy związek jako całość może być przedsię-
biorcą i czy ma zdolność upadłościową.

Dyskusję nad tym tematem należy rozpocząć od stwierdzenia, że związki 
wyznaniowe w Polsce dzielą się na trzy kategorie:

a) �związki wyznaniowe, które mają uregulowany przez ustawy (lub odpo-
wiadające ustawom rozporządzenie 5) stosunek z Rzeczpospolitą Polską 6,

b) �związki wyznaniowe zarejestrowane przez organ rejestrowy, czyli MSWiA 7,
c) �związki wyznaniowe działające bez rejestracji na mocy konstytucyjnej 

zasady religii (art. 53 ust. 2 Konstytucji RP).

Polskiej, Warszawa 2008, s. 358; R. Skubisz, M. Trzebiatowski, Kościelne osoby prawne jako przedsiębiorcy 
rejestrowi (na przykładzie osób prawnych kościoła katolickiego), „Przegląd Prawa Handlowego” 2002, 
nr 8, np. s. 10; M. Pietraszewski, M. Tyrakowska, Status kościelnych osób prawnych jako przedsiębiorców, 

„Przegląd Prawa i Administracji” 2011, t. 84, s. 264; Wyrok Sądu Antymonopolowego z dnia 23 kwietnia 
2001 r., sygn. akt XVII Ama 49/00, Legalis nr 65615.

5	 Ten wyjątek będzie pomijany w dalszej narracji.
6	 Należą do nich (w kolejności alfabetycznej): Karaimski Związek Religijny w Rzeczypospolitej 

Polskiej, Kościół Adwentystów Dnia Siódmego w Rzeczypospolitej Polskiej, Kościół Chrześcijan 
Baptystów w Rzeczypospolitej Polskiej, Kościół Ewangelicko-Augsburski w Rzeczypospolitej 
Polskiej, Kościół Ewangelicko-Metodystyczny w Rzeczypospolitej Polskiej, Kościół Ewangelicko-
Reformowany w Rzeczypospolitej Polskiej, Kościół katolicki, Kościół Katolicki Mariawitów 
w Rzeczypospolitej, Kościół Polskokatolicki w Rzeczypospolitej Polskiej, Kościół Starokatolicki 
Mariawitów w Rzeczypospolitej Polskiej, Kościół Zielonoświątkowy w Rzeczypospolitej Polskiej, 
Muzułmański Związek Religijny w Rzeczypospolitej Polskiej, Polski Autokefaliczny Kościół 
Prawosławny, Wschodni Kościół Staroobrzędowy nieposiadający hierarchii duchownej, Związek 
Gmin Wyznaniowych Żydowskich w Rzeczypospolitej Polskiej.

7	 Aktualny spis z dnia 2.12.2020 r. na stronie: https://www.gov.pl/web/mswia/rejestr-kosciolow-i-
innych-zwiazkow-wyznaniowych [dostęp: 28 grudnia 2020 r.].



183

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych 

A
rt

y
k
u

ły

Należy zauważyć, że związki wyznaniowe, zgodnie z  art. 2 pkt 1 Ustawy 
z  dnia 17 maja 1989 r. o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania 8 mogą 
być zakładane w celu „wyznawania i szerzenia wiary religijnej”. Ich zadaniem 
jest więc zaspokajanie naturalnych potrzeb religijnych – człowieka określa się 
nieraz jako homo religiosus 9. Oznacza to, że zakładanie i rejestrowanie zrzeszeń, 
o których mowa, w innym celu niż ustawowy jest pogwałceniem normy wyni-
kającym z przywołanego przepisu. Takie zachowanie nie ma jednak negatyw-
nych skutków prawnych dla wnioskodawców, czyli podmiotów zakładających 
i rejestrujących związek wyznaniowy, lub dla samej procedury rejestracji tego 
związku. Powyższe rozwiązanie legislacyjne wynika z ustrojowego założenia 
(zob. art. 25 ust. 2 Konstytucji RP), iż organy władzy publicznej, w tym i organ 
rejestrowy, nie mogą mieć kompetencji do oceniania motywacji założycieli – 
musi wystarczyć deklaracja uwidoczniona w samym fakcie złożenia wniosku 
o rejestrację.

Stwierdzenie lub podejrzenie, które powziął ów organ, że założyciele związku 
wyznaniowego nie chcą w przyszłości realizować celu z art. 2 pkt 1 przywołanej 
ustawy, nie może być powodem dla odmowy rejestracji tego związku. Odmowa 
może nastąpić jedynie na podstawie przesłanek wymienionych w art. 33 ust. 2 
i ust. 3 ustawy o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, czyli formalnych 
uchybień wniosku rejestrowego 10.

Przepis art. 2 pkt 1 przytaczanej ustawy także nie daje możliwości działania 
organom władzy publicznej wobec związków wyznaniowych, które są już wpi-
sane do rejestru. Nierealizowanie celu religijnego nie może być przesłanką dla 
działania organu polegającego na wykreśleniu związku wyznaniowego z reje-
stru. Wykreślenie to może bowiem nastąpić, gdy to sam związek wyznaniowy 
zawiadomi organ rejestrowy o zaprzestaniu swojej działalności (art. 32 ust. 1 
pkt 2 u.g.w.s.w.) – przy czym ustawa nie wskazuje, o którą działalność chodzi. 
Można jednak w świetle art. 2 pkt 2 ustawy o gwarancjach wolności sumienia 
i wyznania twierdzić, że chodzi o działalność religijną.

Dodać trzeba, że wykreśleniu z rejestru podlega także związek wyznaniowy, 
który utracił cechy warunkujące uzyskanie wpisu do rejestru (art. 36 ust. 1 pkt 3 
u.g.w.s.w.). Tą cechą z pewnością nie jest wykonywanie religijnych funkcji, one 
bowiem nie muszą być podejmowane przed rejestracją. Natomiast za przed-
miotowe cechy uznać należy niektóre z obowiązkowych elementów wniosku 
o  rejestrację zawarte w  art. 32 ust. 1, czyli przykładowo: posiadanie statutu, 

8	 Tekst jedn. Dz. U. z 2017 r., poz. 1153.
9	 Zob. M. Elaide, Mity, sny i misteria, przeł. K. Kocjan, Warszawa 1994, passim.
10	 Zob. Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie z dnia 8 kwietnia 2014 r., sygn. 

akt I SA/Wa 1517/13, Legalis nr 950981.



184

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

posiadanie doktryny i posiadanie, lecz nie wykonywanie (zgodnie z argumentem 
wyżej przedstawionym), obrzędów kultowych.

Interesujące jest to, że ustawodawca podkreśla, iż szczególną przesłanką 
wykreślenia związku wyznaniowego jest sytuacja, w której związek wyznaniowy 
w ciągu trzech lat nie odpowiedział na żądanie organu rejestrowego i nie zak-
tualizował wpisów do rejestru w zakresie adresu własnej siedziby oraz danych 
osób wchodzących do kierowniczych organów wykonawczych (art. 36 ust.1 pkt 
3 u.g.w.s.w.). Oznacza to, że względy administracyjno-formalne stoją w  tym 
przypadku wyżej w hierarchii ważności przesłanek ustawodawcy niż względy 
praktyki i działania (naturalnej) związku wyznaniowego.

Powyższe ustalenia nabiorą znaczenia, w sytuacji gdy związek wyznaniowy 
rozpocznie działalność gospodarczą i będzie ona dominująca w jego działalno-
ści, zaś działalność religijna nie zostanie przez związek wyznaniowy podjęta 
lub stanie się ona niszowa, a nawet zupełnie zaniknie. Wobec takich sytuacji 
prawo polskie nie przewiduje żadnych regulacji. Nie zostają bowiem zrealizo-
wane żadne z przesłanek warunkujących wykreślenie związku wyznaniowego 
z rejestru. Co więcej, do takiego zachowania związek wyznaniowy ma prawo. 

„Ograniczenie wolności działalności gospodarczej jest dopuszczalne tylko w dro-
dze ustawy i tylko ze względu na ważny interes publiczny” (art. 22 Konstytucji 
RP). W podmiotowym zakresie związków wyznaniowych branych jako całość 
żadna z ustaw nie przewiduje takiego ograniczenia.

Pytanie, które w tym miejscu można postawić, brzmi: Czy Ustawa z dnia 
28 lutego 2003 r. – Prawo upadłościowe 11 odnosi się do związków wyznaniowych?

Zgodnie z  art. 5 ust. 1 tej ustawy przepisy stosuje się do przedsiębiorców 
w rozumieniu ustawy Kodeks cywilny 12. Kodeks cywilny w art. 431 za przed-
siębiorcę uznaje osobę fizyczną, osobę prawną i  jednostkę organizacyjną, 
o której mowa w art. 331 § 1 k.c., prowadzącą we własnym imieniu działalność 
gospodarczą lub zawodową. W  dalszym poszukiwaniu odpowiedzi na wyżej 
postawione pytanie należy więc uwzględnić tylko związki wyznaniowe z pierw-
szej i  drugiej grupy. One bowiem posiadają osobowość prawną. Związkom 
wyznaniowym z  pierwszej grupy tę osobowość nadaje indywidualna ustawa 
(zob. np. art. 7 ust. 1 Ustawy z dnia 13 maja 1994 r. o stosunku Państwa do Koś-
cioła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypospolitej 13 i analogiczne artykuły 
w  innych indywidulanych ustawach), zaś związkom wyznaniowym z drugiej 
grupy – wpis do rejestru, który ma charakter konstytutywny (zob. np. art. 34 
ust. 2–3 w zw. z art. 30 u.g.w.s.w.).

11	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 1228, dalej: p.u.
12	 Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r – Kodeks cywilny, tekst. jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 1740, dalej: k.c.
13	 Tekst jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 43, dalej: p.k.e-a.



185

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych 

A
rt

y
k
u

ły

Jeszcze jeden element w tym rozumowaniu należy wziąć po uwagę. Ustawa 
prawo upadłościowe w  art. 6 zawiera enumeratywne wyliczenie podmiotów, 
wobec których nie można ogłosić upadłości. Nie ma na tej liście związków wy-
znaniowych. Jest jednak w art. 6 pkt 4 p.u. wyłączenie z prawa upadłościowego 

„instytucji i osób prawnych utworzonych w drodze ustawy, chyba że ustawa ta 
stanowi inaczej, oraz utworzonych w wykonaniu obowiązku nałożonego ustawą”.

Prima facie wydaje się, że państwo polskie jako państwo świeckie (laickie) 14, 
którego władze publiczne zachowują konstytucyjną bezstronność w sprawach 
przekonań religijnych (art. 25 ust. 2 Konstytucji RP), nie może zajmować się 
tworzeniem związków wyznaniowych. Jednakże przepis art. 1 Ustawy z dnia 
21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religij-
nego w Rzeczypospolitej Polskiej 15 stanowi, że „Wyznawcy Islamu na obszarze 
Rzeczypospolitej Polskiej […] tworzą Muzułmański Związek Religijny w Rze-
czypospolitej Polskiej”. Cytowany przepis nie stwierdza istnienia tego związku 
wyznaniowego, lecz tworzy związek wyznaniowy i tym samym nadaje związ-
kowi charakter korporacji przymusowej 16. Takiego sformułowania tworzącego 
związek wyznaniowy nie ma w pozostałych 14 ustawach wyznaniowych. Trzeba 
dodać, że przywołana ustawa w art. 35 nadaje związkowi jako całości osobowość 
prawną. Takie rozwiązanie z kolei jest zastosowane we wszystkich pozostałych 
ustawach indywidulanych (zob. np. art. 7 ust. 2 p.k.e-a.).

Reasumując, należy stwierdzić, że związki wyznaniowe mogą być przed-
siębiorcami i, poza jednym wyjątkiem w  postaci Muzułmańskiego Związku 
Wyznaniowego w Rzeczpospolitej Polskiej, mają zdolność upadłościową. Wy-
jątek, o którym mowa, narusza zasadę równouprawnienia Kościołów i innych 
związków wyznaniowych (art. 25 ust. 1 Konstytucji RP). Nie ma bowiem żadnego 
uzasadnienia faktycznego dla różnicowania sytuacji prawnej tych podmiotów 17.

II. ŹRÓDŁA USTALANIA STATUSU OSOBY PRAWNEJ ZWIĄZKU WYZNA-
NIOWEGO JAKO PRZEDSIĘBIORCY

W  literaturze przedmiotu wyrażono pogląd, który można ująć w  generalną 
zasadę, iż przy ustalaniu, czy osoba prawna związku wyznaniowego może być 
przedsiębiorcą, należy brać pod uwagę nie tylko przepisy prawa polskiego, ale 

14	 Zob. P. Borecki, Państwo laickie. Współczesna rzeczywistość ustrojowa i perspektywa na przyszłość, 
„Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny” 2007, nr 69, z. 2, s. 61–79.

15	 Dz. U. z 1936 r. Nr 30, poz. 240, z późn. zm.
16	 P. Kroczek, Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 

a statut tegoż związku z 2009 r. – próba konfrontacji [w:] Islam w Międzynarodowej i krajowej przestrzeni 
prawnej, red. P. Czubik, K. Magoń, Kraków 2017, s. 39.

17	 Zob. Wyrok Trybunału Konstytucyjnego z dnia 13 marca 2006 r., sygn. akt P 8/05, Legalis nr 72932.



186

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

także prawo wewnętrzne danego związku religijnego. Jako przykład podano 
kazus, w którym wchodzi w rachubę prawo kanoniczne – czyli prawo Kościoła 
katolickiego (w tym przypadku Kościoła łacińskiego) 18.

Powyższy pogląd należy uznać za błędny zarówno w odniesieniu do ogólnej 
zasady, jak i w  odniesieniu do osoby prawnej regulowanej prawem kanonicz-
nym. W tym bowiem przypadku zastosowanie mają wyłącznie przepisy prawa 
polskiego. Prawo związku wyznaniowego jest źródłem norm dla systemu prawa 
polskiego tylko o tyle, o ile wyraźnie prawo polskie odsyła do prawa związku 
wyznaniowego. Jedynie w takim przypadku normy z prawa związku wyznanio-
wego stają się częścią obowiązującego w państwie polskim porządku prawnego 19. 
Przedmiotowa sytuacja nie zachodzi w omawianej sprawie.

W przywołanym kazusie dotyczącym kościelnej osoby prawnej rządzonej 
prawem Kościoła katolickiego jeden z przedstawicieli nauki prawa przedstawił 
następujące rozumowanie. Zgodnie z kan. 285 i 286 Kodeksu prawa kanonicz-
nego 20 bez zezwolenia kompetentnej władzy kościelnej duchowny nie może 
prowadzić działalności gospodarczej. Mimo że prawodawca kościelny wprowadza 
taki zakaz wprost wobec osób fizycznych, to ratio legis prowadzi do wniosku, 
że także osoby prawne Kościoła są objęte takim zakazem. „W zamyśle bowiem 
prawodawcy kościelnego było, aby nie wikłać duchownych w stosunki prawne 
mogące narazić na szwank dobre imię duchownego, a w dalszej kolejności cały 
Kościół. Wobec osób prawnych ta sama motywacja jest tym bardziej zasadna, 
gdyż mogą oni w  większym stopniu wchodzić w  stosunki prawne związane 
z działalnością gospodarczą” 21.

Nawet gdyby uznać, że prawo kanoniczne dostarcza normy lub jej elementu 
dla ustalenia statusu przedsiębiorcy osoby prawnej, to oparcie tego rozumo-
wania na zasadzie ad maiori ad minus 22 poprzez przeniesienie kanonicznych 
ograniczeń lub zakazów w tej materii dotyczących duchownych na kościelne 
osoby prawne należy uznać za błędne. Wnioskowanie ad maiori ad minus 
dotyczy bowiem (zwykle) uprawnień, które prawo przyznaje temu samemu 
podmiotowi, dla którego należy znaleźć normę. W omawianym przypadku nie 
mamy do czynienia z przyznaniem uprawnienia, lecz z ograniczeniem prawa, 
a dodatkowo nie mamy do czynienia z tym samym podmiotem.

18	 B. Rakoczy, Zdolność…, dz. cyt., s. 87.
19	 O przykładach takiego zjawiska pisze np. W. Uruszczak, Recepcja prawa kanonicznego w obowiązu-

jącym prawie polskim, „Annales Canonici” 2007, nr 3, s. 10–11.
20	 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus, AAS 75 (1983), pars II, s. 1–301; tekst 

polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład zatwierdzony przez Konferencję Episkopatu, Poznań 
1984, dalej jako: Kodeks prawa kanonicznego.

21	 B. Rakoczy, Zdolność…, dz. cyt., s. 87.
22	 A tak chce B. Rakoczy, Zdolność…, dz. cyt.



187

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych 

A
rt

y
k
u

ły

Przy szukaniu normy regulującej na gruncie prawa kanonicznego prowadze-
nie przez osoby prawne działalności gospodarczej należałoby raczej zastosować 
analogia legis. Byłoby to możliwe rozwiązanie, o ile uznać za pewnik, że w prawie 
kanonicznym sytuacja osób fizycznych (w tym przypadku duchownych) i kościel-
nych osób prawnych jest podobna – co jest bardzo ryzykownym stwierdzeniem.

Można by także próbować zastosować analogię iuris przy założeniu, że 
prawodawca kościelny konsekwentnie podtrzymuje jako ogólną zasadę praw-
ną negatywną ocenę prowadzenia działalności gospodarczej przez (niemal) 
wszystkie podmioty tego prawa. To założenie jest także ryzykowne z powodu 
braku religijno-doktrynalnych podstaw do takiego twierdzenia.

Trzeba zauważyć także, że powyższe rozwiązania (tj. zastosowanie analogii 
legis i analogii iuris) byłyby także błędne w  świetle zasady z  prawa rzymskie-
go przejętej przez prawo kanoniczne – „Odia restringi, et favores convenit 
ampliari” 23 – i umieszczonej w kan. 18 Kodeksu prawa kanonicznego. Zgodnie 
z nią przepisy ograniczające swobodne wykonywanie uprawnień (a o to chodzi 
w analizowanym przypadku) podlegają ścisłej interpretacji. Nie wolno więc ich 
rozszerzać nie tylko przedmiotowo, ale i podmiotowo.

Reasumując, należy stwierdzić, że osoba prawna związku wyznaniowego 
może być uznana za przedsiębiorcę na gruncie prawa polskiego nawet przy 
wyraźnym zakazie wynikającym z prawa wewnętrznego związku wyznaniowego 
dotyczącym pozyskania takiego statusu lub prowadzenia działalności, która taki 
status na gruncie prawa polskiego z mocy prawa powoduje. Nota bene takiego 
zakazu na gruncie powszechnego prawa kanonicznego nie ma.

III. OGRANICZENIA W PROWADZENIU DZIAŁALNOŚCI GOSPODARCZEJ 
OSÓB PRAWNYCH ZWIĄZKÓW WYZNANIOWYCH

W rozumowaniu niektórych przedstawicieli doktryny prawniczej w przedmiocie 
ograniczeń prowadzenia działalności gospodarczej przez osoby prawne związków 
wyznaniowych zauważyć można pewne nieścisłości i nadużycia interpretacyjne.

Po pierwsze, niewłaściwe jest stwierdzenie, że istniejące w prawie polskim 
ograniczenia w tej materii mają „wymiar ogólny” 24. Konstytucja RP przecież 
wyraźnie stanowi o tym, że ograniczenia w tej sprawie mogą być tylko ustawowe, 
czyli domyślnie – wyraźne.

Po drugie, nie można twierdzić, że przedmiotowe ograniczenia wynikają 
„niejako z tradycyjnej roli Kościołów i związków wyznaniowych, zorientowanych 

23	 Bonifatius PP. VIII, De regule iuris, 3.03.1298 [w:] Liber sextus decretalium [w:] Corpus Iuris Canonici, 
t. 2, Lipsiae 1881, kol. 1122–1124, nr 15.

24	 R. Skubisz, M. Trzebiatowski, dz. cyt., s. 11.



188

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

zwłaszcza na aktywność w sferze duchowej, a nie materialnej” 25. Tradycyjna 
rola związków wyznaniowych nie jest źródłem prawa w Polsce. Owszem, zwią-
zek wyznaniowy może wyłączyć częściowo (np. w  określonym zakresie) lub 
zupełnie własną działalność gospodarczą, lecz odbywać się to może jedynie 
poprzez jego samoograniczenie się.

Po trzecie, błędna jest interpretacja art. 21 konkordatu oraz art. 38 ust. 1 
u.s.p.k.k. prowadząca do stwierdzenia, że prawo polskie daje prawo instytucjom 
kościelnym do prowadzenia działalności gospodarczej wyłącznie zgodnie ze 
swą naturą, czyli o  charakterze misyjnym, charytatywnym i  opiekuńczym 26. 
Wyżej wymienione akty normatywne, a szczególnie konkordat, zabezpieczają 
prawo Kościoła w tym zakresie przed możliwymi ograniczeniami, a nie wyzna-
czają pola do działań poprzez ograniczenia działalności w innych dziedzinach, 
także gospodarczych. Również przepisy art. 40 pkt 6–7 u.s.p.k.k. oraz art. 55 
ust. 3 u.s.p.k.k. mają charakter ochronny wobec wolności gospodarczej, a nie 
ograniczający swobodę gospodarczą instytucji kościelnych 27.

Zgodzić się natomiast należy, że działalność gospodarcza podmiotów związ-
ków wyznaniowych ma mieć charakter drugorzędny lub wspierający wobec 
głównego przedmiotu lub celu ich funkcjonowania 28. To stwierdzenie wynika 
z celu założenia i istnienia związku wyznaniowego, którym jest co do zasady 
cel religijny. To stwierdzenie oddaje mens legislatoris ustawodawcy widoczne 
np. w art. 19 ust. 2 i art. 25 ust. 1 ustawy o gwarancjach wolności sumienia i wy-
znania, gdzie jest mowa kolejno o „funkcjach religijnych” i „swoich funkcjach”, 
czy w ustawach indywidualnych Kościołów i innych związków wyznaniowych.

Jednakże pominięcie tej celowościowej lub kierunkowej normy nie wywołuje 
żadnych skutków prawnych. Brak bowiem ustawowych określeń intensywności 
czy proporcjonalności działalności gospodarczej w stosunku do innych (statu-
towych) form działalności tych podmiotów. Brak też ogólnych wyłączeń czy 
ograniczeń w odniesieniu do dopuszczalnego przedmiotowego zakresu działal-
ności 29. Ograniczenie to więc ma raczej charakter moralny, a nie stricte prawny. 

Ograniczenia w  podejmowaniu działalności gospodarczej czy jej zakresie 
przedmiotowym wynikają natomiast w  systemie prawa polskiego z  innych 
przepisów, przykładowo określających prowadzenie takiej działalności przez 
określone formy organizacyjne, które mogą przybrać instytucje związków wy-
znaniowych: stowarzyszenia czy fundacje. Oczywiście ograniczenia takie mogą 
istnieć w oparciu o prawo wewnętrzne danej osoby prawnej, czyli jej statuty. 

25	 M. Pietraszewski, M. Tyrakowska, dz. cyt., s. 263.
26	 Tamże, s. 264 oraz przyp. 84, s. 265.
27	 Zob. R. Skubisz, M. Trzebiatowski, dz. cyt., s. 9.
28	 Tamże, s. 10.
29	 Tamże, s. 11.



189

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych 

A
rt

y
k
u

ły

Będzie to forma samoograniczenia się wobec uprawnień zagwarantowanych 
podmiotom przez prawo polskie.

IV. USTALENIE MASY UPADŁOŚCI ZWIĄZKU WYZNANIOWEGO LUB JEGO 
OSOBY PRAWNEJ

Ustalanie masy upadłości związku wyznaniowego jako całości lub jego osoby 
prawnej odbywa się zgodnie z przepisami ustawy prawo upadłościowe. Zgod-
nie z art. 69 ust. 1 p.u. następuje to przez: sporządzenie spisu inwentarza oraz 
spisu należności.

Do tego pierwszego zbioru należą: prawa, objęte ruchomości, nieruchomo-
ści oraz środki pieniężne zgromadzone w  kasie i  na rachunkach bankowych. 
Drugi zaś zbiór sporządza się na podstawie ksiąg upadłego oraz dokumentów 
bezspornych.

Problemowo istotny w kontekście omawianej specyfiki związku wyznanio-
wego lub jego osoby prawnej jest zbiór pierwszy. W nim bowiem potencjalnie 
mogą znaleźć się ruchomości, które na gruncie art. 63 p.u. nie wchodzą do 
masy upadłości, a tą co do zasady staje się z dniem ogłoszenia upadłości mają-
tek upadłego (art. 61 p.u.). Przedmiotowy zakaz włączenia do masy upadłości 
obejmuje m.in. ruchomości, które są wyłączone od egzekucji według przepisów 
ustawy Kodeks postępowania cywilnego 30 (art. 63 pkt 1 p.u.). Dla określenia 
przedmiotowego zakresu w omawianym kontekście kluczowy jest przepis art. 
829 pkt 6 k.p.c., który wymienia m.in przedmioty służące do wykonywania 
praktyk religijnych. Realizacja normy z  tych przepisów może przysparzać 
pewnych trudności.

Po pierwsze, spisanie inwentarza masy upadłości to czynność faktyczna, której 
dokonuje syndyk. Zgodnie z poglądem Sądu Najwyższego wyrażonym wyro-
kiem z dnia 18 października 2012 r., sygn. akt V CSK 405/11 31, spis inwentarza 
jest oświadczeniem wiedzy syndyka o tym, że upadłemu podmiotowi w dniu 
ogłoszenia upadłości służyło do określnego przedmiotu prawo majątkowe 32.

Pytanie, które można postawić w tym miejscu, brzmi: Czy syndyk powinien 
sporządzić pełny inwentarz, mając na uwadze jedynie majątek upadłego, czy też 
na etapie spisywania lub uzupełniania inwentarza (art. 69 ust. 1a p.u.) powinien 
on wyłączyć przedmioty, które wpisowi do inwentarza nie podlegają?

30	 Ustawa z dnia 17 listopada 1964 r – Kodeks postępowania cywilnego, tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., 
poz. 1575, dalej: k.p.c.

31	 LEX nr 1283427.
32	 Zob. Wyrok Sądu Najwyższego z dnia 18 października 2012 r., sygn. akt V CSK 405/11, LEX nr 1283427.



190

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

Redakcja pierwszego zdania art. 63 p.u. – „Nie wchodzi do masy upadłości” – 
przesądza o drugim rozwiązaniu. Tak też orzekł Sąd Najwyższy w przywołanym 
wyżej wyroku.

Jednakże pewne i  jednoznaczne określenie, czy dana rzecz ruchoma jest 
objęta wyłączeniem ustawowym z masy upadłości, wymagać może od syndyka 
posiadania specjalistycznej wiedzy opartej na prawie lub doktrynie danego 
związku wyznaniowego. Choć ustawa prawo upadłościowe nie przewiduje 
wprost takiego rozwiązania, to wydaje się, że syndyk przed podjęciem decyzji 
w  tym zakresie może skorzystać z  wiedzy specjalistycznej dostarczonej mu 
przez biegłego, działając na podstawie art. 218 tejże ustawy.

Wprawdzie w art. 30a p.u. stanowi się, że w postępowaniu w przedmiocie 
ogłoszenia upadłości nie przeprowadza się dowodu z opinii biegłego (z wyjątkiem 
określonym w art. 56b ust. 1 tejże ustawy, zakazującym sprzedaży za cenę niższą 
niż cena oszacowania ustalona sąd na podstawie dowodu z opinii biegłego), to 
jednak zakaz powołania biegłego nie odnosi się do właściwego postępowania 
upadłościowego 33. W  ramach tego właśnie postępowania działa syndyk, wy-
konując czynności, o których mowa. Możliwe jest więc złożenie przez syndyka 
sędziemu-komisarzowi wniosku o przeprowadzenie dowodu w postaci opinii 
biegłego, a następnie powołanie się na taką opinię. W przypadku uwzględnienia 
wniosku postępowanie dowodowe prowadzi sędzia-komisarz. Złożenie wniosku 
nie może naruszyć dyrektywy starannego i gospodarnego działania, określonej 
w art. 179 p.u. 34. Opinia biegłego nie jest wiążąca dla syndyka, który sam jest 
odpowiedziany za prawidłowe sporządzenie inwentarza.

Po drugie, należy zauważyć, że wprawdzie art. 57 p.u. nakłada na upadłego 
nie tylko obowiązek wskazania i wydania syndykowi całego swojego majątku 
i  innych rzeczy, lecz także udzielenie syndykowi wszelkich potrzebnych wy-
jaśnień dotyczących majątku (art. 57 ust. 1 i 2 p.u.), jednak oparcie się syndyka 
(wyłącznie) na deklaracji ze strony osoby upoważnionej do reprezentacji w tej 
sprawie upadłej osoby prawnej związku wyznaniowego mogłoby być naduży-
ciem, które mogłoby prowadzić do pokrzywdzenia wierzyciela lub wierzycieli. 
Upadły mógłby bowiem błędnie informować syndyka, dążąc do wyłączenia 
części majątku z masy upadłości.

Po trzecie, trzeba wspomnieć, że Sąd Najwyższy w  cytowanym powyżej 
wyroku z dnia 18 października 2012 r. zauważył, że skoro to syndyk ustala skład 
masy upadłości, to nie ulega wątpliwości, że może on go skorygować (zob. art. 69 

33	 K. Flaga-Gieruszyńska, Prawo upadłościowe. Komentarz [w:] Biegły w postępowaniu cywilnym i karnym. 
Komentarz praktyczny, orzecznictwo, wzory pism procesowych, red. K. Flaga-Gieruszyńska, Warszawa 
2020, art. 30a, s. 322.

34	 P. Zimmerman, Komentarz do ustawy: Prawo upadłościowe t.j. z dnia 5-2-2015 (Dz.U. 2015, Nr 35, poz. 233) 
[w:] System Prawa Handlowego, t. 6, red. A. Hrycaj, A. Jakubecki, A. Witosz, Warszawa 2016, art. 63.



191

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych 

A
rt

y
k
u

ły

ust. 1a p.u.). Przykładowo może się to odbyć na żądanie upadłego. Podmiot 
ten może w okresie po sporządzeniu spisu inwentarza zażądać w sytuacji jego 
zdaniem błędnego zakwalifikowania przez syndyka danej rzeczy jako składnika 
masy upadłości z tym zastrzeżeniem, że dopuszczalne jest takie wyłącznie rzeczy 
w sytuacjach bezspornych i oczywistych. W takich sytuacjach błąd syndyka nie 
powinien rodzić tak doniosłego skutku prawnego jak konieczność wszczynania 
w każdym przypadku sformalizowanego postępowania o wyłączenie 35.

Po czwarte, w  sytuacji gdy z  żądaniem upadłego nie zgodził się syndyk, 
względnie zdanie upadłego odnośnie do przynależności przedmiotów nie 
zostało syndykowi zakomunikowane, to zgodnie z  art. 73 ust. 1 prawa upad-
łościowego upadły może złożyć wniosek do sędziego-komisarza o wyłączenie 
z masy upadłości przedmiotów, które jego zdaniem podlegają (z mocy prawa) 
wyłączeniu. Upadły powinien przy tym złożyć dowody na poparcie swojego 
stanowiska. Może to być w rozważanym kontekście także opinia samodzielnie 
powołanego biegłego, chyba że powołanie tego lub innych dowodów we wnio-
sku będzie niemożliwe. Zgodnie z art. 73 ust. 2 p.u. sędzia-komisarz rozpoznaje 
wniosek o wyłączenie z masy upadłości w terminie jednego miesiąca od dnia 
jego złożenia po wysłuchaniu syndyka.

Po piąte, kolejnym problemem, który może się pojawić w  czynnościach 
syndyka, o których mowa, to odróżnienie sytuacji, gdy przedmioty należące do 
majątku upadłej osoby prawnej związku wyznaniowego są wprawdzie przezna-
czone do czynności religijnych, czyli takie jest ich przeznaczenie, jednak należą 
one do przedmiotów, które są przez upadłego wytwarzane, nimi handluje lub 
je kolekcjonuje. Wówczas nie podlegają one wyłączeniu na podstawie Kodeksu 
postępowania cywilnego.

Po szóste, następnym problem może okazać się dla syndyka konieczność 
odróżnienia przedmiotów, które służą z  samego własnego przeznaczenia 
(tj. z celu ich wytworzenia) do wykonywania praktyk religijnych (np. w tradycji 
chrześcijańskiej: kielich mszalny, mszał, szaty liturgiczne) od tych przedmiotów, 
które mogą służyć do wykonywania praktyk religijnych, ale też mogą służyć do 
innych celów (np. mszalne ampułki na wodę i wino mogą służyć jako karafki; 
też świeczniki lub dzwonki).

Resumując: poprawne sporządzenie przez syndyka inwentarza masy upadłości 
związku wyznaniowego lub jego osoby prawnej może być procesem skompli-
kowanym, wymagającym podjęcia licznych decyzji w oparciu o specjalistyczną 
wiedzę, a przez to jest narażone na błędy.

35	 Zob. postulaty de lege ferenda w tej kwestii: W. Piłat, Wyłączenie przedmiotu z masy upadłości 
w postępowaniu upadłościowym z opcją likwidacyjną, „Przegląd Prawa Handlowego” 2013, nr 11, s. 38.



192

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

V. WAKUF A MASA UPADŁOŚCI

Interesującym problemem, który może się pojawić przy spisie inwentarza przez 
syndyka, jest instytucja wakufu. Wakuf to instytucja prawna, która została in-
korporowana do systemu prawa polskiego z prawa religijnego (muzułmańskiego) 
przez Ustawę z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 36 (zob. art. 43 i 44 tej 
ustawy). Na tej podstawie – nota bene podobnie jak w prawie muzułmańskim – 
nieruchomość będąca wakufem cieszy się na gruncie prawa polskiego daleko 
posuniętą ochroną prawną. W omawianym kontekście istotne jest to, że nadanie 
nieruchomości cech wakufu oznacza, iż nie podlega zajęciu w postępowaniu 
egzekucyjnym (art. 925 i następne k.p.c.) i nie może być też sprzedana w drodze 
licytacji 37. Oznacza to, że z mocy prawa nie wchodzi ona do masy upadłości. 
Słusznie więc uważa się, że wskazane wyłączenia dotyczące nieruchomości 
będącej wakufem są regulacją bezprecedensową w prawie polskim 38.

Kolejnym problemem jest kontrowersja, którą można zawrzeć w  pytaniu: 
Czy wakuf obejmuje wyłącznie nieruchomości, czy także rzeczy ruchome? Jest 
to problem, który powstanie na kanwie rozbieżności pomiędzy indywidulaną 
ustawą Muzułmańskiego Związku Wyznaniowego z  1936 r. i  Statutu Muzuł-
mańskiego Związku Religijnego w  Rzeczpospolitej Polskiej z  dnia 28 lutego 
2009 r. 39 Zgodnie z art. 43 ust. 1 przywołanej ustawy cechy wakufu mogą być 
nadane wyłącznie „nieruchomości miejskiej lub wiejskiej, darowanej albo 
zapisanej rozporządzeniem ostatniej woli na cele religijno-oświatowe lub do-
broczynne Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
i przez Związek przyjętej”. Z kolei w myśl § 47 ust. 1 statutu z 2009 r. wakufem 
są „nieruchomości, ruchomości, bądź środki pieniężne darowane albo zapisane 
na rzecz MZR w RP lub gminy muzułmańskiej”. Jak widać, statut z 2009 r. roz-
szerza (niebezpiecznie, bo niekorzystnie dla ewentualnych wierzycieli) katalog 
dóbr, którym można nadać cechę wakufu.

Dodać trzeba, że chociaż Muzułmański Związek Wyznaniowy posługuje 
się obecnie statutem z 2009 r. i uznaje właśnie ten akt normatywny za swoje 
własne prawo wewnętrzne, to dokument ten nie został uznany przez państwo 

36	 Dz. U. Nr 30, poz. 240, z późn. zm.
37	 M. Zaporowska, Z. Zaporowska, Wakuf w prawie polskim (część II), „Rejent” 2011, nr 9, s. 94.
38	 M. Tomkiewicz, Ograniczenia alienacji nieruchomości Kościoła katolickiego i muzułmańskich wspólnot 

religijnych – zakres recepcji w prawie polskim [w:] In persona Christi. W służbie pasterskiej obecności 
Chrystusa. Księga Jubileuszowa dedykowana Księdzu Profesorowi Antoniemu Misiaszkowi w 75. rocznicę 
urodzin, Olsztyn 2013, s. 450; zob. P. Borecki, Zasada równouprawnienia wyznań w prawie polskim, 

„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2007, nr 10, s. 151.
39	 http://www.mzr.pl/pl/pliki/statut-2014-0315.pdf [dostęp: 11 października 2016 r.]. Szeroko o tym 

zob. P. Kroczek, dz. cyt., s. 35–49.



193

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych 

A
rt

y
k
u

ły

w drodze rozporządzenia Rady Ministrów. Oznacza to, że nadal obowiązuje 
w  relacjach zewnętrznych (czyli także, gdy chodzi o  wakuf) statut z  1936 r. 40 
Tak (nota bene słusznie) sprawę obowiązywalności statutów rozstrzyga wyrok 
Sądu Administracyjnego w Warszawie z dnia 27 października 2015 r. – „Jedynym 
statutem «uznanym przez Państwo w drodze rozporządzenia Rady Ministrów» 
jest statut uznany rozporządzeniem Rady Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r. 
o uznaniu Statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej 
Polskiej (Dz. U. Nr 72, poz. 517)” 41.

Reasumując, należy stwierdzić, że niemal absolutna prawna ochrona nieru-
chomości z cechą wakufu (możliwe jest bowiem wyłącznie jej wywłaszczenie) 
powoduje, że nieruchomość ta jest z mocy prawa wyłączona z masy spadkowej. 
Nie ma to jednak żadnego praktycznego zastosowania, a to z tej racji, że – jak 
to stwierdzono w  punkcie 1 artykułu – Muzułmański Związek Wyznaniowy 
nie ma zdolności upadłościowej. Należy jednak podnieść to, że nawet to teo-
retyczne określenie zakresu ochrony prawa własności w  postaci wakufu dla 
jednego związku wyznaniowego, które bez żadnej faktycznej przyczyny nie 
zostało odzwierciedlone w stosunku do innych związków wyznaniowych, uznać 
należy za kolejny przejaw dyskryminacji tych zrzeszeń.

WNIOSEK

Ogólna refleksja z  powyższych wywodów jest następująca: regulacje prawa 
upadłościowego, choć same w sobie są rozległe i skomplikowane, nabywają tych 
cech w jeszcze większym stopniu, gdy mają być zastosowane wobec związków 
wyznaniowych lub ich osób prawnych. Przy prowadzeniu spraw z tego zakresu 
konieczna może okazać się współpraca specjalistów z dziedziny prawa upadłoś-
ciowego oraz z prawa konstytucyjnego, wyznaniowego, a nawet specjalistów 
z prawa wewnętrznego danego związku wyznaniowego.

40	 Statut Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczpospolitej Polskiej z dnia 26 sierpnia 1936 
r., który stanowi załącznik do rozporządzenia Rady Ministrów z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uzna-
niu Statutu Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczpospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 72,  
poz. 517.

41	 Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie z dnia 27 października 2015 r., sygn. 
akt I SA/Wa 1250/15, LEX nr 2030528. Zob. też Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego 
w Warszawie z dnia 19 lutego 2015 r., sygn. akt I SA/Wa 2240/14, LEX nr 1654939.



194

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

BIBLIOGRAFIA

AKTY PRAWNE (AKTY NORMATYWNE I ORZECZENIA)

Bonifatius PP. VIII, De regule iuris, 3.03.1298 [w:] Liber sextus decretalium [w:] 
Corpus Iuris Canonici, t. 2, Lipsiae 1881, kol. 1122–1124.

Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25.01.1983), 
AAS 75 (1983), pars II, s. 1–301; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, 
przekład zatwierdzony przez Konferencję Episkopatu, Poznań 1984.

Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 28 marca 1928 
r. o  stosunku Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie 
posiadającego hierarchji duchownej, Dz. U. Nr 38, poz. 363.

Rozporządzenie Rady Ministrów w sprawie ustanowienia określonych ograniczeń, 
nakazów i zakazów w związku z wystąpieniem stanu epidemii z dnia 21 grud-
nia 2020 r., Dz. U. z 2020 r., poz. 2316.

Statut Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczpospolitej Polskiej z dnia 
26 sierpnia 1936 r., który stanowi załącznik do rozporządzenia Rady Minis-
trów z dnia 26 sierpnia 1936 r. o uznaniu Statutu Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczpospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 72, poz. 517.

Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-Augs-
burskiego w Rzeczypospolitej, Dz. U. z 2015 r., poz. 43.

Ustawa z dnia 17 listopada 1964 r. – Kodeks postępowania cywilnego, tekst jedn. 
Dz. U. z 2020 r., poz. 1775.

Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst 
jedn. Dz. U. z 2017 r., poz. 1153.

Ustawa z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. z  1936 r. Nr 30, 
poz. 240, z późn. zm.

Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r – Kodeks cywilny, tekst. jedn. Dz. U. z 2020 
r., poz. 1740.

Ustawa z dnia 28 lutego 2003 r. Prawo upadłościowe, tekst jedn. Dz. U. z 2020 
r., poz. 1228.

Wyrok Sądu Antymonopolowego z  dnia 23 kwietnia 2001 r., sygn. akt XVII 
Ama 49/00, Legalis nr 65615.

Wyrok Sądu Najwyższego z dnia 18 października 2012 r., sygn. akt V CSK 405/11, 
LEX nr 1283427.

Wyrok Trybunału Konstytucyjnego z dnia 13 marca 2006 r., sygn. akt P 8/05, 
Legalis nr 72932.

Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie z dnia 8 kwietnia 
2014 r., sygn. akt I SA/Wa 1517/13, Legalis nr 950981.



195

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych 

A
rt

y
k
u

ły

Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie z dnia 19 lutego 
2015 r., sygn. akt I SA/Wa 2240/14, LEX nr 1654939.

Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie z dnia 27 paździer-
nika 2015 r., sygn. akt I SA/Wa 1250/15, LEX nr 2030528.

LITERATURA

Borecki P., Państwo laickie. Współczesna rzeczywistość ustrojowa i perspektywa 
na przyszłość, „Ruch Prawniczy, Ekonomiczny i Socjologiczny” 2007, nr 67, 
z. 2, s. 61–79.

Borecki P., Zasada równouprawnienia wyznań w prawie polskim, „Studia z Prawa 
Wyznaniowego” 2007, nr 10, s. 151–159.

Cieniek R., Wizerunkowa katastrofa. Podsumowanie 2020 r. z perspektywy Kościoła 
katolickiego w Polsce [ANALIZA], https://www.onet.pl/informacje/onetwiado-
mosci/kosciol-katolicki-w-polsce-w-czasach-pandemii-podsumowanie-roku/
vvj2tkp,79cfc278 [dostęp: 28 grudnia 2020 r.].

Elaide M., Mity, sny i misteria, przeł. K. Kocjan, Warszawa 1994.
Flaga-Gieruszyńska K., Prawo upadłościowe. Komentarz [w:] Biegły w postępowa-

niu cywilnym i  karnym. Komentarz praktyczny, orzecznictwo, wzory pism 
procesowych, red. K. Flaga-Gieruszyńska, Warszawa 2020, s. 322–338.

Kroczek P., Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego a statut tegoż związku z 2009 r. – próba konfrontacji [w:] 
Islam w  Międzynarodowej i  krajowej przestrzeni prawnej, red. P. Czubik, 
K. Magoń, Kraków 2017, s. 35–49.

Pietraszewski M., Tyrakowska M., Status kościelnych osób prawnych jako przed-
siębiorców, „Przegląd Prawa i Administracji” 2011, t. 84, s. 249–270.

Piłat W., Wyłączenie przedmiotu z masy upadłości w postępowaniu upadłościowym 
z opcją likwidacyjną, „Przegląd Prawa Handlowego” 2013, nr 11, s. 28–41.

Rakoczy B., Komentarz do ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, Warszawa 2008.

Rakoczy B., Zdolność upadłościowa kościelnych osób prawnych, „Przegląd Sądowy” 
2006, nr 3, s. 83–92.

Skubisz R., Trzebiatowski M., Kościelne osoby prawne jako przedsiębiorcy rejestrowi 
(na przykładzie osób prawnych kościoła katolickiego), „Przegląd Prawa Hand-
lowego” 2002, nr 8, s. 8–21.

Tomkiewicz M., Ograniczenia alienacji nieruchomości Kościoła katolickiego 
i muzułmańskich wspólnot religijnych – zakres recepcji w prawie polskim [w:] In 
persona Christi. W służbie pasterskiej obecności Chrystusa. Księga Jubileuszowa 
dedykowana Księdzu Profesorowi Antoniemu Misiaszkowi w 75. rocznicę urodzin, 
red. E. Wiszowaty, Olsztyn 2013, s. 439–455.



196

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Piotr Kroczek

A
rt

y
k
u

ły

Uruszczak W., Recepcja prawa kanonicznego w  obowiązującym prawie polskim, 
„Annales Canonici” 2007, nr 3, s. 5–21.

Zaporowska M., Zaporowska Z., Wakuf w  prawie polskim (część II), „Rejent” 
2011, nr 9, s. 87–104.

Zimmerman P., Komentarz do ustawy: Prawo upadłościowe t.j. z  dnia 5-2-2015 
(Dz.U. 2015, Nr 35, poz. 233) [w:] System Prawa Handlowego, t. 6, red. A. Hrycaj, 
A. Jakubecki, A. Witosz, Warszawa 2016, s. 655–1562.

STRESZCZENIE

Niniejszy artykuł jest elementem w dyskusji dotyczącej zdolności upadłościowej osób 
prawnych Kościołów lub innych związków wyznaniowych. Poruszono w  nim takie 
kwestie, jak: upadłość związku wyznaniowego jako całości, regulacje pozwalające na 
ustalenie statusu osoby prawnej jako przedsiębiorcy i ograniczeń w jej prowadzeniu, 
ustalenie składu masy upadłości osoby związku wyznaniowego, w  tym instytucja 
wakufu. Zastosowanie regulacji prawa upadłościowego do związków wyznaniowych 
lub ich osób prawnych może wymagać współpracy specjalistów z  dziedziny prawa 
upadłościowego, prawa konstytucyjnego i wyznaniowego, a nawet specjalistów z prawa 
wewnętrznego danego związku wyznaniowego.

Słowa kluczowe: Kościół, związek wyznaniowy, prawo upadłościowe, zdolność 
upadłościowa, masa upadłości, wakuf.

SOME COMMENTS ON THE BANKRUPTCY OF RELIGIOUS ASSOCIATIONS  
AND THEIR LEGAL PERSONS

This article is a part of the discussion about the capacity for bankruptcy of the legal 
persons of the churches or other religious organizations. It deals with such issues as 
the bankruptcy of a religious association as a whole, regulations allowing to determine 
the status of a legal entity as an entrepreneur, and limitations in its operation in this 
area, determining the composition of the bankruptcy estate of a religious organization, 
including the institution of waqf. The application of the bankruptcy law regulations 
to the religious organizations or their legal persons may require the cooperation of 
specialists in the field of bankruptcy law, constitutional and religious law, and even 
specialists in the internal law of a given religious association.

Keywords: Church, religious organization, bankruptcy law, capacity to bankruptcy, 
bankruptcy estate, waqf.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

197

Igor Ksenicz
ORCID 0000-0002-5286-0040
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
igor.ksenicz@amu.edu.pl

ZWOLNIENIA OD PRACY W DNI ŚWIĄTECZNE  
KOŚCIOŁÓW WSCHODNICH W POLSCE

WSTĘP

Celem artykułu jest analiza obowiązujących przepisów prawa pod kątem moż-
liwości uzyskania przez wiernych dwóch największych Kościołów wschodnich 
w Polsce, prawosławnego i greckokatolickiego, zwolnienia od pracy w święta 
cerkiewne, które przypadają zgodnie z  kalendarzem juliańskim („starym 
stylem”) w  dni robocze odpowiednio do obowiązującego w  państwie kalen-
darza gregoriańskiego („nowego stylu”). Nie jest to bynajmniej zagadnienie 
marginalne, według oficjalnych statystyk dotyczy ono bowiem ponad pół 
miliona polskich obywateli 1 oraz licznej rzeszy imigrantów, przede wszyst-
kim z Ukrainy. Podjęta zostanie próba odpowiedzi na pytanie, czy regulacje 
w  zakresie zwolnień od pracy różnią się w  przypadku grekokatolików i  pra-
wosławnych, a jeśli tak, jakie skutki prawne i praktyczne te różnice wywołują.

Świętowanie uroczystości religijnej jest nieodłącznym sposobem uzewnętrzniania 
wyznawanej religii. W przypadku najważniejszych świąt ich znaczenie w państwach, 
w których dane wyznanie dominuje, podkreśla ustawowe ustanowienie w związku 
z nimi dni wolnych od pracy. Jak podkreśla doktryna, preferowanie w ten sposób 
określonego światopoglądu religijnego nie ma charakteru dyskryminacji „z uwagi na 
brak możliwości uczynienia zadość postulatom wszystkich wyznań”. Wolność religij-
na wymaga jednak „wprowadzenia unormowań prawnych umożliwiających osobom 
należącym do mniejszości wyznaniowych obchodzenie własnych świąt religijnych” 2.

Gdy ponad dekadę temu ten temat podejmował Zbigniew Hajn, stwierdził, 
że „nie wzbudza [on] większego zainteresowania w  literaturze prawniczej” 3. 

1	 Mały rocznik statystyczny Polski, red. R. Bielak, Warszawa 2020, s. 118.
2	 M.A. Mielczarek, Realizacja wolności religijnej w zatrudnieniu pracowniczym, Warszawa 2013, s. 250.
3	 Z. Hajn, Prawo pracowników należących do mniejszości wyznaniowych do zwolnień od pracy w celu 

uprawiania kultu religijnego, „Gdańskie Studia Prawnicze” 2007, t. 17, s. 117.

DOI: 10.34888/ppw.2021.197-216  



198

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

Można się z  tym zgodzić w  odniesieniu do ogólnych opracowań z  zakresu 
prawa pracy 4, natomiast literatura specjalistyczna wzbogaciła się od tego czasu 
chociażby o monografię Marcina A. Mielczarka 5. W przypadku piśmiennictwa 
poświęconego Kościołowi katolickiemu i jego dniom świątecznym zauważalne 
jest jego błędne utożsamianie wyłącznie z obrządkiem łacińskim i pomijanie 
rytów wschodnich, w tym najliczniej reprezentowanego Kościoła greckokato-
lickiego (KGK; inaczej bizantyjsko-ukraińskiego) 6. Wyjątek stanowią prace 
wspomnianych Z. Hajna 7 i M.A. Mielczarka 8.

I. PRAWO DO CELEBRACJI ŚWIĘTA RELIGIJNEGO W PRAWIE  
MIĘDZYNARODOWYM

Wolność wyznania, w  tym uzewnętrzniania swoich przekonań religijnych, 
jest jednym z podstawowych praw człowieka gwarantowanych przez traktaty 
międzynarodowe. Zgodnie z  art. 18 ust. 1 Międzynarodowego Paktu Praw 
Obywatelskich i  Politycznych z  19 grudnia 1966 roku 9 (MPPOiP) każdy ma 
prawo do wolności myśli, sumienia i wyznania, a obejmuje ono m.in. wolność 
uzewnętrzniania indywidualnie czy wspólnie z innymi, publicznie lub prywatnie, 
swej religii przez uprawianie kultu, uczestniczenie w obrzędach, praktykowa-
nie i nauczanie. Ograniczenia tego prawa mogą wynikać wyłącznie z ustawy 
i muszą one być konieczne dla ochrony bezpieczeństwa publicznego, porządku, 
zdrowia lub moralności publicznej albo podstawowych praw i wolności innych 
osób (ust. 2).

W  odniesieniu do Kościołów wschodnich w  Polsce powyższe przepisy 
należy odczytywać łącznie z art. 27 MPPOiP, który stanowi, że w państwach, 
w których istnieją mniejszości etniczne, religijne lub językowe, osoby należące 

4	 Np. prof. Teresa Liszcz w najnowszym wydaniu swojego podręcznika poświęca zagadnieniu zwolnień 
od pracy dla mniejszości religijnych raptem pięć akapitów. Zob. T. Liszcz, Prawo pracy, Warszawa 
2020, s. 447–448.

5	 M.A. Mielczarek, dz. cyt.
6	 Zob. K. Krzysztofek, Katalog dni świątecznych Kościoła katolickiego na tle regulacji prawnych 

w Rzeczypospolitej Polskiej [w:] Prawo państwowe a prawo wewnętrzne związków wyznaniowych. 
Pamiętnik VII Zjazdu Katedr i Wykładowców Prawa Wyznaniowego. Gniezno 11-12 IX 2010, red. 
K. Krasowski, M. Materniak-Pawłowska, M. Stanulewicz, Poznań 2010; Z. Zarzycki, Konkordatowe 
i pozakonkordatowe gwarancje poszanowania niedzieli i dni świątecznych jako dni wolnych od pracy, 

„Krakowskie Studia Międzynarodowe” 2006, nr 3 (III). Chociaż tekst Katarzyny Krzysztofek traktuje 
o Kościele katolickim, to katolickie Kościoły wschodnie nie pojawiają się w nim ani razu. Pominął 
je również Zdzisław Zarzycki w swojej analizie. Na ten problem uwagę zwraca wspominany autor: 
M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 257–258.

7	 Z. Hajn, dz. cyt., s. 123.
8	 M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 257–258.
9	 Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 167.



199

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

do tych mniejszości nie mogą być pozbawione prawa do własnego życia kul-
turalnego, wyznawania i praktykowania własnej religii oraz posługiwania się 
własnym językiem wraz z innymi członkami danej grupy. W Polsce poczucie 
przynależności do mniejszości religijnej jest często związane z  identyfikacją 
narodową: bycie wiernym KGK czy Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego (PAKP) skorelowane jest z  przynależnością do mniejszości 
narodowej lub etnicznej – ukraińskiej, białoruskiej, łemkowskiej czy rosyjskiej. 
Kultywowanie wschodniego obrządku było szczególnie ważne dla zachowania 
tożsamości narodowo-etnicznej Ukraińców i Łemków po ich przesiedleniu na 
tzw. Ziemie Odzyskane w ramach akcji „Wisła” w 1947 roku.

Zgodnie z wykładnią Komitetu Praw Człowieka „wolność manifestowania 
religii wyrażać się może w modlitwie, która obejmuje akty rytualne i ceremo-
nialne dające bezpośredni wyraz przekonaniom, jak też rozmaite praktyki z tymi 
aktami związane, włączając w to budowanie miejsc modlitwy, używanie formuł 
i obiektów rytualnych, wykorzystywanie symboli oraz przestrzeganie świąt 
i  dni odpoczynku [pogrub. I. K.]” 10. Stosowne wytyczne odnaleźć można 
w przyjętej przez Zgromadzenie Ogólne Organizacji Narodów Zjednoczonych 
Deklaracji w sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji 
opartych na religii lub przekonaniach 11 z 1981 roku, przy czym dokument ten 
ma charakter wyłącznie rekomendacyjny. Zgodnie z  art. 6 pkt h deklaracji 
prawo do wolności myśli, sumienia, religii lub przekonań będzie obejmowało 
przestrzeganie dni odpoczynku oraz obchodzenia świąt i  ceremonii zgodnie 
z przepisami czyjejś religii lub przekonań.

Przepisy zbliżone do MPPOiP zawiera Konwencja o  ochronie praw czło-
wieka i podstawowych wolności 12 przyjęta przez Radę Europy 4 listopada 1950 
roku. Art. 9 ust. 1 stanowi, że każdy ma prawo do wolności myśli, sumienia 
i wyznania; prawo to obejmuje wolność zmiany wyznania lub przekonań oraz 
wolność uzewnętrzniania indywidualnie lub wspólnie z innymi, publicznie lub 
prywatnie, swego wyznania lub przekonań przez uprawianie kultu, nauczanie, 
praktykowanie i czynności rytualne. Wolność uzewnętrzniania wyznania lub 
przekonań może podlegać jedynie takim ograniczeniom, które są przewidzia-
ne przez ustawę i  konieczne w  społeczeństwie demokratycznym z  uwagi na 
interesy bezpieczeństwa publicznego, ochronę porządku publicznego, zdrowia 
i moralności lub ochronę praw i wolności innych osób (ust. 2). W przypadku 
łamania tego prawa przez państwo członkowskie RE jego obywatel może – po 

10	 W. Sobczak, Komentarz do art. 18 „Wolność myśli, sumienia i religii” [w:] Międzynarodowy pakt praw 
obywatelskich (osobistych) i politycznych. Komentarz, red. R. Wieruszewski, LEX 2012.

11	 Deklaracja w sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji opartych na religii 
lub przekonaniach, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1981.html [dostęp: 24 lipca 2020 r.].

12	 Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284, z późn. zm.



200

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

wyczerpaniu drogi sądowej we własnym kraju – złożyć skargę do Europejskiego 
Trybunału Praw Człowieka.

Należy wspomnieć również dorobek prawny Międzynarodowej Organizacji 
Pracy, a przede wszystkim Międzynarodową konwencję (nr 14) o odpoczynku 
tygodniowym w zakładach przemysłowych z 17 listopada 1921 roku 13. Art. 2 ust. 1 
konwencji stanowi, że cały personel zatrudniony w zakładzie przemysłowym 
publicznym czy prywatnym, lub w jego oddziałach, winien korzystać w każdym 
okresie siedmiodniowym z co najmniej 24-godzinnego nieprzerwanego odpo-
czynku, z  zastrzeżeniem wyjątków przewidzianych przez artykuły następne. 
Odpoczynek ten winien być udzielany, o  ile to możliwe, całemu personelowi 
zakładu jednocześnie (ust. 2) i winien on przypadać, o  ile to możliwe, w dni 
uświęcone przez tradycję lub zwyczaj kraju albo prowincji (ust. 3). Zgodnie 
z art. 4 ust. 1 konwencji każde państwo-sygnatariusz może zezwolić na wyjątki 
całkowite lub częściowe (z zawieszeniem lub skróceniem odpoczynku włącznie) 
od postanowień art. 2, biorąc szczególnie pod uwagę wszelkie stosowne względy 
ekonomiczne i  humanitarne i  po zasięgnięciu opinii właściwych organizacji 
pracodawców i  robotników tam, gdzie one istnieją. Użycie sformułowania 

„względy humanitarne” przekonuje – za Andrzejem Marianem Świątkowskim – 
o prawie do odpoczynku jako podstawowym prawie człowieka. Co więcej, jak 
zaznacza wspomniany autor, angielski tekst konwencji wymienia „względy 
humanitarne przed gospodarczymi, co zdaje się świadczyć o ich wyższej pozycji 
hierarchicznej” 14.

II. WOLNOŚĆ WYZNANIA W KONSTYTUCJI RP

Rzeczpospolita Polska jest państwem świeckim, o czym przekonuje art. 25 Kon-
stytucji 15, a co wprost wynika z art. 10 ust. 1 ustawy o gwarancjach wolności 
sumienia i wyznania 16 (dalej: u.g.w.s.w.). Art. 25 ust. 2 ustawy zasadniczej stanowi, 
że władze publiczne zachowują bezstronność w sprawach przekonań religijnych, 
światopoglądowych i filozoficznych, zapewniając swobodę ich wyrażania w ży-
ciu publicznym, przy jednoczesnym równouprawnieniu Kościołów i  innych 
związków wyznaniowych (ust. 1). Relacje między związkami wyznaniowymi 
a państwem kształtowane są na trzech zasadach: poszanowania ich autonomii, 

13	 Dz. U. z 1925 r. Nr 54, poz. 384.
14	 Za: M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 222–223.
15	 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483, 

z późn. zm.
16	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst jedn. Dz. U. z 2017 

r., poz. 1153.



201

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

wzajemnej niezależności oraz współdziałania dla dobra człowieka i dobra wspól-
nego (ust. 3). Ust. 4–5 delegują ustawom, a w przypadku Kościoła katolickiego 
również umowie międzynarodowej – konkordatowi, określenie szczegółowych 
relacji pomiędzy RP a Kościołami i innymi związkami wyznaniowymi.

W  kontekście wspominanej wcześniej korelacji pomiędzy przynależnoś-
cią do Kościoła wschodniego i  mniejszości narodowej czy etnicznej art. 35 
Konstytucji zapewnia tym ostatnim wolność zachowania i  rozwoju włas-
nego języka, zachowania obyczajów i  tradycji oraz rozwoju własnej kultu-
ry; przyznaje również prawo do tworzenia własnych instytucji edukacyj-
nych, kulturalnych i  instytucji służących ochronie tożsamości religijnej 
oraz do uczestnictwa w  rozstrzyganiu spraw dotyczących ich tożsamości  
kulturowej.

Konstytucja RP implementowała do polskiego porządku prawnego przepi-
sy traktatów międzynarodowych w zakresie wolności wyznania. Art. 53 ust. 1 
ustawy zasadniczej stanowi, że każdemu zapewnia się wolność sumienia i religii. 
Wolność religii, zgodnie z ust. 2, obejmuje wolność wyznawania lub przyjmo-
wania religii według własnego wyboru oraz uzewnętrzniania indywidualnie 
lub z  innymi, publicznie lub prywatnie, swojej religii przez uprawianie kultu, 
modlitwę, uczestniczenie w obrzędach, praktykowanie i nauczanie. Wolność 
religii obejmuje także posiadanie świątyń i innych miejsc kultu w zależności od 
potrzeb ludzi wierzących oraz prawo osób do korzystania z pomocy religijnej 
tam, gdzie się znajdują. Odnosząc się do obchodzenia świąt religijnych, należy 
wspomnieć, że wolność uzewnętrzniania religii może być ograniczona jedynie 
w drodze ustawy i tylko wtedy, gdy jest to konieczne do ochrony bezpieczeń-
stwa państwa, porządku publicznego, zdrowia, moralności lub wolności i praw 
innych osób (ust. 5).

III. ŚWIĘTO CERKIEWNE A ZWOLNIENIE OD PRACY: KOŚCIÓŁ  
GRECKOKATOLICKI W POLSCE

KGK jest Kościołem sui iuris 17 Kościoła katolickiego (KK). Podstawowym aktem 
prawa kanonicznego regulującym jego organizację jest Kodeks Kanonów Koś-
ciołów Wschodnich 18 (KKKW). KGK w Polsce jest częścią Ukraińskiej Cerkwi 
Greckokatolickiej (UCGK) wywodzącej się z unii brzeskiej zawartej przez pra-
wosławnych władyków z Korony i Litwy w 1596 roku. Stanowi on jednocześnie 

17	 O statusie Kościoła „własnego prawa” zob. G. Wojciechowski, Status prawny Kościoła „sui iuris” [w:] 
Kościół lokalny w Kościele Chrystusa, red. R. Kantor, Kraków 2015, s. 61–77.

18	 Kodeks Kanonów Kościołów Wschodnich, tłum. L. Adamowicz, M. Dyjakowska, Lublin 2002.



202

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

największą katolicką wspólnotę obrządku wschodniego w RP 19. Według stanu 
na 2018 rok w dwóch 20 diecezjach KGK w Polsce funkcjonowało łącznie 100 
parafii 21, w  których posługę sprawowało 136 kapłanów 22. Liczba ośrodków 
duszpasterskich z roku na rok rośnie w związku z falą migracji z Ukrainy. Sza-
cuje się, że KGK w Polsce liczy 55 tysięcy wiernych 23, przy czym statystyka ta 
odpowiada osobom na stałe przywiązanym do parafii greckokatolickich i nie 
uwzględnia imigrantów z  Ukrainy, którzy przyjeżdżają do Polski sezonowo 
na podstawie oświadczeń o powierzeniu wykonywania pracy cudzoziemcowi.

	 Status prawny KGK w Polsce, jako części KK, określają konkordat 24 oraz 
ustawy regulujące stosunki pomiędzy państwem polskim i KK. Umowa między 
Stolicą Apostolską a RP nie zawiera wprost odniesień do niełacińskich obrząd-
ków katolickich. Art. 5 stanowi jedynie, że „przestrzegając prawa do wolności 
religijnej, państwo zapewnia KK, bez względu na obrządek [pogrub. I. K.], 
swobodne i publiczne pełnienie jego misji, łącznie z wykonywaniem jurysdykcji 
oraz zarządzaniem i  administrowaniem jego sprawami na podstawie prawa 
kanonicznego”. Odnosząc się znów do korelacji między wyznaniem a  identy-
fikacją narodową czy etniczną, zgodnie z art. 18 konkordatu biskupi diecezjalni 
decydują o organizowaniu posługi duszpasterskiej i katechizacji w języku właś-
ciwej mniejszości stosownie do potrzeby zapewnienia opieki duszpasterskiej 
nad członkami mniejszości narodowych. W przypadku KGK w Polsce językiem 
liturgii oraz nauczania religii w szkołach i punktach międzyszkolnych jest język 
ukraiński.

KGK w Polsce, podobnie jak UCGK, posługuje się kalendarzem juliańskim. 
Różnica między nim a obowiązującym w Polsce kalendarzem gregoriańskim 
wynosi obecnie 25 13 dni. Tymczasem zawarta w  konkordacie regulacja dni 

19	 Pozostałe to Kościół ormiański i Kościół neounicki (bizantyjsko-słowiański).
20	 W 2020 roku papież Franciszek erygował trzecią diecezję (eparchię) KGK w Polsce. Zob. treść 

komunikatu Nuncjatury Apostolskiej w  Polsce: Nowy podział administracyjny Kościoła 
Greckokatolickiego w Polsce, Eparchia Wrocławsko-Koszalińska Kościoła Greckokatolickiego 
w Polsce, 25.11.2020, https://www.cerkiew.net.pl/zycie-eparchii/nowy-podzial-administracyjny-
kosciola-greckokatolickiego-w-polsce/ [dostęp: 12 marca 2021 r.].

21	 Annuarium Statisticum Ecclesiae in Polonia, red. W. Sadłoń, L. Organek, Warszawa 2020, s. 6.
22	 Tamże, s. 9.
23	 Mały…, dz. cyt. Jest to liczba ochrzczonych. Zgodnie z Narodowym Spisem Powszechnym 2011 

wiernych KGK w Polsce jest mniej, bo 33 tysiące. Zob. G. Gudaszewski, Struktura narodowo-etniczna, 
językowa i wyznaniowa ludności Polski, Warszawa 2015, s. 93.

24	 Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską, podpisany w Warszawie dnia 28 lipca 
1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

25	 Różnica będzie się powiększać – w 2101 roku będzie wynosić 14 dni. Zob. Звернення Владик 
УГКЦ в Польщі в справі календарного питання, Eparchia Wrocławsko-Gdańska Kościoła 
Greckokatolickiego w  Polsce, 8.04.2019, www.cerkiew.home.pl/CerkiewOld/Wiadomosci/
wiadomoscjedna.php?polaczenie=wiad_1554740129&cerkiew=cerkiew [dostęp: 24 sierpnia 2020 r.].



203

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

wolnych od pracy odnosi się jedynie do tego ostatniego. I tak, zgodnie z art. 9 
ust. 1, wolne od pracy są niedziele oraz następujące dni świąteczne:

1) �1 stycznia – uroczystość Świętej Bożej Rodzicielki Maryi (dzień Nowego 
Roku),

2) drugi dzień Wielkiej Nocy,
3) dzień Bożego Ciała,
4) 15 sierpnia – uroczystość Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny,
5) 1 listopada – dzień Wszystkich Świętych,
6) 25 grudnia – pierwszy dzień Bożego Narodzenia,
7) 26 grudnia – drugi dzień Bożego Narodzenia.
Katalog katolickich (de facto rzymskokatolickich) świąt – dni wolnych od 

pracy – pozostaje otwarty, gdyż – jak stanowi ust. 2 – rozszerzenie ich wykazu 
może nastąpić po porozumieniu się Stolicy Apostolskiej i RP.

Wyjaśnienia wymaga w  tym miejscu pojęcie dni ustawowo wolnych od 
pracy. Zgodnie z art. 1 ustawy z dnia 18 stycznia 1951 r. 26 są nimi niedziele oraz 
enumeratywnie wymienione dni:

1) 1 stycznia – Nowy Rok,
2) 6 stycznia – Święto Trzech Króli 27,
3) pierwszy dzień Wielkiej Nocy,
4) drugi dzień Wielkiej Nocy,
5) 1 maja – święto państwowe,
6) 3 maja – Święto Narodowe Trzeciego Maja,
7) pierwszy dzień Zielonych Świątek,
8) dzień Bożego Ciała,
9) 15 sierpnia – Wniebowzięcie Najświętszej Maryi Panny,
10) 1 listopada – Wszystkich Świętych,
11) 11 listopada – Narodowe Święto Niepodległości,
12) 25 grudnia – pierwszy dzień Bożego Narodzenia,
13) 26 grudnia – drugi dzień Bożego Narodzenia.
Pojęciem szerszym są „[dodatkowe] dni wolne od pracy”, które uregulowane są 

„w wielu, różnych hierarchicznie, źródłach prawa, od ustaw po akty wewnętrzne 
organów administracji publicznej lub niepublicznej” 28. Zwolnienia uzyskiwane 
przez osoby należące do nierzymskokatolickich związków wyznaniowych na 
czas obchodzenia swoich świąt religijnych zaliczają się właśnie do tej grupy.

26	 Ustawa z dnia 18 stycznia 1951 r. o dniach wolnych od pracy, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 90, 
z późn. zm.

27	 Święto Trzech Króli przywróciła w tej ustawie ta sama nowelizacja, która wprowadziła je do katalogu 
świąt w u.s.P.K.K.

28	 Z. Zarzycki, dz. cyt., s. 102.



204

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

Przepisy konkordatu doprecyzowuje uchwalona wcześniej – bo przyjęta 
przez sejm tego samego dnia, co u.g.w.s.w. – wielokrotnie nowelizowana Ustawa 
z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczy-
pospolitej Polskiej 29 (dalej: u.s.P.K.K.). Podobnie jak konkordat nie zawiera 
ona przepisów wprost regulujących funkcjonowanie obrządków niełacińskich 
poza jednym: zgodnie z art. 60 ust. 1 pkt 1 nieruchomości lub ich części, pozo-
stające w dniu wejścia w życie ustawy we władaniu kościelnych osób prawnych, 
stały się z mocy prawa ich własnością, jeżeli były własnością diecezji, parafii, 
klasztorów lub innych instytucji greckokatolickich (unickich). Art. 1 u.s.P.K.K. 
stanowi jedynie, że KK działa w RP we wszystkich swoich obrządkach, nie wy-
szczególniając ich. Brak takiej regulacji jest o tyle uzasadniony, że w momencie 
uchwalania u.s.P.K.K. struktury KGK w Polsce nie zostały jeszcze odtworzone 
po ich faktycznej likwidacji przez władze komunistyczne w 1947 roku.

U.s.P.K.K. poszerza katalog świąt – dni wolnych od pracy. Pierwotny tekst 
ustawy, który był tożsamy z brzmieniem konkordatu, został uzupełniony przez 
nowelizację z  2010 roku 30. Wprowadziła ona kolejny wolny dzień świątecz-
ny: 6 stycznia – Święto Trzech Króli (art. 17 ust. 1 pkt 1a). Regulacje zawarte 
w u.s.P.K.K. pomijają wiernych katolickich Kościołów wschodnich świętujących 
uroczystości religijne zgodnie z kalendarzem juliańskim. W jaki zatem sposób 
mogą oni korzystać z prawa do przestrzegania świąt i dni odpoczynku?

Odpowiednie przepisy zawiera u.g.w.s.w. Art. 42 ust. 1 stanowi, że osoby 
należące do Kościołów i  innych związków wyznaniowych, których święta 
religijne nie są dniami ustawowo wolnymi od pracy, mogą na własną prośbę 
uzyskać zwolnienie od pracy lub nauki na czas niezbędny do obchodzenia tych 
świąt zgodnie z  wymogami wyznawanej przez siebie religii. Prawo to przy-
sługuje również osobom niepełnoletnim na wniosek złożony przez rodziców 
bądź opiekunów prawnych (ust. 2). Zwolnienie od pracy może być udzielone 
pod warunkiem odpracowania czasu zwolnienia, bez prawa do dodatkowego 
wynagrodzenia za pracę w dni ustawowo wolne od pracy lub pracę w godzinach 
nadliczbowych (ust. 3).

W opinii M.A. Mielczarka wniosek pracownika jest wiążący, co oznacza, że 
pracodawca ma obowiązek udzielić zwolnienia 31. Zdaniem Z. Hajna pracodawca 
ma prawo, ale nie obowiązek, uzależnić zwolnienie od odpracowania czasu jego 
trwania 32. Innymi słowy odpracowanie nie jest obligatoryjne i pozostaje w gestii 

29	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1347.

30	 Ustawa z dnia 24 września 2010 r. o zmianie ustawy – Kodeks pracy oraz niektórych innych ustaw, 
Dz. U. z 2010 r. Nr 224, poz. 1459.

31	 M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 251.
32	 Z. Hajn, dz. cyt., s. 120–121. Zaznacza on jednak, że w literaturze obecny jest również odmienny 

pogląd.



205

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

pracodawcy. Stawia to jednak pracownika w „mało komfortowej sytuacji”, gdyż 
nie wie, czy będzie musiał (mógł) odpracować zwolnienie 33. M.A. Mielczarek 
zwraca uwagę na odmienną wykładnię stosowaną w praktyce administracyjnej 34, 
która wiąże „udzielenie zwolnienia z obowiązkiem jego odpracowania” 35. Autor 
ten nie zgadza się z Z. Hajnem w kwestii pozostawienia decyzji o odpracowaniu 
zwolnienia pracownikowi. Według M.A. Mielczarka prowadziłoby to do sytuacji, 
w której pracodawca musiałby liczyć się z dłuższą absencją pracownika. Aby 
zapobiec potencjalnym nadużyciom dopuszczalne jest – jego zdaniem – zobo-
wiązanie pracownika do złożenia oświadczenia o wyznaniu 36.

Szczegółowe zasady udzielania zwolnień zostały określone w rozporządze-
niach ministrów właściwych ds. pracy, oświaty i wychowania oraz szkolnictwa 
wyższego w  porozumieniu z  ministrem właściwym do spraw wyznań religij-
nych (ust. 4). Pierwszy akt wykonawczy został wydany 12 listopada 1990 roku 37. 
Uchyliło go obowiązujące do dzisiaj rozporządzenie z  11 marca 1999 roku 38. 
Zgodnie z jego § 1 ust. 1 pracownik należący do Kościoła lub innego związku 

33	 Tamże, s. 124. Z. Hajn postuluje, by uregulować kwestię odpracowania zwolnienia w taki sposób, 
aby decyzję o „odzyskaniu” utraconego wynagrodzenia pozostawić pracownikowi.

34	 „[R]egulacja gwarantuje […] pracownikom korzystanie z dnia wolnego od pracy (bezpłatnego) 
w święto religijne określonego wyznania, jednak pod warunkiem odpracowania czasu zwolnienia 
(za normalnym wynagrodzeniem)”. Zob. Odpowiedź sekretarza stanu w Ministerstwie Spraw 
Wewnętrznych i Administracji – z upoważnienia prezesa Rady Ministrów – na interpelację 
nr 4994 w sprawie nierozwiązanego problemu dni wolnych od nauki dla osób należących do 
Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego w czasie świąt przez nich obchodzonych 
a zagwarantowanych w ustawie o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego, 10.10.2008, http://orka2.sejm.gov.pl/IZ6.nsf/main/01EEDB81 [dostęp: 17 marca 
2021 r.].

35	 M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 252.
36	 Tamże, s. 253. Należy przy tym zaznaczyć, że stanowisko to oparte jest na wykładni art. 27 ust. 2 pkt 

6 nieobowiązującej Ustawy z dnia 29 sierpnia 1997 r. o ochronie danych osobowych (tekst jedn. Dz. 
U. z 2016 r., poz. 922, z późn. zm.). W świetle przepisów tzw. RODO pozyskanie takich danych od 
pracownika również wydaje się dozwolone. Zgodnie z art. 9 ust. 2 lit. b zakaz przetwarzania danych 
wrażliwych, takich jak przekonania religijne, nie ma zastosowania, jeśli przetwarzanie jest niezbędne 
do wypełnienia obowiązków i wykonywania szczególnych praw przez administratora lub osobę, 
której dane dotyczą, w dziedzinie prawa pracy, zabezpieczenia społecznego i ochrony socjalnej, 
o  ile jest to dozwolone prawem Unii lub prawem państwa członkowskiego, lub porozumieniem 
zbiorowym na mocy prawa państwa członkowskiego przewidującymi odpowiednie zabezpieczenia 
praw podstawowych i interesów osoby, której dane dotyczą. Polski Kodeks pracy w art. 221 § 4 stanowi, 
że pracodawca żąda podania innych danych osobowych (np. o wyznaniu), gdy jest to niezbędne do 
zrealizowania uprawnienia lub spełnienia obowiązku wynikającego z przepisu prawa.

37	 Rozporządzenie Ministrów Pracy i Polityki Socjalnej oraz Edukacji Narodowej z dnia 12 listopada 
1990 r. w sprawie zwolnień od pracy lub nauki osób należących do kościołów i  innych związków 
wyznaniowych w celu obchodzenia świąt religijnych nie będących dniami ustawowo wolnymi od 
pracy, Dz. U. z 1990 r. Nr 82, poz. 481.

38	 Rozporządzenie Ministrów Pracy i Polityki Socjalnej oraz Edukacji Narodowej z dnia 11 marca 
1999 r. w sprawie zwolnień od pracy lub nauki osób należących do kościołów i  innych związków 
wyznaniowych w celu obchodzenia świąt religijnych nie będących dniami ustawowo wolnymi od 
pracy, Dz. U. z 1999 r. Nr 26, poz. 235.



206

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

wyznaniowego, którego święta religijne nie są dniami ustawowo wolnymi od 
pracy, prośbę o udzielenie zwolnienia od pracy powinien zgłosić pracodawcy 
co najmniej siedem dni przed dniem zwolnienia. Pracodawca zawiadamia 
pracownika o  warunkach odpracowania zwolnienia nie później niż trzy dni 
przed dniem zwolnienia. Uczniowie lub studenci zgłaszają prośbę o udzielenie 
zwolnienia od nauki do szkoły w sposób przyjęty w szkole na początku roku 
szkolnego (akademickiego) lub w  toku nauki, nie później jednak niż siedem 
dni przed dniem zwolnienia. Udzielając zwolnienia od nauki, szkoła określa 
jednocześnie sposób wyrównania zaległości dydaktycznych spowodowanych 
zwolnieniem (§ 2 ust. 1–2). W imieniu osoby niepełnoletniej prośbę o udzielenie 
zwolnienia zgłaszają rodzice lub opiekunowie prawni (§ 3).

Jeżeli pracownik dochowa ustawowego terminu zgłoszenia, pracodawca 
nie może odmówić udzielenia zwolnienia. Jeśli jednak mu uchybi, decyzja 
o  zwolnieniu pozostaje w  gestii pracodawcy 39. Teoretycznie wniosek może 
zostać złożony w formie ustnej, dla celów dowodowych przyjmuje się jednak, 
że wskazana byłaby forma pisemna 40. Inaczej niż M.A. Mielczarek Krzysztof 
Stefański stoi na stanowisku, że pracodawca nie może wymagać od pracowni-
ka oświadczenia o wyznawanej religii czy przynależności do danego Kościoła 
z  uwagi na wrażliwość danych o  przekonaniach religijnych. Wystarczający 
jest – jego zdaniem – wniosek pracownika o zwolnienie od pracy w celu obcho-
dzenia świąt 41. M.A. Mielczarek poczynił jeszcze dwie uwagi w odniesieniu do 
rozporządzenia. Po pierwsze, „określenie warunków odpracowania zwolnienia 
należy do wyłącznej kompetencji pracodawcy”, a więc nie musi się on konsul-
tować w  tym zakresie z  pracownikiem. Po drugie, ustawodawca wprowadził 
obowiązek informowania „o warunkach odpracowania”, a nie obowiązek „od-
powiedzi na wniosek pracownika” 42. Skłania to do interpretacji, że wniosek 
wiąże pracodawcę oraz że odpracowanie jest warunkiem udzielenia zwolnienia, 
co jest sprzeczne ze stanowiskiem Z. Hajna.

Przechodząc do praktyki stosowania kalendarza, warto wskazać, że na łonie 
UCGK od wielu lat toczy się dyskusja na temat przejścia na „nowy styl”. „Sta-
rego” przestrzegają eparchie i egzarchaty: na Ukrainie, w Niemczech, Francji, 
Wielkiej Brytanii, we Włoszech, w Hiszpanii, Portugalii oraz Australii. Ośrodki 
w Ameryce Północnej i Południowej posługują się kalendarzem gregoriańskim, 
chociaż w większych miastach USA i Kanady wybrane parafie pozostały przy 

39	 A. Martuszewicz, K. Piecyk, Urlopy pracownicze i  inne zwolnienia od pracy, ABC 2010 (LEX). 
Odrębne stanowisko reprezentuje Ireneusz Nowak, który uważa, że termin ma charakter wyłącznie 
instrukcyjny. Zob. I. Nowak, Prawo do zwolnienia od pracy z tytułu świąt religijnych, „Humanities 
and Social Sciences” 2015, vol. XX, no. 1, s. 128.

40	 K. Stefański, Czas pracy, LEX 2013.
41	 Tamże.
42	 M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 253.



207

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

rachubie juliańskiej. Inne Kościoły greckokatolickie w Europie (czeski, słowacki, 
węgierski, rumuński) przeszły na „nowy styl” 43. Wszystko wskazuje na to, że 
również KGK w Polsce zmierza ku przejściu na kalendarz gregoriański.

W  Polsce kwestia ta została podniesiona w  2020 roku na pierwszej sesji 
wspólnego, metropolitalnego soboru obu eparchii KGK, przygotowującego do 
ogólnocerkiewnego soboru patriarszego. Z uwagi na pandemię COVID-19 sobór 
patriarszy przeniesiono z sierpnia 2020 roku na drugie półrocze roku 2021 44, zaś 
sobór metropolitalny w Polsce odbył się w formie dwóch osobnych dla każdej 
eparchii zdalnych sesji. W  rezolucjach przygotowanych przez sobór eparchii 
wrocławsko-koszalińskiej znalazł się punkt III.5, który stanowi, że „[należy] kon-
tynuować działania na rzecz jak najszybszego dostosowania kalendarza cerkiew-
nego do rytmu życia danego państwa (przejście na kalendarz gregoriański)” 45.

W  2018 roku księża archieparchii przemysko-warszawskiej w  ramach od-
wiedzin duszpasterskich „po kolędzie” przeprowadzili sondaż na temat zmiany 
kalendarza. Dwie trzecie ankietowanych (6658 z  9952) opowiedziało się za 
przejściem na „nowy styl”. Piętnaście lat wcześniej analogiczne badanie zre-
alizowano w eparchii wrocławsko-gdańskiej. Wówczas nieznaczna większość 
(56,8%) wiernych KGK z zachodniej Polski stanęła po stronie kalendarza gre-
goriańskiego, kolejnym 5,5% było to obojętne 46.

Zwolennicy zmiany kierują się względami praktycznymi. Przejście na „nowy 
styl” oznacza bowiem dni wolne w  najważniejsze święta oraz świętowanie 
z  najbliższymi i  całym światem w  odpowiedniej atmosferze. Jak napisali bi-
skupi KGK w Polsce w specjalnym posłaniu z 26 marca 2019 roku, „w praktyce 
przychodzi nam świętować już po świętach, bardzo często iść z konieczności 
w  świąteczne dni do pracy albo do szkoły” 47. Przeciwnicy zmiany podnoszą 

43	 Звернення…, dz.cyt.
44	 Декрет про перенесення VІІ Сесії Патріаршого (Всецерковного) Собору, Секретаріат Синоду 

Єпископів УГКЦ, 28.04.2020, https://synod.ugcc.ua/data/dekret-pro-perenesennya-vii-sesiy-
patriarshogo-vsetserkovnogo-soboru-2989/ [dostęp: 19 marca 2021 r.].

45	 Резолюції І Сесії Єпархіяльного Собору Вроцлавсько-Кошалінської Єпархії проведеного у формі on-
line 12 грудня 2020 р., Włodzimierz Roman Juszczak Biskup Eparchii Wrocławsko-Koszalińskiej Kościoła 
Greckokatolickiego, 1.03.2021, https://www.cerkiew.net.pl/wp-content/uploads/2021/03/2021.03.01-
Soborowi-postulaty-Eparchia-Wroc%C5%82awsko-Koszali%C5%84ska-pdf.pdf [dostęp: 21 marca 2021 r.].

46	 Tamże.
47	 Tamże. Takie sformułowania oznaczają, że wierni KGK w  Polsce nie korzystają (boją się?) 

z przysługującego im prawa do zwolnienia z pracy lub pracodawcy im to utrudniają. Potwierdzają 
to zresztą wypowiedzi wiernych: „zwykłemu człowiekowi, który z różnorakich problemów w pracy, 
w tak trudnych czasach jeśli chodzi o zatrudnienie, tak trudno zrozumieć niezałatwienia do tej pory 
tej najważniejszej sprawy [kalendarza] dla praktykującego grekokatolika”; „może niektórzy mają 
taką pracę, że zawsze dostaną urlop, ale dlaczego nie pozwolić również poświętować tym, którzy 
wolnego w tym czasie nie mogą otrzymać (taka praca)”. Zob. Dotychczas zgłoszone propozycje, Eparchia 
Wrocławsko-Gdańska Kościoła Greckokatolickiego w Polsce, 1.10.2014, https://www.cerkiew.net.
pl/dotychczas-zgloszone-propozycje/ [dostęp: 24 sierpnia 2020 r.]. Inną możliwością uzyskania 
dnia wolnego jest skorzystanie z urlopu wypoczynkowego, który nie wymaga odpracowania.



208

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

argument, że kalendarz juliański jako element tradycji oraz tożsamości religijnej 
i  narodowej pomógł przetrwać KGK i  Ukraińcom w  Polsce najcięższe czasy, 
gdy cerkiew i jej wierni byli skazani na asymilację 48.

Temperatura sporu jest wysoka, o czym przekonuje dyskusja na stronie in-
ternetowej eparchii wrocławsko-gdańskiej prowadzona przy okazji propozycji 
zgłaszanych na soborze eparchialnym w 2014 roku. Pojawiały się w niej bardzo 
zdecydowane sformułowania, np.: „w żadnym razie nie dopuszczać do zmiany 
kalendarza i języka 49; wzmacniać «orientalność» Kościoła”; „nie wprowadzać 
kwestii kalendarza; nie ma zgody wśród wiernych, sprawa może doprowadzić 
do podziału” 50. W  przypadku decyzji soboru KGK w  Polsce o  przejściu na 

„nowy styl” część grekokatolików z pewnością pozostanie niezadowolona. Być 
może wybrane parafie pozostaną, za zgodą biskupów, przy „starym stylu”. 
Kompromisowym rozwiązaniem byłoby np. wprowadzenie tzw. kalendarza 
neojuliańskiego, zgodnie z którym święta nieruchome obchodzone są zgodnie 
z rachubą gregoriańską, a ruchome – juliańską.

IV. ŚWIĘTO CERKIEWNE A ZWOLNIENIE OD PRACY:  
POLSKI AUTOKEFALICZNY KOŚCIÓŁ PRAWOSŁAWNY

Polski Autokefaliczny Kościół Prawosławny (PAKP) jest jednym z uznanych 
przez światowe prawosławie niezależnych (autokefalicznych) Kościołów posia-
dających własną hierarchię. PAKP wykazuje w oficjalnych statystykach liczbę 
pół miliona wiernych skupionych w  blisko 250 parafiach i  innych ośrodkach 
cerkiewnych, w  których posługę sprawuje prawie 500 duchownych 51. W  Na-
rodowym Spisie Powszechnym 2011 przynależność do PAKP zadeklarowało 
trzykrotnie mniej, bo niewiele ponad 150 tys. polskich obywateli. Trzy czwarte 
polskich prawosławnych mieszka w województwie podlaskim; kolejne według 
liczebności skupiska zlokalizowane są w województwach: mazowieckim (5,9%), 
dolnośląskim (3,2%), lubelskim (2,8%) i  warmińsko-mazurskim (2,0%) 52.

Relacje pomiędzy państwem polskim a PAKP reguluje ustawa z 4 lipca 1991 
roku 53 (dalej: u.s.P.P.A.K.P.). Zgodnie z art. 1 PAKP stanowi część Powszechnego 
Kościoła Prawosławnego i zachowuje z nim jedność w sprawach dogmatycznych 

48	 Звернення…, dz. cyt.
49	 Wśród postulatów znalazło się wprowadzenie języka polskiego do liturgii jako dodatkowego z uwagi 

przede wszystkim na małżeństwa mieszane.
50	 Dotychczas…, dz. cyt.
51	 Mały…, dz. cyt., s. 118.
52	 G. Gudaszewski, dz. cyt., s. 102.
53	 Ustawa z  dnia 4 lipca 1991 r. o  stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego Kościoła 

Prawosławnego, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r., poz. 1726.



209

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

i kanonicznych. Jest niezależny od jakiejkolwiek pozakrajowej władzy duchownej 
i świeckiej. PAKP rządzi się w swych sprawach wewnętrznych własnym prawem, 
swobodnie wykonuje władzę duchowną i jurysdykcyjną oraz zarządza swoimi 
sprawami (art. 2 ust. 1). Podobnie do konkordatu, również i w tej ustawie zna-
lazła się regulacja dotycząca wykorzystania innych niż polski języków w życiu 
wewnętrznym Kościoła. Zgodnie z  art. 2 ust. 2 PAKP w  swej działalności 
wewnętrznej posługuje się językiem staro-cerkiewno-słowiańskim i językami 
ojczystymi swych wyznawców. W praktyce najczęściej wykorzystywane „języki 
ojczyste” to: białoruski, ukraiński, rosyjski i łemkowski.

Kwestię świąt cerkiewnych – dni wolnych od pracy – reguluje art. 14 
u.s.P.P.A.K.P. Zgodnie z ust. 1 osoby należące do PAKP mają prawo do obcho-
dzenia świąt prawosławnych również według kalendarza juliańskiego; są to:

1) 7 stycznia – pierwszy dzień Bożego Narodzenia,
2) 8 stycznia – drugi dzień Bożego Narodzenia,
3) 19 stycznia – Chrzest Pański,
4) 7 kwietnia – Zwiastowanie Najświętszej Maryi Panny,
5) drugi dzień Wielkiej Nocy,
6) 19 sierpnia – Przemienienie Pańskie,
7) 28 sierpnia – Zaśnięcie Najświętszej Maryi Panny.
Osobom korzystającym z  powyższego prawa przysługuje zwolnienie od 

pracy lub nauki w tych dniach bez prawa do wynagrodzenia, jeżeli święta te 
nie są dniami ustawowo wolnymi od pracy (ust. 2), a więc jeśli nie przypadną 
w niedzielę lub dni wymienione w ustawie o dniach wolnych od pracy. Osoby 
niepełnoletnie mogą korzystać z prawa określonego w ust. 2 na wniosek swych 
rodziców lub opiekunów prawnych (ust. 3).

Zgodnie z art. 3 ust. 2 u.s.P.P.A.K.P. w sprawach odnoszących się do PAKP, 
nieuregulowanych ustawą, stosuje się ustawę o gwarancjach wolności sumienia 
i wyznania, a więc również akty wykonawcze do u.g.w.s.w. Oznacza to, że procedura 
uzyskania zwolnienia od pracy na czas obchodzenia święta cerkiewnego przez pra-
wosławnych jest analogiczna do wcześniej omawianej procedury obowiązującej gre-
kokatolików, jednak z pewnymi zastrzeżeniami. Wiernym PAKP przysługuje zwol-
nienie od pracy w dniach świąt prawosławnych bez prawa do wynagrodzenia, nie 
może ono zatem zostać uzależnione od odpracowania czasu zwolnienia. Analogicz-
nie rozwiązano kwestię zwolnień dla wyznawców judaizmu 54. Z. Hajn przypuszcza, 
że powodem takiej regulacji była duża liczba „świąt odbiegających od kalendarza 
świąt publicznych”, chociaż zauważa jednocześnie, że podobnego uprawnienia 
pozbawiono np. muzułmanów i karaimów 55, podobnie zresztą jak grekokatolików.

54	 Z. Hajn, dz. cyt., s. 121.
55	 Tamże, s. 124.



210

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

M.A. Mielczarek zwraca uwagę na posłużenie się słowem „również” w art. 14 
ust. 1 u.s.P.P.A.K.P., które mogłoby sugerować prawo do podwójnego obchodze-
nia świąt prawosławnych – zgodnie z kalendarzem juliańskim i neojuliańskim. 
Jego zdaniem chodzi jednak raczej „o ochronę praw wiernych prawosławnych, 
biorąc pod uwagę funkcjonowanie dwóch kalendarzy liturgicznych” 56. Autor 
ten podaje także w wątpliwość sens sformułowania zawartego w art. 14. ust. 2: 

„jeśli święta te nie są dniami ustawowo wolnymi od pracy”. Może to oznaczać, 
że prawo do zwolnienia nie obowiązuje, gdy święta prawosławne zbiegają 
z dniami ustawowo wolnymi od pracy. Klauzula ta, zdaniem M.A. Mielczarka, 
jest zbędna 57.

W przeciwieństwie do KGK w Polsce prawosławni hierarchowie nie rozpatrują 
możliwości przejścia PAKP na kalendarz gregoriański. Jak pisze Marek Ławre-
szuk, „współczesna praktyka […] związana z kalendarzem liturgicznym nie jest 
jednolita. Kościoły rosyjski, gruziński i serbski, a także monastery Góry Atos przy 
wyznaczaniu dat świąt cyklu nieruchomego opierają się na kalendarzu juliańskim, 
natomiast pozostałe Kościoły lokalne opierają się na kalendarzu nowojuliańskim. 
Polski Autokefaliczny Kościół Prawosławny stosuje w przypadku świąt nierucho-
mych dwa kalendarze” 58, jednak przytłaczająca większość parafii, bo aż 96%, uży-
wa „starego stylu” 59. Chociaż wśród wiernych toczy się dyskusja nad zmianą ka-
lendarza, w 2014 roku Sobór Biskupów PAKP „wymownie potwierdził tradycyjne 
ustalenia” w tej kwestii 60. Warto podkreślić, że prawie dwie trzecie prawosławnej 
młodzieży w  Polsce deklaruje chęć pozostania przy kalendarzu juliańskim 61.

WNIOSKI

W  wymiarze praktycznym, uwzględniając sygnały świadczące o  dyskrymi-
nacji wschodnich chrześcijan w zakresie możliwości obchodzenia przez nich 
świąt religijnych zgodnie z  kalendarzem juliańskim 62, zasadnym wydaje się 
przeprowadzenie kampanii informacyjnej w  polskich mediach greckokatoli-
ckich i prawosławnych na temat przysługującego im prawa. Przekaz powinien 

56	 M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 255.
57	 Tamże, s. 256.
58	 M. Ławreszuk, Paschalia Kościoła prawosławnego: metody obliczania daty Paschy, „Elpis” 2012, nr 14, 

s. 247.
59	 Komunikat Kancelarii Św. Soboru Biskupów Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego, 

19.03.2014, s. 1, https://www.orthodox.pl/wp-content/uploads/2014/03/Komunikat.pdf [dostęp: 
12 marca 2021 r.].

60	 W. Romanowicz, Współczesne oblicze polskiego prawosławia, „Colloquium Wydziału Nauk 
Humanistycznych i Społecznych” 2015, nr 3, s. 171.

61	 Tamże, s. 177.
62	 Patrz: przypisy 34 i 47.



211

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

podkreślać stanowisko doktryny, zgodnie z którym pracodawca jest zobowiązany 
do udzielenia zwolnienia.

Problem pojawia się w przypadku grekokatolików, ponieważ ustawodawca 
„zapomniał” o wschodnich katolikach i ich juliańskim kalendarzu, gdy w 1989 
roku wymieniał dni świąteczne wolne od pracy w u.s.P.K.K. i nie zmienił tego 
nawet po odtworzeniu struktur KGK w Polsce. W takim stanie prawnym nie 
wiadomo, na jaką uroczystość grekokatolik może uzyskać zwolnienie, a na jaką 
nie. Jeśli kierować się prawem kanonicznym, Kanony Partykularnego Prawa 
UCGK 63 w kan. 114 § 1, w związku z kan. 880 § 2 KKKW, stanowią, że świętami 
nakazanymi są: wszystkie niedziele, uroczystość Paschy Chrystusowej, święto 
patrona parafii, dzień św. św. Piotra i Pawła oraz dwanaście wielkich świąt 64. 
M.A. Mielczarek uznaje, że do tego katalogu należałoby dodać drugi dzień Bo-
żego Narodzenia i Wielkiej Nocy jako święta zakorzenione w społeczeństwie 65. 
W przypadku Narodzenia Pańskiego i Paschy byłoby to rozwiązanie tożsame 
z uprawnieniami prawosławnych.

Warto przy tym dodać, że w tradycji wschodniej obchodzi się również trzeci 
dzień obu tych świąt. W  przypadku grekokatolików nie można posłużyć się 
analogią do świąt łacińskich, gdyż część z  nich KGK celebruje w  innym ter-
minie bądź obchodzi się je w ograniczonym wymiarze, np. dzień Wszystkich 
Świętych czy uroczystość Bożego Ciała. Punktem odniesienia mogłyby być 
święta wymienione w  u.s.P.P.A.K.P., których znaczenie dla prawosławnych 
i grekokatolików jest jednakowe. Nie byłoby zasadne, by ci ostatni, wywodzą-
cy się z tej samej tradycji i obchodzący te same święta co prawosławni, mieli 
możliwość częstszego korzystania ze zwolnienia od pracy w oparciu o przepisy 
prawa kanonicznego.

Wątpliwym rozwiązaniem wydaje się nowelizacja u.s.P.K.K. M.A. Mielcza-
rek uważa, że ustawodawca może podjąć „swobodną decyzję w kwestii zmiany 
katalogu dni wolnych od pracy w odniesieniu do świąt katolickich” bez zmiany 
konkordatu, o  ile regulacje prawne „nie będą […] dotyczyć świąt wyłącznie 
katolickich” 66. Mało prawdopodobnym wydaje się, żeby kwestia świąt grecko-
katolickich stała się podstawą do renegocjacji konkordatu, zwłaszcza wobec 
częściowego rozwiązania problemu, jakim będzie spodziewane przejście KGK 

63	 Канони партикулярного права Української Греко-Католицької Церкви, Офіційний cайт 
Української Греко-Католицької Церкви, 4.04.2018 r., http://ugcc.ua/official/official-documents/
kanony/kanoni_partikulyarnogo_prava_ugkts_82426.html [dostęp: 24 sierpnia 2020 r.].

64	 Wspólnych dla prawosławnych i  grekokatolików: Narodzenie NMP, Podwyższenie Krzyża, 
Ofiarowanie NMP, Boże Narodzenie, Objawienie Pańskie, Ofiarowanie Pańskie, Zwiastowanie 
NMP, Niedziela Palmowa, Wniebowstąpienie, Zesłanie Ducha Świętego, Przemienienie Pańskie, 
Zaśnięcie NMP.

65	 M.A. Mielczarek, dz. cyt., s. 257.
66	 Tamże, s. 229.



212

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

w Polsce na kalendarz gregoriański. Pozostałe wątpliwości – w drodze oficjalnej 
wykładni – mogłoby rozwiać stanowisko rządowo-kościelnego zespołu do spraw 
Kościoła Katolickiego w RP obrządku bizantyjsko-ukraińskiego.

BIBLIOGRAFIA

PRAWO MIĘDZYNARODOWE I EUROPEJSKIE

Konkordat między Stolicą Apostolską i  Rzecząpospolitą Polską, podpisany 
w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

Konwencja o ochronie praw człowieka i podstawowych wolności, Dz. U. z 1993 r. 
Nr 61, poz. 284, z późn. zm.

Międzynarodowa Konwencja o odpoczynku tygodniowym w zakładach prze-
mysłowych, przyjęta jako projekt dnia 17 listopada 1921 roku w Genewie na 
Ogólnej Konferencji Międzynarodowej Organizacji Pracy Ligi Narodów, 
Dz. U. z 1925 r. Nr 54, poz. 384.

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i  Politycznych, Dz. U. z  1977 r. 
Nr 38, poz. 167.

Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (UE) 2016/679 z dnia 27 kwiet-
nia 2016 r. w sprawie ochrony osób fizycznych w związku z przetwarzaniem 
danych osobowych i w sprawie swobodnego przepływu takich danych oraz 
uchylenia dyrektywy 95/46/WE (ogólne rozporządzenie o ochronie danych), 
Dz. Urz. UE L z 2016 r. Nr 119/1.

PRAWO PAŃSTWOWE

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 
r. Nr 78, poz. 483, z późn. zm.

Rozporządzenie Ministrów Pracy i Polityki Socjalnej oraz Edukacji Narodowej 
z dnia 11 marca 1999 r. w sprawie zwolnień od pracy lub nauki osób należą-
cych do kościołów i innych związków wyznaniowych w celu obchodzenia 
świąt religijnych nie będących dniami ustawowo wolnymi od pracy, Dz. U. 
z 1999 r. Nr 26, poz. 235.

Rozporządzenie Ministrów Pracy i Polityki Socjalnej oraz Edukacji Narodowej 
z dnia 12 listopada 1990 r. w sprawie zwolnień od pracy lub nauki osób należą-
cych do kościołów i innych związków wyznaniowych w celu obchodzenia 
świąt religijnych nie będących dniami ustawowo wolnymi od pracy, Dz. U. 
z 1990 r. Nr 82, poz. 481.



213

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

Ustawa z dnia 4 lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego, Dz. U. z 2014 r., poz. 1726.

Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst 
jedn. Dz. U. z 2017 r., poz. 1153.

Ustawa z  dnia 17 maja 1989 r. o  stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1347.

Ustawa z dnia 18 stycznia 1951 r. o dniach wolnych od pracy, tekst jedn. Dz. U. 
z 2015 r., poz. 90, z późn. zm.

Ustawa z dnia 24 września 2010 r. o zmianie ustawy – Kodeks pracy oraz niek-
tórych innych ustaw, Dz. U. z 2010 r. Nr 224, poz. 1459.

Ustawa z  dnia 29 sierpnia 1997 r. o  ochronie danych osobowych, tekst jedn. 
Dz. U. z 2016 r., poz. 922, z późn. zm.

PRAWO KANONICZNE

Декрет про перенесення VІІ Сесії Патріаршого (Всецерковного) Собору, 
Секретаріат Синоду Єпископів УГКЦ, 28.04.2020, https://synod.ugcc.ua/
data/dekret-pro-perenesennya-vii-sesiy-patriarshogo-vsetserkovnogo-sobo-
ru-2989/ [dostęp: 19 marca 2021 r.].

Канони партикулярного права Української Греко-Католицької Церкви, 
Офіційний cайт Української Греко-Католицької Церкви, 4.04.2018 r., 
http://ugcc.ua/official/official-documents/kanony/kanoni_partikulyar-
nogo_prava_ugkts_82426.html [dostęp: 24 sierpnia 2020 r.].

Kodeks Kanonów Kościołów Wschodnich, tłum. L. Adamowicz, M. Dyjakow-
ska, Lublin 2002.

DOKUMENTY

Deklaracja w sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji 
opartych na religii lub przekonaniach, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/
onz/1981.html [dostęp: 24 lipca 2020 r.].

Komunikat Kancelarii Św. Soboru Biskupów Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego, 19.03.2014, https://www.orthodox.pl/wp-content/
uploads/2014/03/Komunikat.pdf [dostęp: 12 marca 2021 r.].

Odpowiedź sekretarza stanu w  Ministerstwie Spraw Wewnętrznych i  Ad-
ministracji – z upoważnienia prezesa Rady Ministrów – na interpelację nr 
4994 w sprawie nierozwiązanego problemu dni wolnych od nauki dla osób 
należących do Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego w czasie 
świąt przez nich obchodzonych a zagwarantowanych w ustawie o stosunku 



214

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

Państwa do Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego, 10.10.2008, 
http://orka2.sejm.gov.pl/IZ6.nsf/main/01EEDB81 [dostęp: 17 marca 2021 r.].

Резолюції І Сесії Єпархіяльного Собору Вроцлавсько-Кошалінської 
Єпархії проведеного у формі on-line 12 грудня 2020 р., Włodzimierz 
Roma n Juszcza k Bisk up Epa rch i i Wrocławsko-Kosza l i ńsk iej 
Kościoła Greckokatolickiego, 1.03.2021, https://www.cerkiew.net.pl/
wp-content/uploads/2021/03/2021.03.01-Soborowi-postulaty-Epar-
chia-Wroc%C5%82awsko-Koszali%C5%84ska-pdf.pdf [dostęp: 21 marca 
2021 r.].

Звернення Владик УГКЦ в Польщі в справі календарного питання, Epar-
chia Wrocławsko-Gdańska Kościoła Greckokatolickiego w Polsce, 8.04.2019, 
www.cerkiew.home.pl/CerkiewOld/Wiadomosci/wiadomoscjedna.php?po-
laczenie=wiad_1554740129&cerkiew=cerkiew [dostęp: 24 sierpnia 2020 r.].

OPRACOWANIA I ARTYKUŁY

Annuarium Statisticum Ecclesiae in Polonia, red. W. Sadłoń, L. Organek, Warszawa 2020.
Ciecieląg P., Wyznania religijne w Polsce 2012-2014, Warszawa 2016.
Gudaszewski G., Struktura narodowo-etniczna, językowa i wyznaniowa ludności 

Polski, Warszawa 2015.
Hajn Z., Prawo pracowników należących do mniejszości wyznaniowych do zwolnień 

od pracy w  celu uprawiania kultu religijnego, „Gdańskie Studia Prawnicze” 
2007, t. 17, s. 117–125.

Krzysztofek K., Katalog dni świątecznych Kościoła katolickiego na tle regulacji 
prawnych w Rzeczypospolitej Polskiej [w:] Prawo państwowe a prawo wewnętrzne 
związków wyznaniowych. Pamiętnik VII Zjazdu Katedr i  Wykładowców 
Prawa Wyznaniowego. Gniezno 11-12 IX 2010, red. K. Krasowski, M. Mater-
niak-Pawłowska, M. Stanulewicz, Poznań 2010, s. 101–110.

Liszcz T., Prawo pracy, Warszawa 2020.
Ławreszuk M., Paschalia Kościoła prawosławnego: metody obliczania daty Paschy, 

„Elpis” 2012, nr 14, s. 217–277.
Mały rocznik statystyczny Polski, red. R. Bielak, Warszawa 2020.
Martuszewicz A., Piecyk K., Urlopy pracownicze i inne zwolnienia od pracy, ABC 

2010 (LEX).
Mielczarek M.A., Realizacja wolności religijnej w  zatrudnieniu pracowniczym, 

Warszawa 2013.
Nowak I., Prawo do zwolnienia od pracy z tytułu świąt religijnych, „Humanities 

and Social Sciences” 2015, vol. XX, no. 1, s. 121–139.
Romanowicz W., Współczesne oblicze polskiego prawosławia, „Colloquium Wy-

działu Nauk Humanistycznych i Społecznych” 2015, nr 3, s. 159–180.



215

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce 

A
rt

y
k
u

ły

Sobczak W., Komentarz do art. 18 „Wolność myśli, sumienia i  religii” [w:] 
Międzynarodowy pakt praw obywatelskich (osobistych) i politycznych. Komen-
tarz, red. R. Wieruszewski, LEX 2012.

Stefański K., Czas pracy, LEX 2013.
Wojciechowski G., Status prawny Kościoła „sui iuris” [w:] Kościół lokalny w Kościele 

Chrystusa, red. R. Kantor, Kraków 2015, s. 61–77.
Zarzycki Z., Konkordatowe i pozakonkordatowe gwarancje poszanowania niedzieli 

i dni świątecznych jako dni wolnych od pracy, „Krakowskie Studia Międzynaro-
dowe” 2006, nr 3 (III), s. 99–117.

INTERNET

Dotychczas zgłoszone propozycje, Eparchia Wrocławsko-Gdańska Kościoła 
Greckokatolickiego w  Polsce, 1.10.2014, https://www.cerkiew.net.pl/doty-
chczas-zgloszone-propozycje/ [dostęp: 24 sierpnia 2020 r.].

Nowy podział administracyjny Kościoła Greckokatolickiego w  Polsce, Eparchia 
Wrocławsko-Koszalińska Kościoła Greckokatolickiego w Polsce, 25.11.2020, 
https://www.cerkiew.net.pl/zycie-eparchii/nowy-podzial-administracy-
jny-kosciola-greckokatolickiego-w-polsce/ [dostęp: 12 marca 2021 r.].

STRESZCZENIE

Artykuł poświęcony jest polskim regulacjom prawnym w zakresie zwolnień od pracy 
wiernych Kościołów wschodnich w  celu celebracji świąt cerkiewnych. Ustalono, że 
w polskim ustawodawstwie brakuje przepisów precyzyjnie określających uprawnienia 
wiernych Kościoła greckokatolickiego, w  przeciwieństwie do kompleksowej regu-
lacji odnoszącej się do prawosławnych. Istniejąca luka prawna zostanie częściowo 
wypełniona wraz ze spodziewanym przejściem Kościoła greckokatolickiego w Polsce 
z kalendarza juliańskiego na gregoriański.

Słowa kluczowe: Kościół greckokatolicki, Kościół prawosławny, święto, zwolnienie 
od pracy, dzień wolny.

RELEASE FROM WORK ON HOLIDAYS OF EASTERN CHURCHES IN POLAND

The article focuses on Polish legal regulations concerning release from work of believers 
of eastern churches in order to celebrate religious holidays. It was established that in 



216

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Igor Ksenicz

A
rt

y
k
u

ły

Polish law there is a lack of rules precisely defining rights of members of Greek Catholic 
Church, in contrast to complex regulation regarding the Orthodox. The existing gap 
in law will be filled partially with expected transition of Greek Catholic Church in 
Poland from Julian to Gregorian Calendar.

Key words: Greek Catholic Church, Orthodox Church, holiday, release from work, 
free day.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

217

Katarzyna Pluta
ORCID 0000-0001-6899-1574
Uniwersytet Opolski
kpluta@uni.opole.pl

UDZIELENIE ATEIŚCIE SAKRAMENTU NAMASZCZENIA 
CHORYCH A NARUSZENIE JEGO DÓBR OSOBISTYCH… 

ORAZ ZAKAZU PRZETWARZANIA  
SZCZEGÓLNYCH KATEGORII DANYCH

WPROWADZENIE

Wolność religijna zaliczana jest do podstawowych praw człowieka. Wolność ta jest 
uprawnieniem szczególnego rodzaju, gdyż umożliwia zarówno swobodne wyzna-
wanie lub przyjmowanie religii, jej uzewnętrznianie, jak również możliwość nie-
utożsamiania się z żadnym wyznaniem. Obejmuje zatem również prawo do zmia-
ny aktualnie wyznawanej religii lub przyjęcia poglądów ateistycznych. Gwarancje 
jej przestrzegania i możliwość korzystania z niej należą do kanonów współczesnej 
demokracji. Treść i wykładnia tej wolności ulega nieustannej ewolucji, stąd ko-
nieczne jest stałe ustalanie jej treści i zakresu, aby nie dochodziło do jej naruszeń.

Problemem analizowanym w niniejszym artykule jest fakt udzielenia osobie 
deklarującej się jako niewierząca (ateiście) sakramentu namaszczenia chorych 
w kontekście naruszenia jej dóbr osobistych oraz zakazu przetwarzania szcze-
gólnych kategorii danych. Kanwę rozważań stanowią wyroki Sądu Najwyższego 
z dnia 20 września 2013 r. (sygn. akt II CSK 1/13) 1 oraz z dnia 12 września 2018 r. 
(sygn. akt II CSK 536/17) 2, a także poprzedzające je wyroki Sądu Okręgowego 
i Sądu Apelacyjnego w Szczecinie. Celem artykułu jest udzielenie odpowiedzi na 
dwa zasadnicze pytania. Pierwsze: czy poddanie osoby nieprzytomnej praktyce 
przyjętej w religii, której nie wyznaje, godzi w  jej wolność sumienia i wyzna-
nia, a tym samym czy takie działanie prowadzi do naruszenia dóbr osobistych, 
niezależnie od intencji sprawcy i wykonywania przez niego posług religijnych 
zgodnie z prawem wewnętrznym danego związku wyznaniowego? Drugie: czy 
związki wyznaniowe oraz ich duchowni mogą przetwarzać szczególne kategorie 
danych osobowych w takiej sytuacji?

1	 Legalis nr 739919.
2	 Legalis nr 1832796.

DOI: 10.34888/ppw.2021.217-239  



218

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

W  tej kwestii nie bez znaczenia jest zmiana stanu prawnego polegająca 
na uchyleniu przepisów zawartych w ustawie o ochronie danych osobowych 
z 1997 r. 3 dotyczących przetwarzania danych wrażliwych i zastąpieniu ich no-
wymi zasadami przetwarzania szczególnych kategorii danych ustanowionych 
w unijnym rozporządzeniu, tzw. RODO 4.

I. STAN FAKTYCZNY

Były pacjent jednej z polskich klinik kardiochirurgii, który deklaruje się jako 
niewierzący 5, zażądał od tej placówki leczniczej 90 tysięcy złotych zadość-
uczynienia za naruszenie jego dóbr osobistych, do którego doszło poprzez 
udzielenie mu sakramentu namaszczenia chorych 6. W  czasie udzielania na-
maszczenia chorych powód znajdował się w stanie śpiączki farmakologicznej 
po przeprowadzonym zabiegu. Fakt udzielenia sakramentu został odnotowany 
w dokumentacji medycznej. Sam zainteresowany dowiedział się o poddaniu go 
obrzędowi przypadkiem, w trakcie przeglądania swojej dokumentacji medycznej 
kilka miesięcy po wypisaniu ze szpitala. Główny zarzut dotyczył naruszenia 
jego dóbr osobistych. Powód podnosił również, iż doszło do naruszenia jego 
nietykalności cielesnej. Na wieść, że duchowny katolicki udzielił mu sakramen-
tu, doznał „szoku, załamania nerwowego, pogorszył się jego stan psychiczny 
i fizyczny, zagrażał mu kolejny zawał serca” 7.

Sądy niższych instancji (okręgowy i  apelacyjny) ustaliły, że powód „nie 
wykazał szkody w  swoich dobrach osobistych, w  szczególności nie wystąpił 
o powołanie biegłego, a jak nie ma szkody, to nie ma też odszkodowania” 8. Sąd 

3	 Ustawa z dnia 29 sierpnia 1997 r. o ochronie danych osobowych, tekst jedn. Dz. U. z 2016 r., poz. 922. 
Ustawa ta został uchylona 25 maja 2018 r.

4	 Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (UE) 2016/679 z dnia 27 kwietnia 2016 r. w sprawie 
ochrony osób fizycznych w związku z przetwarzaniem danych osobowych i w sprawie swobodnego 
przepływu takich danych oraz uchylenia dyrektywy 95/46/WE (ogólne rozporządzenie o ochronie 
danych), https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from
=PL [dostęp: 6 września 2020 r.].

5	 W toku sprawy ujawniono, że powód nie dokonał formalnego aktu apostazji. Nie odnotowano tego 
w żadnej księdze parafialnej.

6	 Należy wskazać, że używanie sformułowania „ostatnie namaszczenie” jest błędne, ponieważ tego 
sakramentu można doświadczyć wielokrotnie. A sam sakrament ma na celu przywrócenie zdrowia, 
a nie jest jedynie „błogosławieństwem na wypadek śmierci”.

7	 Uzasadnienie wyroku SN z dnia 20 września 2013 r. (sygn. akt II CSK 1/13).
8	 Tamże. W postanowieniu z dnia 31 maja 1978 r., sygn. akt II CZ 55/78, Legalis nr 20901, SN wskazuje, 

że „zasądzenie stosownej sumy pieniężnej, jako zadośćuczynienia za doznaną krzywdę, możliwe 
jest jedynie w sytuacjach unormowanych w przepisach art. 444 i 445 k.c. W przypadku naruszenia 
dóbr osobistych dochodzenie odszkodowania może mieć miejsce jedynie wtedy, gdy następstwem 
tego naruszenia jest szkoda majątkowa (art. 24 par. 2 k.c.)”.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PL
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PL


219

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

Okręgowy w Szczecinie wyrokiem z dnia 24 stycznia 2012 r. (sygn. akt I C 417/11) 9 
oddalił powództwo, uznając, że dobra osobiste powoda nie zostały naruszone, 
a  działanie kapłana było zgodne z  prawem kanonicznym. Z  kolei wyrokiem 
z dnia 6 czerwca 2012 r. (sygn. akt I ACa 290/12) Sąd Apelacyjny w Szczecinie 10 
oddalił apelację powoda. Uznał bowiem, że zachowanie kapelana szpitalnego 
można wprawdzie potraktować jako ingerencję w sferę dobra osobistego powoda 
(wolność sumienia), zakaz zmuszania do udziału w  czynnościach religijnych 
dotyczy bowiem również osoby, która pozostaje formalnie członkiem Kościoła 
katolickiego. Mając jednak na uwadze charakter sakramentu namaszczenia 
chorych, przyjął, że nie mogło się ono wiązać z istotnymi dolegliwościami emo-
cjonalnymi i pociągać za sobą ujemnych konsekwencji w prawnie chronionej 
sferze dóbr osobistych powoda.

Orzekając na skutek skargi kasacyjnej powoda, Sąd Najwyższy wyrokiem 
z dnia 20 września 2013 r. uchylił wyrok Sądu Apelacyjnego w Szczecinie i spra-
wę przekazał temu sądowi do ponownego rozpoznania. Uznał, że poddanie 
człowieka niewierzącego nieakceptowanym przez niego praktykom religijnym 
stanowi naruszenie dóbr osobistych (swobody sumienia) i nie jest zdarzeniem 
drobnym, banalnym, niezasługującym na udzielenie ochrony na podstawie art. 
23 k.c. 11 Ten wyrok SN doczekał się licznych komentarzy w doktrynie. Orze-
czenie omówił i aprobująco ocenił P. Wenski 12. Glosy aprobujące opracowali 
także R. Kaczmarczyk 13 i W. Brzozowski 14. Glosy krytyczne do komentowanego 
wyroku opublikowali zaś Z. Strus 15 oraz B. Rakoczy 16, a także T. Jakubiak 17.

Sąd Apelacyjny w Szczecinie, ponownie rozpoznając sprawę, ustanowił dla 
powoda pełnomocnika z urzędu w postępowaniu apelacyjnym. Wyrokiem z dnia 

9	 Niepublikowany.
10	 Niepublikowany.
11	 Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. – Kodeks cywilny, tekst. jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 1740.
12	 P. Wenski, Rozważania nad standardami opieki duszpasterskiej w polskich szpitalach. Uwagi na tle 

orzeczenia Sądu Najwyższego z 20 września 2013 r., „Prawo i Medycyna” 2015, nr 1, s. 72–86.
13	 R. Kaczmarczyk, Ochrona swobody sumienia jako dobra osobistego osoby niewierzącej. Glosa do wyroku 

SN z dnia 20 września 2013 r., II CSK 1/13, „Państwo i Prawo” 2017, z. 3, s. 134–141.
14	 W. Brzozowski, When anointing becomes annoying: remarks on the Polish Supreme Court’s judgment 

of 20 September 2013 (II CSK 1/13), „Wroclaw Review of Law, Administration & Economics” 2015, nr 
5, s. 70–81.

15	 Z. Strus, Glosa do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 20 września 2013 r. w sprawie II CSK 1/13, „Forum 
Prawnicze” 2013, nr 5, s. 35–49.

16	 B. Rakoczy, Glosa do wyroku SN z dnia 20 września 2013 r., II CSK 1/13, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2016, t. 1, s. 213–220.

17	 T. Jakubiak, Intencja przyjęcia sakramentu namaszczenia chorych według wyroku Sądu Najwyższego 
z uwzględnieniem elementów prawa wyznaniowego, „Warszawskie Studia Teologiczne” 2013, nr 2, 
161–178. Szerzej zob. też J. Krzywkowska, A. Bitowt, Poddanie człowieka nieakceptowanym przez 
niego praktykom religijnym [w:] Aktualne problemy wolności myśli, sumienia i religii, red. P. Stanisz, 
A. Abramowicz, M. Czelny, M. Ordon, M. Zawiślak, Lublin 2015, s. 191–203.



220

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

23 stycznia 2014 r. (sygn. akt I ACa 855/13) 18 ponownie oddalił apelację powoda, 
a  następnie ustanowił dla powoda pełnomocnika z  urzędu w  postępowaniu 
przed Sądem Najwyższym. Sąd Apelacyjny stanął na stanowisku, że szpital 
bezprawnie naruszył dobro osobiste powoda (swobodę sumienia). Przyjął, że 

„krzywdą uzasadniającą zasądzenie zadośćuczynienia jest również przemijające 
zaburzenie w  funkcjonowaniu organizmu polegające na znoszeniu cierpień 
psychicznych”. Powództwo zostało jednak oddalone wobec niewykazania przez 
powoda rozmiaru krzywdy.

Od tego orzeczenia pełnomocnik powoda wniósł skargę kasacyjną. Jednak 
Sąd Apelacyjny w Szczecinie wezwał go do usunięcia braków formalnych skargi 
kasacyjnej poprzez nadesłanie brakującego jej odpisu oraz uiszczenia opłaty od 
skargi w terminie tygodniowym pod rygorem jej odrzucenia. Pełnomocnik po-
woda potwierdził odbiór wezwania i wniósł o zwolnienie powoda z obowiązku 
poniesienia kosztów sądowych. Nie złożył jednak odpisu skargi kasacyjnej w ter-
minie, co skutkowało jej odrzuceniem przez Sąd Apelacyjny (postanowieniem 
z dnia 30 czerwca 2014 r.), a zażalenie wniesione na to postanowienie zostało 
przez Sąd Najwyższy oddalone. W  tym stanie rzeczy powód wniósł kolejny 
pozew, tym razem przeciwko swojemu pełnomocnikowi.

Sąd Okręgowy w Szczecinie w wyroku z dnia 27 lipca 2016 r. (sygn. akt I C 
606/15) 19 wskazał, że adwokat odpowiada za szkodę wyrządzoną mocodawcy 
powstałą na skutek zaniedbań i błędów prowadzących do przegrania sprawy, 
której wynik byłby korzystny dla strony, gdyby pełnomocnik zachował należytą 
staranność. Uznał, że pozwany w  sposób zawiniony nie dochował należytej 
staranności przy wykonywaniu przyjętego na siebie zobowiązania, nie usuwa-
jąc w terminie braku formalnego skargi kasacyjnej. Powód nie wykazał jednak, 
że gdyby pozwany skutecznie wniósł skargę kasacyjną, to uzyskałby kwotę 90 
tysięcy złotych tytułem zadośćuczynienia. Ustalenia poczynione przez sądy 
rozpoznające sprawę przeciwko szpitalowi w ocenie Sądu Okręgowego wskazują, 
że roszczenie powoda pozbawione było szans powodzenia, skoro powód nie 
wykazał krzywdy, a nie ma automatyzmu między naruszeniem dobra osobistego, 
a zasądzeniem zadośćuczynienia 20.

Wyrokiem z dnia 26 kwietnia 2017 r. (sygn. akt I ACa 831/16) Sąd Apelacyjny 
w Szczecinie 21 oddalił apelację powoda, podzielając ustalenia faktyczne i roz-
ważania prawne poczynione przez Sąd Okręgowy. Stwierdził, że powód nie 
dostarczył dowodów, by na skutek zaniedbania pozwanego została mu wyrzą-

18	 Niepublikowany.
19	 Niepublikowany.
20	 Wyrok Sądu Apelacyjnego w Krakowie z dnia 4 października 2013 r., sygn. akt I ACa 855/13, Legalis 

1002288.
21	 Legalis nr 1657738.



221

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

dzona szkoda (art. 471 k.c.). W szczególności nie wykazał, że skarga kasacyjna 
zostałaby uwzględniona przez Sąd Najwyższy, a w konsekwencji tego doszłoby 
do zasądzenia zadośćuczynienia. Odwołał się do stanowiska wyrażonego przez 
Sąd Apelacyjny w przegranej przez powoda sprawie, wskazując, że sąd nie miał 
obowiązku zasądzenia zadośćuczynienia, skoro powód nie wykazał krzywdy, 
a natężenie winy nieumyślnej po stronie pozwanej szpitala było niewielkie 22. 
Po rozpoznaniu skargi kasacyjnej powoda od wyroku Sądu Apelacyjnego na 
posiedzeniu niejawnym w Izbie Cywilnej w dniu 12 września 2018 r. SN uchylił 
zaskarżony wyrok w części oddalającej apelację powoda i w tym zakresie prze-
kazał sprawę Sądowi Apelacyjnemu w Szczecinie do ponownego rozpoznania.

II. NARUSZENIE DÓBR OSOBISTYCH

Ustawodawca w  Kodeksie cywilnym określa katalog wartości, które przykła-
dowo uznaje za dobra osobiste. Katalog ten znajduje się w art. 23 k.c. 23 i wprost 
zalicza swobodę sumienia. A dalej określa, że dobra te pozostają pod ochroną 
prawa cywilnego niezależnie od ochrony przewidzianej w innych przepisach. 
Istotna dla niniejszych rozważań jest norma art. 24 k.c., zgodnie z którą ten, czyje 
dobro osobiste zostaje zagrożone cudzym działaniem, może żądać zaniechania 
tego działania, chyba że nie jest ono bezprawne. I dalej, że „w razie dokonanego 
naruszenia może on także żądać, ażeby osoba, która dopuściła się naruszenia, 
dopełniła czynności potrzebnych do usunięcia jego skutków, w szczególności 
ażeby złożyła oświadczenie odpowiedniej treści i w odpowiedniej formie. Na 
zasadach przewidzianych w kodeksie może on również żądać zadośćuczynienia 
pieniężnego lub zapłaty odpowiedniej sumy pieniężnej na wskazany cel spo-
łeczny. Jeżeli wskutek naruszenia dobra osobistego została wyrządzona szkoda 
majątkowa, poszkodowany może żądać jej naprawienia na zasadach ogólnych. 
Przepisy powyższe nie uchybiają uprawnieniom przewidzianym w  innych 
przepisach, w szczególności w prawie autorskim oraz w prawie wynalazczym”. 

22	 Poza tym Sad Apelacyjny stwierdził, iż wobec niezaktualizowania się wszystkich prawotwórczych 
przesłanek odpowiedzialności pozwanego przewidzianych w art. 471 k.c. pominięciu podlegały 
wnioski dowodowe zgłoszone w postępowaniu apelacyjnym, zmierzające do ustalenia krzywdy powoda, 
która miałaby być mu wyrządzona udzieleniem sakramentu namaszczenia chorych. Dokonywanie 
ustaleń w tym zakresie nie wpłynęłoby bowiem w jakikolwiek sposób na kierunek rozstrzygnięcia, 
przez co fakty, które na podstawie dowodów z opinii biegłych miałyby być ustalone, utraciły dla 
tego rozstrzygnięcia walor istotności, o którym mowa w art. 227 k.p.c. Z poglądem tym nie zgodził 
się SN i dlatego przekazał sprawę do ponownego rozpatrzenia Sądowi Apelacyjnemu w Szczecinie.

23	 „Dobra osobiste człowieka, jak w szczególności zdrowie, wolność, cześć, swoboda sumienia, nazwisko 
lub pseudonim, wizerunek, tajemnica korespondencji, nietykalność mieszkania, twórczość naukowa, 
artystyczna, wynalazcza i racjonalizatorska, pozostają pod ochroną prawa cywilnego niezależnie 
od ochrony przewidzianej w innych przepisach”.



222

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

Ustalenie, czy owa bezprawność ma miejsce, jest kluczowe dla omawianego 
stanu faktycznego.

Ochronę sumienia, jako szczególnego rodzaju dobra, wzmacniają regulacje 
ustawy o gwarancjach wolności sumienia i wyznania 24, zwłaszcza jej pierwsze-
go działu. Zaś w kontekście opisanego wyżej stanu faktycznego zastosowanie 
znajdzie również ustawa o  prawach pacjenta i  Rzeczniku Praw Pacjenta 25, 
w  szczególności art. 36 26 i  37 27. Pod rozwagę należy brać również przepisy 
Kodeksu prawa kanonicznego 28 (dalej: KPK) jako prawa obowiązującego wier-
nych Kościoła katolickiego. Takim przepisom bez wątpienia podlegał kapelan 
udzielający sakramentu namaszczenia chorych. Określają one także materię, 
formę oraz sposób udzielania tego sakramentu. Zdaniem Z. Strusa 29 obowiązek 
sądów badania treści norm prawa kanonicznego wynika z art. 91 Konstytucji 
RP 30, ponieważ przepisy prawa kanonicznego po ratyfikacji konkordatu 31 stały 
się częścią prawa krajowego wraz z obowiązkiem ich interpretacji w dobrej wie-
rze. Z kolei B. Rakoczy 32 zaznacza, że obowiązek odwołania się od przepisów 
prawa kanonicznego wynika z art. 2 Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku 
Państwa do Kościoła Katolickiego w  Rzeczypospolitej Polskiej 33. Wreszcie 
K. Niedziałkowski zauważa, że „SN nie przytoczył żadnego konkretnego kanonu, 
na którym opierał swoje twierdzenia ponadto w analizowanym wyroku podniósł, 
iż w momencie przyjęcia do szpitala powód nie poinformował nikogo, że jest 

24	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst jedn. Dz. U z 2017 
r., poz. 1153.

25	 Ustawa z dnia 6 listopada 2008 r. o prawach pacjenta i Rzeczniku Praw Pacjenta, tekst jedn. Dz. U. 
z 2020 r., poz. 849. Ustawodawca gwarantuje m.in. prawo pacjenta do wyrażenia zgody na udzielenie 
świadczenia zdrowotnego, a contrario – prawo wyrażenia sprzeciwu, prawo do informacji o stanie 
zdrowia, prawo do zapoznania się z dokumentacją medyczną, prawo do odstąpienia od leczenia, 
prawo do informacji o prawach pacjenta, prawo do poszanowania godności intymności, prawo do 
poszanowania życia prywatnego i rodzinnego, prawo do opieki duszpasterskiej, prawo do zachowania 
tajemnicy danych związanych z leczeniem, prawo do dodatkowej opinii lub zwołania konsylium, 
ochrony danych osobowych.

26	 „Pacjent przebywający w podmiocie leczniczym wykonującym działalność leczniczą w rodzaju 
stacjonarne i całodobowe świadczenia zdrowotne w rozumieniu przepisów o działalności leczniczej 
ma prawo do opieki duszpasterskiej”.

27	 „W sytuacji pogorszenia się stanu zdrowia lub zagrożenia życia podmiot, o którym mowa w art. 33 
ust. 1, jest obowiązany umożliwić pacjentowi kontakt z duchownym jego wyznania”.

28	 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Paulii Papae II promulgatus wprowadzony na mocy konstytucji 
apostolskiej Sacrae disciplinae leges z dnia 25 stycznia 1983 r., AAS 75 (1983), pars II, s. 1–317; tekst 
polski w: Kodeks Prawa Kanonicznego, przekład polski zatwierdzony przez Konferencję Episkopatu, 
tekst dwujęzyczny, tłum. E. Sztafrowski i komisja naukowa pod red. K. Dynarskiego, Poznań 2008.

29	 Z. Strus, dz. cyt., s. 47.
30	 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483.
31	 Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską, podpisany w Warszawie dnia 28 

lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.
32	 B. Rakoczy, dz. cyt., s. 215.
33	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1347.



223

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

osobą niewierzącą, ale należy podkreślić, że nie prosił on także o  udzielenie 
sakramentu przed operacją” 34.

Zdecydowanie należy jednak podkreślić, że prawo kanoniczne, jako prawo 
wewnętrzne Kościoła, nie powinno stanowić podstaw wyroku sądu cywilnego 35. 
Żaden z aktów prawa powszechnie obowiązującego nie normuje omawianego 
zagadnienia i moim zdaniem w opisanym stanie faktycznym nie należało łączyć 
dwóch odrębnych od siebie porządków prawnych – prawa cywilnego w odnie-
sieniu do ochrony dóbr osobistych i prawa kanonicznego w zakresie udzielania 
sakramentu namaszczenia chorych. Jak słusznie podkreślił Sąd Apelacyjny 
w Szczecinie: „problem wykładni norm prawa kanonicznego nie miał znaczenia 
dla rozstrzygnięcia. Odwołanie się kapłana do regulacji prawa kanonicznego 
nie mogło służyć uzasadnieniu tezy o  braku bezprawności w  jego działaniu 
nawet przy uwzględnieniu faktu, iż powód formalnie nie wystąpił z Kościoła 
katolickiego” 36. Poza tym warto zauważyć, że również ustawodawca kościelny 
w kan. 220 stanowi, że nikomu nie wolno bezprawnie naruszać dobrego imienia, 
które ktoś posiada, ani też naruszać prawa każdej osoby do ochrony własnej in-
tymności. Jako działanie wprost sprzeczne z tą normą należy uznać udzielenie sa-
kramentu osobie nieprzytomnej, niejako „na wszelki wypadek” i „dla jej dobra” 37.

Według KPK kapelanem jest kapłan, któremu powierza się przynajmniej 
częściowo stałą troskę pasterską o  jakąś wspólnotę lub specjalny zespół wier-
nych, wykonywaną zgodnie z  postanowieniami prawa powszechnego lub 
partykularnego (kan. 564, 566). Z kolei na mocy uregulowań prawa polskiego 
stosunek prawny łączący kapelana i  szpital zależy od tego, czy strony łączy 
jakaś konkretna umowa, np. umowa o pracę (jak w omawianym przypadku) 
czy umowa cywilno-prawna lub też posługa kapelana w  danym szpitalu ma 

34	 K. Niedziałkowski, Udzielenie sakramentu namaszczenia chorych bez zgody przyjmującego - aspekty 
cywilno-kanoniczne, „Kościół i Prawo” 2017, nr 2, s. 169.

35	 Tak np.: A. Gill, Glosa do wyroku Naczelnego Sądu Administracyjnego z dnia 3 lipca 2000 r. (II SA 
1128/99), „Orzecznictwo Sądów Polskich” 2001, z. 12, s. 606; G. Radecki, Organy osób prawnych Kościoła 
katolickiego w Polsce (na styku prawa kanonicznego i prawa cywilnego), „Rejent” 2003, nr 7/8, s. 132; 
M.  Jasiakiewicz, Glosa do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 27 lipca 2000 r., IV CKN 88/00, „Rejent” 
2005, nr 1, s. 130; M. Pietrzak, Prawo kanoniczne w polskim systemie prawnym, „Państwo i Prawo” 2006, 
z. 8, s. 22; P. Stanisz, Proboszcz jako reprezentant parafii rzymskokatolickiej w stosunkach majątkowych 
[w:] Prawo państwowe a prawo wewnętrzne związków wyznaniowych. Pamiętnik VII Zjazdu Katedr 
i Wykładowców Prawa Wyznaniowego, Gniezno 11-12 IX 2010, red. K. Krasowski, M. Materniak-
Pawłowska, M. Stanulewicz, Poznań 2010, s. 199; A. Mezglewski, Opinia prawna dotycząca problemu 
obowiązywania prawa wewnętrznego związków wyznaniowych w obrocie prawnym, „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” 2011, t. 3, s. 252; A. Januchowski, Wybrane zagadnienia związane z reprezentacją 
parafii przez proboszcza na gruncie prawa kanonicznego i polskiego, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 
2008, t. 11, s. 222–224; D. Walencik, Prawo kanoniczne (wewnętrzne) związków wyznaniowych a prawo 
polskie, „Przegląd Sądowy” 2013, nr 5, s. 11–25.

36	 Uzasadnienie wyroku SN z dnia 20 września 2013 r., sygn. akt II CSK 1/13.
37	 Z. Strus stwierdza, że „namaszczenie osoby bez udziału jej świadomości nie powinno być tłumaczone 

rozszerzająco jako postać »zmuszania« mającego odmienny sens”. Zob. Z. Strus, dz. cyt., s. 41.



224

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

charakter zwyczajowy, normowany zasadami współżycia społecznego trady-
cją danej społeczności. Fakt ten niejednokrotnie umykał dotychczasowym 
komentatorom. Lektura wyroku nie wyjaśnia, dlaczego pozwany został szpital, 
który jako jednostka organizacyjna nie jest kompetentny do udzielania posług 
religijnych 38, a nie kapelan – główny sprawca zdarzenia 39. Wszak „kompeten-
cja w  zakresie oceny, czy należy udzielić sakramentu namaszczenia chorych 
w  razie utraty przytomności, należy do szafarza, co ma bezpośredni wpływ 
na przesłankę bezprawności wymaganą przy ustalaniu odpowiedzialności za 
naruszenie dobra osobistego, stosownie do art. 24 k.c.” 40.

W  omawianej sprawie wykładnia przepisów prawa kanonicznego, które 
dotyczą udzielania i  przyjmowania sakramentu namaszczenia chorych, jak 
również obrzędu stosowanego w czasie sprawowania tego sakramentu należy 
do odpowiedniej władzy kościelnej (kan. 841, 842), a  nie do składów orzeka-
jących 41. Dla stwierdzenia naruszenia dobra osobistego powoda ważność i go-
dziwość sprawowanego obrzędu nie mają znaczenia. Ponieważ o  naruszeniu 
dobra osobistego decydują normy k.c., a  nie KPK, zatem działanie kapelana 
w  ramach przepisów KPK nie wyłącza bezprawności jego działania w  rozu-
mieniu przepisów k.c.

Jak już zostało wspomniane, prawo kanoniczne jest jedynie prawem we-
wnętrznym Kościoła katolickiego i  jeżeli jego przepisy nie zostaną wprost 
lub przynajmniej w sposób dorozumiany recypowane do polskiego porządku 
prawnego, nie ma podstaw, by je stosować i by wiązały one składy orzekające 
sądów powszechnych. Na marginesie należy zauważyć, że zgodnie z normami 
KPK sakramentów udziela się niejako „na wniosek” wiernego 42. Stąd działanie 
kapelana szpitala należy uznać za przekroczenie jego kompetencji. Uzasadnie-
niem takiego toku rozumowania jest kan. 1006, który stanowi, że „sakramentu 
należy udzielać chorym, którzy - będąc przytomni na umyśle - przynajmniej 

38	 Być może zastosowano konstrukcję art. 120 Ustawy z dnia 26 czerwca 1974 r. – Kodeks pracy, tekst 
jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 1320.

39	 Zwraca na to uwagę również P. Wenski. Zob. P. Wenski, dz. cyt., s. 73.
40	 Z. Strus, dz. cyt., s. 48.
41	 Szerzej na temat przebiegu samego obrzędu namaszczenia chorych zob. kan. 998, 1000, 1003 KPK. 

Sakrament namaszczenia chorych udzielony wbrew woli przyjmującego jest nieważny i nie przynosi 
duchowych ani prawnych skutków.

42	 Zgodnie z kan. 843 § 1 KPK Święci szafarze nie mogą odmówić sakramentów tym, którzy właściwie 
o nie proszą, są odpowiednio dysponowani i prawo nie wzbrania im ich przyjmowania. Zdaniem 
kanonistów „Osoba, która po osiągnięciu używania rozumu utraci je z różnych przyczyn – tak, że 
nie jest już świadoma swojego działania – może sakrament namaszczenia chorych ważnie otrzymać, 
jeśli ma przynajmniej habitualną intencję jego otrzymania. Nie musi być ona uczyniona wyraźnie. 
Wystarczy intencja pośrednia, tj. zawarta w innych czynach”. Zob. T. Jakubiak, dz. cyt., s. 172. Z tezą 
tą należy się zgodzić, pod warunkiem że dana osoba jest wiernym Kościoła katolickiego i praktykuje 
swoją religię.



225

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

pośrednio o niego prosili” 43. Przyjęcie sakramentu jest oczywiście dla wiernego 
Kościoła katolickiego czynnością, przez którą dochodzi do kontaktu człowie-
ka z Bogiem. Dla osoby wierzącej jest to zatem akt niezwykle doniosły, choć 
sama czynność prowadząca do jego dokonania ma wymiar raczej symboliczny, 
w tym sensie, że nie wiąże się z jakąś istotną ingerencją w integralność fizyczną 
i psychiczną osoby, której sakrament jest udzielany. Przyjęcie sakramentu jest 
niewątpliwie praktyką religijną, a zatem udzielenie go osobie, która sprzeciwia 
się swojemu udziałowi w  tej czynności, należy uznać za formę poddania jej 
praktyce religijnej wbrew jej woli.

W  orzecznictwie dość mocno zarysował się pogląd, iż wolność sumienia, 
swobodę wyznania, wolność religijną należy zaliczać do dóbr osobistych 44. 
Zdaniem SN stanowi ono „odrębne dobro osobiste, podlegające ochronie praw-
nej […]. Uczucia religijne innych osób, to wyraz ich stosunku do określonego 
wyznania religijnego” 45. Zaś, jak stwierdził Trybunał Konstytucyjny, „uczucia 
religijne ze względu na ich charakter podlegają szczególnej ochronie prawa. 
Bezpośrednio powiązane są bowiem z wolnością sumienia i wyznania, stano-
wiącą wartość konstytucyjną. Potwierdzają to także akty międzynarodowe, np. 
Deklaracja o eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji z powodu 
religii lub przekonań” 46.

Jak słusznie podkreślił SN w uzasadnieniu wyroku z dnia 20 września 2013 r. 
(sygn. akt II CSK 1/13): „Dobrem osobistym podlegającym ochronie jako »swo-
boda sumienia« jest swoboda w zakresie przyjęcia określonego światopoglądu. 
Osoba, która deklaruje się jako niewierząca, nie może wprawdzie oczekiwać, że 
nie będzie miała kontaktu z osobami wierzącymi, ich praktykami i symbolami 

43	 „Słowa i gesty składające się na sakrament namaszczenia w swej warstwie naturalnej świadczą 
o dostrzeganiu osoby chorej, trosce o nią i woli obdarowania pokojem, odwagą, wybaczeniem 
ewentualnych win. Namaszczanie olejem nawiązuje do znaków pradawnych (starotestamentalnych) 
i wskazuje, że cierpiąca osoba nie jest osamotniona w wędrówce przez życie, w jakiej uczestniczyło 
przed nią wiele pokoleń. Jest to przesłanie ważne dla osób w podeszłym wieku i chorych. Człowiek 
w takiej sytuacji często odczuwa osłabienie sił duchowych i deficyt miłości lub przyjaźni […]”. 
Celebrację, treść i  cel sakramentu namaszczenia chorych wyjaśnia opracowany po soborze 
powszechnym watykańskim II Katechizm Kościoła Katolickiego, podkreślając wstawiennictwo 
całego Kościoła za osobami chorymi – z prośbą, aby Pan ich „»podźwignął i zbawił«”. Zob. Z. Strus, 
dz. cyt., s. 44 i 48.

44	 Być może przyjęcie jednakowej treści pojęć „swoboda sumienia”, „wolność sumienia”, „wolność 
religii”, „wolność sumienia i wyznania” w procesach o ochronę dóbr stanowi nadmierne uproszczenie, 
jednak dla przejrzystości wywodu autorka nadaje ww. wyrażeniom podobne znaczenia. Szerzej 
zob. np. E. Ferenc-Szydełko, Wolność sumienia jako dobro prawne [w:] Historia testis temporum, lux 
veritatis, vita memoriae, nuntia vetustatis: księga jubileuszowa dedykowana profesorowi Włodzimierzowi 
Kaczorowskiemu, red. E. Kozerska, M. Maciejewski, P. Stec, Opole 2015, s. 671–689.

45	 Postanowienie SN z dnia 5 marca 2015 r., sygn. akt III KK 274/14, Legalis nr 1330104.
46	 Orzeczenie TK z dnia 7 czerwca 1994 r., sygn. akt K 17/93, Legalis nr 10212. Zob. też wyrok Sądu 

Okręgowego w Gdańsku z dnia 22 grudnia 2015 r., sygn. akt I C 279/12, https://www.saos.org.pl/
judgments/content/199663.html [dostęp: 6 września 2020 r.].

https://www.saos.org.pl/judgments/content/199663.html
https://www.saos.org.pl/judgments/content/199663.html


226

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

religijnymi, bo w życiu społecznym byłoby to równoznaczne z ograniczeniem 
swobody sumienia osób wierzących, ale może oczekiwać, że nie będzie podda-
wana praktykom religijnym wbrew swej woli, czy zmuszana do udziału w nich 
albo do posługiwania się symbolami religijnymi […]. Przyjęcie pewnego świa-
topoglądu, na który składa się wyznawanie określonej religii albo jej odrzucenie 
oraz udział w  czynnościach, które ten wybór manifestują, ma znaczenie dla 
poczucia tożsamości każdego człowieka, dla poczucia spójności między war-
tościami, które wyznaje i tymi, którym odpowiadają jego zachowania. Przyjęcie 
sakramentu jest dla osoby wierzącej aktem o doniosłym wymiarze duchowym. 
Czynność, przez którą akt ten się dokonuje nie staje się banalna i nieznacząca 
w warunkach wykonania jej wobec osoby niewierzącej i deklarującej wobec niej 
swój sprzeciw. Poddanie człowieka nieakceptowanym przez niego praktykom 
religijnym nie jest zatem zdarzeniem drobnym, banalnym, niezasługującym na 
udzielenie ochrony na podstawie art. 23 k.c.”. Należy zauważyć, że „obraza uczuć 
religijnych, godzenie w te uczucia w rozumieniu art. 24 k.c., jest takim zacho-
waniem sprawcy, które w odczuciu konkretnej osoby lub grupy osób, a także 
w ocenie obiektywnej, odbierane jest jako obelżywe i poniżające ich uczucia 
religijne” 47. We wspomnianym uzasadnieniu wyroku z dnia 20 września 2013 r. 
(sygn. akt II CSK 1/13) Sąd Najwyższy wskazuje, że do treści prawa osobistego 
określanego jako swoboda sumienia należy oczekiwanie osoby niewierzącej, iż 
nie będzie poddawana praktykom religijnym wbrew swej woli czy zmuszana 
do udziału w nich.

Zastosowanie art. 24 k.c. wymaga jednoznacznego stwierdzenia, czy nastąpiło 
naruszenie dóbr osobistych, a dopiero w przypadku pozytywnej odpowiedzi 
ustalenia, czy naruszenie było spowodowane działaniem bezprawnym. Prze-
słanka bezprawności działania jest przesłanką konieczną do udzielenia ochrony 
o  charakterze niemajątkowym i  ujmowana jest w  prawie cywilnym szeroko. 

„Przepis ten nie wymaga, by naruszenie było zawinione […]. O bezprawności 
decyduje zatem wyłącznie kryterium obiektywne” 48. Według SN „pojęcie 

47	 Wyrok Sądu Okręgowego w Gdańsku z dnia 22 grudnia 2015 r., sygn. akt I C 279/12.
48	 M. Pazdan, Komentarz do art. 24 [w:] Kodeks cywilny, t. 1: Komentarz do art. 1-449(10), red. K. Pietrzykowski, 

Warszawa 2020, Legalis https://sip-1legalis-1pl-1ux0226zx1118.han.uni.opole.pl/document-view.seam?
documentId=mjxw62zogi3damrwgm3dmmzoobqxalrvgu4tcnbzgi4q [dostęp: 6 września 2020 r.]. Na 
temat obiektywnej i subiektywnej teorii dóbr osobistych zob. np. Z. Radwański, Prawo cywilne - część 
ogólna, Warszawa 2009, s. 156; M. Pazdan, Komentarz do art. 23 k.c. [w] Kodeks cywilny, t. 1: Komentarz 
do art. 1-449(10), red. K. Pietrzykowski, Warszawa 2011, s. 119–120. Zob. też Wyrok Sądu Apelacyjnego 
w Gdańsku z dnia 26 listopada 2014 r., sygn. akt V ACa 729/14, Legalis nr 1331335, w którym stwierdzono, 
że „nie można oceniać zachowań innych ludzi przez pryzmat własnych odczuć, odbiegających od 
ogólnie akceptowanych, usprawiedliwiających poczucie krzywdy związanej z naruszeniem dobra 
osobistego. Art. 24 k.c. chroni bowiem dobra osobiste tylko wtedy, gdy ingerencja innej osoby 
przekracza społecznie akceptowane granice […]. Gdyby do owej oceny stosować subiektywne 
kryterium, a więc subiektywnie odczuwaną i wynikającą z właściwej danej jednostce wrażliwości, 

https://sip-1legalis-1pl-1ux0226zx1118.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mjxw62zogi3damrwgm3dmmzoobqxalrvgu4tcnbzgi4q
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226zx1118.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mjxw62zogi3damrwgm3dmmzoobqxalrvgu4tcnbzgi4q


227

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

bezprawności należy rozumieć szeroko jako sprzeczność z  obowiązującym 
porządkiem prawnym, przez który należy rozumieć nie tylko ustawodawstwo, 
ale również obowiązujące w społeczeństwie zasady współżycia społecznego” 49. 
Za bezprawne uważa się więc „działanie naruszające dobro osobiste, jeżeli 
nie zachodzi żadna ze szczególnych okoliczności, usprawiedliwiających takie 
działanie” 50. Do okoliczności wyłączających bezprawność naruszenia dóbr oso-
bistych zalicza się m.in. prawidłowo wyrażoną zgodę uprawnionego 51 (np. zgodę 
na zabieg medyczny), działanie na podstawie przepisu lub w wykonaniu prawa 
podmiotowego 52 (np. przeszukanie mieszkania), inne (np. działanie w obronie 
uzasadnionego interesu społecznego lub prywatnego) 53.

W  wyroku z  dnia 19 października 1989 r. (sygn. akt II CR 419/89) SN 
stwierdził, że aby uwolnić się od odpowiedzialności, pozwany musi wykazać, 
że zachodzi któraś z okoliczności wyłączających bezprawność. „I nie jest w tym 
względzie wystarczające subiektywne przekonanie, ale ocena obiektywna odwo-
łująca się do doświadczenia życiowego i powszechnie akceptowanych wartości 
i norm postępowania” 54. Dodatkowo według Sądu Apelacyjnego w Katowicach 
dobra osobiste podlegają ochronie, jeżeli przesłanki przewidziane w omawianym 
przepisie są spełnione łącznie. Odpowiedzialność odszkodowawcza warun-
kowana jest faktem wyrządzenia szkody, który to fakt udowodnić ma strona 
dochodząca odszkodowania (art. 6 k.c.), a  przesłanką tej odpowiedzialności 
jest zawinione działanie sprawcy szkody (art. 415 k.c.) 55. „Ocena czy roszczenie 

potrzebę ochrony integralności intelektualnej, obyczajowej, kulturowej, religijnej itp., nie sposób 
byłoby ocenić czy i kiedy jakieś działanie narusza dobra osobiste. Wrażliwość każdego człowieka jest 
przecież inna i każdy może te same działania oceniać inaczej w kontekście naruszenia dóbr osobistych”.

49	 Wyrok SN z dnia 23 stycznia 2015 r., sygn. akt V CSK 189/14, Legalis nr 1186795. Przykładów 
bezprawności ze względu na sprzeczność z regułami postępowania wypływającymi z zasad współżycia 
społecznego dostarcza judykatura (naruszenie zasad współżycia społecznego jako przyczynę 
bezprawności powołano m.in. w wyroku SN z dnia 13 sierpnia 1975 r., sygn. akt I CR 452/75, Legalis 
nr 18927; z dnia 19 lipca 1982 r., sygn. akt I CR 225/82, Legalis nr 23249; z dnia 25 października 1982 r., sygn. 
akt I CR 239/82, Legalis nr 23387; z dnia 20 września 1999 r., sygn. akt III CKN 939/98, „Orzecznictwo 
Sądu Najwyższego Izba Cywilna” 2000, nr 3, poz. 56. M. Pazdan, Komentarz do art. 24…, dz. cyt.

50	 Wyrok SN z dnia 19 października 1989 r., sygn. akt II CR 419/89, Legalis nr 26806.
51	 Brak sprzeciwu nie stanowi wyrażenia zgody.
52	 Tak np. wyrok SN z dnia 24 stycznia 2000 r., sygn. akt III CKN 553/98, LEX nr 52737.
53	 Wzajemność naruszeń nie stanowi okoliczności wyłączającej bezprawność i ochronę na podstawie 

art. 24 k.c. Szerzej na temat teorii wzajemnych naruszeń dóbr osobistych zob. np. wyrok SN z dnia 
11 sierpnia 2010 r., sygn. akt I CSK 649/09, Legalis nr 367088; wyrok SN z dnia 8 maja 2019 r., sygn. 
akt I PK 35/18, Legalis nr 1967685.

54	 Tamże. Zob. też wyrok Sądu Apelacyjnego w Warszawie z dnia 12 listopada 2014 r., sygn. akt VI 
ACa 126/14, LEX nr 1665875.

55	 Wyrok Sądu Apelacyjnego w Katowicach z dnia 16 stycznia 2014 r., sygn. akt I ACa 941/13, Legalis 
nr 776421. „Przewidziana w art. 24 ochrona dobra osobistego przysługuje w razie powstania stanu 
zagrożenia jego naruszenia lub w sytuacji gdy doszło do naruszenia dobra osobistego. Skutki 
te – jak to wynika z art. 24 § 1 – mają być wynikiem »cudzego działania«. Nie musi to być jednak 
działanie zawinione. Wywołanie stanu zagrożenia lub spowodowanie naruszenia cudzego dobra 

https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a2a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrzgizti
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a2a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrrgm3dmmq
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a2a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrrgm4dany
https://sip.legalis.pl/document-view.seam?documentId=mfrxilrtg4ytgnzzhaytgltqmfyc4nbzgqzdsmzrgy
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a3a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrrheydgnbwg4zto


228

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

o ochronę dóbr osobistych jest uzasadnione, wymaga pozytywnego ustalenia, 
że nastąpiło naruszenie dobra osobistego w konsekwencji zachowania sprawcy 
[…]. Jednakże dopiero uznanie, że działanie naruszające dobra osobiste było 
bezprawne pozwala na uwzględnienie roszczeń zmierzających do ochrony 
tych dóbr i usunięcia skutków naruszenia […]. To pozwany chcąc uwolnić się 
od odpowiedzialności, może wykazywać, że jego działanie nie nosi cech bez-
prawności. Z powołanego przepisu wynika bowiem w sposób jednoznaczny, że 
ochrona przysługuje wyłącznie przed działaniem bezprawnym. Bezprawność 
jest więc konieczną przesłanką do udzielenia ochrony” 56.

W  omawianej sprawie zdaniem Sądu Apelacyjnego w  Szczecinie namasz-
czenie chorych stanowi – niezależnie od ocen na płaszczyźnie religijnej – „akt 
symboliczny o pozytywnym przesłaniu, związany z próbą wsparcia osoby, której 
życie jest zagrożone”. Wobec niestwierdzenia naruszenia dobra osobistego sąd 
ten nie rozważał szerzej okoliczności dotyczących ewentualnego zawinienia 
kapelana. Zdaniem Sądu Apelacyjnego w Szczecinie działanie kapelana było 
zgodne z  nakazami prawa kanonicznego, któremu to prawu – jako osoba 
ochrzczona – podlegał także powód. Co więcej, zdaniem tego sądu, nawet 
w przypadku przyjęcia, że doszło do naruszenia dobra osobistego, naruszenie 
takie nie było bezprawne, gdyż kapelan „wykonywał swoje prawo podmiotowe 
w warunkach niewskazujących na jego nadużycie”. Ponadto działanie takie było 
podyktowane „potrzebą ochrony wartości nadrzędnych”.

Należy jednak zadać pytanie, które wartości zdaniem sądu są nadrzędne – 
życie i zdrowie czy wolność sumienia i religii? Warto także podkreślić, że jak 
słusznie wskazał SN, intencje, z  jakimi działał kapelan, nie mają znaczenia 
z  punktu widzenia stwierdzenia naruszenia dobra osobistego, jak i  też jego 
bezprawności. „W przypadku poddania praktyce religijnej osoby niewierzącej 
nie chodzi o skutek sakramentu jako takiego (np. pojednanie z Bogiem), ale 
o negatywne skutki związane z przymusowym uczestnictwem w samej praktyce 
religijnej, które mogą przejawiać się znacznym dyskomfortem psychicznym, 
prowadzącym w konsekwencji nawet do rozstroju zdrowia” 57.

Sąd Najwyższy stwierdził, że dobra osobiste są czymś szczególnie cennym, 
trzeba więc dążyć do zapewnienia ich ochrony w każdym przypadku, w którym 
odniesiony na  nich uszczerbek znajduje potwierdzenie nie tylko w  odczuciu 

osobistego nie musi być objęte zamiarem sprawcy zagrożenia lub naruszenia. Jednakże ochrona 
przysługuje jedynie przeciwko takiemu zachowaniu, które może być uznane za działanie sprawcy. 
Jeżeli sprawca jest osobą fizyczną, liczy się tylko zachowanie zdeterminowane przez jego wolę”. 
M. Pazdan, Komentarz do art. 24…, dz. cyt.

56	 Wyrok Sądu Apelacyjnego w Krakowie z dnia 16 stycznia 2018 r., sygn. akt I ACa 853/17, https://sip.
lex.pl/orzeczenia-i-pisma-urzedowe/orzeczenia-sadow/i-aca-853-17-domniemanie-bezprawnosci-
naruszenia-dobra-522627372 [dostęp: 6 września 2020 r.].

57	 P. Wenski, dz. cyt., s. 80.

https://sip.lex.pl/orzeczenia-i-pisma-urzedowe/orzeczenia-sadow/i-aca-853-17-domniemanie-bezprawnosci-naruszenia-dobra-522627372
https://sip.lex.pl/orzeczenia-i-pisma-urzedowe/orzeczenia-sadow/i-aca-853-17-domniemanie-bezprawnosci-naruszenia-dobra-522627372
https://sip.lex.pl/orzeczenia-i-pisma-urzedowe/orzeczenia-sadow/i-aca-853-17-domniemanie-bezprawnosci-naruszenia-dobra-522627372


229

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

samego zainteresowanego, ale i w zobiektywizowanej ocenie zewnętrznej. Nie 
można jednak nadużywać instrumentów prawnych właściwych tej ochronie dla 
przypadków drobnych, incydentalnych, dotyczących wyłącznie subiektywnych 
przeżyć samego powoda. Jest to argument, z którym nie sposób się nie zgodzić. 
Skoro zatem namaszczenie zostało udzielone przez duchownego choremu 
w  stanie śpiączki farmakologicznej, ale bez jego woli (wyrażonej chociażby 
w  sposób pośredni) i  wiedzy, to niezależnie od tego, że dla osób wierzących 
jest to akt niezwykle doniosły, dla osób niewierzących będzie stanowił formę 
poddania praktyce religijnej wbrew ich woli. Nie jest to przy tym zdarzenie 
drobne, banalne czy incydentalne.

Wykonywanie obowiązków nałożonych na osobę duchowną przez prawo 
związku wyznaniowego, do którego przynależy, nie może prowadzić do uchylenia 
obowiązków i wymagań stawianych takiej osobie przez system prawa powszech-
nie obowiązującego i  w  konsekwencji nie może także uchylać bezprawności 
danego działania. Trudno też zgodzić się ze spostrzeżeniami sądów niższych 
instancji, że kapelan w swoim działaniu kierował się dobrymi intencjami, nie 
zmierzał do nawrócenia powoda czy też zmiany jego światopoglądu, a raczej 
do niesienia pomocy.

III. OCHRONA DANYCH OSOBOWYCH

Sprawa, choć miała miejsce w 2009 r., obecnie, pomimo upływu lat, nadal ma 
ogromne znaczenie również dla ochrony danych osobowych, zwłaszcza z uwa-
gi na wejście w życie przepisów ogólnego rozporządzenia o ochronie danych 
(RODO) oraz w  kontekście prawa do milczenia na temat swoich przekonań 
religijnych, filozoficznych i światopoglądowych.

Obowiązująca wówczas ustawa o ochronie danych osobowych z 1997 r. wska-
zywała w art. 27 ust. 1, że „zabrania się przetwarzania danych ujawniających 
[…] przekonania religijne lub filozoficzne, przynależność wyznaniową […], 
jak również danych o stanie zdrowia […]”. A dalej, że „przetwarzanie danych, 
o których mowa w ust. 1, jest jednak dopuszczalne, jeżeli: przetwarzanie takich 
danych jest niezbędne do ochrony żywotnych interesów osoby, której dane 
dotyczą, lub innej osoby, gdy osoba, której dane dotyczą, nie jest fizycznie lub 
prawnie zdolna do wyrażenia zgody, do czasu ustanowienia opiekuna prawnego 
lub kuratora; jest to niezbędne do wykonania statutowych zadań kościołów 
i  innych związków wyznaniowych, stowarzyszeń, fundacji lub innych nieza-
robkowych organizacji lub instytucji o celach […], religijnych, filozoficznych 
[…], pod warunkiem, że przetwarzanie danych dotyczy wyłącznie członków 
tych organizacji lub instytucji albo osób utrzymujących z nimi stałe kontakty 



230

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

w związku z ich działalnością i zapewnione są pełne gwarancje ochrony prze-
twarzanych danych (art. 27 ust. 2 pkt 3 i 4)” 58.

W omawianym przypadku nie sposób doszukać się usprawiedliwienia dla 
działań kapelana wobec przytoczonych wyżej przesłanek art. 27 ustawy o ochro-
nie danych osobowych. Pozwany ich po prostu nie spełnił, gdyż pacjent nie był 
ani fizycznie, ani prawnie (był w stanie śpiączki farmakologicznej) zdolny do 
wyrażenia zgody. Takiej zgody nie uzyskano również w momencie przyjęcia po-
woda do szpitala. A ponadto, jak się później okazało, pacjent, pomimo przyjęcia 
chrztu, nie uważał się za członka Kościoła katolickiego (chociaż formalnie nie 
dokonał aktu apostazji) i nie utrzymywał z nim stałych kontaktów w związku 
z jego działalnością.

Na marginesie należy zauważyć, że prawodawca kościelny nie reguluje 
w sposób szczególny formalności związanych z ewidencjonowaniem sakramentu 
namaszczenia chorych, w  przeciwieństwie do udzielenia sakramentu chrztu, 
bierzmowania czy święceń. Tym bardziej dziwi fakt, że informacja o  jego 
udzieleniu została zamieszczona w dokumentacji medycznej, co nie znajduje 
podstawy w żadnym przepisie prawa polskiego.

Obecnie RODO zezwala w pewnym zakresie na przetwarzanie danych osobo-
wych pacjentów bez ich zgody. Może mieć to miejsce, kiedy jest to uzasadnione 
ochroną innych praw podstawowych pacjenta. Placówka medyczna nie będzie 
musiała pozyskiwać takiej zgody, kiedy przetwarzanie danych będzie dotyczyło:

a) profilaktyki zdrowotnej,
b) medycyny pracy,
c) diagnozy medycznej i leczenia,
d) �zapewnienia opieki zdrowotnej oraz zarządzania systemami i usługami 

opieki zdrowotnej,
e) �zapewnienia zabezpieczenia społecznego oraz zarządzania systemami 

i usługami zabezpieczenia społecznego.
Przepisy wskazują, że dane muszą być adekwatne do celu ich przetwarzania 

i ograniczone do tego, co jest niezbędne dla realizacji celu zdrowotnego. Jasno 
podkreślono, że przetwarzanie danych osobowych pacjentów jest możliwe tylko 
przez osoby do tego upoważnione i jednocześnie zobowiązane do zachowania 
tajemnicy zawodowej na mocy prawa, np. personel medyczny. Wobec faktu, iż 
co do zasady kapelana ze szpitalem nie łączy żaden stosunek prawny (zwłaszcza 
umowa o pracę), to nie jest on związany tajemnicą zawodową, a tym samym 
nie jest osobą uprawnioną do przetwarzania danych pacjenta 59. W  tej sytua-

58	 Szerzej na ten temat zob. D. Walencik, Opinia prawna w sprawie przetwarzania danych osobowych 
przez związki wyznaniowe w Polsce, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2012, t. 4, s. 251–263.

59	  https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-
rodo,261694.html [dostęp: 19 września 2020 r.].

https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html
https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html


231

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

cji nie należy bowiem do personelu medycznego danej placówki medycznej. 
W  przypadku zaś zatrudnienia kapelana w  danym podmiocie leczniczym na 
podstawie umowy o pracę czy umowy cywilnoprawnej również trudno go uznać 
za członka personelu medycznego (co najwyżej personelu pomocniczego bądź 
innych pracowników podmiotu leczniczego), uprawnionego do przetwarzania 
danych osobowych pacjentów i  zobowiązanego do zachowania tajemnicy 
zawodowej. Niemniej możliwe jest przetwarzanie bez zgody pacjenta danych 
w celach innych niż zdrowotne, na podstawie m.in. art. 6 ust. 1 lub art. 9 ust. 2 
lit. d RODO 60.

W omawianym przypadku, gdyby sytuacja miała miejsce po wejściu wżycie 
RODO, to nadal nie byłyby spełnione przesłanki określone w wyżej wymienio-
nych przepisach. Artykuł 9 ust. 2 RODO stanowi, że „ust. 1 nie ma zastosowania, 
jeżeli spełniony jest jeden z poniższych warunków: […] d) przetwarzania doko-
nuje się w ramach uprawnionej działalności prowadzonej z zachowaniem odpo-
wiednich zabezpieczeń przez fundację, stowarzyszenie lub inny niezarobkowy 
podmiot o celach […], światopoglądowych, religijnych lub związkowych, pod 
warunkiem że przetwarzanie dotyczy wyłącznie członków lub byłych członków 

60	 „Będą to w szczególności przypadki, gdy: przetwarzanie jest niezbędne do wykonania umowy, której 
stroną jest osoba, której dane dotyczą, lub do podjęcia działań na żądanie osoby, której dane dotyczą, 
przed zawarciem umowy; przetwarzanie jest niezbędne do wypełnienia obowiązku prawnego 
ciążącego na administratorze; przetwarzanie jest niezbędne do ochrony żywotnych interesów osoby, 
której dane dotyczą, lub innej osoby fizycznej; przetwarzanie jest niezbędne do wykonania zadania 
realizowanego w interesie publicznym lub w ramach sprawowania władzy publicznej powierzonej 
administratorowi; przetwarzanie jest niezbędne do celów wynikających z prawnie uzasadnionych 
interesów realizowanych przez administratora lub przez stronę trzecią, z wyjątkiem sytuacji, 
w których nadrzędny charakter wobec tych interesów mają interesy lub podstawowe prawa i wolności 
osoby, której dane dotyczą, wymagające ochrony danych osobowych, w szczególności gdy osoba, 
której dane dotyczą, jest dzieckiem; przetwarzanie jest niezbędne do ochrony żywotnych interesów 
osoby, której dane dotyczą, lub innej osoby fizycznej, a osoba, której dane dotyczą, jest fizycznie lub 
prawnie niezdolna do wyrażenia zgody; przetwarzanie jest niezbędne do ustalenia, dochodzenia lub 
obrony roszczeń lub w ramach sprawowania wymiaru sprawiedliwości przez sądy; przetwarzanie 
jest niezbędne ze względów związanych z ważnym interesem publicznym, na podstawie prawa Unii 
lub prawa państwa członkowskiego, które są proporcjonalne do wyznaczonego celu, nie naruszają 
istoty prawa do ochrony danych i przewidują odpowiednie i konkretne środki ochrony praw 
podstawowych i interesów osoby, której dane dotyczą; przetwarzanie jest niezbędne ze względów 
związanych z interesem publicznym w dziedzinie zdrowia publicznego, takich jak ochrona przed 
poważnymi transgranicznymi zagrożeniami zdrowotnymi lub zapewnienie wysokich standardów 
jakości i bezpieczeństwa opieki zdrowotnej oraz produktów leczniczych lub wyrobów medycznych, 
na podstawie prawa Unii lub prawa państwa członkowskiego, które przewidują odpowiednie, 
konkretne środki ochrony praw i wolności osób, których dane dotyczą, w szczególności tajemnicę 
zawodową; przetwarzanie jest niezbędne do celów archiwalnych w interesie publicznym, do celów 
badań naukowych lub historycznych lub do celów statystycznych zgodnie z art. 89 ust. 1, na podstawie 
prawa Unii lub prawa państwa członkowskiego, które są proporcjonalne do wyznaczonego celu, nie 
naruszają istoty prawa do ochrony danych i przewidują odpowiednie, konkretne środki ochrony 
praw podstawowych i interesów osoby, której dane dotyczą”, https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-
mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html [dostęp: 19 września 
2020 r.].

https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html
https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html


232

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

tego podmiotu lub osób utrzymujących z nim stałe kontakty w związku z jego 
celami oraz że dane osobowe nie są ujawniane poza tym podmiotem bez zgo-
dy osób, których dane dotyczą”. W omawianej sprawie powód nie wykazywał 
stałych kontaktów ze wspólnotą religijną, chociaż formalnie (de iure) nadal 
był jej członkiem. Niemniej fakt udzielenia sakramentu namaszczenia chorych 
został odnotowany w dokumentacji medycznej, czyli nastąpiło ich ujawniane 
poza podmiotem o celach religijnych (Kościołem katolickim) bez zgody osoby, 
której dane dotyczą.

Zdaniem P. Wenskiego, „możliwe jest także przeniesienie na grunt działań 
kapelanów konstrukcji tzw. zgody domniemanej. Przykładowo w sytuacji, gdy 
do szpitala trafia prosto z wypadku nieprzytomny pacjent mający przy sobie 
różaniec lub krzyżyk katolicki na szyi, założenie, że osoba taka życzyłaby sobie 
wizyty kapelana i ewentualnie przyjęcia sakramentu, wydaje się uprawnione” 61. 
Trudno jednak zgodzić się z  tym rozumowaniem. „W  ramach współczesnej 
kultury europejskiej nie budzi raczej wątpliwości, że wybór religii czy świato-
poglądu stanowi świadomy wybór człowieka jako wolnej jednostki, działającej 
oczywiście pod wpływem różnych czynników społecznych czy kulturowych, 
jednak ostatecznie wolnej. Wyboru tego nie można domniemywać […]” 62. I ten 
wniosek zasługuje na aprobatę.

Wobec problemów związanych z odpowiednim dokumentowaniem praktyk 
religijnych oraz regulacji chroniących dane osobowe, m.in. nagłośnionych 
omawianą sprawą, powołano do życia Radę do spraw współpracy z Kościołami 
i związkami wyznaniowymi w sprawach przetwarzania przez nie danych oso-
bowych. Podmiot leczniczy nie ma bowiem podstaw do żądania informacji na 
temat przekonań pacjenta, mimo iż ciąży na nim obowiązek zapewnienia mu 
opieki duszpasterskiej. Wprawdzie ustawa o Rzeczniku Praw Pacjenta stanowi 
o prawie pacjenta do opieki duszpasterskiej, a w sytuacji pogorszenia się stanu 
zdrowia lub zagrożenia życia podmiot leczniczy jest obowiązany umożliwić 
pacjentowi kontakt z duchownym jego wyznania, ale nie uprawnia to placówek 
leczniczych do przekazywania danych dotyczących wyznania czy przekonań 
światopoglądowych pacjentów osobom trzecim 63.

Jedną z kwestii omawianych przez Radę w czerwcu 2019 r. były m.in. zasady 
przekazywania danych osobowych przez placówkę medyczną Kościołom i innym 
związkom wyznaniowym. „Ustalono, że do udzielania sakramentu chorych 

61	 P. Wenski, dz. cyt., s. 85.
62	 Tamże, s. 83.
63	 https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-

ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-
WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH 
[dostęp: 13 września 2020 r.].

https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH
https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH
https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH


233

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

gromadzenie danych osobowych nie jest niezbędne zważywszy na to, że przede 
wszystkim: sakrament namaszczenia chorych może zostać udzielony danemu 
pacjentowi bez potrzeby gromadzenia jego danych osobowych przez związek 
wyznaniowy. Pozyskanie danych osobowych pacjenta jest konieczne wyłącznie 
do identyfikacji danej osoby, której udzielana jest posługa duszpasterska; z in-
formacji posiadanych przez organy administracji rządowej wynika, iż przypadki 
zgłaszania przez pacjentów naruszenia ich dóbr osobistych i przysługujących 
im praw poprzez udzielenie danemu pacjentowi sakramentu namaszczenia 
chorych wbrew jego woli, mają charakter ekstraordynaryjny i zdarzają się in-
cydentalnie. Ponadto wprowadzenie przepisu nakładającego obowiązek groma-
dzenia przez podmioty wykonujące działalność leczniczą danych o wyznaniu 
pacjenta, a następnie przekazywania ich właściwym kościołom lub związkom 
wyznaniowym stanowić będzie dodatkowe i  nieproporcjonalne obciążenia 
o  charakterze administracyjnym dla ww. podmiotów i  zatrudnianego przez 
nie personelu medycznego. Mając na uwadze powyższe, ustalono, że podjęcie 
działań legislacyjnych nie jest konieczne” 64.

Brak konieczności podjęcia działań legislacyjnych uzasadniono obecną już 
w art. 28 ust. 1 pkt 1 ustawy o działalności leczniczej normą, zgodnie z którą 
podmiot leczniczy wykonujący działalność leczniczą jest obowiązany w razie 
pogorszenia się stanu zdrowia pacjenta, powodującego zagrożenie życia (lub 
w razie jego śmierci), niezwłocznie zawiadomić wskazaną przez pacjenta osobę 
lub instytucję, lub przedstawiciela ustawowego. Tym samym w aktualnym stanie 
prawnym pacjent może przy przyjęciu do podmiotu leczniczego lub w trakcie 
jego pobytu wskazać, że w przypadku pogorszenia stanu zdrowia chce, by za-
wiadomić określony związek wyznaniowy lub wskazaną osobę duchowną. Jeżeli 
tego nie zrobi, dopóki był przytomny, nie jest możliwe przyjmowanie następnie 
jakichkolwiek domniemań dotyczących wyznawanej przez niego religii.

Rada zauważyła również że „inną kwestią są dobra osobiste pacjenta, które 
poprzez udzielenie sakramentu wbrew jego woli mogą zostać naruszone” 65, 
jednak na spotkaniu ustalono, że ta kwestia wykracza poza kompetencje Rady. 
Kolejnego posiedzenia od tego czasu nie zwołano 66.

64	 Z Zaproszenia na III posiedzenie Rada do Spraw Współpracy z Kościołami i Związkami Wyznaniowymi 
w sprawach przetwarzania przez nie danych, https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-
kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-
wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html [dostęp: 6 września 2020 
r.]

65	 Tamże.
66	 Szerzej na temat Rady zob. https://www.gov.pl/web/cyfryzacja/rada-do-spraw-wspolpracy-z-

kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych [dostęp: 
25 września 2020 r.]; https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-
wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-
sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html [dostęp: 6 września 2020 r.].

https://www.gov.pl/web/cyfryzacja/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych
https://www.gov.pl/web/cyfryzacja/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych
https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html
https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html
https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html


234

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

ZAKOŃCZENIE

Mając na uwadze powyższe analizy, należy stwierdzić, że poddanie osoby 
praktyce przyjętej w religii, której nie wyznaje, godzi w jej wolność sumienia, 
a tym samym prowadzi do naruszenia dóbr osobistych niezależnie od intencji 
sprawcy. Zagrożenie lub naruszenie dobra osobistego określanego jako swoboda 
sumienia w  opisywanym przypadku jest bowiem zależne od skutków, które 
mogło spowodować lub spowodowało działanie sprawcy (kapelana). Zarówno 
kapelan, jak i personel podmiotu leczniczego nie mogą domniemywać, że sko-
ro większość społeczeństwa jest wyznawcami danej religii, to kolejny pacjent 
również z tą religią się utożsamia. Nawet działanie w dobrej wierze niesienia 
pomocy duchowej, do której pacjent ma prawo, nie stanowi przyczyny uchylenia 
bezprawności działania kapelana, który udziela posług religijnych pacjentowi 
wbrew jego woli.

Opisana sprawa jednak „nie może stać się pretekstem do narzucenia wszyst-
kim wierzącym dodatkowych obowiązków biurokratycznych utrudniających 
procedury lecznicze i, co najważniejsze, sprzecznych z zasadą proporcjonalno-
ści, przyjmowaną jednoznacznie przez Trybunał Konstytucyjny” 67. Z punktu 
widzenia celu prowadzenia dokumentacji medycznej nie wydaje się możliwe 
umieszczanie w niej informacji dotyczącej udzielonego pacjentowi sakramen-
tu namaszczenia chorych, ponieważ kwestie takie powinny być wewnętrzną 
sprawą danego Kościoła lub związku wyznaniowego, do którego pacjent należy. 
Ponadto umieszczenie w dokumentacji medycznej informacji o udzieleniu pa-
cjentowi, bez jego zgody, sakramentu namaszczenia chorych stanowi naruszenie 
przepisów RODO.

Wobec tego działania kapelana opisane w przytoczonym stanie faktycznym 
godzą w wolność sumienia i wyznania osoby poddanej nieakceptowanej (o któ-
rą nie prosiła i na którą nie wyraziła zgody) przez nią praktyce religijnej. Tym 
samym prowadzą do naruszenia jej dóbr osobistych, niezależnie od intencji 
sprawcy i wykonywania przez niego posług religijnych zgodnie z prawem we-
wnętrznym danego związku wyznaniowego. Ponadto jego działania nie mieś-
ciły się w przesłankach dopuszczających legalne przetwarzanie szczególnych 
kategorii danych ani na mocy ustawy o ochronie danych osobowych z 1997 r., 
ani na mocy przepisów RODO. Co więcej, wejście w życie przepisów RODO 
wzmocniło ochronę przetwarzania takich danych.

67	 Z. Strus, dz. cyt., s. 49.



235

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA

Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Paulii Papae II promulgatus wprowadzony 
na mocy konstytucji apostolskiej Sacrae disciplinae leges z dnia 25 stycznia 
1983 r., AAS 75 (1983), pars II, s. 1–317; tekst polski w: Kodeks Prawa Kanon-
icznego, przekład polski zatwierdzony przez Konferencję Episkopatu, tekst 
dwujęzyczny, tłum. E. Sztafrowski i  komisja naukowa pod red. K.  Dynar-
skiego, Poznań 2008.

Konkordat między Stolicą Apostolską i  Rzecząpospolitą Polską podpisany 
w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 
r. Nr 78, poz. 483.

Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (UE) 2016/679 z dnia 27 kwiet-
nia 2016 r. w sprawie ochrony osób fizycznych w związku z przetwarzaniem 
danych osobowych i  w  sprawie swobodnego przepływu takich danych 
oraz uchylenia dyrektywy 95/46/WE (ogólne rozporządzenie o  ochronie 
danych), https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CEL-
EX:32016R0679&from=PL [dostęp: 6 września 2020 r.].

Ustawa z dnia 6 listopada 2008 r. o prawach pacjenta i Rzeczniku Praw Pacjenta, 
tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 849.

Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst 
jedn. Dz. U z 2017 r., poz. 1153.

Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. – Kodeks cywilny, tekst. jedn. Dz. U. z 2020 r., 
poz. 1740.

Ustawa z dnia 26 czerwca 1974 r. – Kodeks pracy, tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., 
poz. 1320.

Ustawa z  dnia 29 sierpnia 1997 r. o  ochronie danych osobowych, tekst jedn. 
Dz. U. z 2016 r., poz. 922.

ORZECZNICTWO

Orzeczenie TK z dnia 7 czerwca 1994 r., sygn. akt K 17/93, Legalis nr 10212.
Postanowienie SN z  dnia 5 marca 2015 r., sygn. akt III KK 274/14, Legalis 

nr  1330104.
Postanowienie SN z dnia 31 maja 1978 r., sygn. akt II CZ 55/78, Legalis nr 20901.
Wyrok Sądu Apelacyjnego w Katowicach z dnia 16 stycznia 2014 r., sygn. akt 

I ACa 941/13, Legalis nr 776421.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PL
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PL


236

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

Wyrok Sądu Apelacyjnego w Krakowie z dnia 4 października 2013 r., sygn. akt 
I ACa 855/13, Legalis 1002288.

Wyrok Sądu Apelacyjnego w  Krakowie z  dnia 16 stycznia 2018 r., sygn. akt 
I ACa 853/17, https://sip.lex.pl/orzeczenia-i-pisma-urzedowe/orzeczenia-sa-
dow/i-aca-853-17-domniemanie-bezprawnosci-naruszenia-dobra-522627372 
[dostęp: 6 września 2020 r.].

Wyrok Sądu Apelacyjnego w Szczecinie z dnia 6 czerwca 2012 r., sygn. akt I ACa 
290/12 [niepublikowany].

Wyrok Sądu Apelacyjnego w  Szczecinie z  dnia 23 stycznia 2014 r., sygn. akt 
I ACa 855/13 [niepublikowany].

Wyrok Sądu Apelacyjnego w Szczecinie z dnia 26 kwietnia 2017 r., sygn. akt 
I ACa 831/16, Legalis nr 1657738.

Wyrok Sądu Apelacyjnego w Warszawie z dnia 12 listopada 2014 r., sygn. akt 
VI ACa 126/14, LEX nr 1665875.

Wyrok Sądu Okręgowego w Gdańsku z dnia 22 grudnia 2015 r., sygn. akt I C 
279/12, https://www.saos.org.pl/judgments/content/199663.html [dostęp: 
6 września 2020 r.].

Wyrok Sądu Okręgowego w Szczecinie z dnia 24 stycznia 2012 r., sygn. akt I C 
417/11 [niepublikowany].

Wyrok Sądu Okręgowego w  Szczecinie z  dnia 27 lipca 2016 r., sygn. akt I  C 
606/15 [niepublikowany].

Wyrok SN z dnia 8 maja 2019 r., sygn. akt I PK 35/18, Legalis nr 1967685.
Wyrok SN z dnia 11 sierpnia 2010 r., sygn. akt I CSK 649/09, Legalis nr 367088.
Wyrok SN z dnia 12 września 2018 r., sygn. akt II CSK 536/17, Legalis nr 1832796.
Wyrok SN z dnia 13 sierpnia 1975 r., sygn. akt I CR 452/75, Legalis nr 18927.
Wyrok SN z dnia 19 lipca 1982 r., sygn. akt I CR 225/82, Legalis nr 23249.
Wyrok SN z dnia 19 października 1989 r., sygn. akt II CR 419/89, Legalis nr 26806.
Wyrok SN z dnia 20 września 1999 r., sygn. akt III CKN 939/98, „Orzecznictwo 

Sądu Najwyższego Izba Cywilna” 2000, nr 3, poz. 56.
Wyrok SN z dnia 20 września 2013 r., sygn. akt II CSK 1/13, Legalis nr 739919.
Wyrok SN z dnia 23 stycznia 2015 r., sygn. akt V CSK 189/14, Legalis nr 1186795.
Wyrok SN z dnia 24 stycznia 2000 r., sygn. akt III CKN 553/98, LEX nr 52737.
Wyrok SN z dnia 25 października 1982 r., sygn. akt I CR 239/82, Legalis nr 23387.

LITERATURA

Brzozowski W., When anointing becomes annoying: remarks on the Polish Supreme 
Court’s judgment of 20 September 2013 (II CSK 1/13), „Wroclaw Review of Law, 
Administration & Economics” 2015, nr 5, s. 70–81.

https://sip.lex.pl/orzeczenia-i-pisma-urzedowe/orzeczenia-sadow/i-aca-853-17-domniemanie-bezprawnosci-naruszenia-dobra-522627372
https://sip.lex.pl/orzeczenia-i-pisma-urzedowe/orzeczenia-sadow/i-aca-853-17-domniemanie-bezprawnosci-naruszenia-dobra-522627372
https://www.saos.org.pl/judgments/content/199663.html
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a3a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrrheydgnbwg4zto
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a2a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrzgizti
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a2a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrrgm3dmmq
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226a21a2a.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mrswglrrgm4dany


237

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

Ferenc-Szydełko E., Wolność sumienia jako dobro prawne [w:] Historia testis 
temporum, lux veritatis, vita memoriae, nuntia vetustatis: księga jubileuszowa 
dedykowana profesorowi Włodzimierzowi Kaczorowskiemu, red. E. Kozerska, 
M. Maciejewski, P. Stec, Opole 2015, s. 671–689.

Gill A., Glosa do wyroku Naczelnego Sądu Administracyjnego z dnia 3 lipca 2000  r. 
(II SA 1128/99), „Orzecznictwo Sądów Polskich” 2001, z. 12, s. 605–608.

https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazka-
mi-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiaz-
kami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.
html [dostęp: 6 września 2020 r.].

https://www.gov.pl/web/cyfryzacja/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-
i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych 
[dostęp: 25 września 2020 r.].

https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ks-
ieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_
MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WK-
PL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH [dostęp: 13 września 
2020 r.].

https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pac-
jenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html [dostęp: 19 września 2020 r.].

https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pac-
jenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html [dostęp: 19 września 2020 r.].

Jakubiak T., Intencja przyjęcia sakramentu namaszczenia chorych według wyroku 
Sądu Najwyższego z uwzględnieniem elementów prawa wyznaniowego, „Warsza-
wskie Studia Teologiczne” 2013, nr 2, s. 161–178.

Januchowski A., Wybrane zagadnienia związane z  reprezentacją parafii przez 
proboszcza na gruncie prawa kanonicznego i  polskiego, „Studia z  Prawa 
Wyznaniowego” 2008, t. 11, s. 211–236.

Jasiakiewicz M., Glosa do wyroku Sądu Najwyższego z  dnia 27 lipca 2000 r., 
IV CKN 88/00, „Rejent” 2005, nr 1, s. 122–137.

Kaczmarczyk R., Ochrona swobody sumienia jako dobra osobistego osoby niewi-
erzącej. Glosa do wyroku SN z dnia 20 września 2013 r., II CSK 1/13, „Państwo 
i Prawo” 2017, z. 3, s. 134–141.

Krzywkowska J., Bitowt A., Poddanie człowieka nieakceptowanym przez niego 
praktykom religijnym [w:] Aktualne problemy wolności myśli, sumienia i religii, 
red. P. Stanisz, A. Abramowicz, M. Czelny, M. Ordon, M. Zawiślak, Lublin 
2015, s. 191–203.

Mezglewski A., Opinia prawna dotycząca problemu obowiązywania prawa 
wewnętrznego związków wyznaniowych w obrocie prawnym, „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” 2011, t. 3, s. 251–258.

https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html
https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html
https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html
https://mc.bip.gov.pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html
https://www.gov.pl/web/cyfryzacja/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych
https://www.gov.pl/web/cyfryzacja/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych
https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH
https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH
https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH
https://www.prawo.pl/prawo/dane-osob-umierajacych-sa-tajemica-szpitala-ksieza-nie-moga-ich,390192.html?utm_medium=email&utm_source=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_EML&utm_campaign=WKPL_MSG_NSL_NRODO-26-03-19-WKC0117018_OTH
https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html
https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html
https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html
https://www.prawo.pl/zdrowie/kiedy-mozna-przetwarzac-dane-osobowe-pacjenta-bez-jego-zgody-rodo,261694.html


238

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

Niedziałkowski K., Udzielenie sakramentu namaszczenia chorych bez zgody przy-
jmującego – aspekty cywilno-kanoniczne, „Kościół i Prawo” 2017, nr 2, s. 163–175.

Pazdan M., Komentarz do art. 23 k.c. [w:] Kodeks cywilny, t. 1: Komentarz do 
art. 1-449(10), red. K. Pietrzykowski, Warszawa 2011, s. 119–120.

Pazdan M., Komentarz do art. 24 [w:] Kodeks cywilny, t. 1: Komentarz do 
art. 1-449(10), red. K. Pietrzykowski, wyd. 10, Warszawa 2020, Legalis https://
sip-1legalis-1pl-1ux0226zx1118.han.uni.opole.pl/document-view.seam?doc-
umentId=mjxw62zogi3damrwgm3dmmzoobqxalrvgu4tcnbzgi4q [dostęp: 
6 września 2020 r.].

Pietrzak M., Prawo kanoniczne w polskim systemie prawnym, „Państwo i Prawo” 
2006, z. 8, s. 16–31.

Radecki G., Organy osób prawnych Kościoła katolickiego w Polsce (na styku prawa 
kanonicznego i prawa cywilnego), „Rejent” 2003, nr 7/8, s. 127–155.

Radwański Z., Prawo cywilne - część ogólna, Warszawa 2009.
Rakoczy B., Glosa do wyroku SN z dnia 20 września 2013 r., II CSK 1/13, „Przegląd 

Prawa Wyznaniowego” 2016, t. 8, s. 213–220.
Stanisz P., Proboszcz jako reprezentant parafii rzymskokatolickiej w stosunkach ma-

jątkowych [w:] Prawo państwowe a prawo wewnętrzne związków wyznaniowych. 
Pamiętnik VII Zjazdu Katedr i Wykładowców Prawa Wyznaniowego, Gniezno 
11-12 IX 2010, red. K. Krasowski, M. Materniak-Pawłowska, M. Stanulewicz, 
Poznań 2010, s. 191–200.

Strus Z., Glosa do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 20 września 2013 r. w sprawie 
II CSK 1/13, „Forum Prawnicze” 2013, nr 5, s. 35–49.

Walencik D., Opinia prawna w sprawie przetwarzania danych osobowych przez 
związki wyznaniowe w  Polsce, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2012, t. 4, 
s. 251–263.

Walencik D., Prawo kanoniczne (wewnętrzne) związków wyznaniowych a prawo 
polskie, „Przegląd Sądowy” 2013, nr 5, s. 11–25.

Wenski P., Rozważania nad standardami opieki duszpasterskiej w polskich szpita-
lach. Uwagi na tle orzeczenia Sądu Najwyższego z 20 września 2013 r., „Prawo 
i Medycyna” 2015, nr 1, s. 72–86.

Zaproszenie na III posiedzenie Rada do Spraw Współpracy z Kościołami i Związkami 
Wyznaniowymi w sprawach przetwarzania przez nie danych, https://mc.bip.gov.
pl/rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-2019/
rada-do-spraw-wspolpracy-z-kosciolami-i-zwiazkami-wyznaniowymi-w-
sprawach-przetwarzania-przez-nie-danych-2019.html [dostęp: 6 września 
2020 r.].

https://sip-1legalis-1pl-1ux0226zx1118.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mjxw62zogi3damrwgm3dmmzoobqxalrvgu4tcnbzgi4q
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226zx1118.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mjxw62zogi3damrwgm3dmmzoobqxalrvgu4tcnbzgi4q
https://sip-1legalis-1pl-1ux0226zx1118.han.uni.opole.pl/document-view.seam?documentId=mjxw62zogi3damrwgm3dmmzoobqxalrvgu4tcnbzgi4q


239

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych… 

A
rt

y
k
u

ły

STRESZCZENIE

Problemem analizowanym w niniejszym artykule jest fakt udzielenia ateiście sakra-
mentu namaszczenia chorych w  kontekście naruszenia jego dóbr osobistych oraz 
zakazu przetwarzania szczególnych kategorii danych. Podstawę rozważań stanowią 
wyroki Sądu Najwyższego z  dnia 20 września 2013 r. (sygn. akt II CSK 1/13) oraz 
z dnia 12 września 2018 r. (sygn. akt II CSK 536/17), a także poprzedzające je wyroki 
Sądu Okręgowego i Sądu Apelacyjnego w Szczecinie. Celem artykułu jest udzielenie 
odpowiedzi na pytania:

1) �Czy poddanie osoby nieprzytomnej praktyce przyjętej w religii, której nie wyznaje, 
godzi w  jej wolność sumienia i  wyznania, a  tym samym czy takie działanie 
prowadzi do naruszenia jej dóbr osobistych, niezależnie od intencji sprawcy 
i wykonywania przez niego posług religijnych zgodnie z prawem wewnętrznym 
danego związku wyznaniowego?

2) �Czy związki wyznaniowe oraz ich duchowni mogą przetwarzać szczególne 
kategorie danych osobowych w takiej sytuacji?

Słowa kluczowe: wolność sumienia i  wyznania, namaszczenie chorych, naruszenie 
dóbr osobistych, RODO, przetwarzanie danych osobowych.

GIVING THE ATHEIST THE ANOINTING OF THE SICK AND INFRINGEMENT  
OF HIS PERSONAL RIGHTS AND THE PROHIBITION OF PROCESSING  

SPECIAL CATEGORIES OF DATA

The problem analyzed in this article are the fact that the atheist was given the anoint-
ing the sick in the context of the violation of his personal rights and the prohibition of 
processing special categories of data. The considerations are based on the judgements 
of the Supreme Court of September 20, 2014 (file reference number II CSK 1/13) and 
of September 12, 2018 (file reference number II CSK 536/17), as well as the preceding 
judgements of the regional court and the Court of Appeal in Szczecin. Thea im of the 
article is to indicate:

1) �If subjecting an unconscious person to practice adopted in a religion that He Or 
she does not profess violates his freedom of conscience and religion, and whether 
such action leads to violation of personal rights, regardless of the intention of 
the perpetrator and the performance of religious services in accordance with 
the internal law of a given union religious?

2) �Can religious associations and their clergy process special categories of personal 
data in such a situation?

Keywords: freedom consience and religion, anointing, infringement of personal rihts, 
proesing of personal data, GDPR.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

241

Mieczysław Różański
ORCID 0000-0003-3345-1740
Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie
roza4@poczta.onet.pl

PROBLEMATYKA NAUCZANIA RELIGII W SZKOLE 
W DEBACIE PARLAMENTARNEJ  

NAD KONSTYTUCJĄ… MARCOWĄ Z 1921 R.

WPROWADZENIE

U progu istnienia II Rzeczpospolitej jednym z elementów kształtowania relacji 
państwa do Kościołów były prawa i  wolności obywatelskie, a  wśród nich na-
uczanie religii w szkołach. System szkolnictwa w nowo powstającym państwie 
był odzwierciedleniem istniejących w  poszczególnych zaborach stosunków 
ekonomicznych, społecznych i  politycznych 1. Szkolnictwo elementarne było 
najsłabiej rozwinięte w zaborze rosyjskim. Jego charakterystyka jest potrzebna, 
gdyż teren znajdujący sie w czasie I wojny światowej pod okupacją niemiecko-

-austro-węgierską stał się podstawą do tworzenia podwalin pod nowy polski 
system szkolnictwa.

Tymczasem w tym zaborze brak było sieci szkolnej i przymusu szkolnego. 
Nie istniały jednolite przepisy dotyczące czasu i  zakresu nauki, która odby-
wała się zasadniczo w  języku rosyjskim. W modelu szkolnictwa działającego 
w Królestwie Polskim szkoły elementarne i  średnie zakładała i utrzymywała 
gmina, która mogła starać się o dotacje ze skarbu państwa. Niezależnie od szkół 
państwowych działały szkoły prowadzone przez Kościoły, zwłaszcza Cerkiew 
prawosławną. Zadaniem tych szkół było wspomaganie władz oświatowych 
w  procesie rusyfikacji 2. Także ludność żydowska prowadziła i  utrzymywała 
z własnych funduszy osobne szkoły typu religijnego, tzw. chedery i talmudtory 3.

1	 Szerzej: K. Trzebiatowski, Szkolnictwo powszechne w Polsce w latach 1918-1932, Wrocław–Warszawa–
Kraków 1970, s. 19–27; M. Pęcherski, M. Świątek, Organizacja oświaty w Polsce w latach 1917-1977. 
Podstawowe akty prawne, Warszawa 1978, s. 17–25.

2	 Statystyka polska, t. 1: Stan szkolnictwa powszechnego z grudnia 1917 r., Warszawa 1919, s. 2.
3	 N. Gąsiorowska, O sytuacji w szkolnictwie ludowym w Królestwie Polskim [w:] PPS - Lewica 1906-1918. 

Materiały i dokumenty, t. 2: 1911-1914, Warszawa 1962, s. 465; cheder – żydowska elementarna szkoła 
religijna przeznaczona dla dzieci najuboższych rodziców, a także sierot, których nie stać było na 
opłacenie nauki u prywatnych nauczycieli; talmudtor – szkoła żydowska o charakterze religijnym 
utrzymywana przez gminę religijną; Cheder [w:] Polski słownik judaistyczny. Dzieje - kultura - religia 

DOI: 10.34888/ppw.2021.241-265  



242

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

Uzupełnieniem sieci szkolnej było szkolnictwo prywatne, które na tym tere-
nie funkcjonowało od 1905 r. Szkoły prywatne prowadziły organizacje (w tym 
Kościoły – katolicki i ewangelickie), instytucje społeczne, nauczyciele i osoby 
prywatne. W  1914 r. na 5050 szkół powszechnych było 833 szkół prywatnych. 
Dla porównania w grudniu 1917 r. na terenach okupowanych przez wojska nie-
mieckie i austro-węgierskie na 8883 szkoły było 6788 szkół publicznych i 2095 
szkół prywatnych 4.

W czasie I wojny światowej kształtowały się podstawy relacji pomiędzy Koś-
ciołem katolickim a przyszłym państwem polskim. Władze Kościoła dążyły do 
odzyskania właściwej pozycji prawnej. Chciały uzyskać taką, która dawałaby 
możliwość realizacji funkcji i zadań duszpasterskich Kościoła. Problematyka 
dotycząca funkcjonowania szkół, religijnego wychowania młodzieży i  nauki 
religii była obecna na obradach Konferencji Biskupów Prowincji Warszawskiej 
w czasie wojny. Podczas nich wypracowano decyzje dotyczące missio canonica 
do nauczania religii dla nauczycieli świeckich. Biskupi opowiedzieli się za utrzy-
maniem czterech godzin nauczania religii. Wypracowano stanowisko Kościoła 
dotyczące nauczania religii w szkołach elementarnych, wizytacji lekcji religii, 
osób wizytujących, misji kanonicznej do nauczania religii, nauczania religii przez 
osoby świeckie, wykształcenia nauczycieli, szkoły wyznaniowej, programu do 
nauczania religii w szkołach elementarnych i średnich 5.

Po wydaniu manifestu 5 listopada 1916 r. utworzono w Warszawie Tymczaso-
wą Radę Stanu (TRS), której przyznano kompetencje doradcze i opiniodawcze. 
Miała ona współdziałać przy tworzeniu administracji państwowej w Królestwie 
Polskim 6. Deklaracja ta była zapowiedzią stworzenia nowego państwa, a  nie 
aktem kreacyjnym. Nie powoływała ona żadnych organów. Także TRS nie był 
organem, tylko instytucją obywatelską powołaną przez władze okupacyjne do 
współdziałania z nimi w pracach nad utworzeniem państwa polskiego 7.

- ludzie, red. Z. Borzymińska, R. Żebrowski, t. 1, Warszawa 2003, s. 281–283; J. Szablicka-Żak, Szkolnictwo 
i oświata w pracach Sejmu Ustawodawczego II Rzeczpospolitej, Warszawa 1997, s. 138.

4	 Statystyka polska…, dz. cyt., s. 3.
5	 Hospes [A.J. Nowowiejski], Konferencje Episkopatu Prowincji Warszawskiej 1906-1918, „Ateneum 

Kapłańskie” 1927, nr 20, s. 226–227; J. Osuchowski, Prawo wyznaniowe Rzeczpospolitej Polskiej 1918-
1939, Warszawa 1967, s. 59–60; M. Różański, Problematyka szkolna w obradach Konferencji Episkopatu 
Prowincji Warszawskiej w okresie niewoli narodowej (1906 – 1918), „Saeculum Christianum” 2007, nr 
1(14), s. 128–131.

6	 Rozporządzenie generalnego gubernatora warszawskiego oraz c. i k. generalnego gubernatora 
wojskowego z dnia 6 grudnia 1916 r. o tymczasowej Radzie Stanu w Królestwie Polskiem, Dziennik 
Rozporządzeń dla Jeneralnego Gubernatorstwa Warszawskiego z 1916 Nr 55, poz. 210; Dziennik 
Rozporządzeń c. i k. Jeneralnego Gubernatorstwa Wojskowego dla Austryacko-Węgierskiego 
Obszaru Okupowanego w Polsce z 1916, cz. 19, poz. 120.

7	 W. Komarnicki, Polskie prawo polityczne, Warszawa 1922, s. 21–24.



243

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

Przystąpiono do jej organizacji i wyboru członków. W jego gremium wcho-
dzili także duchowni katoliccy – ks. Henryk Przeździecki i Bolesław Sztobryn 8. 
Podczas prac nad tworzeniem TRS władze okupacyjne wyraziły wstępną zgodę 
do przekazania spraw związanych ze szkolnictwem nowo tworzonym władzom 
polskim 9. Rada utworzyła tzw. Komisję Przejściową, która przyjęła zarząd nad 
szkolnictwem na terenach okupowanych przez Niemców i Austriaków z ziem 
byłego Królestwa Kongresowego. Podstawą prawną działania tej Komisji było 
rozporządzenie generał gubernatora warszawskiego H. Beselera z 12 września 
1917 r. 10 Takie samo rozporządzenie wydał generał gubernator austriacki w Lub-
linie 26 września 1917 r.  11

Pierwsze prace nad konstytucją rozpoczęte zostały w 1917 r. Zainicjowane 
zostały przez Radę Regencyjną, a ich efektem był projekt konstytucji Komisji 
Sejmowej Konstytucyjnej Tymczasowej Rady Stanu 12. W projekcie tym po raz 
pierwszy wskazano na zasady wyznaniowe, a wśród nich na nauczanie religii 
w szkole. Norma ta zawarta została w art. 136 projektu, który brzmiał: „nauka 
religii w szkołach początkowych i średnich ogólnokształcących jest obowiązko-
wa dla uczniów właściwego wyznania. Kierownictwo nauki religii w szkołach 
spoczywa w  rękach właściwego Kościoła lub związku religijnego, w  zakresie 
zgodności z zasadami odpowiedniego wyznania. Sprawa kosztów nauki religii 
będzie unormowana w drodze ustawodawczej” 13.

W  przepisie tym zawarto przymusową naukę religii w  szkołach początko-
wych i  średnich ogólnokształcących oraz zasadę podwójnego kierownictwa 
nad procesem nauczania i wychowania dzieci i młodzieży, dokonując jasnego 
rozgraniczenia kompetencji władz kościelnych i  państwowych. Powrócono 
także do sprawy funkcjonowania szkoły wyznaniowej. Zasadę tę wpisano do 
art. 137: „W szkole początkowej, nauczyciel w miarę możności, powinien być 
wyznania większość dzieci” 14.

8	 J. Szczepanik, Troska Kościoła o nauczanie i wychowanie religijne w szkole w latach 1918-1927, Kraków 
1997, s. 77. Propozycję wejścia w jej skład otrzymał abp warszawski Aleksander Kakowski. Odmówił 
uczestnictwa w jej pracach; A. Kakowski, Z niewoli do niepodległości. Pamiętniki, Kraków 2000, 
s. 341–342.

9	 K. Konarski, Dzieje szkolnictwa w b. Królestwie Kongresowym 1915–1918, Kraków 1923, s. 15–16.
10	 Dziennik Rozporządzeń Generalnego Gubernatora Warszawskiego Nr 87, poz. 378.
11	 Rozporządzenie ogólne dotyczące oddania zarządu szkolnictwa Komisji Przejściowej Tymczasowej 

Rady Stanu, Dziennik Urzędowy Departamentu Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego 1917 
Nr 1, 23–24.

12	 T. Mroziuk, Projekt konstytucji Państwa Polskiego Tymczasowej Rady Stanu z 1917 r. na tle polskiej 
tradycji ustrojowej, „Rocznik Historyczny Muzeum Historii Polskiego Ruchu Ludowego” 2019, nr 35, 
s. 49–91.

13	 Projekt konstytucji państwa polskiego opracowany przez komisję sejmową konstytucyjną TRS królestwa 
Polskiego [w:] Projekty konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej, Warszawa 1920, s. 135.

14	 Tamże.



244

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

Po odzyskaniu niepodległości w  1918 r. i  po rozpoczęciu prac sejmowych 
uchwalono Małą Konstytucję 15, a  w  ramach działalności parlamentarnej 
pracowano nad pełnym aktem normatywnym. W  tym celu utworzono 
Komisję Konstytucyjną, która miała pracować nad projektami przyszłej  
ustawy zasadniczej 16.

Problematyka powstawania konstytucji jest obecna w polskiej bibliografii 
naukowej. Omawiając te zagadnienia, autorzy kładli przede wszystkim nacisk 
na podstawowe zasady ustrojowe i  nie skupiali się na zagadnieniach, które 
nie znajdowały się w  głównej optyce tematyki politycznej 17. Treścią tego ar-
tykułu będzie ukazanie debaty sejmowej nad zagadnieniem nauczania religii 
w szkołach – jakie były poglądy poszczególnych kół poselskich oraz jaka był 
finalna treść artykułu omawiającego to zagadnie w Konstytucji z 17 marca 1921 r. 
Dlatego tekst opiera się przede wszystkim o materiały źródłowe wytworzone 
przez Sejm Ustawodawczy.

15	 Uchwała Sejmu z dnia 20 lutego 1919 r. o powierzeniu Józefowi Piłsudskiemu dalszego sprawowania 
urzędu Naczelnika Państwa, Dz. Pr. P. P. 1919 Nr 19, poz. 226.

16	 Tymczasowy regulamin obrad Sejmu Ustawodawczego RP, Warszawa 1919, art. 49; T. Rzepecki, Sejm 
Rzeczpospolitej Polskiej 1919, Poznań 1920, s. 46, 273–274.

17	 Zob. m.in. S. Krukowski, Geneza konstytucji z 17 marca 1921, Warszawa 1977; J. Falski, B. Jacek, 
Zasada równości w polskich konstytucjach (1791-1935), „Państwo i Prawo” 1997, R. 52, nr 1, s. 3–16. 
B. Sokolnicki, Samorząd terytorialny w polskich konstytucjach [w:] W kręgu zagadnień konstytucyjnych. 
Profesorowi Eugeniuszowi Zwierzchowskiemu w darze, Katowice 1999, s. 315–330; J. Czajowski, Senat 
w konstytucjach z 1921 i 1997 r. [w:] Ciągłość a zmiana w systemach ustrojowych: szkice o instytucjach 
ustrojowych II i  III Rzeczypospolitej i Europy Środkowej, Kraków 1999, s. 43–59; M. Grzybowska, 
Kształtowanie systemu samorządu terytorialnego i koncepcji samorządowych w II Rzeczypospolitej 
(1918-1933) [w:] Ciągłość a zmiana w systemach ustrojowych: szkice o  instytucjach ustrojowych II 
i III Rzeczypospolitej i Europy Środkowej, Kraków 1999, s. 89–99; P. Fiedorczyk, A. Nowakowski. 
Pozycja prawnoustrojowa Zgromadzenia Narodowego w polskich konstytucjach (1921, 1989-1997) [w:] 
Miscellanea Iuridico-Historica. In memoriam Irena Kwiatkowska-Malinowska, red. A. Nowakowski, 
Białystok 1999, s. 77–90; M. Pietrzak, Prezydent w konstytucjach polskich XX wieku [w:] Silne 
państwo, red. M. Szyszkowska, Białystok 1999, s. 39–62; P. Sarnecki, Konstytucja marcowa a rozwój 
konstytucjonalizmu polskiego, „Przegląd Sejmowy” 2001, R. 9, z. 2, s. 21–40; M. Pietrzak, Konstytucja 
17 III 1921 r. z perspektywy 80 lat, „Przegląd Sejmowy” 2001, R. 9, z. 2, s. 9–20; J. Czajkowski, Model 
dwuizbowości w konstytucjach polskich z 1921 i 1997 r. [w:] Szkice o zasadach i instytucjach ustrojowych 
II i III Rzeczypospolitej, red. J. Czajkowski, M. Grzybowski, Kraków 2002, s. 43–54; A. Sylwestrzak, 
Instytucja praw i wolności obywatelskich w konstytucjach polskich (1791-1935), „Studia Prawnoustrojowe” 
2006, t. 6, s. 5–33; T Szulc, Własność w konstytucjach II Rzeczpospolitej [w:] Własność i jej ograniczenia 
w prawie polskim, red. K. Skotnicki, K. Winiarski. Częstochowa 2004, s. 13–18; Konstytucje polskie. 
Studia monograficzne z dziejów polskiego konstytucjonalizmu, red. M. Kallas, t. 1–2, Warszawa 1990. 
M. Pietrzak, Uchwalenia konstytucji marcowej (17 marca 1921) [w:] Tryby uchwalania polskich konstytucji, 
red. M. Wyrzykowski, Warszawa 1989, s. 43–53.



245

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

I. NAUCZANIE RELIGII W SZKOŁACH PODCZAS PIERWSZEGO CZYTANIA 
PROJEKTU KONSTYTUCJI

Pierwsze czytanie deklaracji konstytucyjnej według projektu rządowego z dnia 
3 maja 1919 r. odbyło się w ramach punktu pierwszego porządku dziennego na 
33. posiedzeniu Sejmu Ustawodawczego w  dniu 6 maja 1919 r. 18 Projekt ten 
napisany był językiem archaicznym, nawiązującym do Konstytucji 3 maja. 
W rozdziale XII zatytułowanym Kościół i wiara zawierał regulacje dotyczące 
relacji z Kościołami i związkami wyznaniowymi. Rząd przekazał także projekt 
konstytucji opracowany przez Komisję Ankiety. Zakładał on nauczanie religii 
zgodnie z zasadami wyznania 19.

Podczas obrad sejmu projekt przedstawił minister spraw wewnętrznych 
Stanisław Wojciechowski. Określił on, że podczas opracowania projektu konsty-
tucji rządem kierowała odpowiedzialność za naród, która opiera się na rodzimej 
myśli społeczno-politycznej nawiązującej do czasów wolności Rzeczypospolitej. 
Przypomniał podstawowe elementy ustrojowe i instytucje państwowe, wskazał 
jednocześnie, że „projekt nasz kładzie wielki nacisk na samodzielnie obywateli 
jak największy rozwój samorządu” 20.

Podczas tego samego posiedzenia poseł Maciej Rataj (PSL Wyzwolenie 21) 
wniósł w  imieniu klubu poselskiego Stronnictwa Ludowego „Wyzwolenie” 
projekt konstytucji Podstawa ładu Rzeczpospolitej Polskiej 22 i prosił marszałka, 
by ten projekt był również poddany pierwszemu czytaniu i dyskusji 23. Projekt 
zawierał w rozdziale XII (Kościół) zagadnienia religijne. Wprost wskazywał na 
powszechne nauczanie religii w szkole („nauczanie wiary w szkołach obywate-
lom zabezpieczy”) bez żadnych dalszych uszczegółowień. Projekt ten przestawił 
sejmowi poseł Juliusz Poniatowski (PSL Wyzwolenie) 24.

Dyskusja nad deklaracją konstytucyjną rządu i  klubu PSL „Wyzwolenie” 
odbyła się na posiedzeniach sejmu w  dniach od 6 do 13 maja 1919 r. 25 Ten 
pierwszy dyskurs o  charakterze ustrojowym w  parlamencie skupiony był na 
podstawowych instytucjach ustrojowych w  państwie i  tylko w  niewielkim 
stopniu odnosił się do zagadnień religijnych, które koncentrowały się wokół 

18	 Sejm Ustawodawczy (dalej SU), druk 443A, wniesiony w dniu 5 maja 1919 r.
19	 SU, druk 443B; J. Szablicka-Żak, dz. cyt, s. 113–114; A. Balicki, Problematyka pozycji religii w szkole 

w pracach Sejmu Ustawodawczego 1919-1922, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2009, nr 12, s. 286.
20	 Stenogram Posiedzeń SU (dalej: SU, sten. pos.) 33 z 6 maja 1919 r., ł. 4–6.
21	 Polskie Stronnictwo Ludowe „Wyzwolenie”.
22	 SU, druk 443.
23	 SU, sten. pos. 33 z 6 maja 1919 r., ł. 6–8.
24	 SU, sten. pos. 35, ł. 70–81.
25	 SU, sten. pos. 33 z 6 maja 1919 r., ł. 3–8; pos. 35 z 9 maja 1919 r., ł. 60–93; pos. 36 z 10 maja 1919 r., ł. 

13–57; pos. 37 z 13 maja 1919 r., ł. 3–68.



246

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

pozycji Kościoła katolickiego w  państwie i  budowaniu relacji z  Kościołami 
i związkami religijnymi.

Debata parlamentarna, przeprowadzona w  tych dniach, ukazała nie tyl-
ko elementy formalne dotyczące omawianych projektów, ale także na jej 
podstawie ujawnione zostały podstawowe założenia konstytucyjne stron-
nictw politycznych dotyczące ustroju społecznego. Wykazała także prze-
paść między lewicą a  prawicą w  zakresie unormowań wyznaniowych, 
zwłaszcza pozycji prawnej Kościołów i  związków wyznaniowych, w  tym 
Kościoła katolickiego 26. Obydwa projekty odesłane zostały do Komisji  
Konstytucyjnej 27.

II. NAUCZANIE RELIGII W SZKOLE W PROJEKTACH KONSTYTUCJI  
KLUBÓW POSELSKICH

Brak pełnego rządowego projektu konstytucji stał się impulsem do przedsta-
wienia własnych projektów przez kluby sejmowe, które były odzwierciedleniem 
programów poszczególnych partii politycznych w kwestii religijności, w tym 
także na zagadnienie nauczania religii w szkole 28. Projekty te nie były dysku-
towane na posadzeniach sejmowych, tylko zostały bezpośrednio przesyłane 
do Komisji Konstytucyjnej. Jako pierwszy, 27 maja 1919 r., projekt złożył klub 
Związku Polskich Posłów Socjalistycznych (ZPPS) 29 autorstwa M. Niedział-
kowskiego. Zawierał on przepisy dotyczące relacji z Kościołami i  związkami 
religijnymi. Stanowił on o  ich rozdziale od państwa, przy czym ich pozycja 
prawna miała być taka sama jak stowarzyszeń (art. 19). Konsekwencją tego 
uznania Kościołów byłby m.in. brak nauczania religii w szkołach 30.

Następny chronologicznie projekt wniesiony do laski marszałkowskiej po-
chodził od Związku Ludowo-Narodowego (ZLN) autorstwa S. Głąbińskiego 31. 

26	 S. Krukowski, dz. cyt., s. 100.
27	 SU, sten. pos. 37 z 13 maja 1919 r., ł. 68.
28	 Szerzej o programach partii politycznych zob. m.in. A. Bełcikowska, Stronnictwa i związki polityczne 

w Polsce. Charakterystyka, dane historyczne, programy, rezolucje, organizacje partyjne, prasa przywódcy, 
Warszawa 1925; J. Bełcikowski, Charakterystyki i programy stronnictw politycznych na terenie 
Rzeczpospolitej Polskiej, Warszawa 1923; tenże, Stronnictwa, partie, unie, federacje, kluby polityczne 
na ziemiach polskich i ich programy w roku 1921, Warszawa–Lwów 1921; J. Hozer, Mozaika polityczna 
Drugiej Rzeczpospolitej, Warszawa 1974; tenże, Polska Partia Socjalistyczna w latach 1917-1919, Warszawa 
1962; E. Maj, Związek Ludowo-Narodowy (1919–1928), Lublin 2000; A Wątor, Działalność Związku 
Ludowo-narodowego w latach 1919-1922, Szczecin 1992; Programy partii i stronnictw politycznych w Polsce 
w latach 1918-1939, oprac. E. Orlof, A. Pasternak, Rzeszów 1993; Religia i Kościół rzymskokatolicki 
w polskiej myśli politycznej 1919-1993, red. J. Jachimek, Lublin 1995; A. Balicki, dz. cyt.,s. 271–277.

29	 SU, druk 443C.
30	 J. Osuchowski, dz. cyt., s. 84.
31	 SU, druk 443D; wpłynął 30 maja 1919 r.



247

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

Zawierał on szczegółowe rozwiązania dotyczące relacji wyznaniowych w rozdziale 
I (Prawa i obowiązki obywateli) w art. 15–21. W art. 21 projekt proponował obowiązek 
nauczania religii w szkołach powszechnych (podstawowych i średnich) – wówczas 
kierownictwo nauki religii należałoby do właściwego Kościoła lub związku religij-
nego – a także zasadę, że w miarę możliwości w początkowej szkole powszechnej 
nauczyciel powinien być wyznania większości dzieci. Tego samego dnia zgłoszony 
został projekt J. Buzka 32. Zagadnienia dotyczące spraw religijnych zamieszczone 
zostały w projekcie w rozdziale I (Naród i ziemia), w art. 28–32. Brak jest w nim prze-
pisów dotyczących omawianej problematyki. Z większych klubów poselskich bę-
dących w Sejmie Ustawodawczym nie złożyły projektów PSL „Piast” i PSL Lewica.

W projektach złożonych przez partie polityczne tylko projekt ZLN zawie-
rał wprost przepisy nakazujące nauczania religii w  szkołach powszechnych 
z podwójnym podporządkowaniem procesu nauczania – władzom kościelnym 
i władzom państwowym.

III. NAUCZANIE RELIGII W SZKOLE W PROJEKCIE  
SEJMOWEJ KOMISJI KONSTYTUCYJNEJ

Wszystkie przedstawione sejmowi projekty ustawy zasadniczej zostały prze-
słane do Komisji Konstytucyjnej, która powstała na początku kadencji sejmu, 
25 lutego 1919 r. Komisja pracowała nad wszystkimi wyżej przedstawionymi 
wnioskami, łącznie z  projektami poprawek wniesionych do sejmu w  rządo-
wym projekcie konstytucji z  1 listopada 1919 r. i  wniesionych poprawek z  31 
stycznia 1920 r. 33 Nie udało się w  niej uzyskać zgody do przyjęcia jedne-
go z  projektów jako podstawy do dalszych prac ustawodawczych. Dlatego 
Komisja wypracowała własny projekt, który został przedstawiony sejmowi 
w  postaci projektu Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej. Przesłany został 
do Sejmu Ustawodawczego 12 czerwca 1920 r. i  otrzymał nr druku 1883 34.

W  projekcie problematyka nauczania religii znajdowała się w  rozdziale V 
(Powszechne obowiązki i prawa obywatelskie), w projektowanym art. 125, który 

32	 SU, druk 443E; wpłynął 30 maja 1919 r.
33	 SU, druk nr 443F, 1353.
34	 SU, druk nr 1883, s. 3–5; we wstępie sprawozdanie Komisji Konstytucyjnej zamieszczony został opis 

dotyczący prac i złożonych projektów. W konkluzji przewodniczący i sprawozdawca E. Dubanowicz 
wskazywał że „projekt ten nie jest bynajmniej wynikiem jednomyślnych uchwał komisji. W bardzo 
wielu i to o najistotniejszych punktach projektu (konstrukcja Ciała Ustawodawczego, sposób wyboru 
głowy państwa, sprawą organizacji pracy i własności) uchwały obowiązujące doszły do skutku tylko 
większością głosów i to czasami większością bardzo nieznaczną. Podając wszystkie wota mniejszości 
obok tekstu ustalonego przez większość przedłożonym projekcie. Komisja oddaje Wysokiemu 
Sejmowi pełną możliwością rozpatrzenia się w kierunku i celu wyłonionych przeciwieństw”.



248

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

brzmiał: „W szkole początkowej i średniej, utrzymywanej w całości lub części 
przez państwo lub ciała samorządowe, jest nauka religii obowiązkową. Kierowni-
ctwo i nadzór nauki religii w szkołach należy do właściwego związku religijnego, 
z zastrzeżeniem naczelnego prawa nadzoru dla państwowych władz szkolnych” 35. 
Treść tego artykułu opierała się na art. 21 projektu S. Głąbińskiego 36. Komisja 
podtrzymała zasadę obowiązku nauki religii w szkołach początkowych i średnich, 
które były przynajmniej częściowo utrzymywane przez państwo lub samorządy, 
a nadzór nad nauką religii miały sprawować władze właściwego związku reli-
gijnego z  zastrzeżeniem wyższego nadzoru państwowych władz szkolnych 37.

Do takiego zapisu artykułu wnioski mniejszości zgłoszone zostały przez 
dwa ugrupowania. PPS wskazało, że należy ten artykuł skreślić, a  Zwią-
zek Ludowo-Narodowy proponował nadać mu trochę inny zakres. Postu-
lował, aby zamiast wyrazów „W  szkole początkowej i  średniej, utrzymy-
wanej”, znajdujących się na początku omawianego artykułu, wstawić 
sformułowanie o charakterze bardziej ogólnym, niekwantyfikującym rodzaju 
szkoły, w brzmieniu następującym: „W każdym zakładzie naukowym, które-
go program obejmuje kształcenie młodzieży poniżej lat 18, utrzymywanym”.

Treść tego artykułu po dokonaniu poprawek sugerowanych przez Związek 
Ludowo-Narodowy wyglądałby następująco: „W każdym zakładzie naukowym, 
którego program obejmuje kształcenie młodzieży poniżej lat 18, utrzymywa-
nym w  całości lub części przez państwo lub ciała samorządowe, jest nauka 
religii obowiązkową. Kierownictwo i  nadzór nauki religii w  szkołach należy 
do właściwego związku religijnego, zastrzeżeniem naczelnego prawa nadzoru 
dla państwowych władz szkolnych”.

IV. DEBATA PARLAMENTARNA NAD NAUCZANIEM RELIGII W SZKOLE 
W CZASIE II CZYTANIA PROJEKTU KONSTYTUCJI

Debata nad projektem konstytucji rozpoczęła się 8 lipca 1920 r. 38. Początkowo 
omawiano rozdziały 1–3 i 6, następnie 4 i 5 39. Szczegółową analizę artykułów 

35	 SU, druk nr 1883, s. 45.
36	 SU, druk nr 443D; art. 21 „W szkole powszechnej początkowej nauczyciel powinien być w miarę 

możności wyznania większości dzieci. Naukę religii w szkole powszechnej, tak początkowej jak 
średniej, jest obowiązkowa. Kierownictwo nauki religii w szkołach należy do właściwego kościoła 
lub związku religijnego”.

37	 S. Krukowski, dz. cyt., 137–138.
38	 SU, sten. pos. 160 z 8 lipca 1920 r., ł. 4–49.
39	 SU, sten. pos. 179 z 28 października 1920 r., ł. 32–59; pos. 180 z 29 października 1920 r., ł. 22–58; 

pos. 181 z 4 listopada 1920 r., ł. 4–55; pos. 185 z 16 listopada 1920 r., ł. 20–65; pos. 186 z 17 listopada 
1920 r., ł. 3–66; pos. 187 z 19 listopada 1920 r., ł. 8–63; pos. 188 z 23 listopada 1920 r., ł. 8–63; pos. 191 
z 30 listopada 1929, ł. 31–64; pos. 192 z 2 grudnia 1920 r., ł. 5–55.



249

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

poprzedziła debata ogólna. Podczas niej ujawniły się główne treści spor-
ne w  relacjach religijnych dotyczących stosunku państwa do wyznań, 
a  w  szczególności do Kościoła katolickiego 40. Potrzebne było także 
rozstrzygniecie, czy w szkole ma być obowiązkowa nauka religii. Na po-
stawę posłów nacisk wywierali przedstawiciele środowisk nauczycielskich, 
z  których niektóre, np. Związek Polskich Nauczycieli Szkół Powszech-
nych i  Związek Zawodowy Polskich Nauczycieli Szkół Powszechnych 
opowiadały się za szkołą międzywyznaniową, a Polska Macierz Szkolna 
i Towarzystwo Nauczycieli Szkół Wyższych za szkołą wyznaniową z obo-
wiązkową nauką religii 41.

Stanowisko przeciwne zwłaszcza Kościołowi katolickiemu wygłosił pod-
czas swoich dwóch przemówień poseł K. Czapiński (PPS 42) 43. W drugim 
z nich stwierdził, że występując przeciwko klerykalizacji państwa i szkoły, 
nie występuje przeciwko religii jako takiej ani przeciwko Kościołowi 
jako takiemu, ale występuje tylko przeciwko hierarchii kościelnej, o  ile 
ona występuje przeciwko interesom narodu polskiego rozumianego jako 
nowoczesny ruch socjalny oraz nowoczesny ruch umysłowy 44.

Odniósł się do omawianego zagadnienia nauczania religii. Wskazywał, 
że to rodzice mają o  tym decydować, czy dziecko będzie na nią uczęsz-
czać 45. Jednocześnie, omawiając metodykę nauczania religii w szkole, stał 
na stanowisku, że prowadzona jest ona metodą scholastyczną i  dogma-
tyczną, która jest przestarzała i  prowadzi do zabijania indywidualności 
dziecka 46. Te tezy potwierdzał poseł Józef Putek (PSL Lewica). Uznał on, 
że określenie praw Kościoła w konstytucji zagraża suwerenności państwa. 
Wypowiadał to w obraźliwych dla katolików słowach 47.

Przeciwko zarysowanym wyżej koncepcjom wypowiedzieli się w de-
bacie ogólnej posłowie ks. Kazimierz Lutosławski (ZLN 48) 49, ks. Józef 
Lubelski (SKL 50) 51 i Artemiusz Ludomił Czerniewski (NCSP 52) 53. Drugi 

40	 S. Krukowski, dz. cyt., s. 278.
41	 J. Szablicka-Żak, dz. cyt., s. 120–121.
42	 Polska Partia Socjalistyczna.
43	 SU, sten. pos. 180 z 29 października 1920 r., ł. 22–35; pos. 181 z 4 listopada 1920 r., ł. 30–36.
44	 SU, sten. pos. 181 z 4 listopada 1920 r., ł. 30.
45	 Tamże, ł. 34–35.
46	 Tamże, ł. 35.
47	 SU, sten. pos. 181 z 4 listopada 1920 r., ł. 20–30; „Polskimi oczyma musimy spoglądać na 

przepisy prawa kanonicznego, a nie oczyma rzymskich fagasów” (ł. 22).
48	 Związek Ludowo-Narodowy.
49	 SU, sten. pos. 180 z 29 października 1920 r., ł. 53–58.
50	 Stronnictwo Katolicko-Ludowe.
51	 SU, sten. pos. 181 z 4 listopada 1920 r., ł. 4–9.
52	 Narodowo-Chrześcijańskie Stronnictwo Pracy.
53	 SU, sten. pos. 181 z 4 listopada 1920 r., ł. 9–20.



250

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

z nich wskazywał, że już wcześniej w szkołach powszechnych i średnich nauka 
religii była obowiązkowa oraz że w szkołach tych nauczyciele byli tego samego 
wyznania co większość uczniów. Jednocześnie w  sprawach nauczania religii 
panuje jednomyślność w narodzie polskim, który chce, aby była ona obowiąz-
kowa 54. Poseł Czerniewski odniósł się nie bezpośrednio do nauczania religii 
w szkole, ale do prowadzenia szkoły wyznaniowej. Twierdził, że każdy obywatel 
na prawo do kształcenia i wychowania swoich dzieci w szkołach powszechnych 
przez nauczycieli tego samego wyznania, co jednocześnie jednoczy dzieci 55.

Dyskusja szczegółowa nad artykułami dotyczącymi spraw religijnych odby-
ła się na posiedzeniach w dniach 17, 19 i 23 listopada 1920 r. 56. Ogólnie należy 
stwierdzić, że koncepcji socjalistycznych bronił Kazimierz Czapiński (PPS) 57 
razem z J. Putkiem (PSL Lewica) 58. Za współpracą państwa z Kościołami opo-
wiadali się posłowie Kazimierz Brownsfeld (ZLN) 59, ks. Marceli Nowakowski 
(ZLN) 60, abp Józef Teodorowicz (ZLN) 61, S. Gumowski (ZLN) 62 i  Alfred 
Halban (KPK 63) 64. Poniżej przestawione zostaną tylko te wypowiedzi posłów, 
którzy odnieśli się w swoich przemówieniach do zagadnień nauczania religii 
w szkołach.

Poseł Albin Nowicki (NCSP) wskazywał, że wszystkie dzieci bez różnicy 
wyznań powinny uczęszczać do szkoły, co będzie prowadzić do jednolitości 
nauczania i  wychowania, a  państwu dawałoby to kontrolę nad wszystkimi 
szkołami 65. Wspomniał, że w Niemczech nawet Wolny Związek żąda jednolitej 
szkoły państwowej z udziałem religii 66.

Poseł ks. K. Lutosławski (ZLN) podkreślał możliwość całkowitej swobody 
działania rodziców w  procesie wychowania dziecka. Uważał, że w  szkołach 
państwowych powinna być nauka religii. Może jej nie być w innych szkołach, 
czyli szkołach prywatnych czy eksperymentalnych 67. W odniesieniu do art. 125 
ks. K. Lutosławski przedstawił stanowisko Związku Ludowo-Narodowego, który 
uważał, że nauka religii musi być obowiązkowa w szkole, jeśli jest utrzymywana 

54	 Tamże, ł. 8.
55	 Tamże, ł. 15.
56	 SU, sten. pos. 186 z 17 listopada 1920, ł. 38–66; pos. 187 z 19 listopada 1920, ł. 8–61; pos. 188 z 23 listopada 

1920, ł. 8–29.
57	 SU, sten. pos. 186 z 17 listopada 1920 r., ł. 53–66.
58	 SU, sten. pos. 188 z 23 listopada 1920 r., ł. 15–23.
59	 SU, sten. pos. 186 z 17 listopada 1920 r., ł. 38–53.
60	 SU, sten. pos. 187 z 19 listopada 1920 r., ł. 25–32.
61	 Tamże, ł. 33–60.
62	 Tamże, ł. 32–33.
63	 Klub Pracy Konstytucyjnej.
64	 SU, sten. pos. 187 z 19 listopada 1920 r., ł. 8–21.
65	 SU, sten. pos. nr 188 z 23 listopada 1920 r., ł. 45.
66	 Tamże, ł. 47.
67	 Tamże, ł. 51–52.



251

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

przez państwo lub przez ciała samorządowe. Jednocześnie wskazał, że określenie 
artykułu „początkowej i średniej” nie jest wystarczające, dlatego że brak było 
definicji, co to jest szkoła średnia, a  co to jest szkoła wyższa. Dlatego lepszą 
rzeczą byłoby, aby wskazać element temporalny, czyli że nauka religii jest dla 
młodzieży do lat 18, a szkoła jest przeznaczona dla młodzieży 68.

Kolejny mówca, poseł Antoni Chudy (PPS), wskazywał na brak konse-
kwencji u swojego przedmówcy, który mówił o tym, że to wola rodziców do-
tycząca wychowania religijnego jest najważniejsza. Temu, jak twierdził poseł, 
przeczy projektowany art. 125, który wprost mówił o  obowiązkowości nauki 
religii. Argumentował, że nie można pogodzić woli rodziców z  przymusem 
religijnym. Dalej stwierdzał, że większość społeczeństwa polskiego jest za 
przymusowym wychowaniem religijnym i za przymusem nauki religii w szkole, 
ale ono samo, czyli społeczeństwo, nie jest religijne. To buduje dość dziwną 
konstrukcję: „z tego by wypadało, że przymusowość nauki religii w szkole nie 
pogłębia uczucia religijnego, przeciwnie każda przymusowość osłabia uczucie 
religijne” 69. Jednocześnie wskazał, że konstrukcja art. 125 nie występuje w in-
nych konstytucjach 70. Tłumaczył, że nauka religii w szkole jest przedmiotem 
najtrudniejszym do nauczenia i najciężej przyswajalnym przez młodzież „zwłasz-
cza w szkołach powszechnych”. Jako przyczynę wskazał na metodę nauczania 
i  stan społeczeństwa, które jest areligijne. Młodzież nie przenosi z  domu do 
szkoły uczuć religijnych, a w szkole uczy się religii teoretycznie. W domu słyszy 
co innego, co znajduje się w sprzeczności między tym, co słyszy, a tym, czego 
się uczy, a do tego w późniejszych latach nauki dochodzą sprzeczności relacji 
religii z nauką świecką.

Oprócz tego poseł wskazywał, że nauka religii jest nauczana przestarzałą 
scholastyczną i średniowieczną metodą, a na przedmiotach świeckich stosuje 
się metody współczesne, które polegają na kształtowaniu wyobraźni i sądu, czyli 
na kształceniu myślowym człowieka. Dlatego, konstatował, w wyższych klasach 
szkół średnich spotyka się bardzo często zanik uczuć religijnych młodzieży. Dalej 
tłumaczył, że przezorna młodzież wije się i zdradzać się z tym nie może. Ona 
udaje wiarę z powodu przymusu religijnego. Nie może być szczera względem 
siebie, czyli powstaje u niej dwulicowość i wypaczenie charakteru. Poseł dalej 
troszczył się o tę młodzież, która wykonuje praktyki religijne, a jednocześnie 
popełnia świętokradztwo. Wyciąga z tego wniosek, który warto zacytować: „do 
tego prowadzi bezwzględny przymus nauki religii w szkole”.

Dawał przykład, że w  Galicji, gdzie był przymus nauczania religii, dzieci 
rodziców bezwyznaniowych musiały udawać w szkole katolików. Przywoływał 

68	 Tamże, ł. 54.
69	 Tamże, ł. 58.
70	 Tamże.



252

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

przykład ks. G. Piramowicza, który nie wprowadził nauki religii do szkoły, 
a  wprowadził naukę moralności. Poseł twierdził, że te dwie rzeczy nie są ze 
sobą połączone. Postulował zatem, żeby religię uczyniono w szkole przedmio-
tem nieobowiązkowym i  nie ucierpiałaby na tym etyka 71. Wniósł poprawkę 
do art. 125, aby po słowach „nauka religii jest obowiązkowa” dodać słowa „dla 
dzieci, których rodzice lub opiekunowie wyrażają w tym kierunku zgodę” 72.

Kolejne mowy poselskie odbyły się na 191. posiedzeniu Sejmu Ustawodaw-
czego. Jako pierwszy głos zabrał poseł P. Bobek (PSL „Piast”), który poruszył 
problematykę nauczania religii łącznie ze zagadnieniami szkoły wyznaniowej. 
Przychylał się do twierdzeń posła A. Chudego (PPS), że przymuszanie do nauki 
religii oraz przymuszanie do praktyk religijnych „jest środkiem, który nieraz 
pobudza wychowanków do bezreligijności”. Stwierdzał, że takie twierdzenie jest 
słuszne tylko wówczas, gdy nie dokonuje się głębszej analizy. Kwestia ta dotyczy 
wychowania etycznego. Poseł wskazał, że sama wiedza o moralności nie prowadzi 
do życia moralnego. Podtrzymał tezę dotyczącą spraw dydaktycznych. Nauka 
religii należy do przedmiotów zaniedbanych pod względem pedagogicznym. 
Jest najgorszym przedmiotem pod względem poziomu nauczania. Konstatując, 
podkreślał, że stoi na stanowisku obowiązkowej nauki religii, bo uważa, że jest 
to czynnik potrzebny do wychowania etycznego 73.

Po nim wystąpił poseł K. Czapiński (PPS). W swoim wywodzie odniósł się 
do przykładów szkoły francuskiej i  belgijskiej, gdzie zagwarantowano prawo 
rodziców do nieposyłania dziecka na naukę religii, oraz szkoły amerykańskiej, 
gdzie w niektórych stanach istniał zakaz czytania Biblii w szkole. Tłumaczył, 
że w nowoczesnych konstytucjach, np. „czeskiej”, w art. 119 74, czytamy, że na-
uka w szkole powinna być prowadzona zgodnie z duchem badań naukowych. 
Wspominał niemiecką, która określała, że nauka ta powinna być prowadzona 
w duchu narodowym, a jednocześnie w duchu zgody międzynarodowej. W Pol-
sce natomiast, jak klarował poseł, następuje klerykalizacja państwa. Na to 
wskazywały art. 125 i 126 projektu Nauczanie religii w szkole i szkoła wyznaniowa. 
Dowodził, że to jest działanie, które ma doprowadzić do tego „że nie państwo, 
lecz kościół ma decydować w społeczeństwie” 75. Ugrupowanie posła nie uważało 
za stosowne, aby szkoła w państwie stała się drogą do uzyskania przez Kościół 
supremacji nad państwem. Dalej odnosił się do metod pedagogiki. Główną 
cechą nowoczesnej pedagogiki było według niego kształtowanie w  uczniach 

71	 Tamże, ł. 61.
72	 Tamże, ł. 63.
73	 SU, sten. pos. 191 z 30 listopada 1920 r., ł. 34–35.
74	 Poseł miał na myśli Kartę Konstytucyjną Republiki Czechosłowackiej, par. 119: „Veřejné vyučování 

budiž zařízeno tak, aby neodporovalo výsledkům vědeckého bádání”; Zákon ze dne 29. února 1920, 
kterým se uvozuje Ústavní listina Československé republiky; 121/1920 Sb.

75	 SU, sten. pos. 191 z 30 listopada 1920 r., ł. 39–40.



253

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

i  uczennicach ducha inicjatywy, przedsiębiorczości i  samodzielności, a  tego 
brakowało w nauczaniu religii 76.

Wskazywał na elementy sprzeczności pomiędzy zapisami w Piśmie Świętym 
a zdobyczami nauki, co może budzić u młodego człowieka „sprzeczność duchową, 
która wytwarza w końcu nieszczerość całego usposobienia”. Podawał przykład 
z Białej w Galicji, gdzie dziecko miało przynosić kartkę potwierdzającą obecność 
na mszy świętej w swoim kościele, co, zdaniem posła, prowadzi do nieszczerości 
i  buduje trudny typ niewierzącego klerykała 77. Stwierdzał, że religia wycho-
wuje dziecko na obywatela rzymskiego, a  nie obywatela polskiego. „W  całej 
mojej argumentacji nie ma nie tylko nic takiego co byłoby skierowane przeciw 
religii jako takiej, lecz koledzy z prawicy mogą wierzyć lub nie wierzyć, sądzę 
oczywiście w moim własnym imieniu, że osobiście mam najgłębszy szacunek 
dla religii jak i sumienia i wewnętrznego wierzenia każdego człowieka […] ale 
[…] wydaje mi się niesłusznem, żeby narzucać przedwcześnie dziecku w formie 
scholastyki czy dogmatyki to, co zrozumieć może podrastając” 78 – kończył poseł.

Następnie głos zabrał poseł A. Nowicki (NCSP), który wskazywał na cztery 
koncepcje szkolnictwa: szkołę bezreligijną, szkołę symultanną, czyli między-
wyznaniową ze wspólnym nauczaniem religii, szkołę symultanną z oddzielnym 
nauczaniem religii i szkołę wyznaniową.

Scharakteryzował każdy z  rodzajów szkół, wskazując, że dzieci polskie, 
przychodząc do szkoły, przynoszą ze sobą zespół uczuć, wyobrażeń i pojęć reli-
gijnych, których nauczyły się w domu rodzinnym. Jeśliby nauczyciel zignorował 
te wyobrażenia, to, jak twierdził poseł, „z punktu widzenia psychologicznego 
i pedagogicznego popełniłby najkarygodniejszy błąd” 79. Dlatego sugerował, że 
należy odrzucić szkołę bezreligijną. Uczenie jednej religii wszystkich – katolików, 
żydów i mahometan – jest niemożliwe. Możliwość szkoły międzywyznaniowej, 
gdzie osobno naucza się religii, było już wypraktykowane. Tak było w byłej dziel-
nicy pruskiej, gdzie dążono do wynarodowienia. Jego zdaniem szkoła powinna 
nie tylko wpajać pewne wiadomości, ale także zajmować się wychowaniem 
dzieci, a wówczas nauczyciel powinien także na innych lekcjach nawiązywać 
do nauki religii, dlatego najlepszym rozwiązaniem byłaby szkoła wyznaniowa.

Opowiadał się za działaniem szkoły wyznaniowej, a dla tych, którzy obawiali 
się klerykalizacji, wskazywał na Pomorze, gdzie nauczyciel przy składaniu eg-
zaminu nauczycielskiego otrzymywał aprobatę od biskupa upoważniającą do 
nauczania religii w szkole. Poseł tłumaczył, że takie stanowisko jest stanowiskiem 
całego nauczycielstwa Pomorza i  przyłącza się do niego klub NPR. Dlatego 

76	 Tamże, ł. 41.
77	 Tamże, ł. 43.
78	 Tamże, ł. 50.
79	 Tamże, ł. 55.



254

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

deputowani tego klubu będą głosować za projektowanym art. 125 w brzmieniu 
większości Komisji, a także za art. 126 dotyczącym szkół wyznaniowych 80.

Kolejna cześć dyskusji odbyła się na 192. posiedzeniu Sejmu Ustawodaw-
czego w dniu 2 grudnia 1920 r. Przemówienia rozpoczął poseł ks. Władysław 
Mąkowski (ZSLN 81). Główne jego tezy dotyczyły polemiki z  głosem posła 
K. Czapińskiego (PPS), który stawiał w negatywnym świetle duchowieństwo 
i stawiał tezę o klerykalizacji szkolnictwa w Polsce. Wskazywał: „jeżeli prefekt, 
udzielając religii w danej szkole ma tam większy lub mniejszy wpływ, to zależy to 
tylko od jego osobistych zalet, od niczego więcej. Ma on taki sam głos co i inni 
nauczyciele pracujący w danej szkole powszechnej i średniej” 82. Dalej odniósł się 
do głosu partii socjalistycznych, które żądają usunięcia nauki religii ze szkoły 
jako przedmiotu wykładowego i  czynnika wychowawczego. Odwołał się do 
uchwał z Halle z 1890 r., w których zawarta była myśl żądania szkół świeckich, 
tzw. bezwyznaniowych. Wskazywał, że chcą oni zastąpić religię nauką tzw. mo-
ralności humanitarnej, ogólnoludzkiej albo demokratycznej i dalej odniósł się 
do słów posła K. Czapińskiego (PPS), że oni nie walczą z religią jako taką, a on 
nie występuje przeciw Kościołowi katolickiemu, ale walczy z klerykalizmem 83. 
Torpedował także inny zarzut tego posła, mówiący o metodzie nauczania religii 
w szkole. Twierdził, że jest to problematyka dyskutowana na różnych zjazdach 
i kursach, a wszystko po to, aby doprowadzić metodykę nauki religii do stanu 
nowoczesnych wymagań pedagogicznych 84. Odnosił się do sytuacji, która 
miała miejsce we Francji, gdzie zniesiono najpierw szkoły i kongregacje, potem 
usunięto duchownych, a w końcu nauczanie religii 85.

Odpowiadał także na wątpliwości innych posłów, którzy przedtem zabierali 
głos. Na przykład posłowi Chudemu (PPS), który wskazywał na ks. G. Piramo-
wicza, każącego nauczać moralności. Mąkowski wskazywał, że ów poseł nie zna 
dzieł ks. G. Piramowicza dotyczących powinności nauczyciela 86 oraz ustawy 
o Komisji Edukacji Narodowej, gdzie wskazane były powinności nauczania religii 
i potrzeba wpajania młodzieży pobożności. Te obowiązki dotyczyły wszystkich 
nauczycieli. Każdy nauczyciel powinien dawać swoim wychowankom przykład 
pobożności i spełniania praktyk religijnych.

80	 Tamże, ł. 60–62.
81	 Związek Sejmowy Ludowo-Narodowy.
82	 SU, sten. pos. 192 z 2 grudnia 1920 r., ł. 8.
83	 Tamże, ł. 9.
84	 Tamże, ł. 10.
85	 Tamże, ł. 11.
86	 G. Piramowicz, Powinności Nauczyciela, mianowicie zaś w Szkołach parafialnych, i sposoby ich dopełnienia. 

Dzieło użyteczne pasterzom, panom i ich namiestnikom, o dobro ludu troskliwym, rodzicom i wszystkich 
edukacyą bawiącym się, Warszawa 1787.



255

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

Kolejny mówca, który odnosił się do problematyki nauczania religii, to ks. 
Kazimierz Kotula (SKL). Podkreślał on, że w projektowanym art. 125 konstytucji 
Komisja przyjęła obowiązkową naukę religii w szkole początkowej i  średniej, 
a zapomniała o szkołach zawodowych. Ponieważ w dawnym zaborze austriackim 
w szkołach zawodowych nie było obowiązkowego nauczania religii i zaczęto ją 
wprowadzać dopiero przed I wojną światową. Dlatego uważał, że aby nie popełnić 
tego samego błędu, w art. 125 po słowach „w szkole początkowej” dodać słowo „za-
wodowej”. Wyjaśniał przy tym, że „ten wniosek lepiej zadość uczyni celowi, aniże-
li wniosek ZLN żądający, ażeby naukę religii wprowadzić we wszystkich szkołach, 
które mają uczniów do roku 18” 87. Odniósł się także do głosu posła mówiącego 
o fakultatywnym nauczaniu religii. Dokonał rozbioru krytycznego wskazanych  
argumentów:

a) �Odniósł się do twierdzenia, że duchowieństwo polskie wprowadziło obo-
wiązkowe nauczanie religii w szkole i zrobiło z tego nietykalne tabu, tak 
by nikt nie miał odwagi wystąpić z krytyką takiego systemu. Zadał przy 
tym pytanie, kiedy w Polsce sam kler decydował o sprawach wychowania. 
Odwołał się do ustaw sejmów epoki przedrozbiorowej, Konstytucji 3 maja, 
Komisji Edukacji i stwierdził, że to razem duchowni i świeccy uchwalali 
ustawy dotyczące obowiązkowego nauczanie religii w szkołach.

b) �Zarzut dotyczył tego, że „wychowanie religijne i gwałci uczucia religijne”. 
Argumentował, że ci, którzy twierdzą, że religia jest jakimś uczuciem, 
są w  błędzie. Wskazywał, że opiera się ona na dwóch władzach duszy: 
rozumie i woli.

c) �Kolejnym argumentem był ten, „że naukę religii należy ze szkół wyrugować 
dlatego, że nauka religii jest przedmiotem najtrudniejszym”. Poseł stawiał 
pytanie, czy faktycznie nauka religii jest przedmiotem najtrudniejszym 
dla wszystkich dzieci. Nie odnajdował odpowiedzi, dlatego stwierdził, że 
wysuwanie takiego argumentu jest niebezpieczne, bo gdyby dzieciom po-
stawiono kwestionariusz, by wskazały najtrudniejsze przedmioty w szkole, 
a potem na jego podstawie można byłoby usuwać te przedmioty, to taki 
mechanizm może budować niebezpieczną praktykę obniżania poziomu 
nauczania 88.

d) �Przy kolejnym argumencie, że „naukę religii należy usunąć, dlatego że 
metoda nauczania jest przestarzała scholastyczna, podczas kiedy metoda 
nauczania innych przedmiotów jest postępowa, nowoczesna, przystępna 
dla innych dzieci”, poseł wskazywał na doświadczenia Małopolski, że na-
uczyciele dawniejsi stosujący dawne metody więcej nauczyli, niż ci, którzy 

87	 SU, sten. pos. 192 z 2 grudnia 1920 r., ł. 13.
88	 Tamże, ł. 13–14.



256

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

stosują metody nowsze. Dawniej młodzież umiała dobrze pisać i czytać, 
a teraz, jak mówił, „mamy nową metodę, a młodzież opuszczająca szkoły 
powszechne czytać i  pisać nie umie”. Metodę nauczania religii można 
udoskonalać, stosując różne działania poglądowe 89.

e) �Jeden z posłów lewicy podnosił, „że naukę religii należy ze szkół usunąć 
dlatego, że między nauką religii a  życiem młodzieży widzi rozdźwięk”. 
Faktycznie, jak stwierdził poseł, nie wszyscy katolicy żyją według zasad 
etyki katolickiej, ale wina takiego ich życia nie leży w nauce religii. Ona 
wzywa młodzież do takiego życia, aby rozdźwięku między tym, czego 
nauczy się młodzież, a tym, co czyni w życiu, nie było. Wskazywał, że nie 
tylko pomiędzy religią a rzeczywistością istnieją takie kontrasty. Dotyczą 
one także i  innych przedmiotów nauczanych w  szkole, one są krytyko-
wane i podpowiada się, że są niepotrzebne, ale nikt z  tego powodu nie 
żąda ich usunięcia 90.

f) �Wskazywał, że wskutek usunięcia nauki religii ucierpi etyka i  twierdził, 
że etyka nie ma nic wspólnego z  nauką religii. Odnosił się do tego, że 
etykę mają także korsarze, złodzieje i  że etyka jest zależna od samego 
ludzkiego rozumu i rozwoju kulturalnego społeczeństwa, a nie od religii. 
Poseł Kotula stwierdził, że etyka katolicka opiera się na powadze Boga, 
który przekazał prawdy etyczne mające charakter ponadczasowy, i  ta 
etyka jest niewzruszalna 91.

g) �Argument, że ks. G. Piramowicz wprowadził do szkoły tylko naukę etyki, 
a pominął naukę wiary, uznał za częściowo prawdziwy. Ks. G. Piramowicz 
faktycznie kładł nacisk na naukę etyki, ale nie wykluczał nauki religii. 
Chciał, żeby przy wykładzie nauki etyki uwzględniano naukę objawioną 92.

h) �Uznał, że stwierdzenie posła z lewicy że „państwo to musi wychowywać 
dobrych obywateli a nie dobrych katolików” nie jest sprzeczne z nauką 
religii, gdyż wychowanie katolickie nie przeszkadza dobremu wychowa-
niu obywatelskiemu, a nawet przyczynia się do niego. Na zakończenie 
przemówienia ks. Kotula opowiedział się przeciwko fakultatywności 
nauczania religii w szkołach. Tłumaczył, że „gdybyśmy się poświadczy-
li za fakultatywnością nauki religii w  szkole, popełnilibyśmy ten błąd 
przeciw któremu i mówcy z lewicy się oświadczają, bo byśmy zadawali 
przymus tej młodzieży, odciągając ją od nauki religii, kiedy ona chce się 
tej religii uczyć” 93.

89	 Tamże, ł. 14–15.
90	 Tamże, ł. 15–16.
91	 Tamże, ł. 16–17.
92	 Tamże, ł. 17.
93	 Tamże, 12–18.



257

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

Wypowiedź posła ks. Stanisława Maciejewicza (ZM 94) stanowiło przeciw-
wagę do wcześniejszej wypowiedzi posła K. Czapińskiego (PPS), który w swoim 
przemówieniu stwierdził, że nie uznaje szkoły „która będzie wychowywać dzieci, 
tak żeby musiałby koniecznie uczyć się religii”. Wskazywał, że jeżeli dzieci 
uczymy trudnych formułek matematycznych, muzyki, gimnastyki, śpiewu, 
to warto pozwolić, „ażeby religijni rodzice tych dzieci mieli prawo podnieść 
głos i domagać się, ażeby one były wychowywane jak oni pragną, nie zaś jak 
chce jakaś partia, która jutro może rozsypać się w  proch” 95. Dlatego poseł 
stał na stanowisku, że religia powinna być wykładana w szkole, bo tego chce 
ludność. Jednocześnie odnosił się do tego, że jeśli ktoś uznaje religię, to musi 
także uznać jej prawa w relacji do dzieci, aby nauczyć jej zasad. Stąd wypływa 
obowiązkowość nauczania religii, bo „myśmy do tej pory nie ogłosili światu, 
że jesteśmy antyreligijnym, bezreligijnym czy ateuszowskim narodem” 96. 
Odpowiadał także na zarzut dotyczący tego, że kapłani lub nauczyciele religii 
nie stają na wysokości zadania odpowiedniego nauczania religii. Pytał się, czy 
każdy ojciec, czy każdy pedagog stoi na wysokości swojego zadania. Wskazywał, 
że zaborcze władze rosyjskie robiły wszystko, ażeby sponiewierać i ośmieszyć 
religię katolicką. Część osób została wychowana pod wpływem zarzutów, 
antagonizmów i uprzedzeń religijnych. Odnosił się także do myślicieli XVIII- 
i XIX-wiecznych, którzy twierdzili, że bez religii nie można być człowiekiem  
dobrym i cnotliwym.

Wskazywał na pedagoga Felixa Arkana i racjonalistę Jouffroy, a na koniec 
przytoczył wydarzenia, które miały miejsce na ziemi mińskiej, gdzie pan Świda 
założył ok. 300 szkół. Niedługo potem zjawił się o rosyjski sojusz gorodow i po-
zakładał własne szkoły, dając obfite obiady i śniadania uczniom, aby ściągnąć 
tam dzieci. Gdy się to nie udało, przyszła do pana Świda córka Tołstoja, znanego 
pisarza, człowieka postępowego i wielkiego demokraty, oświadczając, że „moje 
szkoły zbankrutowały, bo rodzice przyszli do naszych szkół, które z wami konku-
rowały i powiedzieli, jeśli w ciągu 3 dni nie będzie krzyża, nie będzie wykładów 
z religii w polskim języku, rozbijemy wam całą szkołę […] teraz spostrzegamy, 
że nasza metoda nie ma żadnego znaczenia, wasza Ewangelia zwyciężyła nas” 97.

W załączniku do druku projektu konstytucji autorstwa Komisji Konstytucyj-
nej (druk 1883) 98 dodano poprawki zgłoszone podczas drugiego czytania na Sej-
mie Ustawodawczym. Poprawka posła ks. K. Kotuli dodawała po słowach „w szko-
le początkowej” słowo „zawodowej”, wówczas projektowany art. 125 brzmiałby 

94	 Zjednoczenie Mieszczańskie.
95	 SU, sten. pos. z 192 z 2 grudnia 1920 r., ł.28.
96	 Tamże.
97	 Tamże, ł. 25–31.
98	 SU, załącznik do druku 1883.



258

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

następująco: „W  szkole początkowej, zawodowej i  średniej, utrzymywanej 
w całości lub części przez państwo lub ciała samorządowe, jest nauka religii obo-
wiązkową. Kierownictwo i nadzór nauki religii w szkołach należy do właściwego 
związku religijnego, z zastrzeżeniem naczelnego prawa nadzoru dla państwowych  
władz szkolnych”.

Druga poprawka zainicjowana została przez posła A. Chudego i postulowała, 
aby po słowach „jest nauka religii obowiązkową” dodać „dla dzieci (uczniów), 
których rodzice lub opiekunowie wyrażą w  tym kierunku zgodę”. Wówczas 
omawiany artykuł przyjąłby postać: „W  szkole początkowej i  średniej, utrzy-
mywanej w całości lub części przez państwo lub ciała samorządowe, jest nauka 
religii obowiązkową dla dzieci (uczniów), których rodzice lub opiekunowie Wy-
rażam w tym kierunku zgodę. Kierownictwo i nadzór nauki religii w szkołach 
należy do właściwego związku religijnego, z zastrzeżeniem naczelnego prawa 
nadzoru dla państwowych władz szkolnych”.

V. SPRAWOZDANIE KOMISJI KONSTYTUCYJNEJ

Sejm po drugim czytaniu projektu, na posiedzeniu w dniu 5 lutego 1921 r., odesłał 
projekt konstytucji do Komisji Konstytucyjnej w celu uwzględnienia zgłoszonych 
poprawek. Komisja podczas obrad w dniach 10, 25 lutego oraz 1, 2, 4 i 5 marca 
1921 r. przygotowała projekt konstytucji, który został w  dniu 5 marca 1921 r. 
skierowany do Sejmu Ustawodawczego 99. Dokument ten otrzymał druk nr 2561.

Zagadnienia dotyczące nauki religii, podobnie jak i we wcześniejszym pro-
jekcie, znajdowały się w rozdziale V (Powszechne obowiązki i prawa obywatelskie), 
w art. 120. Zaproponowano następującą postać tego artykułu: „W każdym zakła-
dzie naukowym, którego program obejmuje kształcenie młodzieży poniżej lat 
18, utrzymywanym w całości lub w części przez Państwo lub ciała samorządowe, 
jest nauka religii dla wszystkich uczniów obowiązkową. Kierownictwo i nadzór 
nauki religii w szkołach należy do właściwego związku religijnego z zastrzeże-
niem naczelnego prawa nadzoru dla państwowych władz szkolnych” 100.

Do tej treści artykułu wniosek mniejszości zgłosił PPS, który proponował, aby 
po słowach „jest nauka religii obowiązkową” dodać słowa „dla dzieci (uczniów), 
których rodzice lub opiekunowie wyrażą w  tym kierunku zgodę” 101. Było to 
powtórzenie poprawki, którą zgłosił podczas drugiego czytania poseł A. Chudy.

99	 SU, druk nr 2561.
100	 Tamże, s. 44–45.
101	 Tamże, s. 44.



259

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

VI. NAUKA RELIGII W SZKOLE W TRZECIM CZYTANIU PROJEKTU  
KONSTYTUCJI I UCHWALENIE USTAWY ZASADNICZEJ

Ostatnie, trzecie czytanie projektu konstytucji obyło się na marcowych posiedze-
niach Sejmu Ustawodawczego. Zagadnienia dotyczące nauczania religii omawia-
ne były na 220. posiedzeniu 16 marca 1921 r. Podczas niego głosowano nad wnie-
sioną w Komisji Konstytucyjnej poprawką PPS. Jej treść przedstawiona została 
powyżej. Poprawka ta nie uzyskała większości, dlatego nie została uwzględniona.

Następnie poseł Jan Woźnicki (PSL „Wyzwolenie”) zgłosił poprawkę, która 
polegała na skreśleniu ostatniego zdania proponowanego art. 120, czyli skreśleniu 
słów: „Kierownictwo i nadzór nauki religii w szkołach należy do właściwego 
związku religijnego zastrzeżeniem naczelnego prawa nadzoru dla państwowych 
władz szkolnych” 102. Poprawka ta także nie zyskała większości. Przegłosowany 
został zatem art. 120 w wersji zaproponowanej przez Komisję Konstytucyjną. 
Całość konstytucji została uchwalona na 221. posiedzeniu Sejmu Ustawodaw-
czego, 17 marca 1921 r. 103

Przyjęte przepisy przewidywały obowiązkowe nauczanie religii w  szko-
łach publicznych utrzymywanych w  całości lub w  części przez państwo lub 
samorząd i  kształcących uczniów poniżej 18. roku życia. Nauczanie religii 
nie było obowiązkowe w  szkołach prywatnych i  wyższych. Obejmowało 
wszystkich uczniów szkół publicznych niezależnie od woli ich rodziców lub 
opiekunów. Nadzór i kierownictwo nad nauczaniem religii przekazane zostały 
związkom religijnym z zastrzeżeniem nadzoru państwowych władz szkolnych.

ZAKOŃCZENIE

Prezentowana dyskusja parlamentarna Sejmu Ustawodawczego dotycząca 
problematyki nauczania religii w  szkołach prowadzi do wniosków, które wy-
nikają z programów partii politycznych. Środowiska lewicowe i socjalistyczne 
ówczesnego parlamentu dążyły do tego, by ograniczyć udział Kościoła w pro-
cesie kształcenia i  wychowania młodzieży. Były przeciwne nauczaniu religii 
w szkołach i wpisaniu tego zagadnienia do przyszłej konstytucji Rzeczypospo-
litej. Natomiast partie prawicowe opowiadały się za jak najszerszym udziałem 
Kościoła w procesie wychowania dzieci i młodzieży 104.

102	 SU, sten. pos. 220 z 16 marca 1921 r., ł. 22.
103	 SU, sten. pos. 221 z 17 marca 1921 r., ł. 6.
104	 J. Szablicka-Żak, dz. cyt., s. 126. Autorka słusznie twierdzi, że spór dotyczący tego, czy szkoła ma 

być wyznaniowa, przerodził sie w spór dotyczący koncepcji państwa – czy ma ono być świeckie czy 
wyznaniowe.



260

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

Główna dyskusja omawianego zagadnienia odbywała się nad propozycją 
przedstawioną przez Komisję Konstytucyjną podczas drugiego czytania pro-
jektu (art. 125). Brało w niej udział kilku posłów. Argumentacja, która została 
zaprezentowana przez posłów, dotyczyła płaszczyzny historycznej i współczesnej 
i odnosiła się do swoiście rozumianej wolności religijnej, opartej na założeniach 
socjalistycznych, braku przydatności religii, rozdźwięku pomiędzy religią a etyką 
oraz słabym przygotowaniu merytorycznym nauczyli religii. Do tego dochodziły 
jeszcze postulaty ukazujące generalnie wrogość wobec zjawiska religijności.

Ugrupowania prawicowe były za nauczaniem religii w szkołach powszechnych 
i średnich, które były finansowane lub współfinansowane przez państwo lub 
samorządy. Odpowiedzi posłów prawicowych koncentrowały się na zbijaniu argu-
mentów swoich adwersarzy. Całościowej odpowiedzi na argumentację posłów K. 
Czapińskiego (PPS) i J. Putka (PSL Lewica) udzielił ks. Kazimierz Kotula (SKL).

Po dalszych pracach w  Komisji Konstytucyjnej zagadnienie nauczania 
religii w  szkołach znalazło się w  art. 120 projektu konstytucji. Podczas trze-
ciego czytania nie wprowadzono żadnych zmian w treści artykułów i w takiej 
formie zostały uchwalone w  konstytucji 17 marca 1921 r. Odzwierciedlały 
one charakter ówczesnej polityki oświatowej państwa, która uznawała edu-
kację religijną za ważny czynnik w  procesie kształtowania i  wychowania  
dzieci i młodzieży.

BIBLIOGRAFIA

AKTY NORMATYWNE

Dziennik Rozporządzeń c. i k. Jeneralnego Gubernatorstwa Wojskowego dla Aus-
tryacko-Węgierskiego Obszaru Okupowanego w Polsce 1916, cz. 19, poz. 120.

Dziennik Rozporządzeń Generalnego Gubernatora Warszawskiego Nr 87, poz. 
378.

Rozporządzenie generalnego gubernatora warszawskiego oraz c. i k. generalne-
go gubernatora wojskowego z dnia 6 grudnia 1916 r. o tymczasowej Radzie 
Stanu w  Królestwie Polskiem, Dziennik Rozporządzeń dla Jeneralnego 
Gubernatorstwa Warszawskiego z 1916 Nr 55, poz. 210.

Rozporządzenie ogólne dotyczące oddania zarządu szkolnictwa Komisji Prze-
jściowej Tymczasowej Rady Stanu, Dziennik Urzędowy Departamentu 
Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego z 1917 Nr 1, 23–24.

Tymczasowy regulamin obrad Sejmu Ustawodawczego RP, Warszawa 1919.



261

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

Uchwała Sejmu z dnia 20 lutego 1919 r. o powierzeniu Józefowi Piłsudskiemu 
dalszego sprawowania urzędu Naczelnika Państwa, Dz. Pr. P. P. z  1919 
Nr 19, poz. 226.

Zákon ze dne 29. února 1920, kterým se uvozuje Ústavní listina Českoslov-
enské republiky; 121/1920 Sb.

DRUKI SEJMOWE

Sejm Ustawodawczy, druk nr 433.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 433A.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 433B.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 433C.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 443D.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 443E.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 433F.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 1883.
Sejm Ustawodawczy, druk nr 2561.
Sejm Ustawodawczy, załącznik do druku nr 1883.
Sejm Ustawodawczy, załącznik do druku nr 2561.

SPRAWOZDANIA SEJMU USTAWODAWCZEGO

Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 33. z 6 maja 1919 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 35. z 9 maja 1919 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 36. z 10 maja 1919 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 37. z 13 maja 1919 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 160. z 8 sierpnia 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 179. z 28 października 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 180. z 29 października 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 181. z 4 listopada 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 185. z 16 listopada 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 186. z 17 listopada 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 187. z 19 listopada 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 188. z 23 listopada 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 191. z 30 listopada 1929 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 192. z 2 grudnia 1920 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 220. z 16 marca 1921 r.
Sprawozdanie stenograficzne, posiedzenie 221. z 17 marca 1921 r.



262

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

LITERATURA

Balicki A., Problematyka pozycji religii w szkole w pracach Sejmu Ustawodawczego 
1919-1922, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2009, nr 12, s. 267–292.

Bełcikowska A., Stronnictwa i  związki polityczne w  Polsce. Charakterystyka, 
dane historyczne, programy, rezolucje, organizacje partyjne, prasa przywódcy, 
Warszawa 1925.

Bełcikowski J., Charakterystyki i  programy stronnictw politycznych na terenie 
Rzeczpospolitej Polskiej, Warszawa 1923.

Bełcikowski J., Stronnictwa, partie, unie, federacje, kluby polityczne na ziemiach 
polskich i ich programy w roku 1921, Warszawa–Lwów 1921.

Czajkowski J., Model dwuizbowości w konstytucjach polskich z 1921 i 1997 r. [w:] 
Szkice o  zasadach i  instytucjach ustrojowych II i  III Rzeczypospolitej, red. 
J. Czajkowski, M. Grzybowski, Kraków 2002, s. 43–54.

Czajkowski J., Senat w konstytucjach z 1921 i 1997 r. [w:] Ciągłość a zmiana w sys-
temach ustrojowych: szkice o instytucjach ustrojowych II i III Rzeczypospolitej 
i Europy Środkowej, Kraków 1999, s. 43–59.

Falski J., Jacek B., Zasada równości w polskich konstytucjach (1791-1935), „Państwo 
i Prawo” 1997, R. 52, nr 1, s. 3–16.

Fiedorczyk P., Nowakowski A., Pozycja prawnoustrojowa Zgromadzenia Narodo-
wego w polskich konstytucjach (1921, 1989-1997) [w:] Miscellanea Iuridico-His-
torica. In memoriam Irena Kwiatkowska-Malinowska, red. A.  Nowakowski, 
Białystok 1999, s. 77–90.

Gąsiorowska N., O  sytuacji w  szkolnictwie ludowym w  Królestwie Polskim [w:] 
PPS – Lewica 1906-1918. Materiały i dokumenty, t. 2: 1911-1914, Warszawa 1962.

Grzybowska M., Kształtowanie systemu samorządu terytorialnego i  koncepcji 
samorządowych w II Rzeczypospolitej (1918-1933) [w:] Ciągłość a zmiana w sys-
temach ustrojowych: szkice o instytucjach ustrojowych II i III Rzeczypospolitej 
i Europy Środkowej, Kraków 1999, s. 89–99.

Hospes [A.J. Nowowiejski], Konferencje Episkopatu Prowincji Warszawskiej 1906-
1918, „Ateneum Kapłańskie” 1927, nr 20, s. 109–126.

Hozer J., Mozaika polityczna Drugiej Rzeczpospolitej, Warszawa 1974.
Hozer J., Polska Partia Socjalistyczna w latach 1917-1919, Warszawa 1962.
Kakowski A., Z niewoli do niepodległości. Pamiętniki, Kraków 2000.
Komarnicki W., Polskie prawo polityczne, Warszawa 1922.
Konarski K., Dzieje szkolnictwa w b. Królestwie Kongresowym 1915–1918, Kraków 1923.
Konstytucje polskie. Studia monograficzne z dziejów polskiego konstytucjonalizmu, 

red. M. Kallas, t. 1–2, Warszawa 1990.
Krukowski S., Geneza konstytucji z 17 marca 1921, Warszawa 1977.
Maj E., Związek Ludowo-Narodowy (1919–1928), Lublin 2000.



263

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

Mroziuk T., Projekt konstytucji Państwa Polskiego Tymczasowej Rady Stanu z 1917 r. 
na tle polskiej tradycji ustrojowej, „Rocznik Historyczny Muzeum Historii 
Polskiego Ruchu Ludowego” 2019, nr 35, s. 49–91.

Osuchowski J., Prawo wyznaniowe Rzeczpospolitej Polskiej 1918-1939, Warszawa 1967.
Pęcherski M., Świątek M., Organizacja oświaty w Polsce w latach 1917-1977. Pod-

stawowe akty prawne, Warszawa 1978.
Pietrzak M., Konstytucja 17 III 1921 r. z perspektywy 80 lat, „Przegląd Sejmowy” 

2001, R. 9, z. 2, s. 9–20.
Pietrzak M., Prezydent w konstytucjach polskich XX wieku [w:] Silne państwo, red. 

M. Szyszkowska, Białystok 1999, s. 39–62.
Pietrzak M., Uchwalenia konstytucji marcowej (17 marca 1921) [w:] Tryby uchwa-

lania polskich konstytucji, red. M. Wyrzykowski, Warszawa 1989, s. 43–53.
Piramowicz G., Powinności Nauczyciela, mianowicie zaś w Szkołach parafialnych, 

i sposoby ich dopełnienia. Dzieło użyteczne pasterzom, panom i ich namiestni-
kom, o dobro ludu troskliwym, rodzicom i wszystkich edukacyą bawiącym się, 
Warszawa 1787.

Polski słownik judaistyczny. Dzieje - kultura - religia - ludzie, red. Z. Borzymińska, 
R. Żebrowski, t. 1, Warszawa 2003.

Programy partii i stronnictw politycznych w Polsce w latach 1918-1939, oprac. E. Orlof, 
A. Pasternak, Rzeszów 1993.

Religia i Kościół rzymskokatolicki w polskiej myśli politycznej 1919-1993, red. J. Ja-
chimek, Lublin 1995.

Różański M., Problematyka szkolna w obradach Konferencji Episkopatu Prowincji 
Warszawskiej w okresie niewoli narodowej (1906 – 1918), „Saeculum Christia-
num” 2007, nr 1(14), s. 121–134.

Rzepecki T., Sejm Rzeczpospolitej Polskiej 1919, Poznań 1920.
Sarnecki P., Konstytucja marcowa a rozwój konstytucjonalizmu polskiego, „Przegląd 

Sejmowy” 2001, R. 9, z. 2, s. 21–40.
Sokolnicki B., Samorząd terytorialny w polskich konstytucjach [w:] W kręgu za-

gadnień konstytucyjnych. Profesorowi Eugeniuszowi Zwierzchowskiemu w darze, 
Katowice 1999, s. 315–330.

Statystyka polska, Warszawa 1919.
Sylwestrzak A., Instytucja praw i wolności obywatelskich w konstytucjach polskich 

(1791-1935), „Studia Prawnoustrojowe” 2006, t. 6, s. 5–33.
Szablicka-Żak J., Szkolnictwo i oświata w pracach Sejmu Ustawodawczego II Rzecz

pospolitej, Warszawa 1997.
Szczepanik J., Troska Kościoła o nauczanie i wychowanie religijne w szkole w latach 

1918-1927, Kraków 1997.



264

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

Szulc T, Własność w konstytucjach II Rzeczpospolitej [w:] Własność i jej ograniczenia 
w prawie polskim, red. K. Skotnicki, K. Winiarski, Częstochowa 2004, s. 13–18.

Trzebiatowski K., Szkolnictwo powszechne w Polsce w latach 1918-1932, Wrocław–
Warszawa–Kraków 1970.

Wątor A., Działalność Związku Ludowo-narodowego w latach 1919-1922, Szczecin 1992.

STRESZCZENIE

Po odzyskaniu przez Polskę niepodległości w  1918 r. przystąpiono do opracowania 
konstytucji. W tym celu utworzono w Sejmie Ustawodawczym Komisję Konstytucyjną. 
Do Komisji tej wpłynęły wnioski z projektami konstytucji opracowanymi przez rząd 
i kluby poselskie. Z problematyki prawa wyznaniowego w projektach konstytucji były 
m.in. zagadnienia dotyczące nauczania religii w szkołach. Omówienie tego zagadnienia 
w czasie debaty konstytucyjnej jest celem tego artykułu.

Pierwsze czytanie projektu rządowego i PSL „Wyzwolenie” odbyło się od 6 do 13 maja 
1919 r. Projekty te skierowano do dalszych prac w Komisji Konstytucyjnej, do której wpłynęły 
także inne projekty klubów parlamentarnych. Komisja opracowała wspólny projekt konsty-
tucji, który otrzymał druk nr 1883. W rozdziale V (Prawa i obowiązki obywatelskie) zamieszc-
zony został art. 125, który zawierał obowiązkowe nauczanie religii wyznaniowej dla dzieci 
i młodzieży. Nadzór nad jej nauczaniem miała sprawować kompetentna władza kościelna 
z zachowaniem przepisów państwowych. Dyskusja nad tym projektem przebiegała 
w dwóch torach. Posłowie partii centrowych i konserwatywnych byli za nauką religii, 
a partii socjalistycznych przeciw. Podczas dyskusji za proponowanym zapisem zgłoszono 
poprawki, które miały być przedyskutowane na posiedzeniu Komisji Konstytucyjnej.

Komisja Konstytucyjna w lutym i na początku marca 1921 r. przepracowała projekt 
konstytucji i odbyło się trzecie czytanie. Po korektach artykuł dotyczący nauczania 
religii otrzymał numer 120 i  konstrukcyjnie niewiele różnił się od zaplanowanego 
wcześniej art. 125. Stanowiska posłów były takie same jak podczas drugiego czytania. 
Artykuł dotyczący nauczania religii obejmował obowiązkowe nauczanie religii do 18. 
roku życia w szkołach utrzymywanych całkowicie lub częściowo przez państwo lub 
władze samorządowe. Kierownictwo i nadzór nad nauką religii należały do właściwego 
związku religijnego z zastrzeżeniem nadzoru państwowych władz szkolnych.

Słowa kluczowe: wyznanie, nauka religii, sejm ustawodawczy, Konstytucja z 1921 r.

TEACHING RELIGION IN THE PARLIAMENTARY AT SCHOOL DEBATE  
ON THE MARCH CONSTITUTION, 1921

Regained independence of Poland in 1918 resulted in the preparation of the constitu-
tion. For this purpose, a Constitutional Committee was established in the Legislative 



265

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Problematyka nauczania religii w szkole w debacie parlamentarnej nad konstytucją… 

A
rt

y
k
u

ły

Parliament. The Committee received applications with draft constitution prepared by 
the government and parliamentary clubs. Issues related to religious education were 
present in the drafts of the constitution. The purpose of this article is to discuss this 
issue during the constitutional debate.

The first reading of the bills of the government and of the PSL “Wyzwolenie” (May 
6th to 13th, 1919) resulted in submission of the bills for further work in the Consti-
tutional Committee, which also received other drafts of parliamentary clubs. The 
commission prepared a joint draft of the constitution, which was issued in the form 
no. 1883. In the title V “Rights to be freely civic bundles” art. 125 was included, which 
stated compulsory religious education for children and adolescents. Its teaching was 
to be supervised by the competent ecclesiastical authority in compliance with state 
regulations. The discussion on this project took place in two stages. Members of the 
centrist and conservative parties were for teaching religion, and socialists – against. 
During the discussion on the proposed provision, amendments were tabled, which 
were to be discussed at the meeting of the Constitutional Committee.

The constitutional commission in February and early March 1921 worked out the 
draft constitution, and the third reading took place. After corrections, the article on 
teaching religion was numbered 120. Structurally it did not differ much from the 
previously planned art. 125. MPs’ positions were the same as at the second reading. 
Art. 120 of the Constitution on religious teaching covered the following scope: com-
pulsory religion education up to the age of 18 in schools fully or partially supported 
by the state or local government authorities; the direction and supervision of religious 
instruction belonged to the relevant religious association, subject to supervision by 
the state school authorities.

Keywords: denomination, religious education, legislative parliament, Constitution 
of 1921.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

267

Tomasz Sypniewski
ORCID 0000-0003-0667-6047
Kujawsko-Pomorska Szkoła Wyższa w Bydgoszczy
t.sypniewski@kpsw.edu.pl

POLICJA PAŃSTWOWA WOBEC BYDGOSKIEJ PARAFII 
POLSKIEGO NARODOWEGO KOŚCIOŁA  

KATOLICKIEGO (1925–1939)

Bydgoszcz to miasto, które praktycznie od samych swoich początków zawsze 
leżało na pograniczu zróżnicowanym kulturowo, a w pewnym sensie i religijnie. 
Szczególnie mocno dało się to zauważyć, począwszy od XVI w., kiedy również 
na ziemiach polskich rozwinął się ruch reformacyjny. Dlatego chyba nikogo 
nie zaskoczyło, gdy w latach dwudziestych XX w. na terenie Bydgoszczy i  jej 
najbliższych okolic próbował się zainstalować ruch religijny mający wprawdzie 
swe korzenie na odległym, amerykańskim kontynencie, jednak swoim duchem 
i kwintesencją ideologii był mocno osadzony w dziewiętnastowiecznym nurcie 
polskiego patriotyzmu. Chodzi tutaj o  Polski Narodowy Kościół Katolicki 
(PNKK), którego początki sięgają przełomu XIX i XX w. Z perspektywy histo-
rycznej nie może też nikogo zdziwić fakt, że szczególnie w początkowym okresie 
ten stosunkowo nowy odłam chrześcijaństwa zyskał sporą rzeszę wiernych, 
sięgająca niemal 6 tys. osób.

Złożyło się na to wiele czynników, ale jednym z  istotniejszych była wspo-
mniana wcześniej tradycja współfunkcjonowania w Bydgoszczy wielu wyznań. 
Z tej perspektywy takim elementem przygotowującym grunt pod powstanie 
Kościoła narodowego w Bydgoszczy było utworzenie w kwietniu 1854 r. gminy 
chrześcijańsko-apostolsko-katolickiej. Wywodziła się ona z niemieckiego prą-
du narodowego katolicyzmu. Ten nurt religijny został zapoczątkowany przez 
ks. Jana Czerskiego z Piły. Podstawą dla tego ruchu religijnego były założenia 
doktrynalne Kościoła rzymskokatolickiego. Zostały one jednak nieco zmody-
fikowane, choćby przez zniesienie prymatu papieża i odprawianie mszy świętej 
w języku narodowym 1.

1	 E. Alabrudzińska, Polski Narodowy Kościół Katolicki [w:] tejże, Mniejszości wyznaniowe w Bydgoszczy 
w latach 1920-1939, Toruń 1995, s. 47.

DOI: 10.34888/ppw.2021.267-290  



268

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

PNKK swoimi początkami również sięga XIX w., a  jego powstanie było 
związane z  masową wówczas emigracją polskiej ludności do Stanów Zjedno-
czonych. Tutaj jednym z  podstawowych elementów tworzących się polskich 
wspólnot były parafie rzymskokatolickie. Funkcjonowanie ich nie było jednak 
pozbawione elementów konfliktowych. Wiele podstawowych przyczyn kłótni 
i  sporów tkwiło w  samych parafianach pochodzących z  Polski. Wynikało to 
głównie z  różnic w  pochodzeniu społecznym czy choćby w  odmiennościach 
kulturowo-mentalnych pomiędzy poszczególnymi regionami leżącymi na 
terenach trzech różnych państw zaborczych 2. Jednakże konflikty i  nieporo-
zumienia na tle wewnętrznych różnic udawało się z  reguły zażegnywać bez 
większych reperkusji.

Znacznie bardziej brzemienne w skutkach miało się okazać skonfliktowanie 
na tle różnic interesów narodowych i ekonomicznych w ramach amerykańskiego 
Kościoła rzymskokatolickiego. Począwszy od lat 60. XIX w. jego hierarchowie 
podjęli działania mające na celu stworzenie jednolitej, niepodzielonej etnicznie 
wspólnoty. Starano się więc zacierać wszelkie różnice, i to zarówno w liturgii, 
obrzędowości, jak i w obyczajach religijnych. Do tego nałożyły się jeszcze kon-
flikty na tle finansowym. Wśród wiernych spore oburzenie wywoływał fakt, iż 
świątynie przez nich fundowane i utrzymywane nie stanowiły ich własności jako 
wspólnot parafialnych, lecz były przypisane poszczególnym biskupom, z których 
zdecydowana większość wywodziła się z Irlandii bądź Niemiec. Taka konstruk-
cja prawna wynikała ze specyfiki amerykańskich regulacji dotyczących prawa 
własności. Jednak dla wiernych żyjących w otoczeniu wspólnot protestanckich, 
gdzie parafianie w istotny sposób decydowali o majątku swojego Kościoła, był 
to trudny do zaakceptowania fakt. Największe oburzenie wywoływało to, iż 
wierni nie mieli żadnego wpływu na zarządzanie majątkiem pochodzącym ze 
wspólnych składek 3.

Nawarstwianie się konfliktów na tle tych dwóch spraw zaczęło prowadzić 
do tworzenia się tzw. parafii niezależnych (czyli nieuznających zwierzchnictwa 
miejscowego biskupa), które zresztą nie były polskim „wynalazkiem”. Pierwsza 
taka polska zbuntowana wspólnota powstała w 1873 r. niedaleko osady Polonia. 
Następne utworzono je m.in. w  Detroit, Passaic, Priceburg, Plymouth, Balti-
more, Buffalo, Chicago i Scranton 4. Pewne światło na stosunki wyznaniowo-

-hierarchiczne panujące w  ówczesnym Kościele rzymskokatolickim rzuca wy-
powiedź biskupa Johna Irelanda 5, który do studentów w polskim seminarium 

2	 K. Białecki, Kościół Narodowy w Polsce w latach 1944–1965, Poznań 2003, s. 12.
3	 T. Sypniewski, Polski Narodowy Kościół Katolicki na terenie Ziemi Zawkrzeńskiej, „Ziemia Zawkrzeńska” 

2007, t. 11, s. 110–111.
4	 K. Białecki, Kościół…, dz. cyt., s. 13.
5	 Stał on od 31 lipca 1884 r. na czele Archidiecezji Saint Paul i Minneapolis.



269

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

miał powiedzieć „Zamerykanizujcie mi Polaków to zrobimy was biskupami. 
[…] Krzyk i hałas powstał wtedy ogromny wśród Polonii amerykańskiej” 6.

Szczególnie mocno zaogniony konflikt miał miejsce w parafii w Scranton. 
Począwszy od 1896 r. proboszczem był tam ksiądz Ryszard Aust – Niemiec ze 
Śląska. Jego gospodarka majątkiem wspólnoty parafialnej wywoływała wiele 
napięć i konfliktów na linii duszpasterz–wierni. Pomimo wielu prób nie udało 
się stworzyć komisji rewizyjnej, która miałaby sprawdzić rzetelność rozliczeń 
finansowych. Również wiele próśb o pomoc w rozwiązaniu nawarstwiających 
się konfliktów, kierowanych do miejscowego bpa W. O’Hary (Irlandczyka), nie 
przyniosło żadnego efektu 7. Większość parafian ze skonfliktowanej wspólnoty 
na swojego przywódcę obrała miejscowego wikarego ks. Franciszka Hodura 8.

Kiedy doszło już do takiej eskalacji konfliktu, iż nie było żadnych per-
spektyw na jego rozwiązanie, podjęto decyzję o wysłaniu delegacji wiernych 
do Watykanu. Na czele tejże deputacji stanął wspomniany wcześniej ksiądz 
wikary – F. Hodur. Delegacja ta miała przedstawić Ojcu Świętemu dezyderaty 
dotyczące m.in. takich spraw jak przekazanie prawa własności nieruchomego 
majątku parafialnego wspólnotom, z których składek ten majątek został pobudo-
wany, wprowadzenie możliwości wyboru niezależnych od proboszcza i biskupa 
zarządów czy też inaczej komitetów parafialnych. Ostatni wniosek dotyczył 
wprowadzenia zwyczaju uzyskiwania przez biskupa wcześniejszej aprobaty 
społeczności parafialnych dla swoich kandydatów na stanowiska proboszczów.

Dziś można powiedzieć, że żądania te już tak bardzo nie szokują, choć i teraz 
przynajmniej część z nich trudno byłoby przeforsować. Tym bardziej wówczas 
były one zupełnie nie do zaakceptowania przez hierarchię Stolicy Apostolskiej. 
Co ciekawe, delegacja wiernych została przyjęta przez kardynała Mieczysława 
Ledóchowskiego. Była to jednak tylko pozornie sprzyjająca okoliczność, gdyż 
kapłan ten niespecjalnie utożsamiał się ze swoim polskim pochodzeniem 9 i ra-
czej uważał się za ultramontanistę, człowieka całkowicie oddanego sprawom 
Kościoła rzymskokatolickiego.

Stosunek tego duchownego do przybyłej delegacji najlepiej charakteryzuje 
jego wypowiedź skierowana do F. Hodura. Stwierdził on wówczas, iż „Wra-
caj prędko i  zapamiętaj to sobie raz na zawsze, że Stolica Święta nie będzie 

6	 K. Adamus-Darczewska, Kościół Polskokatolicki, społeczne warunki jego powstania i działalności na 
wsi, Wrocław 1967, s. 35.

7	 Tamże, s. 39.
8	 K. Białecki, Kościół…, dz. cyt., s. 12.
9	 Jako przykład jego poglądów można wskazać na fakt, iż po nominacji w dniu 24 kwietnia 1866 r. na 

metropolitę poznańsko-gnieźnieńskiego zakazał on śpiewania w podległych mu kościołach pieśni 
Boże coś Polskę. Zobowiązał się również do powstrzymywania Kościoła od wspierania ruchów 
narodowych. Zakazywał organizowania jakichkolwiek nabożeństw o charakterze narodowym. Zob. 
Z. Kowalczuk, Wielcy ludzie Kościoła, Kardynał Mieczysław Halka Ledóchowski, Kraków 2005, s. 47 i nn.



270

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

ustanawiała osobnych praw ani osobnych biskupów dla garści katolików pol-
skiego pochodzenia w  Ameryce, skazanych na niezawodne wynarodowienie 
spośród kulturalnego i bogatego otoczenia. Sentyment wasz nie ma sensu ani 
najmniejszych widoków na poparcie tutaj. Wybijcie to sobie raz na zawsze 
z głowy” 10.

Oceniając postawę ówczesnego Ojca Świętego, należy mieć na uwadze fakt, 
że na nasz dzisiejszy obraz głowy Kościoła bezsprzecznie pozytywne piętno 
odcisnął wspaniały i  bardzo długi pontyfikat Jana Pawła II. Jako następca 
Piotrowy był bardzo zaangażowany w pracę na rzecz zmian i reformy Kościoła, 
jednocześnie nigdy nie zapomniał o  tym, że jest Polakiem, i  jeśli tylko mógł, 
wspomagał swoich rodaków. Wcześniej stosunek Stolicy Apostolskiej do spraw 
Polski był najczęściej dyktowany szeregiem różnorakich czynników, w  tym 
i potrzebami bieżącej polityki zagranicznej. Jako przykład można wskazać na 
encyklikę wydaną 9 czerwca 1832 r. przez papieża Grzegorza XVI, w której to 
potępił powstanie listopadowe jako bunt przeciwko legalnej władzy 11.

Po powrocie delegacji z F. Hodurem na czele do Scranton wydarzenia poto-
czyły się już lawinowo. Najpierw cała niepokorna wspólnota została obłożona 
ekskomuniką, która została publicznie, w ramach protestu, na oczach wiernych 
spalona. Następnie nastąpił systematyczny proces konsolidacji wszystkich 
parafii niezależnych, skonfliktowanych z wyższą hierarchią kościelną. Począt-
kowo tworząca się wspólnota skupiła się na wprowadzeniu języka polskiego 
do liturgii zamiast powszechnej wówczas łaciny. Była to wtedy jeszcze jedyna, 
oprócz oczywiście nieuznawania zwierzchnictwa papieża 12, znaczniejsza róż-
nica między zaczątkami Kościoła narodowego a Kościołem rzymskokatolickim. 
Dopiero w  późniejszym czasie zaczął się kształtować zupełnie nowy kanon 
założeń ideowych i  doktrynalnych 13. W  ogóle nowa wspólnota religijna upo-
dobniała się coraz bardziej do pozostałych Kościołów określanych jako tzw. 
starokatolickie 14. Niewątpliwie wpływ na to miało przyjęcie w 1904 r. PNKK 
do Unii Utrechckiej 15.

Począwszy od 1918 r. Kościół narodowy podjął akcję misyjną na terenach 
Polski. Pierwsza parafia rozpoczęła swoją działalność na początku lat dwu-
dziestych w  Krakowie. W  dużej mierze pozyskiwani wierni wywodzili się 
ze środowisk wiejskich, gdzie Kościół ten zdobywał sobie wiernych poprzez 
głoszenie, stosunkowo radykalnych jak na tamte czasy, poglądów w  zakresie 

10	 E. Warchoł, Polski Narodowy Kościół Katolicki w Polsce (1922-1952), Radom 1995, s. 17–18.
11	 J. Gaworski, Niepodległa, bo katolicka? O kościele czasów zaborów, Sulejówek 2019, s. 24–25.
12	 K. Białecki, Kościół…, dz. cyt., s. 14.
13	 T.R. Majewski, Album Kościoła Polskokatolickiego, Warszawa 1989, s. 41–47.
14	 T.R. Majewski, Biskup Franciszek Hodur i jego dzieło, Warszawa 1987, s. 115–138.
15	 K. Białecki, Kościół…, dz. cyt., s. 14–15.



271

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

konieczności przeprowadzenia reformy rolnej oraz np. niepobierania opłat za 
posługi kapłańskie. Również ośrodki miejskie, choć nie w  takim stopniu jak 
wieś, były miejscem pozyskiwania nowych wyznawców. Najwięcej wiernych 
skupiały wspólnoty położone w Małopolsce oraz na Lubelszczyźnie.

Charakterystyczną cechą działalności misyjnej Kościoła narodowego była 
stosunkowo bliska współpraca z lewicowymi odłamami ruchu ludowego i par-
tii socjalistycznych. Należy tu jednak zaznaczyć, że nie chodziło o  wsparcie 
skrajnych ruchów lewicowych, czyli np. komunistów. Problem sympatii po-
litycznych wydaje się jednak bardziej złożony. Znany jest szereg przykładów 
dobrej współpracy z  działaczami i  politykami wywodzącymi się z  kręgów 
sanacyjnych, jak to miało miejsce choćby w  Mławie 16. Zanotowano również 
przykład rozstrzelania przez oddział Armii Ludowej proboszcza jednej z parafii 
narodowych na Lubelszczyźnie, w okolicach Modliborzyc, za jego współpracę 
z Narodowymi Siłami Zbrojnymi 17.

Stosunkowo dynamiczny rozwój Kościoła został zahamowany dopiero na 
początku lat trzydziestych, kiedy to doszło w jego ramach do ostrego konfliktu 
i faktycznego rozłamu za sprawą bpa Władysława Farona. Podjął on działania 
mające na celu uniezależnienie struktur kościelnych znajdujących się w Polsce 
od ośrodków decyzyjnych w  Stanach Zjednoczonych. Podział ten przetrwał 
aż do wybuchu wojny, lecz stopniowo malała liczba duchownych i  wiernych 
popierających dążenia rozłamowców 18.

W okresie powojennym PNKK przez kilka pierwszych lat działał w miarę 
niezależnie i  był tolerowany przez ówczesne władze. Jego oficjalne uznanie 
nastąpiło na podstawie dekretu z  1 lutego 1946 r., ostatecznie legalizującego 
ten związek religijny. Dekret został wydany przez Departament Wyznaniowy 
Administracji Publicznej, a podpisał się pod nim podsekretarz stanu dr. A. Żaruk-

-Michalski. W dekrecie wskazano, iż podstawą do uznania tej grupy religijnej 
za publicznoprawny związek religijny był art. 116 Konstytucji z 17 marca 1921 r. 
Zastrzeżono jednak, iż relacje pomiędzy państwem a nowo uznanym Kościo-
łem będą szczegółowo ustalone w drodze osobnej ustawy oraz innych aktów 
normatywnych 19. Pierwsza istotniejsza regulacja w tym obszarze miała miejsce 
13 maja 1947 r., kiedy to przyznano moc dowodową księgom rejestracyjnym dla 
urodzeń, zgonów i małżeństw 20.

16	 T. Sypniewski, dz. cyt., s. 120–121.
17	 Z. Baranowski, Rys historyczny miejscowości powiatu janowskiego, Lublin 2001, s. 81–82.
18	 S. Włodarski, Historia Kościoła Polskokatolickiego, Warszawa 1964, s. 180 i nn.
19	 E. Warchoł, dz. cyt., s. 121–122.
20	 Uregulowano tę kwestię w rozporządzeniu Ministra Administracji Publicznej o przyznaniu mocy 

dowodowej księgom przeznaczonym do rejestracji urodzeń małżeństw i zgonów prowadzonych 
przez Polski Narodowy Kościół Katolicki. Co ważne, zalegalizowano wówczas księgi prowadzone 



272

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

Władze PRL bardzo ambiwalentnie podchodziły do tego związku wyznanio-
wego. Z jednej strony traktowały go jako naturalną konkurencję dla Kościoła 
rzymskokatolickiego, z drugiej niechętnie patrzyły na fakt, iż na czele Kościoła 
stały władze mające siedzibę w  USA. Dlatego też pomimo ważnego kroku, 
jakim było oficjalne uznanie statusu tego Kościoła, kapłani i wierni nie mogli 
czuć się bezpiecznie 21. W 1951 r. na osobiste polecenie płk Juli Brystygierowej 
dokonano aresztowania bpa Józefa Padewskiego – administrującego Kościołem 
w imieniu amerykańskiej centrali – oraz jego najbliższych współpracowników, 
księży Franciszka Koca i  Edwarda Narbutowicza 22. Zostali oni poddani bru-
talnemu śledztwu 23 i 10 maja 1951 r. Radio Wolna Europa podało informację, iż 

„Ks. Bp. Józef Padewski został śmiertelnie zakatowany przez funkcjonariuszy 
Urzędu Bezpieczeństwa”. Jako oficjalną przyczynę zgonu podano zawał serca, 
czemu zupełnie przeczyły rozległe rany na ciele powstałe w  wyniku pobicia 
i  przypalania (sic!) 24. Ks. E. Narbutowicz otrzymał krótko potem wieloletni 
wyrok więzienia. Warto zaznaczyć, iż polski zwierzchnik PNKK był jedynym 
biskupem chrześcijańskim, który w okresie stalinizmu poniósł w Polsce taką 
śmierć 25.

Na czele Kościoła od tej chwili stanęły osoby całkowicie podporządkowane 
nowym władzom, które przeprowadziły autokefalizację polskich struktur Koś-
cioła narodowego od jego dotychczasowej centrali w Stanach Zjednoczonych. 
Zmieniono wówczas nazwę na Kościół Polskokatolicki. Od tego momentu stał 
się on w praktyce narzędziem w rękach nowych władz, przeznaczonym głównie 
do prób budowy przeciwwagi i do zwalczania Kościoła rzymskokatolickiego 26.

Wspólnota Kościoła narodowego pojawiła się w Bydgoszczy najprawdopodob-
niej w marcu 1925 r., czyli zaledwie kilkanaście miesięcy po utworzeniu pierw-
szych struktur w Małopolsce. Osobą, która przyczyniła się do rozpropagowania 
tej idei i zarazem do zorganizowania jej zwolenników w strukturę parafialną, 

przed 1 stycznia 1946 r. Powstała swoista luka prawna dotycząca wpisów dokonanych w styczniu 
1946 r., czyli tuż przed oficjalną legalizacją tej wspólnoty religijnej.

21	 B. Borówka, Zarys historii powstania Kościoła Polskokatolickiego na tle Polskiego Narodowego Kościoła 
Katolickiego, „Veritati et Caritati” 2013, t. 1, s. 224.

22	 K. Białecki, Kościół…, dz. cyt., s. 59.
23	 Postawiono im zarzuty dotyczące naruszenia regulacji Dekretu Prezydenta RP z dnia 26 kwietnia 

1936 r. o obrocie pieniężnym z zagranicą i obrocie krajowymi i zagranicznymi środkami pieniężnymi. 
Oprócz tego pojawił się zarzut współpracy z Gestapo oraz wywiadami brytyjskim i amerykańskim. 
Zob. K. Białecki, Lepsi katolicy? Ingerencja organów państwa w życie Kościoła polskokatolickiego w latach 
pięćdziesiątych i sześćdziesiątych XX wieku, „Biuletyn IPN” 2004, nr 3(38), s. 33.

24	 K. Białecki, Lepsi katolicy?…, dz. cyt., s. 33.
25	 Tamże.
26	 Utrzymywanie w miarę silnych struktur Kościoła Polskokatolickiego było m.in. elementem naci-

sku na kardynała S. Wyszyńskiego, niepozwalającym podjąć mu zbyt radykalnych działań wobec 
organizacji tzw. księży patriotów.



273

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

był ks. Stanisław Zawadzki 27, który wcześniej pełnił krótko funkcję proboszcza 
PNKK w Toruniu 28. 18 marca odbył się pierwszy odczyt – wiec zwolenników 
nowego nurtu religijnego. Miał on miejsce przy ul. Dolina 2 w tamtejszej sali 
Domu Robotniczego. Według źródeł Policji Państwowej (PP) 29 wzięło w nim 
udział ponad 600 osób 30. Na zebraniu tym ukonstytuowały się też pierwsze 
bydgoskie władze narodowej wspólnoty religijnej – parafii p.w. Zmartwych-
wstania Pańskiego 31. W ich skład weszli m.in. F. Rybczyński, Jan Chlebowski 
oraz Bąkowski 32. Po kilku miesiącach, ze względów prawno-proceduralnych, 
wynikających głównie z problemów z oficjalną rejestracją i legalizacją nowo utwo-
rzonego związku wyznaniowego, postanowiono nadać bydgoskim strukturom 
nieco inną formułę prawną. Utworzono i zarejestrowano wówczas Towarzystwo 
Oświatowe Dzwon Wolności 33. Do zarządu tej nowej struktury obok wcześniej 
wspomnianych osób dokooptowano jeszcze Wincentego Adamskiego, Józefa 

27	 Ks. Stanisław Maksymilian Zawadzki był proboszczem bydgoskiej parafii PNKK w latach 1925–1929. 
Święcenia kapłańskie otrzymał w 1911 r. w Utrechcie, w tamtejszym centrum starokatolicyzmu. 
W latach 1920–1924 prowadził posługę duszpasterską w parafii Scranton. Przez pewien czas wspierał 
bpa Franciszka Bończaka w administrowaniu strukturami Kościoła narodowego w Polsce. W 1924 r. 
objął administrowanie parafii w Toruniu, równolegle udało mu się też utworzyć i zorganizować 
wspólnoty w Grudziądzu, Jarocinie, Lipnie i Bydgoszczy. W konflikcie między generalnym wika-
riuszem Władysławem Faronem a bp. F. Hodurem stanął po stronie tego drugiego. Spotkały go 
za to represje administracyjne polegające m.in. na przeniesieniu z Bydgoszczy – silnej i okrzepłej 
parafii – do nowoutworzonej wspólnoty w Borysławiu. Bezpośrednim pretekstem do przeniesienia 
było zorganizowanie przez ks. S. Zawadzkiego w listopadzie 1928 r. konferencji okręgowej w Gru-
dziądzu, gdzie sformułowano tezy skierowane przeciwko działaniom W. Farona. Później jeszcze 
przez jakiś czas pełnił funkcje rektora seminarium duchownego PNKK w Krakowie, proboszcza 
tamtejszej parafii oraz redaktora naczelnego „Polski Odrodzonej”. Ostatecznie w 1930 r. w wyniku 
nasilającej się walki frakcyjnej został on pozbawiony wszelkich funkcji i skierowany do miejscowości 
Malinowo Nowe k. Ostrołęki, gdzie miał zorganizować zupełnie nową parafię. W 1931 r. zmienił 
swoje wyznanie i przeszedł pod jurysdykcję Kościoła prawosławnego. Zmarł najprawdopodobniej 
w 1932 r. Zob. E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 52–53; I. Sadowski, Polski Narodowy Kościół Katolicki, we-
wnętrzne i zewnętrzne warunki jego rozwoju, „Seminare. Poszukiwania naukowe” 1985, t. 7, s.  192–218; 
S. Włodarski, dz. cyt., s. 170–171.

28	 E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 47.
29	 W latach 1919–1939 pion Policji Państwowej, który zajmował się tematyką omawianą w niniejszym 

opracowaniu, przechodził szereg zmian organizacyjnych i związanych z tym korekt nazewnictwa. 
Działania monitorująco-śledcze realizowano kolejno w ramach Defensywy Politycznej, Wydziału 
IV D, Służby Informacyjnej, Policji Politycznej i Służby Śledczej. W celu pewnego uproszczenia 
i unifikacji pojęciowej, poprawiającej przejrzystość i czytelność tekstu postanowiłem przy omawianiu 
poszczególnych zagadnień posługiwać się ujednoliconymi pojęciami „defensywy policyjnej” i „po-
licji politycznej” (podobnie jak np. K. Halicki, Policja polityczna w Polsce w okresie międzywojennym 
[w:] Wywiad i kontrwywiad wojskowy II RP, Studia i materiały z działalności Oddziału II SG WP, 
red. T. Dubicki, Łomianki 2010, s. 295).

30	 Archiwum Państwowe w Bydgoszczy (dalej: APB), Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 
1925–1931, działalność Kościoła narodowego w Bydgoszczy, sygn. 32, raport PP z 19 marca 1925 r.

31	 K. Białecki, Kościół…, dz. cyt., s. 282.
32	 Niestety na podstawie obecnie dostępnych materiałów źródłowych nie zawsze można ustalić pełne 

dane osobowe (czyli pełne brzmienie imienia i nazwiska).
33	 „Dziennik Bydgoski” 1925, nr 137, s. 7.



274

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

Faca i Jana Kaczmarka 34. Wśród bardziej aktywnych działaczy wyróżniali się 
jeszcze Jan Gaca, Jan Kroskowski, Franciszek Nidzgórski, Jan Ławniczak, Stefan 
Cierzniewski oraz Konrad Lewiński 35.

Warto w  tym miejscu wspomnieć o  sytuacji prawnej nowo utworzonego 
związku wyznaniowego. W ówczesnym porządku prawnym, ażeby dany związek 
wyznaniowy mógł otrzymać pełnię praw wynikających choćby z zapisów art. 
113, 115 i 116 konstytucji z 17 marca 1921 r., musiał uzyskać akceptację o randze 
ustawy. W innym przypadku był on niejako tolerowany w ramach zapewnionej 
w art. 111 i 112 ustawy zasadniczej indywidualnej wolności wyznaniowej. PNKK 
w tej sytuacji nie przysługiwały żadne uprawnienia dotyczące choćby ochrony 
prawnej przysługującej innym związkom religijnym posiadającym osobowość 
prawną. Niosło to też za sobą pewne praktyczne konsekwencje, takie jak brak 
możliwości prowadzenia aktów stanu cywilnego, tworzenia swoich własnych 
cmentarzy wyznaniowych czy wpisywania ocen z  religii na świadectwach 
szkolnych 36. Trochę inaczej kształtowała się ta sytuacja na terenach różnych 
byłych zaborów, gdzie jeszcze częściowo obowiązywało inne prawodawstwo. 
Najgorsza sytuacja była na obszarze dawnego zaboru rosyjskiego, gdzie udzie-
lane przez księży PNKK śluby i rozwody czy też wystawiane metryki nie miały 
żadnej mocy prawnej 37.

Trochę bardziej łagodnie podchodzono do wyznawców tego obrządku w Ma-
łopolsce. Tutaj wskazano, iż do momentu oficjalnego uznania tej wspólnoty 
religijnej mogą oni odprawiać tzw. nabożeństwa domowe przy czym określono, 
iż podstawą do tego typu praktyk ma być ustawodawstwo austriackie z  1867 
r. Problem jednak polegał na braku precyzyjnej, prawnej definicji takiego ro-
dzaju nabożeństwa. Tutaj wiele zależało od urzędników dokonujących oceny 
konkretnych zdarzeń. Pojawiało się sporo rozbieżności, o czym mogą choćby 
świadczyć działania wojewody krakowskiego, który w  1923 r. upomniał pod-
ległych sobie starostów, iż w wielu wypadkach zbyt liberalnie interpretują to 
pojęcie. Wskazał, że w „nabożeństwie domowym” może brać udział wyłącznie 
sama rodzina oraz zamieszkująca z  nią służba 38. To radykalne zawężenie de-
finicji nie spotkało się jednak z akceptacją władz centralnych i jeszcze w tym 
samym roku minister spraw wewnętrznych zalecił, ażeby „Pan Wojewoda […] 
dopuścił również do wspólnego wykonywania domowych ćwiczeń religijnych 

34	 E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 48.
35	 S. Włodarski, dz. cyt., s. 210.
36	 I. Sadowski, dz. cyt., s. 191–192.
37	 Orzeczenie Sądu Najwyższego z 10 października 1933 r., sygn. akt K 697/33 OSP T.12, „Orzecznictwo 

Sądów Polskich” 1924, t. 3, nr 79.
38	 Archiwum Akt Nowych w Warszawie (dalej: AAN), Ministerstwo Wyznań Religijnych i Oświecenia 

Publicznego (dalej: MWRiOP) 1917–1939, Departament Wyznań Religijnych (dalej: DWR), sygn. 
1383, Pismo wojewody krakowskiego i Komendanta Okręgowego PP w Krakowie z 6.06.1923 r.



275

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

szersze grono wyznawców o ile właściciel danego mieszkania imiennie zaprosi 
i poręczy spokój i bezpieczeństwo publiczne” 39.

Nic więc dziwnego, że od samego początku jednym z głównych zmartwień 
hierarchów Kościoła narodowego była legalizacja ich związku wyznaniowego 
i umożliwienie mu legalnego podejmowania szeregu działań choćby z zakresu 
prawa cywilnego i administracyjnego. Pierwszy wniosek wpłynął do właściwych 
władz centralnych już 10 sierpnia 1921 r. 40 Kolejne petycje w tej sprawie były 
wysyłane do władz jeszcze m.in. w 1922, 1926 i 1928 r. Zwracano w nich uwagę 
na rozbieżne traktowanie wiernych PNKK w różnych województwach. Wska-
zano np., że „[…] w Województwie lwowskim, lubelskim, pomorskim władze 
polityczne I  i  II instancji przekraczają swoje kompetencje i  nie zastosowują 
się do ustaw zasadniczych […] względnie przepisów Konstytucji marcowej” 41. 
W  przesyłanych petycjach podkreślano również, że wiele istotnych kwestii, 
takich jak udzielanie chrztów, ślubów, organizowanie pogrzebów, tworzenie 
kaplic i wiele innych, było uregulowanych w ustawach państw zaborczych, cały 
czas jeszcze w dużej mierze obowiązujących na terenie Polski 42. Jednak władze 
administracyjnie ich często nie uwzględniały lub, stosując różne wybiegi, sa-
botowały 43. Jak stwierdził ks. Franciszek Bończak „Ogólnie można zauważyć, 
że władze sądowe […] są liberalniejsze i […] wydają wyroki uwalniające” 44.

Działo się tak pomimo tego, że w  wielu opracowaniach zalecano wręcz 
stosowanie przepisów karnych. Przykładem tutaj może być były zabór rosyjski, 
gdzie wskazywano konieczność stosowania wobec księży nowego obrządku, 
sprawujących posługę duszpasterską w szatach liturgicznych, norm prawnych 
określonych w art. 97 i 138 Kodeksu karnego, tzw. Kodeksu Tagancewa. W przy-
padku zastosowania sankcji określonych we wskazanej ustawie karnej kapłanowi 
Kościoła narodowego w skrajnych wypadkach mogła grozić kara pozbawienia 
wolności nawet do lat sześciu. Jednak zarówno prokuratury, jak i  sędziowie 
unikali stosowania tak rygorystycznych sankcji i  co najwyżej orzekano kary 
grzywny lub krótkotrwałego aresztu 45.

39	 AAN, MWRiOP 1917–1939, DWR, sygn. 1383, Telefonogram MSW do wojewody krakowskiego 
z 24.12.1923 r.

40	 Wniosek złożył ks. Antoni Ptaszek.
41	 AAN, MWRiOP 1917–1939, DWR, sygn. 1383, Pismo bpa F. Bończaka do Ministerstwa Sprawiedliwości 

z 30.06.1926 r.
42	 E. Warchoł, dz. cyt., s. 99–100.
43	 W tych działaniach organy administracji z reguły wspierały się na wyroku Sądu Najwyższego z 16 

lutego 1924 r., gdzie m.in. orzeczono, iż wszelkie prawa zaborców sprzeczne z Konstytucją marcową 
przestały obowiązywać. Zob. „Orzecznictwo Sądów Polskich” 1924, t. 3, s. 7.

44	 AAN, MWRiOP 1917–1939, DWR, sygn. 1383, Pismo bpa F. Bończaka do Ministerstwa Sprawiedliwości 
z 30.06.1926 r.

45	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Opinia prawna – Odbitka z „Prawdy Katolickiej” pt. Prawodawstwo polskie 



276

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

Funkcjonowanie nowego wyznania jedynie w  oparciu o  ogólną regulację 
konstytucyjną, jak pokazała praktyka, było możliwe, niosło jednak za sobą 
szereg problemów natury formalno-prawnej. Jako przykład można tu wska-
zać fakt, że ok. 5 tys. ochrzczonych w PNKK dzieci nie widniało w systemie 
ewidencji ludności. Również ok. 2 tys. związków małżeńskich formalnie nie 
było zarejestrowanych i uznawanych w ramach regulacji prawa cywilnego. Po-
dobnie jeśli chodzi o zgony. Tutaj na skutek tej swoistej luki prawnej ok. 2 tys. 
zmarłych w rejestrach stanu cywilnego widniało jako wciąż żyjący. Niosło to 
za sobą szereg problemów choćby w zakresie prawa spadkowego, ale również 
w  takich prozaicznych sprawach jak ubezpieczenie w  Kasie Chorych, gdzie 
musiano swoich współmałżonków wpisywać jako utrzymanków, a dzieci jako 
urodzone z nieprawego łoża 46.

Nowo utworzone w  Bydgoszczy stowarzyszenie odbywało spotkania naj-
częściej w  sali wynajmowanej od Christliche Gemeinschaft Innerhalb der 
Landeskirche położonej przy ul. Marcinkowskiego 8b 47. W związku z tym, że 
wszystkie spotkania zwolenników PNKK spotykały się ze sporym zaintereso-
waniem i gromadziły za każdym razem po kilkuset uczestników, władze miej-
skie podjęły, niewątpliwie z inspiracji hierarchii Kościoła rzymskokatolickiego, 
działania mające na celu delegalizację nowo założonego stowarzyszenia. Doszło 
do tego 14 lipca 1925 r., kiedy to na ręce ks. S. Zawadzkiego wpłynęło pismo od 
Prezydenta Bydgoszczy Bernarda Śliwińskiego zakazujące dalszej działalności 
tej struktury organizacyjnej 48. Jednak wszelkie zakazy prezydenta miasta zo-
stały cofnięte na skutek interwencji wojewody poznańskiego, który upomniał 
włodarza Bydgoszczy i  nakazał mu zaprzestanie bezprawnego blokowania 
działalności nowego wyznania 49.

Zapewne wpływ na taką decyzję miało orzeczenie Sądu Najwyższego z 1 lipca 
1925 r., gdzie wprost stwierdzono, iż „Kościół Narodowy ma prawo urządzać 
nabożeństwa publiczne bez zaproszeń z tym zastrzeżeniem, by o nich były po-
wiadamiane władze państwowe” 50. Już wówczas bydgoska wspólnota zrzeszała 

a sekta Hodura. Uwagi prawnika na temat używania szat katolickich, odprawiania nabożeństw i udzielania 
sakramentów przez hodurowców z 05.10.1936 r., s. 4.

46	 E. Warchoł, dz. cyt., s. 110–111.
47	 W niektórych materiałach policyjnych pojawia się adres 8a. Być może wynika to z faktu, iż w latach 

dwudziestych dokonano administracyjnych zmian numeracji adresowej.
48	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 

w Bydgoszczy, sygn. 32, Informacja o działalności Kościoła narodowego i S. Zawadzkiego z 2.04.1926 r.
49	 Podobne zarządzenie, gwarantujące pewne minimum swobody religijnej, wydał 6 marca 1924 r. 

wojewoda pomorski Jan Brejski, który powołał się w nim na pruskie prawo o stowarzyszeniach. Zob. 
Z. Waszkiewicz, Polski Narodowy Kościół Katolicki w Toruniu (1923-1939), „Rocznik Toruński” 1994, 
t. 22, s. 155.

50	 „Polska odrodzona. Dwutygodnik poświęcony Idei Kościoła Narodowego w Polsce”, R. 3, nr 5, s. 9.



277

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

według różnych szacunków od 3 do 4 tys. wiernych 51. W 1927 r. odnotowano 
w  sprawozdaniu kasowym przychód ze składek członkowskich 10  374 złote 
11 groszy, a rozchód 9 360 złotych 83 grosze, jednocześnie w księgach parafial-
nych zapisano 8 ślubów, 9 pogrzebów i 16 chrztów 52. Jeszcze lepszy pod kątem 
finansowym okazał się rok 1930, kiedy to zanotowano przychód w wysokości 
14 396 złotych, a rozchód w wysokości 11 400 złotych 65 groszy 53. Przy parafii, 
oprócz wspomnianego wcześniej stowarzyszenia Dzwon Wolności, utworzono 
jeszcze inne wspierające struktury. Były to np. takie organizacje jak Młodzież 
Zmartwychwstania, Towarzystwo im. Fryderyka Chopina 54 czy też Towarzy-
stwo Wychowania Fizycznego im. Józefa Piłsudskiego, którego członkowie na 
uroczystościach kościelnych występowali w szarych rogatywkach z czerwonym 
otokiem 55.

W  sierpniu 1925 r. udało się przekonać narodowego duszpasterza do prze-
prowadzki do grodu nad Brdą, gdzie też najprawdopodobniej na przełomie 
sierpnia i  września została odprawiona pierwsza msza w  starokatolickim ob-
rządku 56. Wtedy też ostatecznie uformowała się struktura parafii. Jej władzę 
administracyjną stanowił proboszcz oraz Komitet Parafialny, w  niektórych 
źródłach określani również jako Zarząd. Ten organ kolegialny był wybierany 
przez Walne Zgromadzenie parafian i  przed takowym też zdawał relacje ze 
swojej działalności. Zadaniem jego było przede wszystkim administrowanie 
organizacyjno-gospodarcze gminą, ewidencjonowanie wiernych i  pozyskiwa-
nie środków materialnych niezbędnych do działalności wspólnoty. Bydgoska 
parafia PNKK została przyporządkowana do dekanatu (senioratu) poznańsko-

-pomorskiego 57.
Jednak rozwój Kościoła narodowego w Bydgoszczy to nie tylko dynamiczny 

rozkwit, ale również i  konflikty. Problem wewnętrznych tarć, i  to na bardzo 
różnorakim tle, towarzyszył wyznawcom tego obrządku praktycznie od samego 
początku jego funkcjonowania na terenie Polski. Również i Bydgoszcz nie była 
wolna od tego swoistego fatum. Pierwsze problemy pojawiły się w marcu 1926 r., 
kiedy to część działaczy 58 reaktywowanego po próbie delegalizacji stowarzy-

51	 S. Włodarski, dz. cyt., s. 209.
52	 Tamże, s. 210.
53	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 

w Bydgoszczy, sygn. 32, Kopia sprawozdania finansowego za 1930 r.
54	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 

w Bydgoszczy, sygn. 32, Raport Komendy Miejskiej PP w Bydgoszczy z 8.04.1926 r.
55	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 

w Bydgoszczy, sygn. 32, Raport Komendy Miejskiej PP w Bydgoszczy z 15.01.1928 r.
56	 E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 48–49.
57	 Tamże, s. 49.
58	 Byli to: Jan Gaca, Józef Fac, Bryliński i Wincenty Adamski. Zob. APB, Komenda Powiatowa PP dla 

miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego w Bydgoszczy, sygn. 32, Raport PP 



278

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

szenia Dzwon Wolności podjęło ostrą krytykę ks. S. Zawadzkiego. Zarzucono 
mu zbytnią łagodność i barak radykalizmu, szczególnie w relacjach z Kościołem 
rzymskokatolickim. Ostatecznie tak zmieniono statut organizacji, że wyłączo-
no ją spod jurysdykcji władz parafii i nadano jej zupełnie świecki charakter 59.

Wkrótce pojawiły się jednak znacznie groźniejsze konflikty, gdyż prowa-
dzące do podziału wspólnoty wiernych. Pierwszy miał miejsce w  styczniu 
1927 r. 60, kiedy to część wiernych przeszła do wspólnoty utworzonej dwa lata 
wcześniej przez ks. Andrzeja Husznę 61, a  mianowicie do Polskiego Prawo-
sławnego Kościoła Narodowego (PPKN) 62. Jednak znacznie poważniejszy 
konflikt zaistniał w  styczniu 1928 r. Był on najprawdopodobniej pokłosiem 
narastającego sporu między ks. S. Zawadzkim i bpem W. Faronem. Wówczas 
to jeden z parafian Kazimierz Molski wystosował nawet skargę do polskiego 
zwierzchnika Kościoła, podpisaną przez grupę 90 wiernych. Zarzuty dotyczyły 
nierzetelnego prowadzenia spraw finansowych przez proboszcza i zarząd parafii. 
Na podstawie obecnie dostępnych materiałów źródłowych nie można ocenić, 
jak długotrwały był ten konflikt. Wiadomo jedynie, że przez pewien czas część 
wiernych spotykała się osobno w sali Domu Robotniczego przy ul. Dolina 2. 
Co ciekawe, w spotkaniach tych często uczestniczył proboszcz parafii PNKK 
w Toruniu, ks. A Walichniewicz 63.

Jednak konfliktem, który pociągnął za sobą najdalej idące konsekwencje, był 
spór z przełomu lat 1931–1932. Stanowił on swoistą emanację tarć i walk frakcyj-
nych, jakie miały wówczas miejsce we władzach naczelnych PNKK w Polsce. 
To wówczas doszło do trwałego podziału parafii. Większa część wiernych 
opowiedziała się za frakcją bpa W. Farona, tym przewodził ks. R. Milewski 64, 
natomiast pozostała część parafian nadal była pod jurysdykcją kościelną bpa F. 
Hodura, a na ich czele stał ks. C. Skibiński. Mimo tego podziału to wówczas, na 
przełomie lat dwudziestych i trzydziestych XX w., nastąpiło apogeum rozwoju 
personalnego tegoż związku wyznaniowego. Jak się ocenia w różnych źródłach, 

z 10.06.1926 r.
59	 E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 49.
60	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1922–1931, działalność sekt wyznaniowych 

w Bydgoszczy, sygn. 705/65, Zestawienie statystyczne z 13.04.1927 r.
61	 Ks. Andrzej Huszno (ur. 6 listopada 1892, zm. 4 kwietnia 1939 r.) początkowo był wyświęcony 

jako kapłan Kościoła rzymskokatolickiego. Jednak bardzo szybko wszedł w konflikty na bardzo 
różnorakim tle z hierarchią i podporządkował się jurysdykcji PNKK. Jednak i tutaj popadł w spory 
interpersonalne, czego efektem było kolejne odejście i założenie PPKN.

62	 W  Bydgoszczy wspólnota ta była początkowo prowadzona przez ks. Kocyłowskiego. Zob. 
E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 50.

63	 Tamże, s. 50–51.
64	 Był on absolwentem seminarium PNKK. Święcenia kapłańskie otrzymał w maju 1929 r. z rąk 

bpa J. Jasińskiego. Zob. S. Włodarski, dz. cyt., s. 306.



279

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

liczba wiernych oscylowała od 5 do 6 tys. osób 65. Można zaryzykować tezę, że 
pod względem liczby wiernych bydgoska placówka PNKK była wówczas o ile 
nie najsilniejszym, to na pewno jednym z najsilniejszych ośrodków Kościoła 
narodowego w Polsce.

Te wszystkie spory, kłótnie i  wynikające z  nich podziały miały też swoje 
konsekwencje, jeśli idzie o  liczbę wiernych. Ta radykalnie się obniżała i  tak 
w  1934 r. odnotowywano 864 wiernych, a  w  1936 r. już tylko 300 osób 66. 
Zmieniali się też kapłani pełniący w  Bydgoszczy posługę duszpasterską. Po 
odejściu ks.  S.  Zawadzkiego posługę kapłańską pełnił ks. Teofil Bartnicki 67. 
Gdy wyjechał do Stanów Zjednoczonych w  celu pozyskania środków na bu-
dowę kościoła, zastępował go ks. Kalinowicz 68. Jego następcą był wspomniany 
wcześniej ks. C. Skibiński, po którym opiekę duchową nad wspólnotą przejął ks. 
F. Lachmayr. Po nim z miejscowości Ruda Opalin trafił do Bydgoszczy kolejny 
kapłan – ks. J. Madziarz. Pogorszyła się wówczas znacznie sytuacja lokalowa 
wspólnoty religijnej. Żeby odprawić nabożeństwa, musiano wynajmować salę 
hotelową. Po trzech latach pracy ksiądz ten zrezygnował z  kapłaństwa. Na 
jego miejsce wydelegowano wówczas ks. Konstantego Milewskiego 69, jednak 
ze względów zdrowotnych dosyć szybko zastąpił go ks. J. Dobrochowski. Tuż 
przed wybuchem wojny parafię objął z kolei ks. W. Szwed 70.

Mimo spadku liczby wiernych przy bydgoskiej placówce PNKK funkcjo-
nowało cały czas kilka stowarzyszeń. W 1938 r. były to organizacje: Niewiast 
Polskich ANS, Obrońców PNKK oraz Towarzystwo Śpiewacze 71. Można 
odnieść wrażenie, że spadek liczby wiernych nie rzutował nadmiernie na obni-
żenie aktywności organizacyjnej pozostałych wiernych tego obrządku. Warto 
też wspomnieć o  pięknej postawie ostatniego przedwojennego duszpasterza 
Kościoła narodowego.

W październiku 1939 r., na mocy dwóch dekretów, włączono część polskich 
ziem bezpośrednio do III Rzeszy. Na tym bezprawnie, choćby w świetle ratyfi-
kowanej przez Niemcy IV konwencji haskiej z 1907 r., anektowanym terytorium 

65	 E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 51.
66	 „Polska odrodzona. Dwutygodnik poświęcony Idei Kościoła Narodowego w Polsce”, R. 11, nr 1, s. 9.
67	 Ksiądz ten pochodził z Brodnicy, gdzie urodził się 30 kwietnia 1902 r. Zob. APB, Komenda Powiatowa 

PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego w Bydgoszczy, sygn. 32, 
Raport policyjny z 20.01.1930 r.

68	 E. Alabrudzińska, dz. cyt., s. 53–54.
69	 Wynajmował on mieszkanie w Bydgoszczy przy ul. Garbary 19 i jak wynikało z rozpoznania policyj-

nego, opowiedział się za bpem W. Faronem. Parafia bydgoska na początku lat trzydziestych miała 
liczyć ok. 1600 osób, z czego dwie trzecie określano jako „faronowców”, a pozostałych jako wiernych 
bpowi F. Hodurowi. Zob. APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność 
Kościoła narodowego w Bydgoszczy, sygn. 32, Raport PP dla Starosty Grodzkiego z 19.11.1931 r.

70	 S. Włodarski, dz. cyt., s. 312–313.
71	 „Posłannictwo”, R. 5, nr 5, s. 17.



280

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

znalazła się również i Bydgoszcz. Wśród wielu represji, jakie dotknęły Polaków, 
był również całkowity zakaz odprawiania nabożeństw po polsku. Zezwolono 
jedynie na używanie łaciny i  języka niemieckiego podczas liturgii. Bydgoski 
duszpasterz ks. W. Szwed nie podporządkował się temu zaleceniu i po odpra-
wieniu kilku mszy w  ojczystym języku został aresztowany. Po zatrzymaniu 
został skierowany do prac przymusowych przy budowie drogi. Gdy udało mu 
się zbiec, przedostał się do Generalnego Gubernatorstwa, gdzie pełnił dalej 
posługę kapłańską w Skarżysku. Tutaj włączył się czynnie w działalność kon-
spiracyjną. Niestety podczas jednej z misji kurierskich został zastrzelony przez 
niemieckich żołnierzy na miejscowym dworcu kolejowym 72.

W  tym samym czasie wierni PNKK w  Bydgoszczy nadal się gromadzili, 
oczywiście już potajemnie, w prywatnych mieszkaniach. Utrzymywano listowny 
kontakt z bpem J. Padewskim, który w korespondencji przesyłanej do wiernych 
starał się podtrzymać ich na duchu i zachęcał do wytrwania w polskości i wierze 
obrządku Kościoła narodowego 73.

Mając na uwadze fakt, iż działalność Kościoła narodowego w żaden sposób 
nie była wymierzona w państwo polskie i jego instytucje, musi dziwić to, że od 
pierwszych dni jego funkcjonowania w Bydgoszczy był on w obszarze dosyć 
intensywnego rozpracowywania przez miejscowych funkcjonariuszy PP. Począt-
kowe działania policji były dosyć nerwowe i mało przemyślane, co doprowadzało 
nawet do poważnych zamieszek ulicznych. Jako przykład można wskazać zaj-
ście z dnia 30 sierpnia 1925 r. Wówczas to trójka policjantów, st. posterunkowy 
Rydlewski i  posterunkowi Szczepański i  Mróz, udała się o  godz. 8.45 na ul. 
Marcinkowskiego 8b, gdzie trwało spotkanie wiernych Kościoła narodowego. 
Po jego zakończeniu (nie chcieli przerywać dobiegającej końca mszy) polecili 
oni opuścić wszystkim salę, czemu jednak nie podporządkował się tylko ks. S. 
Zawadzki. Po upływie półgodziny pod salą zebrał się spory tłum ludzi żądających 
wpuszczenia na kolejne planowane nabożeństwo. Policjanci próbowali odwieść 
wzburzonych wiernych od tego zamiaru. Jednak blokowanie sali tylko wzmo-
gło niepokój ludzi, którzy z okrzykiem „hura” próbowali sforsować policyjną 
blokadę. Zapewne by się im powiodło, gdyby nie przybycie konnego oddziału 
policji, któremu udało się rozpędzić blokujących bydgoszczan 74.

W trakcie ulicznych przepychanek zatrzymano i przesłuchano kilku najbar-
dziej aktywnych demonstrantów. Policjanci odnotowali też, że na nabożeństwo 
każdy z wchodzących musiał wykupić za symboliczne 5 groszy wejściówkę – legi-
tymację. Była to oczywista próba obejścia prawnego zakazu urządzania ogólnie 

72	 S. Włodarski, dz. cyt., s. 328–329.
73	 „Posłannictwo”, R. 18, nr 3, s. 13.
74	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 

w Bydgoszczy, sygn. 32, Raport policyjny – st. przodownik Rydlewski z 30.08.1925 r.



281

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

dostępnych, otwartych nabożeństw. Te dosyć radykalne działania bydgoskiej 
policji wynikały z  otrzymanej kilka dni wcześniej instrukcji „sygn. Pl. VII 
z dn. 26 sierpnia 1925 r.” wydanej przez szefa Miejskiego Urzędu Policyjnego – 
Hańczewskiego 75. Jak wynika z raportów policyjnych, do godz. 12.00 udało się 
sytuację przy ul. Marcinkowskiego i Dworcowej uspokoić i ludzie się rozeszli. 
Jedynym z najbardziej poszkodowanych w ich trakcie okazał się st. posterunkowy 
Rydlewski, który, jak zanotowano, został „pobity przez wzburzone niewiasty” 76.

Niewątpliwie tego typu zajścia stały się inspiracją do zorganizowania narady, 
która miała miejsce 15 października 1925 r. w  gabinecie wiceprezydenta Byd-
goszczy Tadeusza Chmielarskiego. Oprócz całego grona urzędników miejskich 
i wojewódzkich wzięli w niej udział prałat i proboszcz parafii farnej ks. Tadeusz 
Skarbek-Malczewski oraz nadkomisarz Policji Politycznej 77 w Poznaniu Laboga. 
Na spotkaniu tym oprócz kwestii doktrynalno-religijnych omówiono bardzo 
szczegółowo sytuację prawną nowego wyznania oraz, co ważniejsze, zadania 
funkcjonariuszy PP. Najważniejszym wnioskiem, jaki ustalono na wspomnia-
nej naradzie, było jednoznaczne stwierdzenie, że kapłani nowego związku 
religijnego nie mogą urządzać nabożeństw dla swych członków w  szatach 
liturgicznych (nawet w  zamkniętym gronie), a  co najwyżej mogą odprawiać 

„nabożeństwa domowe dla członków rodzin i ich najbliższych” 78. Wnioski z tej 
narady po części wpisywały się w wytyczne, jakie wpłynęły w kwietniu 1925 r. 
do władz miasta oraz Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy z Urzędu 
Wojewódzkiego w Poznaniu. Wojewoda w swoim piśmie wskazywał, iż nowe 
wyznanie należy „traktować jako zwykłe stowarzyszenie z celami religijnymi 
i ściśle je obserwować” 79.

Zalecono wówczas funkcjonariuszom policji bardzo ostrożne działania 
wobec wyznawców starokatolickiego obrządku. Przykładowo wskazano, żeby 
nie interweniować bezpośrednio w  przypadku odprawiania nabożeństw. 
Policja miała się jedynie ograniczyć do ich dyskretnego inwigilowania i  mo-
nitorowania pod kątem częstotliwości oraz liczby uczestników. Podobnie 
w przypadku występowania o zgodę na urządzanie nabożeństw pogrzebowych 
i uczestnictwo kapłana PNKK w ostatniej drodze zmarłego – przyjęto ogólną 

75	 Tamże.
76	 Tamże.
77	 Pion policyjny zajmujący się m.in. inwigilowaniem struktur PNKK w okresie II RP zmieniał nieco 

swoją strukturę i, co za tym idzie, nazewnictwo. Początkowo była to Policja Polityczna, a od 7 
sierpnia 1926 r. Służba Śledcza.

78	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Protokół ze spotkania z 15.10.1925 r.

79	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo od Wojewody Poznańskiego do Prezydenta Bydgoszczy i Ekspozytury 
Policji Politycznej w Bydgoszczy z 10.04.1925 r.



282

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

zasadę odmawiania. Zalecono jednak policji nie interweniować w przypadku 
odbywania się uroczystości pogrzebowych z udziałem księdza Kościoła naro-
dowego. Przyjęto jedynie założenie, żeby w miarę zaistniałych możliwości, po 
uroczystości religijnej, dyskretnie konfiskować szaty liturgiczne 80. Podobnie 
policja miała postępować w przypadku odwiedzin chorego przez duchownego 
Kościoła narodowego 81. Co ciekawe, ustalono, że odpisy tych raportów miały 
trafiać jak najszybciej do rąk proboszcza bydgoskiej parafii farnej.

Równolegle postanowiono przeprowadzić konsultacje z władzami wojewódz-
kimi w Krakowie, które już od pewnego czasu monitorowały rozwój wspólnot 
Kościoła narodowego na swoim terenie i miały wypracowane formalno-prawne 
aspekty działania. Postanowiono dokonać też konsultacji z prokuratorem przy 
Sądzie Apelacyjnym w  Poznaniu w  celu wypracowania jednolitego modelu 
postępowania podległych mu urzędów prokuratorskich 82.

Zadania dla bydgoskiej policji dotyczące PNKK były też czasami nadsy-
łane z zupełnie innych części Polski. Jako przykład można wskazać wytyczne 
nadesłane z Sądu Grodzkiego w Radomiu. W związku z toczoną tam sprawą 
przeciwko duchownym Kościoła narodowego wnoszono o przesłanie jak naj-
dokładniejszych danych duchownych tego obrządku przebywających na terenie 
jurysdykcji komendy PP w Bydgoszczy. Proszono też o wskazanie, czy używają 
szat liturgicznych nawiązujących swym wyglądem do tych używanych przez 
księży Kościoła rzymskokatolickiego 83 oraz jakie wyroki zapadły w bydgoskim 
sądzie przeciwko duchownym Kościoła narodowego 84.

Jako ciekawostkę warto wskazać, iż w nadsyłanej korespondencji Sąd Grodzki 
w  Radomiu informował, iż PP w  Radomiu wniosła do tamtejszego sądu akt 
oskarżenia wobec mieszkańca Tarłowa Adama Adamka-Jurgielewicza, który 
w Radomiu pełnił posługę kapłańską w PNKK 85. Co ciekawe, policjanci z wo-
jewództwa kieleckiego swój akt oskarżenia oparli na art. 272 ust. 2 i 3 obowią-
zującego tam jeszcze Kodeksu Tagancewa w brzmieniu ustalonym przez art. 4 

80	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Kierownika Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy do Ko-
mendanta PP w Bydgoszczy z 21.01.1926 r. – odpis pkt. 3 z narady z 13.10.1926 r.

81	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Protokół ze spotkania z 15.10.1925 r.

82	 Tamże.
83	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 

w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo z Sądu Grodzkiego w Radomiu do Komendy Policji Państwowej 
w Bydgoszczy z 17.10.1931 r.

84	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo z Sądu Grodzkiego w Radomiu do Komendy Policji Państwowej 
w Bydgoszczy z 29.06.1931 r.

85	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo z Sądu Grodzkiego w Radomiu do Komendy Policji Państwowej 
w Bydgoszczy z 1.06.1931 r.



283

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

rozporządzenia Prezydenta RP z 24 lutego 1928 r. 86. Delikatnie mówiąc, widać, 
gdy wczytamy się w zapis wskazanej normy prawnej 87, naciąganie zarzutów, gdyż 
duchowni Kościoła narodowego nie podszywali się wcale pod księży Kościoła 
rzymskokatolickiego, nie wspominając już o niedorzecznym definiowaniu szat 
liturgicznych jako orderu czy odznaczenia.

Na zapytania władz sądowych z Radomia funkcjonariusze PP z Bydgoszczy 
odpowiedzieli, iż w lutym 1926 oraz marcu i maju 1927 r. na podstawie uchwał 
Sądu Powiatowego w Bydgoszczy dokonywali przeszukań w mieszkaniu bydgo-
skiego duchownego S. Zawadzkiego oraz w sali, gdzie odbywały się nabożeństwa. 
Zarekwirowano wówczas kilkadziesiąt elementów szat i sprzętów liturgicznych. 
Jednak, jak podkreślono, wszystkie te elementy zostały wkrótce zwrócone 
miejscowej wspólnocie religijnej. Bydgoski sąd nie dopatrzył się w samym uży-
waniu szat liturgicznych żadnych czynów podlegających penalizacji. Główną 
wytyczną działań miejscowych organów ścigania była sentencja orzeczenia 
Sądu Apelacyjnego w Poznaniu z 27 kwietnia 1928 r., w której jednoznacznie 
stwierdzono, iż „używanie szat Kościoła rzymskokatolickiego przez osoby do 
tego nieuprawnione nie jest samo przez się zniewagą tegoż Kościoła, ani jego 
urządzeń i obrzędów” 88. Dlatego, jak podkreślili policjanci, od 1927 do 1931 r. 
żadnych rewizji już nie dokonywali.

Część działań związanych z dyskretną obserwacją PNKK była inspirowana 
i  koordynowana bezpośrednio przez szefostwo Okręgowego Urzędu Policji 
Politycznej w Poznaniu. Jako przykład takich działań można wskazać wizytę 
w Bydgoszczy w dniu 30 listopada 1925 r. bpa F. Bończaka. Wówczas to nadesłano 
nawet materiał fotograficzny z Poznania. Co ciekawe, po skończonej wizycie 
polecono przekazać cześć wykonanych operacyjnie zdjęć proboszczowi parafii 
farnej ks. T. Skarbek-Malczewskiemu 89. Podobne zadanie zlecono PP w Byd-
goszczy rok później, kiedy to do miasta przybył bp F. Hodur 90. W 1930 r. Urząd 
Śledczy Komendy Wojewódzkiej PP w Poznaniu zlecał też tajne monitorowanie 

86	 Dz. U. z 1928 r. Nr 21, poz. 177.
87	 Art. 272 kk „Winny: ust. 2 samowolnego przywłaszczenia nieprzynależnych winowajcy stanowiska 

rangi lub tytułu, ust. 3 publicznego noszenia świadomie nieprzyznanego winowajcy orderu lub 
innego odznaczenia”.

88	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo z Komendy Policji Państwowej w Bydgoszczy do Sądu Grodzkiego 
w Radomiu z 10.06.1931 r.

89	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo z Okręgowego Urzędu Policji Politycznej w Poznaniu do Kierownika 
Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy z 15.12.1925 r.

90	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Komendanta PP w Bydgoszczy do Okręgowego Urzędu Policji 
Politycznej w Poznaniu z 27.11.1926 r.



284

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

nabożeństw Kościoła narodowego w celu zweryfikowania donosów o głoszeniu 
przez duchownych tego obrządku haseł antyrządowych 91.

Innym ośrodkiem władzy zlecającym w tym obszarze zadania bydgoskiej 
policji było starostwo bydgoskie. Przykładem tutaj może być wydelegowanie 
w maju 1926 r. dwóch funkcjonariuszy do Solca Kujawskiego 92, gdzie również 
pojawiły się pierwsze organizacyjne zalążki parafii PNKK, w celu rozpoznania 
i monitorowania działalności misyjnej księży S. Zawadzkiego i A. Hajduka na 
tamtym terenie 93. Również władze bydgoskiego powiatu grodzkiego zlecały PP 
zadania w zakresie obserwacji działalności PNKK. W 1932 r. funkcjonariusze 
PP, działając na polecenie bydgoskiego starosty grodzkiego, w sposób niejawny, 
udając zwolenników Kościoła narodowego, wzięli udział w spotkaniu w Kasynie 
Robotniczym przy ul. Dolina 3. W czasie tego zgromadzenia wywiadowcy poli-
cyjni odnotowali coraz bardziej pogłębiający się konflikt między zwolennikami 
bpa F. Hodura oraz bpa W. Farona 94.

Zdarzało się również, iż służby policyjne z  sąsiednich miast prowadziły 
na terenie Bydgoszczy swoje działania, nie koordynując i nie uzgadniając ich 
uprzednio z miejscową policją polityczną. Jako przykład można wskazać działa-
nia funkcjonariuszy PP z Grudziądza, którzy w dniu 2 listopada 1925 r. przybyli 
do Bydgoszczy w  celu przeszukania, na polecenie grudziądzkiej prokuratury, 
mieszkania ks. S. Zawadzkiego oraz sali przy ul. Marcinkowskiego 8b. W czasie 
przeprowadzonych rewizji praktycznie nic nie udało się znaleźć. Jak wynikało 
z  informacji przygotowanej przez bydgoską placówkę PP, dysponowała ona 
wówczas wiedzą, u kogo były przechowywane poszczególne elementy szat litur-
gicznych i wystarczyło skonsultować to przed podjęciem czynności śledczych. 
Jednak, jak stwierdzono, po dokonanym „nalocie” grudziądzkich funkcjona-
riuszy wierni Kościoła narodowego stali się dużo ostrożniejsi i znacznie lepiej 
zabezpieczyli wyposażenie liturgiczne księdza 95.

91	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Komendanta Wojewódzkiego PP w Poznaniu do Wydziału Śledczego 
PP w Bydgoszczy z 18.07.1930 r.

92	 Główną bazę personalną dla tej wspólnoty stanowili przesiedleńcy z Galicji, którzy już wcześniej 
zetknęli się z tym wyznaniem w południowej Polsce.

93	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Komendanta PP w Bydgoszczy do Okręgowego Urzędu Policji 
Politycznej w Poznaniu z 05.05.1926 r.

94	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Kierownika Komisariatu Głównego PP w Bydgoszczy do bydgoskiego 
starosty grodzkiego z 22.03.1932 r.

95	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Kierownika Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy do 
Okręgowego Urzędu Policji Politycznej w Poznaniu z 14.11.1925 r.



285

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

Jedną z konsekwencji tych działań grudziądzkiej PP na terenie Bydgoszczy 
były wytyczne, jakie otrzymał z komendy wojewódzkiej w Poznaniu Kierownik 
Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy aspirant Mieczysław Lissowski. 
Miał on niezwłocznie udać się do Grudziądza w celu zapoznania się z tamtej-
szymi metodami i przede wszystkim podstawą prawną działań wymierzonych 
przeciwko wiernym i  duchownym Kościoła narodowego. Równocześnie 
otrzymał też instrukcje działań przy ewentualnym zajęciu szat liturgicznych. 
W związku z zajściami ulicznymi, jakie miały miejsce wcześniej w Bydgoszczy, 
miał on działać bardzo ostrożnie i rozważnie. Ewentualna konfiskata szat miała 
nastąpić nie przed czy w  trakcie nabożeństwa, ale wyłącznie po jego zakoń-
czeniu. Policjanci mieli dyskretnie obserwować, gdzie duchowny udaje się po 
mszy, i miejsce to tak zabezpieczyć, żeby uniemożliwić ewentualne zbiegowisko 
wiernych i kolejne zajścia uliczne 96.

Sam wyjazd do Grudziądza okazał się dosyć owocny informacyjnie. Udało 
się pozyskać sporo danych dotyczących praktycznych aspektów proceduralno-

-prawnych przeciwdziałania funkcjonowaniu obrządku narodowego. Ustalono 
m.in., iż Izba Karna Sądu Okręgowego w Grudziądzu jako podstawę prawną 
działań konfiskaty szat liturgicznych stosuje § 166 Kodeksu Karnego Rzeszy 
Niemieckiej z  1871 r., który wówczas obowiązywał na terenie byłego zaboru 
niemieckiego 97. Pewnym novum, jeśli chodzi o praktyczną stronę działania, był 
fakt, iż grudziądzki sąd nakazywał jedynie opieczętowanie zabezpieczonych 
szat i ich pozostawienie na miejscu, a nie deponowanie na posterunku policji 98.

W styczniu 1926 r. komendant PP województwa poznańskiego podjął decyzję, 
że wszelkimi działaniami operacyjno-obserwacyjnymi wobec Kościoła narodo-
wego w Bydgoszczy ma zajmować się miejscowa Ekspozytura Policji Politycznej. 
Jednak w sytuacji konieczności przeprowadzenia np. czynności śledczych należy 
angażować funkcjonariuszy z pionów śledczych. Bardzo istotny wydaje się też na-
kaz, że wszelkie czynności procesowe należy wykonywać dokładnie z zaleceniami 
prokuratury, a jeśliby tych nie było, należy niezwłocznie po nie występować 99.

96	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Komendanta PP Województwa Poznańskiego do Kierownika 
Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy z 18.11.1925 r.

97	 Kodeks karny Rzeszy Niemieckiej z dnia 15 maja 1871 r. z późniejszymi zmianami i uzupełnieniami po 
roku 1918 wraz z ustawą wprowadczą do kodeksu karnego Związku Północno-Niemieckiego (Rzeszy 
Niemieckiej) z dnia 31 maja 1870 r. przekł. urzędowy Departamentu Sprawiedliwości Ministra B. Dzielnicy 
Pruskiej, t. 1, Poznań 1920, s. 73.

98	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Raport Kierownika Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy dla 
Okręgowego Urzędu Policji Politycznej w Poznaniu z 21.11.1925 r.

99	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Telefonogram Naczelnika Okręgowego Urzędu Policji Politycznej w Poznaniu 
do Kierownika Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy z 30.01.1926 r.



286

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

Kilka dni po tych ustaleniach, na początku lutego 1926 r., kierownik Ekspozy-
tury Policji Politycznej w Bydgoszczy wystąpił do bydgoskiej prokuratury o wyda-
nie uchwały na przeprowadzenie rewizji sali wynajmowanej przez wiernych przy ul. 
Marcinkowskiego 8b oraz w mieszkaniu ks. S. Zawadzkiego przy ul. Piotra Skargi 
10 100. Po uzyskaniu odpowiedniej zgody 4 lutego 1926 r. policja polityczna wystą-
piła do Ekspozytury Policji Śledczej o przeprowadzenie przeszukań we wskaza-
nych lokalach. Z pionu policji politycznej wydelegowano jednego funkcjonariusza, 
przodownika Służby Śledczej Stablewskiego. Miał on asystować przy wykony-
waniu przeszukań i zabezpieczyć ewentualnie odnalezione szaty liturgiczne 101.

Jeszcze w tym samym dniu policja przystąpiła do czynności śledczych, w któ-
rych wyniku zabezpieczono 34 elementy szat liturgicznych duchownego PNKK. 
Jednak po wniesieniu odwołania do sądu okręgowego, szaty musiano zwrócić 
wspólnocie religijnej 102. Analogiczne przeszukania zorganizowano jeszcze 
w marcu i sierpniu 1927 r. Podobnie jak rok wcześniej zajęte elementy liturgiczne 
zostały zwrócone wiernym po wniesieniu odwołania do sądu okręgowego 103.

Po dokonaniu przeszukań funkcjonariusze bydgoskiej policji postanowili 
dalej poszukiwać dowodów na to, że działania duchownych i  wiernych Koś-
cioła narodowego wyczerpują znamiona czynu określonego w § 166 Kodeksu 
Karnego Rzeszy Niemieckiej z dnia 15 maja 1871 r. W tym celu przesłuchano 
kilka osób na okoliczność treści, jakie były głoszone na spotkaniach organiza-
cyjnych i  religijnych wiernych PNKK 104. Jednak żadnych istotnych dla linii 
ewentualnego oskarżenia elementów nie udało się wówczas uzyskać. Policja 
jedynie poszerzyła swoją wiedzę co do dodatkowych adresów, gdzie zbierali 
się wierni nowego obrządku. Okazało się, że wierni jeszcze spotykali się w sali 
Domu Robotniczego przy ul. Dolina 2 oraz sali restauracji i teatru Elysium przy 
ul. Gdańskiej 131 105.

100	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Kierownika Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy do 
Prokuratora Matelskiego przy Sądzie Okręgowym w Bydgoszczy z 3.02.1926 r.

101	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Pismo Kierownika Ekspozytury Policji Politycznej w Bydgoszczy do 
Kierownika Ekspozytury Policji Śledczej w Bydgoszczy z 4.02.1926 r.

102	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Spis rzeczy zabezpieczonych w pomieszczeniach sali przy ul. Marcinkowskiego 
8b z 4.02.1926 r.

103	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Korespondencja Naczelnika Urzędu Śledczego w Bydgoszczy z Sądem 
Powiatowym w Bydgoszczy z 3.03.1927 r. oraz 06.08.1927 r.

104	 APB, Komenda Powiatowa PP dla miasta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego 
w Bydgoszczy, sygn. 32, Protokoły przesłuchania pięciu uczestników spotkań wiernych Kościoła 
narodowego z 4.02.1926 r.

105	 W artykule podaję nazwy ulic i numeracje aktualne w latach 20. i 30. XX w. W niektórych wypadkach 
obecnie wskazane budynki, o ile jeszcze istnieją, mogą mieć zmienioną numerację oraz nazwy ulic, 
przy których są położone.



287

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

Podsumowując rozważania ujęte w niniejszym artykule, można stwierdzić, 
że lata 20. i 30. XX w. to był okres tworzenia i rozwoju struktur PNKK w Byd-
goszczy. Jak się wydaje, największą przeszkodą był brak uregulowania sytuacji 
prawnej tego obrządku. Inklinowało to określoną aktywnością PP, której 
funkcjonariusze i kierownictwo było dodatkowo pod presją hierarchii Kościoła 
rzymskokatolickiego oraz związanych z nim środowisk politycznych. Jednak po 
całościowej analizie archiwalnych i prasowych materiałów źródłowych można 
dojść do wniosku, że bydgoscy policjanci podchodzili do swoich zadań zwią-
zanych z obserwacją działań wspólnoty starokatolickiej z dużym rozsądkiem 
i dystansem. Starali się nie angażować osobiście w spory ideologiczno-religijne, 
niejako naturalnie pojawiające się w takich sytuacjach. Oczywiście nie zawsze 
się to udawało. Jednak per saldo można działania PP uznać za bardzo profesjo-
nalne i pragmatyczne.

BIBLIOGRAFIA

PUBLIKACJE ZWARTE I ARTYKUŁY

Adamus-Darczewska K., Kościół Polskokatolicki, Społeczne warunki jego powstania 
i działalności na wsi, Wrocław 1967.

Alabrudzińska E., Polski Narodowy Kościół Katolicki [w:] tejże, Mniejszości 
wyznaniowe w Bydgoszczy w latach 1920 - 1939, Toruń 1995, s. 46–62.

Baranowski Z., Rys historyczny miejscowości powiatu janowskiego, Lublin 2001.
Białecki K., Kościół Narodowy w Polsce w latach 1944–1965, Poznań 2003.
Białecki K., Lepsi katolicy? Ingerencja organów państwa w życie Kościoła polskoka-

tolickiego w latach pięćdziesiątych i sześćdziesiątych XX wieku, „Biuletyn IPN” 
2004, nr 3 (38), s. 32–41.

Borówka B., Zarys historii powstania Kościoła Polskokatolickiego na tle Polskiego 
Narodowego Kościoła Katolickiego, „Veritati et Caritati”, 2013, t. 1, s. 217–226.

„Dziennik Bydgoski” 1925, nr 137.
Gaworski J., Niepodległa, bo katolicka? O kościele czasów zaborów, Sulejówek 2019.
Halicki K., Policja polityczna w Polsce w okresie międzywojennym [w:] Wywiad 

i kontrwywiad wojskowy II RP, Studia i materiały z działalności Oddziału II 
SG WP, red. T. Dubicki, Łomianki 2010, s. 295–313.

Kodeks Karny Rzeszy Niemieckiej z dnia 15 maja 1871 r. z późniejszymi zmianami 
i uzupełnieniami po roku 1918 wraz z ustawą wprowadczą do kodeksu karnego 
Związku Północno-Niemieckiego (Rzeszy Niemieckiej) z  dnia 31 maja 1870 r. 
przekł. urzędowy Departamentu Sprawiedliwości Ministra B. Dzielnicy Pruskiej, 
t. 1, Poznań 1920.



288

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

Kowalczuk Z., Wielcy ludzie Kościoła, Kardynał Mieczysław Halka Ledóchowski, 
Kraków 2005.

Majewski T.R., Album Kościoła Polskokatolickiego, Warszawa 1989.
Majewski T.R., Biskup Franciszek Hodur i jego dzieło, Warszawa 1987.

„Polska odrodzona. Dwutygodnik poświęcony Idei Kościoła Narodowego 
w Polsce” 1934, R. 11, nr 1.

„Posłannictwo” 1936, R. 5, nr 5.
„Posłannictwo” 1949, R. 18, nr 3.
Sadowski I., Polski Narodowy Kościół Katolicki, wewnętrzne i zewnętrzne warunki 

jego rozwoju, „Seminare. Poszukiwania naukowe” 1985, t. 7, s. 177–220.
Sypniewski T., Polski Narodowy Kościół Katolicki na terenie Ziemi Zawkrzeńskiej, 

„Ziemia Zawkrzeńska” 2007, t. 11, s. 109–130.
Warchoł E., Polski Narodowy Kościół Katolicki w Polsce (1922-1952), Radom 1995.
Waszkiewicz Z., Polski Narodowy Kościół Katolicki w Toruniu (1923-1939), „Rocznik 

Toruński” 1994, t. 22, s. 143–168.
Włodarski S., Historia Kościoła Polskokatolickiego, Warszawa 1964.

ARCHIWA

Archiwum Akt Nowych w Warszawie, Zespół Ministerstwo Wyznań Religijnych 
i Oświecenia Publicznego 1917–1939, Departament Wyznań Religijnych.

Archiwum Państwowe w Bydgoszczy, Zespół Komenda Powiatowa PP dla mi-
asta Bydgoszczy 1925–1931, działalność Kościoła narodowego w Bydgoszczy.

DZIENNIKI USTAW I ORZECZENIA SĄDOWE

Dz. U. z 1928 r. Nr 21, poz. 177.
Orzeczenie Sądu Najwyższego z  10.XI.1933 r., sygn. akt K 697/33 OSP T.12, 

„Orzecznictwo Sądów Polskich” 1924, t. 3, nr 79.

STRESZCZENIE

Wspólnota Kościoła narodowego pojawiła się w  Bydgoszczy najprawdopodobniej 
w marcu 1925 r., czyli zaledwie kilkanaście miesięcy po utworzeniu pierwszych struk-
tur w Polsce. Osobą, która przyczyniła się do rozpropagowanie tej idei i zarazem do 
zorganizowania jej zwolenników w strukturę parafialną, był Stanisław Zawadzki.

Działania organizacyjne od samego początku niosły ze sobą sporo bardzo złożonych 
wyzwań. W ówczesnym porządku prawnym, ażeby dany związek wyznaniowy uzyskał 
pełnie praw wynikających choćby z zapisów konstytucji, musiał uzyskać akceptację 



289

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego Kościoła…

A
rt

y
k
u

ły

o randze ustawy. W innym przypadku był on niejako tolerowany w ramach zapewnionej 
w art. 111 i 112 ustawy zasadniczej indywidualnej wolności wyznaniowej. PNKK w tej 
sytuacji nie przysługiwały żadne uprawnienia dotyczące choćby ochrony prawnej 
właściwej innym związkom religijnym posiadającym osobowość prawną. Niosło to 
też za sobą pewne praktyczne konsekwencje, takie jak brak możliwości prowadzenia 
aktów stanu cywilnego, tworzenia swoich własnych cmentarzy wyznaniowych czy 
wpisywania ocen z religii na świadectwach szkolnych. Trochę inaczej kształtowała się 
ta sytuacja na terenach różnych byłych zaborów, gdzie jeszcze częściowo obowiązywało 
inne prawodawstwo. Najgorsze warunki były na obszarze dawnego zaboru rosyjskiego, 
gdzie udzielane przez księży PNKK śluby i rozwody czy też wystawiane metryki nie 
miały w praktyce żadnej mocy prawnej. Tutaj też starano się stosować wobec księży 
nowego obrządku normy prawne określone w art. 97 i 138 tzw. Kodeksu Tagancewa. 
W przypadku zastosowania sankcji określonych we wskazanej ustawie karnej kapłanowi 
Kościoła narodowego w skrajnych wypadkach mogła grozić kara pozbawienia wolności 
nawet do lat sześciu. Na szczęście zarówno prokuratury, jak i  sędziowie unikali 
stosowania tak rygorystycznych sankcji i  co najwyżej orzekano kary grzywny lub 
krótkotrwałego aresztu.

Słowa kluczowe: Bydgoszcz, Policja Państwowa, Kościół Rzymskokatolicki, Polski 
Narodowy Kościół Katolicki (PNKK). demonstracja, szata liturgiczna, cmentarz, 
kapłan, proboszcz, prezydent, Kościół Polskokatolicki, miasta, Polska, USA, Watykan, 
Kodeks karny, prokurator.

THE STATE POLICE AGAINST THE BYDGOSZCZ PARISH OF THE POLISH  
NATIONAL CATHOLIC CHURCH (1925–1939)

The community of the national church appeared in Bydgoszcz most probably in March 
1925, just a few months after the creation of the first structures in Poland. The person 
who contributed to the dissemination of this idea, and at the same time to the orga-
nization of its supporters into a parish structure, was Stanislaw Zawadzki.

From the very beginning, organisational activities brought with them a number of 
very complex challenges. In the legal order of those times, in order for a given religious 
association to obtain full rights resulting from the partitions of constitution, it had to 
obtain an approval with the rank of a law. Otherwise, it was kind of tolerated within 
the framework of individual religious freedom provided in Articles 111 and 112 of the 
Basic Law. The PNKK in this situation was not entitled to any rights concerning even 
the legal protection enjoyed by other religious associations with legal personality. 
This also entailed certain practical consequences, such as not being able to keep civil 
status certificates, establish their own religious cemeteries or enter religion grades in 
school certificates. The situation was somewhat different in the areas of the former 
annexations, where different legislation was still in force. The worst situation was in 
the former Russian partitions, where weddings and divorces, or certificates issued by 
priests of the Polish Catholic Church (PNKK) had no legal force in practice. There, 



290

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tomasz Sypniewski

A
rt

y
k
u

ły

attempts were made to apply to priests of the new rite the legal norms specified in 
Articles 97 and 138 of the criminal code, the so-called Tagancev Code. If the sanctions 
specified in the criminal law indicated were applied, the priest of the National Church 
in extreme cases could face imprisonment for up to six years. Fortunately, prosecutors 
and judges avoided such rigorous sanctions, and at most fines or short-term detention 
were imposed.

Keywords: Bydgoszcz, State Police, Roman Catholic Church, Polish National Catholic 
Church (PNKK). demonstration, robe, cemetery, priest, parish priest, mayor, Poland, 
USA, Vatican, criminal code, prosecutor.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

291

Urszula Szczęch
ORCID 0000-0002-0439-281X
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II
urszula.szczech@interia.pl.

TAJEMNICA SPOWIEDZI I TAJEMNICA ZAWODOWA 
DUCHOWNYCH WE WŁOSKIEJ PROCEDURZE KARNEJ 

ORAZ KODEKSIE KARNYM

WPROWADZENIE

Historia sakramentu pokuty i  pojednania zaczyna się od Jezusa Chrystusa. 
Jezus nie tylko głosił ewangelię, wzywał do nawrócenia, uzdrawiał, wskrze-
szał i wyrzucał złe duchy, ale również udzielał odpuszczenia grzechów. Czynił 
tak, ponieważ dana Mu była wszelka władza w niebie i na ziemi 1. Po śmierci 
i zmartwychwstaniu tę boską władzę przebaczania grzechów przekazał swoim 
następcom: „Wieczorem owego pierwszego dnia tygodnia, tam gdzie przeby-
wali uczniowie, choć drzwi były zamknięte z obawy przed Żydami, przyszedł 
Jezus, stanął pośrodku i rzekł do nich: Pokój wam! A to powiedziawszy, pokazał 
im ręce i bok. Uradowali się zatem uczniowie ujrzawszy Pana. A Jezus znowu 
rzekł do nich: Pokój wam! Jak Ojciec Mnie posłał, tak i Ja was posyłam. Po tych 
słowach tchnął na nich i  powiedział im: Weźmijcie Ducha Świętego! Którym 
odpuścicie grzechy, są im odpuszczone, a którym zatrzymacie, są im zatrzymane” 2.

W tradycji chrześcijańskiej sakrament odpuszczenia grzechów często zwią-
zany jest z  posługą kierownictwa duchowego. Spotkanie ze spowiednikiem 
i kierownikiem duchowym może być szansą na zrozumienie i uleczenie „choroby 
duszy”, może pomóc człowiekowi w konfrontacji z jego wymiarem transcenden-
tnym oraz zrozumieć sens egzystencji 3. Zarówno wyznanie grzechów w trakcie 
spowiedzi, jak i  rozmowy mające miejsce podczas kierownictwa duchowego 
to sytuacje, w  których człowiek mówi o  najbardziej intymnych i  osobistych 
sprawach swojego życia. Zrozumiałym jest, że prawo wewnętrzne Kościoła 
czy związku wyznaniowego zapewnia penitentowi ochronę przekazanych 

1	 Ewangelia wg Św. Mateusza [w:] Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Wyd. Pallottinum, 
Poznań 2000, s. 1326.

2	 Ewangelia wg Św. Jana [w:] Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Wyd. Pallottinum, Poznań 
2000, s. 1421.

3	 Jan Paweł II, Fides et ratio, s. 92–99.

DOI: 10.34888/ppw.2021.291-309  



292

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

w ten sposób wiadomości. Pojawiają się pytania, czy na płaszczyźnie przepisów 
państwowych wierni mogą liczyć na podobne gwarancje. Jak wygląda ochrona 
tajemnicy spowiedzi oraz tajemnicy zawodowej duchownych na tle włoskich 
zasad konstytucyjnych, włoskiej procedury karnej czy kodeksu karnego? Czy 
unormowania dotyczące tajemnicy spowiedzi i tajemnicy zawodowej duchow-
nych obejmują, poza Kościołem katolickim, także inne Kościoły i  związki 
wyznaniowe?

I. UNORMOWANIA KONSTYTUCYJNE REPUBLIKI WŁOSKIEJ  
A NIEZALEŻNOŚĆ KOŚCIOŁÓW I  INNYCH ZWIĄZKÓW WYZNANIOWYCH

Źródłem i podstawą włoskiego porządku prawnego jest Konstytucja Republiki 
Włoskiej (Costituzione della Repubblica Italiana) 4. W  przywołanej ustawie 
zasadniczej uregulowane zostały kwestie ochrony wolności religijnej oraz 
instytucjonalne relacje pomiędzy państwem i  związkami wyznaniowymi 
(confessioni religiose). Przepisy, odnoszące się do wzajemnych relacji państwa 
i  związków wyznaniowych, znalazły swoje miejsce wśród zasad naczelnych 
(principi fundamentali) zawartych w tym akcie 5. Unormowania dotyczące Koś-
cioła katolickiego ujęto w art. 7 6 konstytucji, a w art. 8 7 – przepisy dotyczące 
pozostałych związków wyznaniowych.

Art. 7 konstytucji gwarantuje Kościołowi katolickiemu niezależność i  su-
werenność. Stanowi on, że państwo i  Kościół katolicki są, każdy w  swoim 
porządku, niezależne i  suwerenne, a  ich stosunki są regulowane przez Pakty 
Laterańskie. Potwierdzona na poziomie konstytucyjnym niezależność i  su-
werenność Kościoła katolickiego oznacza istnienie spraw należących do jego 

4	 Konstytucja uchwalona 22 grudnia 1947 r. nosi datę 27 grudnia 1947 r., czyli dnia jej promulgowa-
nia przez tymczasowego prezydenta republiki. W tym samym dniu konstytucja została ogłoszona 
w urzędowym organie publikacyjnym Włoch: Gazzetta Ufficiale della Repubblica Italiana (dalej: 
GU) Nr 298. Weszła w życie 1 stycznia 1948 r. Tekst w języku włoskim Costituzione della Repubblica 
Italiana, uwzględniający zmiany i uzupełnienia wprowadzone ustawami konstytucyjnymi opubliko-
wanymi w GU, zamieszczony jest na stronie internetowej Senatu Republiki Włoskiej; Konstytucja 
Włoch, tłum. Zbigniew Witkowski, Warszawa 2004, zamieszczona na stronie internetowej http://
libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/wlochy.html [dostęp: 14 lipca 2020 r.].

5	 P. Stanisz, Regulacja problematyki wyznaniowej w Konstytucji Republiki Włoskiej, „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” 2013, nr 1, s. 136.

6	 „Lo Stato e la Chiesa cattolica sono, ciascuno nel proprio ordine, indipendenti e sovrani. I  loro 
rapporti sono regolati dai Patti Lateranensi. Le modificazioni dei Patti, accettate dalle due parti, 
non richiedono procedimento di revisione costituzionale”.

7	 „Tutte le confessioni religiose sono egualmente libere davanti alla legge. Le confessioni religiose 
diverse dalla cattolica hanno diritto di organizzarsi secondo i propri statuti, in quanto non contrastino 
con l’ordinamento giuridico italiano. I loro rapporti con lo Stato sono regolati per legge sulla base 
di intese con le relative rappresentanze”.

http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/wlochy.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/wlochy.html


293

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

wyłącznej kompetencji. Z powyższego wnosić należy, że przepisy państwowe 
nie są właściwym instrumentem regulowania spraw należących do własnego 
zakresu tego Kościoła 8.

Szczególna pozycja podmiotu, jakim jest Kościół katolicki, wynika z faktu 
posiadania przez Stolicę Apostolską podmiotowości prawa międzynarodowego. 
Stąd też umowy zawierane z tym podmiotem mają status umów międzynaro-
dowych 9. Taki właśnie status ma Układ między Stolicą Apostolską i Republiką 
Włoską z 18 lutego 1984 r. w sprawie rewizji Konkordatu Laterańskiego (Accordo 
tra La Santa Sede e La Repubblica Italiana che apporta modificazioni al Con-
cordato Lateranense) 10. Zasada niezależności i suwerenności obu podmiotów, 
sformułowana w  art. 7 ust. 1 włoskiej ustawy zasadniczej oraz w  konstytucji 
soboru watykańskiego II Gaudium et spes (nr 76) 11, znalazła tutaj, w art. 1, swoje 
potwierdzenie 12.

Na szczególną uwagę zasługuje, podobnie jak art. 7 konkordatu z 1929 roku, 
art. 4.4. omawianego układu 13. Potwierdza on, że w sprawach należących do 
własnego zakresu Kościoła katolickiego przepisy państwowe nie posiadają 
mocy obowiązującej 14.

Jednakowe traktowanie wobec prawa wszystkich związków wyznaniowych 
zostało zagwarantowane we wspomnianym już art. 8 konstytucji. Duży stopień 
autonomii gwarantuje tym podmiotom jego ust. 2. Daje on poszczególnym 
formacjom religijnym możliwość organizowania się według ich własnych 
statutów, jeśli zawarte tam normy nie wchodzą w  konflikt z  obowiązującym 
porządkiem prawnym 15.

Aby zapewnić związkom wyznaniowym autonomię i niezależność, ustawo-
dawca włoski przyjął zasadę konkretyzacji przepisów konstytucyjnych. Zawarte 
na podstawie tego klucza tzw. umowy dwustronne mają gwarantować wolność 
religijną w wymiarze nie tylko indywidualnym, ale i wspólnotowym. Regulują 
one poszczególne kwestie szczegółowe, istotne dla danego podmiotu. Normy 

8	 P. Stanisz, Regulacja…, dz. cyt., s. 144.
9	 Tamże, s. 147 i nn.; K. Orzeszyna, Status prawny kościołów i innych związków wyznaniowych w Re-

publice Włoskiej, „Przegląd Sejmowy” 2006, nr 2, s. 68 i nn.
10	 Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica Italiana che apporta modifi cazioni al Concordato Late-

ranense, GU 1985 Nr 85; AAS 75 (1985), s. 521–535; polskie tłumaczenie w „L’Osservatore Romano” 
1984, marzec, s. 20–21. Zob. Układ między Stolicą Apostolską i Republiką Włoską w sprawie rewizji 
Konkordatu Laterańskiego, podpisany 18 lutego 1984 r. [w:] J. Krukowski, Konkordaty współczesne. 
Doktryna, Teksty (1964-1994), Warszawa 1995, s. 427 i nn.

11	 Gaudium et spes [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, Poznań 2002, s. 604 i nn.
12	 M. Pietrzak, Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 1999, s. 329.
13	 „Gli ecclesiastici non sono tenuti a dare a magistrati o ad altra autorità informazioni su persone 

o materie di cui siano venuti a conoscenza per ragione del loro ministero”.
14	 F. Finocchiaro, Diritto ecclesiastico, Bologna 2015, s. 432.
15	 K. Orzeszyna, dz. cyt., s. 64.



294

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

układowe, przede wszystkim, zawierają deklarację poszanowania przez Re-
publikę Włoską autonomii związku wyznaniowego, który zawarł z państwem 
stosowny układ 16.

Opierając się na obowiązującym stanie prawnym i  kierując się powyższą 
zasadą, w latach 1984–1993 wspomniane umowy dwustronne z państwem wło-
skim zawarli przedstawiciele Kościoła Waldensów, Chrześcijańskiego Kościoła 
Adwentystów Dnia Siódmego, Zgromadzenia Bożego, Unii Gmin Żydowskich, 
Chrześcijańskiej Unii Ewangelicko-Baptystycznej i Kościoła ewangelicko-lute-
rańskiego 17. Następnych pięć umów zostało podpisanych 4 kwietnia 2007 roku. 
Na liście znalazły się: Święta Prawosławna Archidiecezja Włoch i Egzarchat dla 
Europy Południowej, Kościół Jezusa Chrystusa Świętych w Dniach Ostatnich, 
Kościół Apostolski we Włoszech, Włoski Związek Buddyjski (UBI) oraz Włoska 
Unia Hinduska. Po ponad ośmiu latach, 27 czerwca 2015 roku kolejną umowę 
dwustronną z  państwem włoskim podpisał Włoski Instytut Buddyjski Soka 
Gakkai (IBISG). Na uchwalenie ustawy na podstawie zawartego porozumienia 
oczekuje jeszcze Stowarzyszenie „Kościół Anglii” 18.

W aktach prawnych, uchwalonych na podstawie art. 8 ust. 3 włoskiej ustawy 
zasadniczej, poza szerokim uznaniem autonomii związków wyznaniowych okre-
ślono obszary, w których wykluczona jest jakakolwiek ingerencja państwa. Do 
obszarów tych należy m.in. wyznaczanie osób sprawujących funkcje kultowe 
czy posługi religijne (ministri, ministri di culto). Ustalono, że jedynie związek 
wyznaniowy uprawniony jest do potwierdzania, że dana osoba pełni funkcję 
ministri czy ministri di culto. Powyższe mianowanie musi jednak uzyskać rzą-
dową aprobatę, aby mogło wywołać jakiekolwiek skutki cywilne. Dzięki temu 
w niektórych porozumieniach wyraźnie zapewniono wszystkim osobom spra-
wującym funkcje kultowe (ministri di culto) prawo do zachowania w tajemnicy 
faktów, o których dowiedzieli się, sprawując swoją posługę duszpasterską 19.

W tradycji żydowskiej nie ma praktyki spowiedzi usznej 20. Niezależnie od 
tego zawarta z  Republiką Włoską umowa gwarantuje rabinom – duchowym 
przewodnikom społeczności żydowskiej – prawo do zachowania w tajemnicy 
wszystkiego, o czym się dowiedzieli, pełniąc swoją posługę 21. Powyższy art. 3.1. 

16	 P. Stanisz, Porozumienia w sprawie regulacji stosunków między państwem i niekatolickimi związkami 
wyznaniowymi we włoskim porządku prawnym, Lublin 2007, s. 218 i nn.

17	 K. Orzeszyna, dz. cyt., s. 62.
18	 http://presidenza.governo.it/USRI/confessioni/intese_indice.html [dostęp: 22 kwietnia 2020 r.].
19	 P. Stanisz, Porozumienia…, dz. cyt., s. 218–226.
20	 https://ucei.it/ [dostęp: 14 lutego 2020 r.].
21	 „Ai ministri di culto nominati dalle Comunità e dall’Unione a norma dello Statuto dell’ebraismo 

italiano è assicurato il libero esercizio del magistero. Essi non sono tenuti a dare a magistrati o altre 
autorità informazioni su persone o materie di cui siano venuti a conoscenza per ragione del loro 
ministero”; http://presidenza.governo.it/USRI/confessioni/norme/89L101.html [dostęp: 14 lutego 
2020 r.].

http://presidenza.governo.it/USRI/confessioni/norme/89L101.html


295

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

ustawy z dnia 8 marca 1989 r., nr 101, został zaprojektowana na wzór art. 4.4. 
umowy z dnia 18 lutego 1984 r., zawartej między państwem włoskim a Kościołem 
katolickim. Przytoczone przepisy zawierają gwarancję, że duchowni nie są zo-
bowiązani przekazywać urzędnikom sądowym bądź innym władzom informacji 
dotyczących osób lub spraw, do których poznania doszli z racji swego urzędu 22.

II. TAJEMNICA SPOWIEDZI I TAJEMNICA ZAWODOWA DUCHOWNYCH 
W KOŚCIELE KATOLICKIM ORAZ INNYCH ZWIĄZKACH WYZNANIOWYCH

W Kościele katolickim sakrament spowiedzi jest jednym z siedmiu sakramentów 
świętych. Kodeks prawa kanonicznego Kościoła katolickiego z 1983 r. 23 definiu-
je spowiedź jako akt, w  którym penitent wyznaje uprawnionemu szafarzowi 
grzechy, wyrażając za nie żal i  postanawiając poprawę. Przez rozgrzeszenie 
udzielone przez tegoż szafarza otrzymuje od Boga odpuszczenie grzechów 
(kan. 959). Odpowiednikiem powyższego kanonu w Kodeksie Kanonów Koś-
ciołów Wschodnich jest kan. 718 24.

Spowiedź jest indywidualna i integralna, a wraz z rozgrzeszeniem stanowi 
jedyny zwyczajny sposób, przez który wierny, świadomy grzechu ciężkiego, do-
stępuje pojednania z Bogiem i Kościołem (kan. 960). W odniesieniu do wiernych 
obrządków wschodnich unormowanie to brzmi identycznie (kan. 720). Z punktu 
widzenia prawa kanonicznego tajemnica spowiedzi ma charakter bezwzględny. 
Odpowiednie kanony zabraniają spowiednikowi, słowami lub w  jakikolwiek 
inny sposób i dla jakiejkolwiek przyczyny, w czymkolwiek zdradzić penitenta, 
stanowiąc tym samym o nienaruszalności tej tajemnicy (kan. 983 § 1: „Tajemnica 
sakramentalna jest nienaruszalna; dlatego nie wolno spowiednikowi słowami 
lub w  jakikolwiek inny sposób i  dla jakiejkolwiek przyczyny w  czymkolwiek 
zdradzić penitenta”). Kodeks Kanonów Kościołów Wschodnich także stanowi 
o nienaruszalności tej tajemnicy (kan. 733 § 1).

Spowiednik nie może również korzystać z wiadomości uzyskanych podczas 
spowiedzi, powodujących uciążliwość dla penitenta, nawet przy wykluczeniu 
wszelkiego niebezpieczeństwa wyjawienia (kan. 984 § 1). Kanon ten identycznie 
brzmi dla wiernych obrządków wschodnich (kan. 734 § 1).

22	 F. Finocchiaro, dz. cyt., s. 432.
23	 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25.01.1983 r.), AAS 75 (1983), pars 

II, s. 1–317; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład zatwierdzony przez Konferencję 
Episkopatu, Poznań 1984.

24	 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalum auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus, AAS 82 (1990), 
s. 1033–1363.



296

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

Bezwzględny nakaz zachowania tajemnicy spowiedzi ma swoje źródło 
w ochronie godności człowieka „odrodzonego w Chrystusie” 25. Bezwzględność 
oznacza, że tajemnica ma charakter absolutny, permanentny i  nienaruszalny. 
Kościół nie może dyspensować od tego nakazu, ponieważ forum sakramentalne 
wyłączone jest spod możliwości ingerencji człowieka 26.Tajemnicą spowiedzi 
objęte są nie tylko wyznane przez penitenta grzechy, ale wszystkie fakty i oko-
liczności towarzyszące spowiedzi 27. Każda próba podważenia powyższego 
stanowiska Kościoła w tym względzie stanowiłaby naruszenie świętości sakra-
mentu i uwłaczała godności penitenta 28.

W przypadku naruszenia tajemnicy spowiedzi prawodawca kościelny przewi-
duje surowe sankcje karne, nie wyłączając ekskomuniki. Najwyższa kara (latae 
sententiae) przewidziana jest dla spowiednika, który bezpośrednio narusza tajem-
nicę spowiedzi (kan. 1388 § 1). Takie same konsekwencje przewidziano również 
dla duchownych Kościołów wschodnich (kan. 1456 § 1). Kara taka wymierzana 
jest przez sam fakt popełnienia przestępstwa i nie podlega przedawnieniu. Nie 
można jej też uniknąć nawet w przypadku niewszczęcia procesu 29.

W  kontekście coraz częściej podejmowanych dyskusji na temat prawa do 
informacji, również tych dotyczących najbardziej prywatnych oraz poufnych 
sfer życia, Penitencjaria Apostolska przypomniała o absolutnej nienaruszalności 
pieczęci sakramentalnej, która nie dopuszcza żadnych wyjątków. Przestępstwo 
złamania tajemnicy spowiedzi przez spowiednika podlega karze ekskomuniki, 
i to takiej, w którą popada się na mocy samego prawa. Tylko papież może z tej 
kary uwolnić i  robi to właśnie za pośrednictwem Penitencjarii. Odwołanie 
do tego trybunału w  takich sytuacjach jest konieczne i  wynika z  przepisów  
prawa 30.

W opublikowanym 29 czerwca 2019 r. dokumencie Nota sull’importanza del 
foro interno e l’inviolabilità del sigillo sacramentale zwrócono uwagę na świętość 
forum wewnętrznego i  absolutną nienaruszalność pieczęci sakramentalnej. 
Podkreślono, że nie może być mowy, by w  tym zakresie Kościół dostosował 

25	 B. W. Zubert, Sacramentale sigillum inviolabile est [w:] Divina et humana. Księga jubileuszowa w 65. 
rocznicę urodzin Księdza Profesora Henryka Misztala, A. Dębiński, W. Bar, P. Stanisz (red.), Lublin 
2001, s. 723.

26	 Tamże, s. 728.
27	 Zob. M. Pastuszko, Sakrament pokuty i pojednania, Kielce 1999, s. 399; T. Rakoczy, Ochrona tajemnicy 

spowiedzi. Zakaz wyjawiania okoliczności uciążliwych dla penitenta, „Annales Canonici” 2009, nr 3, 
s. 136–137.

28	 B. W. Zubert, dz. cyt., s. 731.
29	 Tamże, s. 733 i n.; J. Krukowski, Księga VI. Sankcje w Kościele. Część ogólna [w:] Komentarz do Kodeksu 

Prawa Kanonicznego z 1983 r., t. 4, Lublin 1987, s. 182.
30	 K. Nykiel, Penitencjaria Apostolska: Trybunał miłosierdzia w służbie Kościołowi, „Teologia i Moralność” 

2015, t. 10, nr 2.



297

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

swój własny porządek prawny do systemów cywilnych państw, w  których 
funkcjonuje 31.

Niezależnie od spowiedzi wierni niejednokrotnie korzystają z  rozmów 
duszpasterskich i porad duchowych. Przekazywane w ten sposób informacje, 
mimo że nie są wyznaniem grzechów z  intencją uzyskania rozgrzeszenia, 
często dotyczą najbardziej intymnych i  osobistych sfer życia penitenta 32. 
Kierownictwo duchowe należy w szczególny sposób do wewnętrznego forum 
pozasakramentalnego. W  takiej rozmowie wierzący powierza własną drogę 
nawrócenia i uświęcenia konkretnemu kapłanowi. Powierzone w ten sposób 
informacje również domagają się ochrony. Wynika ona z prawa każdej osoby 
do poszanowania własnej intymności (kan. 220). Identyczne unormowania tej 
kwestii znajdziemy w Kodeksie Kanonów Kościołów Wschodnich (kan. 23).

Przedmiotem ochrony przywołanych kanonów jest prawo do ochrony własnej 
intymności oraz prawo do ochrony dobrej opinii i dobrego imienia, które jest 
najwyższą wartością moralną. Są to prawa naturalne, przysługujące każdemu 
człowiekowi i  wynikające z  przyrodzonej godności osoby ludzkiej. Dla usta-
wodawcy kodeksowego termin „intymność” jest pojęciem głębszym, bardziej 
osobistym niż „prywatność”, którym to pojęciem posługuje się ustawodawca 
państwowy. Ochrona prawa do poszanowania dobrego imienia oraz własnej 
intymności rodzi po stronie wszystkich innych osób oraz instytucji obowiązek 
poszanowania nienaruszalności tajników cudzego sumienia 33.

Słusznie więc wierni powinni oczekiwać od kapłana zachowania w tajemnicy 
tego wszystkiego, co usłyszał podczas takiej rozmowy, porady czy kierownictwa 
duchowego. Dlatego też tajemnicy zawodowej (duszpasterskiej) duchownych 
Kościół gwarantuje szczególną poufność 34.

O wielkiej tradycji osobistego kierownictwa duchowego w życiu Kościoła 
pisał Ojciec Święty Jan Paweł II. W adhortacji apostolskiej Pastores dabo vobis 
z  całą mocą podkreślił, że kierownictwo duchowe jest niezwykle ważnym 
elementem człowieka w  jego drodze do świętości 35. Ojciec Pio postrzegał tę 
posługę wręcz jako wymóg ducha apostolskiego, którym powinien kierować 
się każdy kapłan. Sam miał ogromny szacunek do kierownictwa duchowego 

31	 http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/index_it.htm [dostęp: 10 grudnia 
2019 r.].

32	 P. Majer, Ochrona prywatności w kanonicznym porządku prawnym [w:] Ochrona danych osobowych 
i prawo do prywatności w Kościele, red. P. Majer, Kraków 2002, s. 83–123.

33	 Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, księg. II: Lud Boży, t. 2, cz. 1, red. J. Krukowski, Poznań 
2005, s. 36 i nn.

34	 Nota sull’importanza del foro interno e l’inviolabilità del sigillo sacramentale (29 giugno 2019), http://
www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/index_it.htm [dostęp: 10 grudnia 2019 r.].

35	 Pastores dabo vobis, A AS 84 (1992), s. 657, Posynodalna Adhortacja Apostolska do biskupów, do 
duchowieństwa i wiernych o formacji kapłanów we współczesnym świecie, Rzym 1992, s. 40.

http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/documents/rc_trib_appen_pro_20190629_forointerno_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/index_it.htm


298

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

i  dostrzegał jego konieczność. Był przekonany, że im dalej człowiek jest na 
drodze do doskonałości, tym bardziej potrzebuje pomocy kierownika 36. Taka 
misja wymaga więc szczególnej poufności, tajemnicy ad extra, oczekiwanej 
przez wiernych od kierowników duchowych.

Na przestrzeni wieków, zarówno wyznanie grzechów, jak i  kierownictwo 
duchowe przyjmowało różne formy. W Kościołach i związkach wyznaniowych 
innych niż katolickie spowiedź sakramentalna jawi się jako wyjątek. Nierzadko 
spowiedź uszna jest opcjonalna albo wręcz niedopuszczalna. W takich wspól-
notach jak te ostatnie trudno mówić o tajemnicy spowiedzi.

Na poszczególnych stronach internetowych najliczniejszych związków wy-
znaniowych działających dziś we Włoszech można znaleźć informacje dotyczące 
praktyk związanych ze spowiedzią. W Kościołach protestanckich spowiedź nie 
jest sakramentem rozumianym tak, jak w Kościele katolickim. Duchowny nie 
ma bezwzględnego obowiązku zachowania w  tajemnicy tego, o  czym dowie-
dział się podczas spowiedzi. Co więcej, uważa się, że spoczywa na nim moralny 
i  prawny obowiązek doniesienia o  przestępstwie, o  którym powiedział mu 
penitent. Zawiadomić powinien właściwe organy lub ofiarę. Duchowny, który 
milczy, musi mieć na uwadze, że działa wbrew swojemu obowiązkowi i czyni 
siebie odpowiedzialnym za to, że nie ujawnił przestępstwa 37.

Przyglądając się bliżej wspólnotom protestanckim, znajdziemy odstępstwa 
od tej reguły. W luteranizmie, podobnie jak w wielu innych Kościołach, podczas 
nabożeństwa, przed przystąpieniem do komunii, celebruje się obrzęd pokutny. 
Prywatna spowiedź nie jest wymagana. Jeżeli jednak do niej dochodzi, statut 
Luterańskiego Kościoła Ewangelickiego stanowi, że duchowi przewodnicy 
wiernych z urzędu zobowiązani są do zachowania tajemnicy spowiedzi, nawet 
po zakończeniu stosunku służby 38.

Zgodnie z  regułami Kościoła anglikańskiego spowiedź uszna nie jest 
obowiązkowa. Jednak wierni, którzy mają taką potrzebę, mogą zdecydować 
się na bardziej intymne i  personalne wyznanie grzechów, czyli skorzystanie 
z sakramentu spowiedzi w konfesjonale. Wspólnota anglikańska z moralnego 

36	 Listy Ojca Pio, II Korespondencja z Raffaeliną Cerase (1914-1915), tłum. M.E. Nowak, Kraków 2019, 
s. 51 i nn.

37	 P. Alberici, Eccezioni al dovere di testimonianza, Torino 1910, s. 87 i nn.
38	 Art. 9.1. (Il Ministero di Culto): „I Pastori che hanno l’incarico di un ufficio pastorale hanno il diritto 

ed il dovere del pubblico annuncio del Vangelo con la Parola ed il Sacramento, della cura delle anime, 
dell’istruzione e dell’assunzione di incarichi di interesse comune affidati dalla CELI. Essi espletano 
il loro incarico in fedeltà ai voti dell’ordinazione ed in ottemperanza agli ordinamenti della CELI 
e della Comunità. Sono tenuti all’osservanza del segreto del confessionale e d’ufficio anche dopo 
il termine del rapporto di servizio”; https://www.chiesaluterana.it/statuto-della-chiesa-luterana/ 
[dostęp: 6 lutego 2020 r.].

https://www.chiesaluterana.it/statuto-della-chiesa-luterana/
https://www.chiesaluterana.it/statuto-della-chiesa-luterana/


299

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

i religijnego punktu widzenia uznaje prywatną spowiedź za ważną formę życia 
duchowego 39.

W protestantyzmie, wraz z zanikiem spowiedzi usznej, wielkiego znaczenia 
nabrało nabożeństwo pokutne. Odprawiane jest przed przystąpieniem do komu-
nii i obejmuje modlitwy, czytanie fragmentów biblijnych oraz śpiewanie hymnów. 
Dla wiernych ma to być czas pogłębionej refleks i swoistego rachunku sumienia.

W  Kościele Waldensów nabożeństwo pokutne to część, której nie można 
pominąć. Modlitwy, czytanie fragmentów biblijnych i śpiewanie hymnów ma 
uświadomić wiernemu popełnione grzechy i  wzbudzić za nie żal. Następnie 
pastor ogłasza przebaczenie, którego przez posługę kapłana udziela sam Bóg 40.

We wspólnocie mormońskiej przyjęto szczególną formę spowiedzi. Wyzna-
nie grzechów, przewidziane przez proroka Józefa Smitha, może być dokonane 
kapłanowi albo bezpośrednio osobie poszkodowanej przez popełniony grzech. 
W przypadku takiej spowiedzi na duchownym spoczywa obowiązek zachowania 
w tajemnicy wszystkiego, co usłyszał podczas wyznania grzechów dokonanego 
przez członka Kościoła 41.

W Towarzystwie Strażnica spowiedź jest krytykowana. Niezależnie od tego 
zachęca się swoich głosicieli do wyznawania poważnych grzechów starszym 
w  zborze. Zauważyć należy, że starszy szafarz ma możliwość odmowy skła-
dania zeznań, jeśli czuje się moralnie zobowiązany do zachowania tajemnicy 
spowiedzi 42.

III. PRAWO DUCHOWNYCH DO ODMOWY SKŁADANIA ZEZNAŃ  
ZE WZGLĘDU NA WIĄŻĄCĄ TAJEMNICĘ

Uzupełnienie unormowań dotyczących tajemnicy związanej z posługą duchow-
nych i  zawartych w  państwowo-kościelnych aktach dwustronnych stanowią 
przepisy włoskiego kodeksu postępowania karnego (Codice di procedura 
penale) 43 i włoskiego kodeksu karnego (Codice penale) 44.

39	 https://www.allsaintsrome.org/ [dostęp: 5 lutego 2020 r.]; P. Kantyka, Pokuta w refleksji teologicznej 
Kościoła anglikańskiego [w:] Pokuta dzisiaj. Materiały sesji naukowej zorganizowanej przez Polskie 
Towarzystwo Teologiczne Oddział w Radomiu 27 kwietnia 2010, J. Wojtkuna (red.), Kraków 2010, 
s. 41–51; S. Nowosad, Grzech, pokuta i spowiedź z perspektywy protestanckiej, „Studia Theologica 
Varsaviensia” 2014, nr 2, s. 37–65.

40	 https://www.chiesavaldese.org/index.php [dostęp: 30 stycznia 2020 r.].
41	 https://it.chiesadigesucristo.org/ [dostęp: 7 lutego 2020 r.].
42	 https://www.jw.org/it/ [dostęp: 12 lutego 2020 r.].
43	 Kodeks postępowania karnego, wprowadzony na mocy Dekretu Prezydenta Republiki z 22.09.1988 r., 

nr 447, GU 1988 Nr 250.
44	 Kodeks karny, zwany również kodeksem Rocco od nazwiska Ministra Sprawiedliwości, wprowadzony 

na mocy Dekretu królewskiego z 19.10.1930 r., nr 1398, Gazzetta Ufficiale 1930 Nr 251.



300

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

Ochrona, przewidziana w powyższych ustawach, obejmuje nie tylko wiado-
mości pozyskane przez duchownego (art. 200 kodeksu postępowania karnego) 45, 
ale wszelkie inne dowody będące w jego posiadaniu z racji piastowanego urzędu 
czy stanowiska (art. 256 kodeksu postępowania karnego) 46.

Przepisy te stanowią, że duchowni nie tylko nie mogą być zobowiązani do 
składania zeznań, ale mogą również odmówić dostarczenia, na wezwanie sądu, 
wszelkich innych dowodów będących w  ich posiadaniu z  racji piastowanego 
urzędu czy stanowiska. Pisemne oświadczenie kapłana o  obowiązującej go 
tajemnicy jest wystarczającą przesłanką odstąpienia od wymogu dostarczenia 
przez niego posiadanych dowodów czy ujawnienia wiadomości 47.

Sędzia, jeśli ma powody, by kwestionować zasadność złożonego oświadcze-
nia, zarządza niezbędne dochodzenie (art. 200 ust. 2 kodeksu postępowania 
karnego) 48. Taka kontrola z  jednej strony ma na celu ustalenie, czy istnieją 
przesłanki, które pozwalają świadkowi powstrzymać się od zeznań; z drugiej 
strony upewnienie się, że rzeczywiście przysługuje mu ochrona tajemnicy 
zawodowej. Przy ustalaniu powyższych faktów sąd może wziąć pod uwagę 
również przesłanki natury logicznej, bez konieczności odwoływania się do 

45	 Art. 200 (Segreto professionale): „1. Non possono essere obbligati a deporre su quanto hanno 
conosciuto per ragione del proprio ministero, ufficio o professione, salvi i casi in cui hanno l’obbligo 
di riferirne all’autorità giudiziaria:

	 a) i ministri di confessioni religiose, i cui statuti non contrastino con l’ordinamento giuridico italiano;
	 b) gli avvocati, i procuratori legali, i consulenti tecnici e i notai;
	 c) i medici e i chirurghi, i farmacisti, le ostetriche e ogni altro esercente una professione sanitaria;
	 d) �gli esercenti altri uffici o professioni ai quali la legge riconosce la facoltà di astenersi dal deporre 

determinata dal segreto professionale.
	 2. �Il giudice, se ha motivo di dubitare che la dichiarazione resa da tali persone per esimersi dal deporre 

sia infondata, provvede agli accertamenti necessari. Se risulta infondata, ordina che il testimone 
deponga.

	 3. �Le disposizioni previste dai commi 1 e 2 si applicano ai giornalisti professionisti iscritti nell’albo 
professionale, relativamente ai nomi delle persone dalle quali i medesimi hanno avuto notizie di 
carattere fiduciario nell’esercizio della loro professione. Tuttavia se le notizie sono indispensabili 
ai fini della prova del reato per cui si procede e la loro veridicità può essere accertata solo attraverso 
l’identificazione della fonte della notizia, il giudice ordina al giornalista di indicare la fonte delle 
sue informazioni”.

46	 Art. 256 (Dovere di esibizione e segreti): „1. Le persone indicate negli artt. 200 e 201 devono 
consegnare immediatamente all’autorità giudiziaria, che ne faccia richiesta, gli atti e i documenti, 
anche in originale se così Ë ordinato, e ogni altra cosa esistente presso di esse per ragioni del loro 
ufficio, incarico, ministero, professione o arte, salvo che dichiarino per iscritto che si tratti di segreto 
di Stato ovvero di segreto inerente al loro ufficio o professione.

	 2. Quando la dichiarazione concerne un segreto di ufficio o professionale, l’autorità giudiziaria, se ha 
motivo di dubitare della fondatezza di essa e ritiene di non potere procedere senza acquisire gli atti, 
i documenti o le cose indicati nel comma 1, provvede agli accertamenti necessari. Se la dichiarazione 
risulta infondata, l’autorità giudiziaria dispone il sequestro”.

47	 Tamże.
48	 Art. 200 (Segreto professionale): „2. Il giudice, se ha motivo di dubitare che la dichiarazione resa da 

tali persone per esimersi dal deporre sia infondata, provvede agli accertamenti necessari. Se risulta 
infondata, ordina che il testimone deponga”.



301

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

procedur 49. Jeżeli odmowa udostępnienia rzeczy, które mogą stanowić dowód 
w  sprawie, okazuje się nieuzasadniona, sąd zajmuje te rzeczy (art. 256 ust. 2 
kodeksu postępowania karnego) 50.

Obowiązek zachowania tajemnicy, przewidziany w art. 200 i art. 256 kodeksu 
postępowania karnego, dotyczy nie tylko duchownych katolickich i ich posługi 
jako duszpasterzy czy spowiedników. Tyczy się także duchownych innych wy-
znań, a informacje uzyskane przez nich z racji sprawowanych urzędów także 
podlegają ochronie 51.

W przypadku wyznań religijnych, których statuty nie są sprzeczne z włoskim 
systemem prawnym, decyzja o ujawnieniu wiadomości uzyskanych w związku 
z pełnioną przez siebie funkcją należy do duchownych. Każdą taką decyzję po-
winna poprzedzić ocena sytuacji dokonana zgodnie z sumieniem i z przyjętymi 
w danym związku wyznaniowym unormowaniami 52.

Nie zawsze jednak decyzje duchownych co do tego, czy treści przekazane 
przez rozmówcę należą do grupy wiadomości objętych tajemnicą czy też nie, 
spotykają się z  aprobatą. Są sytuacje, w  których rozróżnienie może nie być 
łatwe 53. Pojawiające się w tej kwestii spory rozstrzygają sądy.

14 lutego 2017 roku Sąd Najwyższy Republiki Włoskiej orzekał w  takiej 
sprawie 54. Wyrok miał odpowiedzieć na pytanie, czy treść rozmowy kapłana 
miejscowego Kościoła z młodą dziewczyną powinna być objęta tajemnicą, czy 
też duchowny zobowiązany był zgłosić fakty, o których się dowiedział, odpo-
wiednim władzom. Rozmówczyni zwierzyła się duchownemu, że od 13. roku 
życia jest ofiarą powtarzającej się przemocy grupowej.

Sprawa, zanim została złożona w Sądzie Najwyższym, toczyła się przed sądem 
w Palmi, gdzie wyrokiem z 10 grudnia 2012 r. uznano bezzasadność zachowania 
w tajemnicy przez duchownego powyższych faktów. Podobne stanowisko zajął 
Sąd Apelacyjny w Reggio Calabria, który wykluczył istnienie sytuacji chronio-
nych tajemnicą, zgodnie z art. 4 układu między Stolicą Apostolską i Republiką 
Włoską w sprawie rewizji Konkordatu Laterańskiego. Uznał, że w rozpatrywanej 
sytuacji nie chodziło o  zwierzenia obejmujące sferę duchową i  orzeczeniem 
z dnia 8 marca 2016 r. podtrzymał wcześniejszy wyrok.

49	 D. Milani, Segreto, libertá religiosa e autonomia confessionale, Lugano 2008, s. 106.
50	 Art. 256 (Dovere di esibizione e segreti): „2. Quando la dichiarazione concerne un segreto di ufficio 

o professionale, l’autorità giudiziaria, se ha motivo di dubitare della fondatezza di essa e ritiene di 
non potere procedere senza acquisire gli atti, i documenti o le cose indicati nel comma 1, provvede 
agli accertamenti necessari. Se la dichiarazione risulta infondata, l’autorità giudiziaria dispone il 
sequestro”.

51	 F. Finocchiaro, dz. cyt., s. 433.
52	 D. Milani, dz. cyt., s. 105.
53	 A. Licastro, I ministri di culto nell’ordinamento giuridico italiano, Milano 2005, s. 370.
54	 Corte di Cassazione, sezione VI penale, wyrok z dnia 14 lutego 2017 r., nr 6912.



302

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

Sąd Najwyższy, po przeanalizowaniu materiału dowodowego zgromadzonego 
podczas procesu, utrzymał w mocy wyrok sądu apelacyjnego. W uzasadnieniu 
podniósł, że zarówno art. 4 układu między Stolicą Apostolską i Republiką Wło-
ską, jak i art. 200 kodeksu postępowania karnego nie oznaczają, że tajemnicą 
można objąć każdą informację przekazaną duchownemu 55.

Ochrona przewidziana w ustawodawstwie dotyczy tylko tej wiedzy, która 
została nabyta w sferze działań związanych z wykonywaniem posługi religijnej. 
Tajemnica obejmuje więc treści przekazane duchownemu w ramach jego posługi 
związanej ze sferą wiary, a nie ze sferą działalności społecznej, także zazwyczaj 
przez niego wykonywanej 56.

Sąd każdej z  instancji, które rozpatrywały powyższy problem, nie kwe-
stionował zasadności ochrony tajemnicy spowiedzi ani tajemnicy zawodowej 
duchownych. Jeżeli nie ma sporu co do intencji rozmówcy i  okoliczności, 
w  jakich duszpasterzowi została przekazana wiedza, ochrona jest zagwaran-
towana. W doktrynie wyrażany jest pogląd, że rozmowa z kapłanem nie musi 
być poprzedzona zastrzeżeniem poufności 57.

Na podkreślenie zasługuje fakt, że gwarancje przewidziane w art. 200 kodeksu 
postępowania karnego obejmują również dochodzenia wstępne 58.

Ochrona posiadanych informacji rozciąga się także na osoby, które swojemu 
obrońcy albo jego zastępcy przekazały już stosowne wiadomości dotyczące 
sprawy. W  trakcie procesu prokurator 59 ma możliwość przesłuchania osób 
mogących mieć wiedzę co do okoliczności dotyczących dochodzenia, z zastrze-
żeniem, że nie może zadawać pytań, które zostały już zadane przez obrońców. 

55	 Tamże.
56	 A. Licastro, dz. cyt., s. 371 i nn.
57	 Tamże.
58	 D. Milani, dz. cyt., s. 107 i nn.
59	 W Republice Włoskiej przepisy ustawy zasadniczej dotyczące prokuratury znalazły swoje miejsce 

w tytule IV „Sądownictwo”. Prokurator, w ramach struktury władzy sądowniczej, działa jako jeden 
z organów wymiaru sprawiedliwości. Stanowi o tym art. 107 Konstytucji Republiki Włoskiej in fine, 
art. 108 ust. 2 oraz art. 112. Art. 107: „I magistrati sono inamovibili. Non possono essere dispensati 
o sospesi dal servizio ne´ destinati ad altre sedi o funzioni se non in seguito a decisione del Consiglio 
superiore della magistratura, adottata o per i motivi e con le garanzie di difesa stabilite dall’ordinamento 
giudiziario o con il loro consenso. Il Ministro della giustizia ha facoltà  di promuovere l’azione 
disciplinare. I magistrati si distinguono fra loro soltanto per diversità  di funzioni. Il pubblico 
ministero gode delle garanzie stabilite nei suoi riguardi dalle norme sull’ordinamento giudiziario”; 
art. 108: „Le norme sull’ordinamento giudiziario e su ogni magistratura sono stabilite con legge. La 
legge assicura l’indipendenza dei giudici delle giurisdizioni speciali, del pubblico ministero presso 
di esse, e degli estranei che partecipano all’amministrazione della giustizia”; art. 112: „Il pubblico 
ministero ha l’obbligo di esercitare l’azione penale”. W procesie karnym art. 112 wprost nakłada 
na prokuraturę obowiązek wszczynania postępowania. W literaturze pojawia się więc pogląd, 
że w Republice Włoskiej obok sądownictwa orzekającego (magistratura giudicante) funkcjonuje 
sądownictwo śledcze (magistratura requirente), tworzone przez prokuraturę (pubblico ministero); 
zob. Z. Witkowski, Ustrój konstytucyjny współczesnych Włoch, Toruń 2004, s. 333 i nn.



303

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

Pytania prokuratora nie mogą także dotyczyć udzielonych odpowiedzi (art. 362 
kodeksu postępowania karnego) 60.

Do grona osób objętych powyższym unormowaniem zaliczają się również 
duchowni. Art. 362 wskazuje wprost, że obowiązują tu postanowienia art. 200 
kodeksu postępowania karnego. Ponadto możliwość odmowy współpracy 
duchownych z urzędnikami sądowymi bądź innymi władzami gwarantowany 
jest przez art. 4 ust. 4 konkordatu 61.

IV. PRZESTĘPSTWO UJAWNIENIA WIĄŻĄCEJ TAJEMNICY

Duchowny, wezwany jako świadek, ma obowiązek odmówić składania zeznań, 
jeśli jest przekonany, że wiadomości, o które zostanie zapytany, powinny być 
przez niego zachowane w tajemnicy. Obowiązek ten mógłby być uchylony, gdyby 
tajemnica nie była zapieczętowana przez sakrament i powiernik uwolnił go od 
obowiązku jej zachowania 62. Podkreślić należy, że zwolnienie przez powiernika 
z tajemnicy przekazanej kapłanowi nie zobowiązuje go do składania zeznań ani 
do komunikowania tego, o czym dowiedział się w związku ze swoją posługą 63.

Duchowny, który ma możliwość powstrzymać się od ujawnienia informacji 
uzyskanych podczas sprawowania swojej funkcji, zdradza je bez uzasadnionej 
przyczyny, naraża się na odpowiedzialność karną sięgającą nawet do roku pozba-
wienia wolności (art. 622 kodeksu karnego) 64. Ustawodawca, w przytoczonym 
art. 622 kodeksu karnego, odpowiedzialnością karną obejmuje każdego, kto 
ujawnia wiedzę zdobytą w związku z pełnionym przez siebie urzędem. W piś-
miennictwie podkreśla się, że norma ta bardziej niż do jakichkolwiek innych 
podmiotów ma zastosowanie do duchownych 65.

60	 Art. 362 (Assunzione di informazioni): „1. Il pubblico ministero assume informazioni dalle persone 
che possono riferire circostanze utili ai fini delle indagini. Alle persone già sentite dal difensore o dal 
suo sostituto non possono essere chieste informazioni sulle domande formulate e sulle risposte date.
(1) Si applicano le disposizioni degli articoli 197, 197-bis, 198, 199, 200, 201, 202 e 203. (2) (1) Periodo 
inserito dall’art.9, L. 7 dicembre 2000 n.397 in G.U. n.2 del 3 gennaio 2001. (2) Periodo sostituito 
dall’art. 13, comma 2, L. 1 marzo 2001 n.63 in G.U. n. 68 del 22 marzo 2001 [il testo precedente era:Si 
applicano le disposizioni degli artt. 197, 198, 199, 200, 201, 202 e 203.]”.

61	 A. Licastro, dz. cyt., s. 559.
62	 F. Finocchiaro, dz. cyt., s. 434.
63	 Zob. D. Milani, dz. cyt., s. 124 i nn.
64	 Art. 622 (Rivelazione di segreto professionale): „Chiunque, avendo notizia, per ragione del proprio 

stato o ufficio, o della propria professione o arte, di un segreto, lo rivela, senza giusta causa, ovvero 
lo impiega a proprio o altrui profitto, è punito, se dal fatto può derivare nocumento, con la reclusione 
fino a un anno o con la multada euro 30 a euro 516. La pena è aggravata se il fatto è commesso da 
amministratori, direttori generali, dirigenti preposti alla redazione dei documenti contabili societari, 
sindaci o liquidatori o se è commesso da chi svolge la revisione contabile della società. Il delitto è 
punibile a querela della persona offesa”.

65	 F. Finocchiaro, dz. cyt., s. 434; A. Licastro, dz. cyt., s. 368.



304

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

Tajemnica zawodowa obowiązuje kapłana nawet w sytuacji, gdy informacje, 
o których mowa, zostały ujawnione w zeznaniach sądowych. W doktrynie przyj-
muje się, że publikacja orzeczenia nie usprawiedliwia wyjawienia tajemnicy 66.

W literaturze przedmiotu zauważa się, że tajemnica nie stanowi celu samego 
w  sobie, ale jest środkiem ochrony interesów klienta, które mogłyby doznać 
uszczerbku w wyniku nieuprawnionego ujawnienia informacji. Podstawą ochrony 
przewidzianej przez ustawodawcę w art. 622 kodeksu karnego jest obrona obywa-
tela przed rzeczywistą, ale również przed potencjalną szkodą, nie tylko majątkową, 
ale każdą inną, która mogłaby wystąpić w konsekwencji ujawnienia wiadomości 67.

Ustawodawca włoski nie pominął również uregulowań dotyczących zeznań 
świadków, którzy poufne wiadomości pozyskali od osób trzecich. Przepisy 
włoskiej procedury karnej (art. 195 ust. 6 kodeksu postępowania karnego) za-
braniają przesłuchiwania tych, którzy weszli w posiadanie informacji objętych 
tajemnicą od podmiotów określonych w art. 200 tego kodeksu 68. Wyjątkiem 
jest sytuacja, w której świadek wcześniej znał te fakty lub w inny sposób uzyskał 
o nich wiedzę. W ten sposób wprowadza się rodzaj ochrony prewencyjnej, która 
uniemożliwia sędziemu przesłuchanie tego rodzaju świadków. Jest to okoliczność 
z jednej strony wzmacniająca ochronę informacji przewidzianą przez art. 200 
kodeksu postępowania karnego, z drugiej zaś strony podkreślająca, że decyzja 
o jej ujawnieniu zależy wyłącznie od depozytariusza tajemnicy. Zauważyć należy, 
że zakaz zawarty w art. 195 ust. 6 kodeksu postępowania karnego nie dotyczy 
wiedzy, w której posiadanie świadek wszedł, korzystając ze źródeł innych niż 
podmioty określone w art. 200 tegoż kodeksu 69.

Powyższą ochronę prawodawca włoski wzmocnił art. 191, w którym ustano-
wił, że dowody uzyskane z naruszeniem prawa są bezużyteczne. Odrzucenie 
dowodu uzyskanego bezprawnie przewidziano na każdym etapie procedury 
i następuje ono z urzędu 70.

We włoskim kodeksie karnym znajdziemy również przepisy, w  których 
ustawodawca zobowiązuje obywatela do ujawnienia odpowiednim władzom 
posiadanych wiadomości o przestępstwie. Osoba, słysząc o zbrodni przeciwko 
państwu, za które prawo ustanawia dożywotnie pozbawienie wolności, ma 
obowiązek natychmiastowego powiadomienia właściwego organu. Brak takiego 

66	 F. Finocchiaro, dz. cyt., s. 434.
67	 D. Milani, dz. cyt., s. 109 i nn.
68	 Art. 195 (Testimonianza indiretta): „6. I testimoni non possono essere esaminati su fatti comunque appresi 

dalle persone indicate negli articoli 200 e 201 in relazione alle circostanze previste nei medesimi articoli, 
salvo che le predette persone abbiano deposto sugli stessi fatti o li abbiano in altro modo divulgati”.

69	 D. Milani, dz. cyt., s. 108.
70	 Art. 191 (Prove illegittimamente acquisite): „1. Le prove acquisite in violazione dei divieti stabiliti 

dalla legge non possono essere utilizzate.
	 2. L’inutilizzabilità è rilevabile anche di ufficio in ogni stato e grado del procedimento”.



305

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

zgłoszenia skutkować może karą pozbawienia wolności do jednego roku lub 
grzywną 71. Obowiązek ten, zgodnie z art. 384 i wspomnianym już wcześniej 
art. 622, nie wiąże duchownych, którzy weszli w posiadanie takiej wiedzy w ra-
mach spowiedzi lub kierownictwa duchowego 72.

Penalizowane są nie tylko czyny składania fałszywych zeznań czy odmowy 
zeznań w  sytuacji posiadania wiedzy o  przestępstwie, ale także popleczni-
ctwo. Przestępstwo polegające na utrudnianiu bądź udaremnianiu postępo-
wania karnego przez udzielanie sprawcy przestępstwa pomocy w uniknięciu 
odpowiedzialności karnej zostało unormowane w  art. 378 73. Postanowienia 
tego artykułu mają zastosowanie również w sytuacjach, gdy osoba wspierana 
nie ponosi odpowiedzialności lub wydaje się, że nie popełniła przestępstwa. 
W literaturze przedmiotu można znaleźć pogląd, że analizowany przepis nie 
dotyczy duchownych, którzy z  racji swojej posługi weszli w  posiadanie tego 
typu informacji 74.

Karę do czterech lat pozbawienia wolności prawodawca przewidział dla 
świadka, który odmawia składania zeznań lub składa fałszywe oświadczenia 
dotyczące faktów, na których okoliczność jest przesłuchiwany (art. 371 bis ko-
deksu karnego) 75. Przewidzianej karze nie podlega natomiast duchowny, który 

71	 Art. 364 (Omessa denuncia di reato da parte del cittadino): „Il cittadino, che, avendo avuto notizia 
di un delitto contro la personalità dello Stato, per il quale la legge stabilisce la pena di morte (1) 
o l’ergastolo, non ne fa immediatamente denuncia all’Autorità indicata nell’art. 361, è punito con la 
reclusione fino a un anno o con la multa da euro 103 a euro 1.032. (1) La pena di morte per i delitti 
previsti dal codice penale è stata abolita dall’art. 1 del D.Lgs.Lgt. 10 agosto 1944, n. 224”.

72	 Art. 384 (Casi di non punibilità): „Nei casi previsti dagli articoli 361, 362, 363, 364, 365, 366, 369, 371-bis, 
371-ter, 372, 373, 374 e 378, non è punibile chi ha commesso il fatto per esservi stato costretto dalla 
necessità di salvare sé medesimo o un prossimo congiunto da un grave e inevitabile nocumento nella 
libertà o nell’onore. Nei casi previsti dagli articoli 371-bis, 371-ter, 372 e 373, la punibilità è esclusa 
se il fatto è commesso da chi per legge non avrebbe dovuto essere richiesto di fornire informazioni 
ai fini delle indagini o assunto come testimonio, perito, consulente tecnico o interprete ovvero 
non avrebbe potuto essere obbligato a deporre o comunque a rispondere o avrebbe dovuto essere 
avvertito della facoltà di astenersi dal rendere informazioni, testimonianza, perizia, consulenza 
o interpretazione”.

73	 Art. 378 (Favoreggiamento personale): „Chiunque, dopo che fu commesso un delitto per il quale 
la legge stabilisce la pena di morte (1) o l’ergastolo o la reclusione, e fuori dei casi di concorso nel 
medesimo, aiuta taluno a eludere le investigazioni dell’autorità, o a sottrarsi alle ricerche di questa, 
è punito con la reclusione fino a quattro anni. Quando il delitto commesso è quello previsto dall’art. 
416-bis, si applica, in ogni caso, la pena della reclusione non inferiore a due anni. Se si tratta di delitti 
per i quali la legge stabilisce una pena diversa, ovvero di contravvenzioni, la pena è della multa fino 
a euro 516. Le disposizioni di questo articolo si applicano anche quando la persona aiutata non è 
imputabile o risulta che non ha commesso il delitto. (1) La pena di morte per i delitti previsti dal 
codice penale è stata abolita dall’art. 1 del D.Lgs.Lgt. 10 agosto 1944, n. 224”.

74	 A. Licastro, dz. cyt., s. 562.
75	 Art. 371 bis (False informazioni al pubblico ministero): „Chiunque, nel corso di un procedimento penale, 

richiesto dal pubblico ministero di fornire informazioni ai fini delle indagini, rende dichiarazioni 
false ovvero tace, in tutto o in parte, ciò che sa intorno ai fatti sui quali viene sentito, è punito con 
la reclusione fino a quattro anni”.



306

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

zgodnie z  prawem nie powinien być zobowiązany do udzielenia informacji 
lub nie powinien być powołany na świadka. Odpowiedzialność duchownego 
wykluczona jest również w  sytuacjach, w  których nie został poinformowany 
o prawie do odmowy składania zeznań (art. 384 kodeksu karnego).

ZAKOŃCZENIE

Republika Włoska szanuje prawo duchownych do zachowania w  tajemnicy 
informacji pozyskanych z  racji sprawowania swojego urzędu. Fundamenty 
tej ochrony znajdujemy w  Konstytucji Republiki Włoskiej. Stosowne przepi-
sy, odnoszące się do wzajemnych relacji państwa i związków wyznaniowych, 
znalazły swoje miejsce wśród zasad naczelnych ustawy zasadniczej. Ustawę 
zasadniczą uzupełniają akty normatywne zapewniające tym podmiotom au-
tonomię oraz niezależność. Gwarantują im także wolność religijną nie tylko 
w jej wymiarze indywidualnym, ale również wspólnotowym. Dużą rolę w tym 
zakresie odgrywają unormowania włoskiego kodeksu postępowania karnego 
i kodeksu karnego. Odpowiednie przepisy nakładają na duchownych obowiązek 
zachowania w tajemnicy faktów, o których dowiedzieli się z racji sprawowania 
swojego urzędu. Dotyczy to nie tylko duchownych katolickich i  ich posługi 
jako duszpasterzy czy spowiedników, ale także duchownych innych wyznań.

Włoski kodeks karny za ujawnienie informacji pozyskanych w  związku 
z pełnioną przez duchownego funkcją przewiduje stosowne kary, łącznie z karą 
pozbawienia wolności. Analiza powyższych unormowań pozwala z uznaniem 
odnieść się do włoskiej ochrony tajemnicy sakramentalnej oraz tajemnicy 
zawodowej duchownych. Uznanie jest tym bardziej uzasadnione, że treść 
rozmowy penitenta z kapłanem, jak przyjmuje się w orzecznictwie, nie musi 
być poprzedzona zastrzeżeniem poufności. Ochrona jest zagwarantowana, 
jeżeli nie ma wątpliwości co do intencji rozmówcy i  okoliczności, w  jakich 
wiedza została przekazana duszpasterzowi. Na uwagę zasługuje również fakt, 
że tajemnica zawodowa obowiązuje kapłana nawet w sytuacji, gdy informacje, 
o których mowa, zostały ujawnione w zeznaniach sądowych i nawet publikacja 
orzeczenia nie usprawiedliwia wyjawienia tajemnicy.

BIBLIOGRAFIA

Accordo tra la Santa Sede e la Repubblica Italiana che apporta modifi cazioni al 
Concordato Lateranense, Gazzetta Ufficiale 1985 Nr 85; AAS 75 (1985), s. 521–535.

Alberici P., Eccezioni al dovere di testimonianza, Torino 1910.



307

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

Codex Canonum Ecclesiarum Orientalum auctoritate Ioannis Pauli PP. II promul-
gatus, AAS 82 (1990), s. 1033–1363.

Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25.01.1983 r.), 
AAS 75 (1983), pars II, s. 1–317; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, 
przekład zatwierdzony przez Konferencję Episkopatu, Poznań 1984.

Corte di Cassazione, sezione VI penale, wyrok z dnia 14 lutego 2017 r., nr 6912.
Costituzione della Repubblica Italiana zamieszczona na stronie internetowej 

Senatu Republiki Włoskiej, www.senato.it [dostęp: 14 lipca 2020 r.].
Finocchiaro F., Diritto ecclesiastico, Bologna 2015.
Gaudium et spes [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, 

Poznań 2002, s. 604 i nn.
https://it.chiesadigesucristo.org/ [dostęp: 7 lutego 2020 r.].
http://presidenza.governo.it/USRI/confessioni/intese_indice.html [dostęp: 

22 kwietnia 2020 r.].
http://presidenza.governo.it/USRI/confessioni/norme/89L101.html [dostęp: 

14 lutego 2020 r.].
https://ucei.it/ [dostęp: 14 lutego 2020 r.].
https://www.allsaintsrome.org/ [dostęp: 5 lutego 2020 r.].
https://www.chiesaluterana.it/statuto-della-chiesa-luterana/ [dostęp: 6 lutego 

2020 r.].
https://www.chiesavaldese.org/index.php [dostęp: 30 stycznia 2020 r.].
https://www.jw.org/it/ [dostęp: 12 lutego 2020 r.].
Jan Paweł II, Fides et ratio, Watykan 1998.
Kantyka P., Pokuta w  refleksji teologicznej Kościoła anglikańskiego [w:] Pokuta 

dzisiaj. Materiały sesji naukowej zorganizowanej przez Polskie Towarzystwo 
Teologiczne Oddział w Radomiu 27 kwietnia 2010, J. Wojtkuna (red.), Kraków 
2010, s. 41–51.

Kodeks karny wprowadzony na mocy Dekretu królewskiego z 19.10.1930 r., nr 
1398, Gazzetta Ufficiale 1930 Nr 251.

Kodeks postępowania karnego wprowadzony na mocy Dekretu Prezydenta 
Republiki z 22.09.1988 r., nr 447, Gazzetta Ufficiale 1988 Nr 250.

Konstytucja Włoch, tłum. Zbigniew Witkowski, Warszawa 2004, http://libr.
sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/wlochy.html [dostęp: 14 lipca 2020 r.].

Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, księg. II: Lud Boży, t. 2, cz. 1, red. 
J. Krukowski, Poznań 2005.

Krukowski J., Księga VI. Sankcje w Kościele. Część ogólna [w:] Komentarz do 
Kodeksu Prawa Kanonicznego z 1983 r., t. 4, Lublin 1987, s. 113–218.

Licastro A., I ministri di culto nell’ordinamento giuridico italiano, Milano 2005.
Listy Ojca Pio, II Korespondencja z Raffaeliną Cerase (1914-1915), tłum. M.E. Nowak, 

Kraków 2019.

http://www.senato.it/
http://presidenza.governo.it/USRI/confessioni/intese_indice.html
http://presidenza.governo.it/USRI/confessioni/norme/89L101.html
https://ucei.it/
https://www.allsaintsrome.org/
https://www.chiesaluterana.it/statuto-della-chiesa-luterana/
https://www.chiesavaldese.org/index.php
https://www.jw.org/it/
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/wlochy.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/wlochy.html


308

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Urszula Szczęch

A
rt

y
k
u

ły

Majer P., Ochrona prywatności w kanonicznym porządku prawnym [w:] Ochrona danych 
osobowych i prawo do prywatności w Kościele, red. P. Majer, Kraków 2002, s. 83–123.

Milani D., Segreto, libertá religiosa e autonomia confessionale, Lugano 2008.
Nota sull’importanza del foro interno e l’inviolabilità del sigillo sacramentale (29 

giugno 2019), http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/
index_it.htm [dostęp: 10 grudnia 2019 r.].

Nowosad S., Grzech, pokuta i  spowiedź z  perspektywy protestanckiej, „Studia 
Theologica Varsaviensia” 2014, nr 2, s. 37–65.

Nykiel K., Penitencjaria Apostolska: Trybunał miłosierdzia w służbie Kościołowi, 
„Teologia i Moralność” 2015, t. 10, nr 2.

Orzeszyna K., Status prawny kościołów i  innych związków wyznaniowych w Re-
publice Włoskiej, „Przegląd Sejmowy” 2006, nr 2, s. 61–79.

Posynodalna Adhortacja Apostolska do biskupów, do duchowieństwa i  wiernych 
o formacji kapłanów we współczesnym świecie, AAS 84 (1992).

Pastuszko M., Sakrament pokuty i pojednania, Kielce 1999.
Pietrzak M., Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 1999.
Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Poznań 2003.
Rakoczy T., Ochrona tajemnicy spowiedzi. Zakaz wyjawiania okoliczności uciąż-

liwych dla penitenta, „Annales Canonici” 2009, nr 3, s. 136–137.
Stanisz P., Porozumienia w sprawie regulacji stosunków między państwem i niekatol-

ickimi związkami wyznaniowymi we włoskim porządku prawnym, Lublin 2007.
Stanisz P., Regulacja problematyki wyznaniowej w Konstytucji Republiki Włoskiej, 

„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2013, nr 1, s. 135–153.
Układ między Stolicą Apostolską i  Republiką Włoską w  sprawie rewizji konkor-

datu laterańskiego, podpisany 18 lutego 1984 r. [w:] J. Krukowski, Konkordaty 
współczesne. Doktryna, Teksty (1964-1994), Warszawa 1995, s. 423–455.

Witkowski Z., Ustrój konstytucyjny współczesnych Włoch, Toruń 2004.
Zubert B. W., Sacramentale sigillum inviolabile est [w:]  Divina et humana. Księ-

ga jubileuszowa w  65. rocznicę urodzin Księdza Profesora Henryka Misztala, 
A. Dębiński, W. Bar, P. Stanisz (red.),Lublin 2001, s. 723–741.

STRESZCZENIE

Artykuł dotyczy zagadnienia ochrony informacji pozyskanych przez duchownych 
Kościoła katolickiego oraz innych Kościołów i  związków wyznaniowych z  racji 
sprawowania ich urzędu. Rozważania prowadzone są m.in. w oparciu o odpowiednie 
przepisy Konstytucji Republiki Włoskiej oraz stosowne unormowania włoskiego 
kodeksu postępowania karnego i kodeksu karnego. W przywołanej ustawie zasadniczej 

http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/documents/rc_trib_appen_pro_20190629_forointerno_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/documents/rc_trib_appen_pro_20190629_forointerno_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/apost_penit/index_it.htm


309

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej procedurze…

A
rt

y
k
u

ły

uregulowane zostały kwestie ochrony wolności religijnej oraz instytucjonalne relacje 
pomiędzy państwem i związkami wyznaniowymi. Ochrona, przewidziana w przepi-
sach włoskiego kodeksu postępowania karnego i kodeksu karnego, obejmuje nie tylko 
wiadomości pozyskane przez duchownego, ale wszelkie inne dowody będące w jego 
posiadaniu z racji piastowanego urzędu czy stanowiska.

Analiza treści i aksjologii powyższych unormowań w świetle prawa wewnętrznego 
Kościołów czy związków wyznaniowych pozwala z uznaniem odnieść się do włoskiej 
ochrony tajemnicy sakramentalnej oraz tajemnicy zawodowej duchownych. Zapewnia 
to penitentowi ochronę przekazanych w ten sposób wiadomości.

Słowa kluczowe: tajemnica spowiedzi, sekret spowiedzi, tajemnica zawodowa duch-
ownych, sakrament pokuty, spowiedź.

THE SEAL OF CONFESSION AND PROFESSIONAL SECRET OF CLERGYMEN IN  
THE ITALIAN CODE OF CRIMINAL PROCEDURE AND PENAL CODE

The present article focuses on the issues regarding protection of the information 
obtained by clergymen of the Catholic church as well as other churches and religious 
associations by virtue of their office. The author’s analyses have been based on the 
relevant principles of the Constitution of the Italian Republic as well as applicable laws 
of the Italian Code of Criminal Procedure and Penal Code. The above mentioned basic 
law regulates the issues of protection of religious freedom and institutional relations 
between the state and religious associations. Protection provided by the regulations of 
the Italian Code of Criminal Procedure and Penal Code covers not only the informa-
tion acquired by clergymen but also every other proof they possess by virtue of their 
office or position held.

Analysis of the content and axiology of the aforementioned regulations, in the light 
of the internal law of churches or religious associations, allows for an appreciation of 
the Italian protection both of the sacramental seal and professional secret of clergy-
men, which ensures confidential status of the information the penitent has shared with 
them in this particular manner.

Keywords: seal of confession, secret of confession, professional secret of clergymen, 
sacrament of penance, confession.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

311

Dariusz Walencik
ORCID 0000-0002-1027-3980
Uniwersytet Opolski
dwalencik@uni.opole.pl

WYODRĘBNIONE JEDNOSTKI ORGANIZACYJNE  
KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO…. STAN DE LEGE LATA  

I POSTULATY DE LEGE FERENDA

UWAGI WPROWADZAJĄCE

Kościelne osoby prawne mogą prowadzić niegospodarczą działalność sta-
tutową: działalność duszpasterską związaną z  kultem religijnym, ale także 
działalność charytatywno-opiekuńczą, oświatowo-wychowawczą, naukową 
czy kulturalną. Mogą także prowadzić działalność gospodarczą. Przyjmuje 
się, że niegospodarczą działalnością statutową kościelnych osób prawnych jest 
każda działalność, która nie jest nastawiona na zysk (nie ma charakteru zarob-
kowego, ale może być odpłatna) i która zmierza do realizacji celów właściwych 
Kościołowi (a tymi celami są zgodnie z kan. 1054 KPK 1: organizowanie kultu, 
prowadzenie dzieł apostolatu i miłości, zwłaszcza wobec biednych, zapewnienie 
godziwego utrzymania duchowieństwa oraz innych pracowników kościelnych) 2. 

1	 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus, AAS 75 (1983), pars II, s. 1–317; tekst 
polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład polski zatwierdzony przez Konferencję Episkopatu, 
tekst dwujęzyczny, tłum. E. Sztafrowski i komisja naukowa pod red. K. Dynarskiego, Poznań 2008.

2	 W wyroku WSA w Krakowie z dnia 4 czerwca 2008 r., sygn. akt I SA/Kr 98/08, http://orzeczenia.nsa.gov.
pl/doc/F87C0AAB20 [dostęp: 6 lutego 2020 r.], wskazano, że niegospodarczą działalność statutową 
Kościoła stanowi każda działalność niebędąca działalnością gospodarczą i będąca działalnością 
wynikającą z samej istoty Kościoła i jego specyfiki działalności. W piśmie Ministerstwa Finansów z 26 
marca 1994 r., nr PO 4/N-722-86/94 („Glosa” 1995, nr 4, s. 20), skierowanym do izb i urzędów skarbowych 
wyjaśniono, że działalność kościelnych osób prawnych polegająca na prowadzeniu szkół, przedszkoli, 
burs bądź internatów, jak też zakładów opiekuńczo-leczniczych, domów pomocy społecznej czy 
zakładów leczniczo-wychowawczych nie może być uznana za działalność gospodarczą, chyba że statut 
jednostki określa jej zarobkowy charakter. Jednakże WSA w Krakowie w wyroku z 24 października 
2013 r., sygn. akt I SA/Kr 1402/13, http://www.lexlege.pl/orzeczenie/124918/i-sa-kr-1402-13-wyrok-
wojewodzki-sad-administracyjny-w-krakowie/ [dostęp: 6 lutego 2020 r.], stwierdził, że działalność 
kościelnej osoby prawnej, względnie podmiotu, którego jedynym udziałowcem albo akcjonariuszem 
jest taka osoba, polegająca na prowadzeniu szpitala, będzie miała charakter charytatywno-opiekuńczy 
w rozumieniu art. 17 ust. 1 pkt 4a lit. b ustawy o podatku dochodowym od osób prawnych także 
wtedy, gdy jest działalnością odpłatną. Zgodnie z powyższym stwierdzić można, że do statutowej 
działalności Kościoła katolickiego należy nie tylko działalność związana z kultem religijnym, ale 
także działalność charytatywno-opiekuńcza, kulturalna, naukowa i oświatowo-wychowawcza.

DOI: 10.34888/ppw.2021.311-334  



312

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

Dodanie przymiotnika „statutowa” oznacza, że musi to być jednak działal-
ność, która znajduje odzwierciedlenie w prawie wewnętrznym (kanonicznym) 
Kościoła katolickiego. Zakładając oczywiście, że prawo to potraktujemy jako 
swoiście rozumiany „statut” kościelnej osoby prawnej, np. parafii czy domu  
zakonnego.

Zgodnie z  przepisem art. 12 Ustawy z  dnia 17 maja 1989 r. o  stosunku 
Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej 3 kościelne wy-
dawnictwa, zakłady wytwórcze, usługowe i handlowe, zakłady charytatywno-

-opiekuńcze, szkoły i  inne placówki oświatowo-wychowawcze nieposiadające 
osobowości prawnej działają w  ramach kościelnych osób prawnych, które je 
powołały. Jednostki te mogą być jednak na wniosek kościelnej osoby prawnej 
uznane przez właściwego dyrektora izby administracji skarbowej za odrębne 
podmioty podatkowe, jeżeli są organizacyjnie wyodrębnione (art. 55 ust. 8) 4. 
Z wyodrębnieniem jednostek organizacyjnych w strukturze kościelnej osoby 
prawnej i  nadaniem tym jednostkom podmiotowości podatkowej wiążą się 
trudności i  wątpliwości w  zakresie interpretacji obowiązujących przepisów, 
zwłaszcza odnoszących się do zasad prowadzenia przez nie sprawozdawczości 
i  zasad ich opodatkowania podatkiem dochodowym od osób prawnych oraz 
podatkiem od towarów i  usług. Świadczy o  tym liczba wydawanych przez 
organy podatkowe interpretacji podatkowych oraz poruszenie tych kwestii 
w  czasie posiedzeń Rady Prawnej Konferencji Episkopatu Polski, a  także 
Komisji Wspólnej Przedstawicieli Rządu RP i  Konferencji Episkopatu Pol-
ski 5. Celem tego artykułu jest analiza stanu prawnego, zwłaszcza przepisów 
prawnopodatkowych, dotyczącego wyodrębnionych jednostek organizacyj-
nych Kościoła katolickiego (dalej też jako: wyodrębnione kościelne jednostki 
organizacyjne) uznanych za podmioty podatkowe, wskazanie mankamentów 
obowiązujących w  tej materii przepisów oraz zgłoszenie postulatów de lege  
ferenda.

3	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1347.
4	 Jeżeli działalność gospodarcza, czyli działalność zarobkowa inna niż statutowa i wykonywana 

w sposób zorganizowany, ciągły i we własnym imieniu (np. najem czy dzierżawa nieruchomości 
stanowiących własność kościelnej osoby prawnej, sprzedaż dewocjonaliów), jest prowadzona przez 
kościelne osoby prawne jako uboczna (przychody z niej nie przekraczają tych, które pochodzą 
z działalności statutowej, np. z darowizn, zbiórek, składek) w stosunku do działalności głównej, to 
w praktyce nie jest ona organizacyjnie oddzielona w postaci samodzielnego podmiotu podatkowego, 
czyli wyodrębnionej kościelnej jednostki organizacyjnej.

5	 Protokół z posiedzenia Komisji Wspólnej Przedstawicieli Rządu RP i Konferencji Episkopatu Polski 
w dniu 16 kwietnia 2018 r., https://www.gov.pl/web/mswia/protokoly-z-posiedzen-komisji-wspolnych  
[dostęp: 6 lutego 2020 r.].



313

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

I. CZYM SĄ WYODRĘBNIONE JEDNOSTKI ORGANIZACYJNE  
KOŚCIOŁA KATOLICKIEGO?

Jednostki organizacyjne, o których mowa w art. 12 ustawy o stosunku państwa 
do Kościoła katolickiego, działają w ramach kościelnej osoby prawnej i mogą 
być uznane jako wyodrębnione podmioty prawa podatkowego. Nie są to zatem 
ani kościelne osoby prawne, ani tzw. ułomne czy niepełne osoby prawne, czyli 
jednostki organizacyjne nieposiadające osobowości prawnej, ale wyposażone 
w  zdolność prawną (zob. art. 331 § 1 Kodeksu cywilnego) 6. Takie kościelne 
jednostki organizacyjne nie są właścicielami majątku, nie posiadają zdolności 
prawnej, zdolności sądowej i  procesowej (ze ściśle określonymi wyjątkami), 
nie odpowiadają własnym majątkiem za zobowiązania, niemniej mogą być 
pracodawcami. 

Otóż, zgodnie z  przepisem art. 3 Ustawy z  dnia 26 czerwca 1974 r. – Ko-
deks pracy 7, pracodawcą jest jednostka organizacyjna, choćby nie posiadała 
osobowości prawnej, a  także osoba fizyczna, jeżeli zatrudniają one pracowni-
ków. Jednostka organizacyjna może być pracodawcą, o ile spełnia następujące 
przesłanki: jest dopuszczona przez prawo, jest wyodrębniona organizacyjnie 
i majątkowo oraz ma uregulowany sposób i zakres reprezentacji w stosunkach 
zewnętrznych, czyli posiada zdolność do zawierania umów o pracę. Tym samym 
pracodawcą może być jednostka organizacyjna nieposiadająca osobowości 
prawnej, i to niezależnie od tego, czy posiada ona zdolność prawną i zdolność 
do czynności prawnych 8. Pracodawcą może być zatem podmiot, który nie 
będzie miał przymiotu podmiotu prawa na gruncie innych dziedzin prawa 9, 
np. zrzeszenia producentów, komitety społeczne itp. Za pracodawcę będącego 
jednostką organizacyjną czynności w sprawach z zakresu prawa pracy dokonuje 
osoba lub organ zarządzający tą jednostką albo inna wyznaczona do tego osoba 
(art. 31 Kodeksu pracy). 

Tak więc wyodrębniona kościelna jednostka organizacyjna w  sprawach 
z zakresu prawa pracy (o ile jest pracodawcą) może posiadać zdolność sądową 
i procesową 10, co nie oznacza jednak przyznania jej zdolności prawnej. Żaden 

6	 Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. – Kodeks cywilny (tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1145, z późn. zm).
7	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1040, z późn. zm.
8	 Zob. M. Lewandowicz-Machnikowska [w:] Prawo pracy i ubezpieczeń społecznych, red. K.W. Baran, 

wyd. 2, Warszawa 2017, s. 193.
9	 Zob. M. Wujczyk [w:] System Prawa Pracy, t. 1: Część ogólna, red. K.W. Baran, Warszawa 2017, s. 440.
10	 Zob. przepis art. 460 § 1 Ustawy z dnia 17 listopada 1964 r. – Kodeks postępowania cywilnego (tekst 

jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1460, z późn. zm.), zgodnie z którym zdolność sądową i procesową ma także 
pracodawca, chociażby nie posiadał osobowości prawnej. Stąd SN w wyroku z dnia 4 stycznia 2008 r., 
sygn. akt I PK 187/07, https://www.saos.org.pl/judgments/86959 [dostęp: 6 lutego 2020 r.], słusznie 
przyjął, że art. 64 Kodeksu postępowania cywilnego określający podmioty, którym przysługuje 
zdolność sądowa, należy analizować łącznie z zawartą w Kodeksie pracy definicją pracodawcy.



314

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

przepis ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego (ani żaden inny 
przepis rangi ustawowej) nie zawiera bowiem unormowań, które przyznawałyby 
takiej jednostce zdolność prawną 11. Zdolność prawna, a w konsekwencji także 
zdolność do czynności prawnych, jest cechą normatywną, co oznacza, że może 
zostać przyznana jedynie na podstawie przepisu prawa, i  to wyłącznie rangi 
ustawowej 12. Nie zmienia to faktu, że to kościelna osoba prawna (np. parafia, 
diecezja, zgromadzenie zakonne, dom zakonny), która wyodrębniła organiza-
cyjnie taką jednostkę, odpowiada całym swoim majątkiem za jej zobowiązania. 
Z punktu widzenia prawa cywilnego zobowiązania zaciągnięte przez działającą 
w ramach osobowości prawnej kościelnej osoby prawnej jednostkę organizacyjną 
są bowiem zobowiązaniami samej kościelnej osoby prawnej.

Wyodrębnione kościelne jednostki organizacyjne mogą być na wniosek 
kościelnej osoby prawnej uznane przez właściwego dyrektora izby administracji 
skarbowej za podmioty podatkowe, i to odrębne od jednostek macierzystych 
(kościelnych osób prawnych), w  związku z  czym ciążą na nich obowiązki 
sporządzania i składania do właściwego urzędu skarbowego deklaracji CIT-8 
wraz z  załącznikami oraz sprawozdania finansowego z  zakresu prowadzonej 
działalności, a  także płacenia określonych podatków i  prowadzenia ksiąg 
rachunkowych 13. Przyznanie takim jednostkom podmiotowości podatkowej 
powoduje, że mogą one być stroną postępowania podatkowego dotyczącego 
ciążącego na nich obowiązku podatkowego, jak również stroną postępowania 
o wydanie interpretacji indywidualnej, a następnie postępowania sądowo-ad-
ministracyjnego w tym zakresie. Zdolność sądową, czyli – zgodnie z definicją 
zawartą w § 1 art. 25 Ustawy z dnia 30 sierpnia 2002 r. – Prawo o postępowaniu 
przed sądami administracyjnymi 14 – zdolność występowania przed sądem 
administracyjnym jako strona, w myśl § 3 tegoż artykułu ustawy, mają także 
jednostki organizacyjne nieposiadające osobowości prawnej, jeżeli przepisy prawa 
dopuszczają możliwość nałożenia na te jednostki obowiązków lub przyznania 
uprawnień, lub skierowania do nich nakazów i zakazów, a także stwierdzenia 
albo uznania uprawnienia lub obowiązku wynikających z przepisów prawa. 

11	 Zob. wyrok Sądu Okręgowego w Katowicach z dnia 28 maja 2012 r., sygn. akt XIII GC 94/12/Ap 
[niepublikowany].

12	 Zob. wyrok NSA z dnia 31 marca 1999 r., sygn. akt II SA189/99, Legalis nr 848091. Osobowości prawnej 
nie można uznać na zasadzie domniemania ani obowiązywania jakiejkolwiek normy zwyczajowej. 
Zob. uchwała SN z dnia 14 grudnia 1990 r., sygn. akt III CZP 62/90, OSNCP 1991, nr 4, poz. 36. 
W szczególności nie mogą przesądzać o uznaniu bądź nie osobowości prawnej danej jednostki 
sposób i źródła jej finansowania. Zob. wyrok SN z dnia 14 lutego 2008 r., sygn. akt II CSK 502/07, 
Legalis nr 156378.

13	 Zob. P. Małecki, M. Mazurkiewicz, CIT. Komentarz. Podatki i rachunkowość, wyd. 11, Warszawa 2020, 
s. 60–62.

14	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 2325.



315

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

I tak zgodnie z przepisem art. 27 ust. 1 Ustawy z dnia 15 lutego 1992 r. o podat-
ku dochodowym od osób prawnych 15 podatnicy, z wyjątkiem zwolnionych od 
podatku na podstawie art. 6 ust. 1, art. 17 ust. 1 pkt 4a lit. a i przepisów ustawy 
wymienionej w art. 40 ust. 2 pkt 8, są obowiązani, z zastrzeżeniem ust. 2a, składać 
urzędom skarbowym zeznanie według ustalonego wzoru o wysokości dochodu 
(straty) osiągniętego w roku podatkowym – do końca trzeciego miesiąca roku 
następnego i  w  tym terminie wpłacić podatek należny albo różnicę między 
podatkiem należnym od dochodu wykazanego w zeznaniu, a sumą należnych 
zaliczek za okres od początku roku. A skoro wyodrębnione kościelne jednostki 
organizacyjne nie są kościelnymi osobami prawnymi, których dochody z niego-
spodarczej działalności statutowej są wolne od podatku w myśl art. 17 ust. 1 pkt 
4a lit. a, to są zobowiązane do sporządzania i składania urzędom skarbowym 
zeznań CIT-8 wraz z załącznikami oraz sprawozdań finansowych 16.

Natomiast przepisy art. 133 Ustawy z dnia 29 sierpnia 1997 r. – Ordynacja 
podatkowa 17 określają, kto jest stroną w postępowaniu podatkowym. Zgodnie 
z § 1 tego artykułu jest nim m.in. podatnik, płatnik, inkasent lub ich następca 
prawny. Wyodrębnione kościelne jednostki organizacyjne mogą być uznane 
za odrębne podmioty podatkowe (art. 55 ust. 8 ustawy o stosunku państwa do 
Kościoła katolickiego), czyli de facto za podmioty bierne, tzn. zobowiązane do 
zapłacenia określonego podatku, bądź podmioty pomocnicze (pośredniczące) 
jako płatnicy. Z art. 14b § 1 Ordynacji podatkowej wynika zaś, że dyrektor Kra-
jowej Administracji Skarbowej, na wniosek zainteresowanego, wydaje, w jego 
indywidualnej sprawie, pisemną interpretację przepisów prawa podatkowego 
(interpretację indywidualną). Zainteresowanym, wnioskującym bądź skła-
dającym wniosek – jak w przepisach art. 14b wskazana ustawa określa stronę 
podatkowego postępowania interpretacyjnego – jest zatem ten, kto zwraca się 
o wydanie wymienionej interpretacji w jego indywidualnej sprawie. Wskazanie 
we wniosku indywidualnej sprawy stanowi niezbędny warunek do uznania 
konkretnego podmiotu za zainteresowanego, wnioskującego bądź składającego 
wniosek w znaczeniu przyjętym w przywołanym przepisie. Przepis art. 14b § 2 
stanowi, że wniosek może dotyczyć zaistniałego stanu faktycznego lub zdarzeń 
przyszłych. Należy zatem przyjąć, że zainteresowanym, wnioskującym bądź 
składającym wniosek jest każdy, kto chce uzyskać interpretację przepisów prawa 

15	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 865, z późn. zm.
16	 Zob. interpretacje indywidualne: dyrektora Izby Skarbowej w Warszawie z dnia 26 stycznia 2017 r., 

sygn. IPPB5.4510.1065.2016.1.MR; dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej z dnia 16 marca 
2018 r., sygn. 0111-KDIB1-2.4010.420.2017.2.MM; dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej z dnia 
3 kwietnia 2018 r., sygn. 0114-KDIP2-1.4010.76.2018.1.BC; dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej 
z dnia 20 grudnia 2019 r., sygn. 0114-KDIP2-1.4010.452.2019.2.KS dostępne na stronie internetowej 
interpretacje-podatkowe.org [dostęp: 6 lutego 2020 r.].

17	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 1325, z późn. zm.



316

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

podatkowego w  celu wyjaśnienia i  (lub) ułożenia swoich interesów w  sferze 
prawa podatkowego. Legitymowanym do wystąpienia o wydanie interpretacji 
indywidualnej może być wyłącznie ten, u  kogo wystąpił lub może wystąpić 
określony stan faktyczny, który może powodować określone konsekwencje w za-
kresie prawa podatkowego. W konsekwencji wyodrębnione kościelne jednostki 
organizacyjne mogą podejmować czynności procesowe w postępowaniu podat-
kowym wyłącznie w granicach, w jakich przepisy prawa podatkowego czynią te 
struktury podmiotami praw i obowiązków o charakterze podatkowo-prawnym.

II. PROWADZENIE DZIAŁALNOŚCI GOSPODARCZEJ  
I STATUS PRZEDSIĘBIORCY

Dla uznania za przedsiębiorcę nie jest konieczne prowadzenie przedsiębiorstwa 
w znaczeniu przedmiotowym, mimo że wyodrębniona kościelna jednostka or-
ganizacyjna jako zorganizowana całość jest przedsiębiorstwem w rozumieniu 
przepisu art. 551 Kodeksu cywilnego 18, jak również dopełnienie wymogów 
związanych z  wpisem do danego rejestru. Nota bene nie jest prowadzony re-
jestr wyodrębnionych kościelnych jednostek organizacyjnych. Bez znaczenia 
jest również to, czy wykonywanie działalności gospodarczej jest jedynym 
obszarem prowadzonej działalności oraz czy jest to działalność podstawowa 19 
i ukierunkowana na osiągnięcie zysku 20. Charakteru wykonywanej działalności 
gospodarczej nie zmienia także fakt przekazywania przez dany podmiot wy-
pracowanego dochodu na cele charytatywne 21 czy kultu religijnego.

Ustawa z  dnia 6 marca 2018 r. – Prawo przedsiębiorców 22 w  art. 3 stano-
wi, że działalnością gospodarczą jest zorganizowana działalność zarobkowa, 
wykonywana we własnym imieniu i  w  sposób ciągły. Przedsiębiorcą jest zaś 
osoba fizyczna, osoba prawna lub jednostka organizacyjna niebędąca osobą 
prawną, której odrębna ustawa przyznaje zdolność prawną, wykonująca 
działalność gospodarczą (art. 4 ust. 1). Również nieobowiązująca już Ustawa 
z  dnia 2  lipca 2004 r. o  swobodzie działalności gospodarczej 23 definiowała 

18	 B. Rakoczy, Ustawa o stosunku państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, 
Warszawa 2008, s. 110.

19	 Wyrok NSA z dnia 15 września 2005 r., sygn. akt FSK 2643/04, Legalis nr 76322.
20	 Brak ukierunkowania na osiągnięcie zysku nie przesądza w sensie negatywnym o gospodarczym 

charakterze działalności. To, czy podmioty prowadzące działalność gospodarczą zakładają osiąganie 
zysku czy tylko pokrywanie kosztów swojej działalności własnymi dochodami, łączy się z rodzajem 
realizowanych przezeń zadań określonych statutowo oraz celami prowadzonej działalności. Zob. 
wyrok WSA w Gliwicach z dnia 7 kwietnia 2008 r., sygn. akt IV SA/Gl 1157/07, Legalis nr 161034.

21	 Zob. wyrok WSA w Białymstoku z dnia 26 kwietnia 2006 r., sygn. akt I SA/Bk 68/06, Legalis nr 75.
22	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1292, z późn. zm.
23	 Tekst jedn. Dz. U. z 2017 r., poz. 2168, z późn. zm.



317

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

w art. 2, że działalnością gospodarczą jest zarobkowa działalność wytwórcza, 
budowlana, handlowa, usługowa oraz poszukiwanie, rozpoznawanie i wydoby-
wanie kopalin ze złóż, a także działalność zawodowa wykonywana w sposób 
zorganizowany i  ciągły. Przedsiębiorcą w  rozumieniu tej ustawy była osoba 
fizyczna, osoba prawna i  jednostka organizacyjna niebędąca osobą prawną, 
której odrębna ustawa przyznaje zdolność prawną – wykonująca we własnym 
imieniu działalność gospodarczą (art. 4 ust. 1) 24. W  świetle tych przepisów 
jednostka organizacyjna, o której mowa w art. 12 ustawy o stosunku państwa 
do Kościoła katolickiego, nie może prowadzić samodzielnej działalności go-
spodarczej. Prowadzi ją w  imieniu macierzystej kościelnej osoby prawnej 25. 
Nie może też być uznana za przedsiębiorcę, ponieważ nie posiada osobowości 
prawnej i korzysta z przymiotu osobowości prawnej kościelnej osoby prawnej, 
w której ramach działa. Nie ma też zdolności prawnej przyznanej przez odrębną 
ustawę. Ustawa o stosunku państwa do Kościoła katolickiego stanowi jedynie 
o możliwości uznania na wniosek kościelnej osoby prawnej przez właściwego 
dyrektora izby administracji skarbowej takiej jednostki za odrębny podmiot 
podatkowy, jeżeli oczywiście jednostka ta jest organizacyjnie wyodrębniona. 
Prowadzi to do bezspornego wniosku, że jednostka ta nie spełnia wymogów 
definicji przedsiębiorcy zawartej w ustawie – Prawo przedsiębiorców (ani w po-
przedzającej ją ustawie o swobodzie działalności gospodarczej) 26.

Problem w tym, że przez pojęcie „działalność gospodarcza” – w myśl art. 3 
pkt 9 Ordynacji podatkowej – rozumie się każdą działalność zarobkową w ro-
zumieniu przepisów ustawy – Prawo przedsiębiorców, w  tym wykonywanie 
wolnego zawodu, a także każdą inną działalność zarobkową wykonywaną we 
własnym imieniu i na własny lub cudzy rachunek, nawet gdy inne ustawy nie 
zaliczają tej działalności do działalności gospodarczej lub osoby wykonującej 
taką działalność do przedsiębiorców. Z punktu widzenia zatem przepisów Or-
dynacji podatkowej jednostka organizacyjna, o której mowa w art. 12 ustawy 
o  stosunku państwa do Kościoła katolickiego może być uznana za podmiot 
prowadzący działalność gospodarczą, a tym samym za przedsiębiorcę. Również 
ustawa o podatku od towarów i usług (VAT) zawiera odrębną definicję pojęcia 

„działalność gospodarcza”, stosowaną na użytek tej ustawy, i  wyodrębniona 

24	 C. Kosikowski, Ustawa o swobodzie działalności gospodarczej. Komentarz, Warszawa 2013, s. 54–55.
25	 Wykonywanie działalności gospodarczej „we własnym imieniu” stanowiło (wyrok NSA z dnia 

1  czerwca 2007 r., sygn. akt OSK 961/06, LEX nr 354721) i nadal stanowi, mimo jego pominięcia 
w treści art. 4 ust. 1 ustawy – Prawo przedsiębiorców, podstawowy element definicji legalnej 
przedsiębiorcy. Zob. M. Etel, Nowy przedsiębiorca w ustawie z 6 marca 2018 r. Prawo przedsiębiorców, 

„Acta Scientifica Academiae Ostroviensis. Sectio A: Nauki Humanistyczne, Społeczne i Techniczne” 
2018, s. 61.

26	 A. Kruszewski [w:] Prawo przedsiębiorców. Komentarz, red. A. Pietrzak, Warszawa 2019, s. 46–60 
i s. 66–73.



318

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

kościelna jednostka organizacyjna mieści się w jej desygnatach, tak więc i na 
gruncie tej ustawy może być uznana za przedsiębiorcę 27.

Na marginesie należy zauważyć, że również program pomocy podmiotom, 
które ucierpiały na skutek pandemii COVID-19, tzw. Tarcza Antykryzysowa, 
obejmuje także wyodrębnione kościelne jednostki organizacyjne, które nie są (nie 
wchodzą w zakres stanów objętych definicjami) przedsiębiorcami, organizacjami 
pożytku publicznego bądź instytucjami kultury w rozumieniu enumeratywnie 
wskazanych przepisów ustawy – Prawo przedsiębiorców oraz Ustawy z  dnia 
24 kwietnia 2003 r. o działalności pożytku publicznego i o wolontariacie 28, a także 
Ustawy z dnia 25 października 1991 r. o organizowaniu i prowadzeniu działalności 
kulturalnej 29. Mianowicie, zgodnie z przepisem art. 15g ust. 1 30 Ustawy z dnia 
2 marca 2020 r. o  szczególnych rozwiązaniach związanych z  zapobieganiem, 
przeciwdziałaniem i zwalczaniem COVID-19, innych chorób zakaźnych oraz 
wywołanych nimi sytuacji kryzysowych 31 (tzw. specustawa antykowidowa), 
przedsiębiorca w rozumieniu art. 4 ust. 1 lub 2 ustawy – Prawo przedsiębiorców, 
organizacja pozarządowa w rozumieniu art. 3 ust. 2 ustawy o działalności po-
żytku publicznego i o wolontariacie oraz podmiot, o którym mowa w art. 3 ust. 
3 tej ustawy, u których wystąpił spadek obrotów gospodarczych w następstwie 
wystąpienia COVID-19, państwowa lub prowadzona wspólnie z  ministrem 
właściwym do spraw kultury i  ochrony dziedzictwa narodowego instytucja 
kultury, w  rozumieniu ustawy o  organizowaniu i  prowadzeniu działalności 
kulturalnej, u której wystąpił spadek przychodów w następstwie wystąpienia 
COVID-19, a także kościelna osoba prawna, działająca na podstawie przepisów 
o stosunku państwa do Kościoła katolickiego, o stosunku państwa do innych 
Kościołów i związków wyznaniowych 32 oraz o gwarancjach wolności sumienia 

27	 Tamże, s. 60–63 i s. 77–80. Zob. także P. Borszowski, Pojęcie działalności gospodarczej w przepisach 
prawnopodatkowych, „Przegląd Podatkowy” 2007, nr 12, s. 37–42; M. Niezgódka-Medek [w:] 
S. Babiarz, B. Duater, R. Hauser, A. Kabat, M. Niezgódka-Medek, J. Rudowski, Ordynacja podatkowa. 
Komentarz, wyd. 11, Warszawa 2019, LEX, Komentarz do art. 3; Ordynacja podatkowa. Komentarz, 
red. H. Dzwonkowski, wyd. 9, Warszawa 2020, Legalis, Komentarz do art. 3; Normatywna definicja 
przedsiębiorcy zawarta jest oprócz ustawy – Prawo przedsiębiorców także w 22 odrębnych aktach 
prawnych, co powoduje, że na użytek określonych potrzeb społecznych lub gospodarczych (np. 
fiskalnych) używa się różnych definicji tego samego pojęcia. Zob. C. Kosikowski, M. Etel, Nowe prawo 
działalności gospodarczej, Białystok 2014, s. 134; J. Jacyszyn, Przedsiębiorca w regulacjach prawnych, 
cz. 1: „Edukacja Prawnicza” 2015, nr 4, s. 26 i nn.; cz. 2: „Edukacja Prawnicza” 2015, nr 5, s. 42 i nn.

28	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 1057.
29	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 194.
30	 W brzmieniu nadanym Ustawą z dnia 19 czerwca 2020 r. o dopłatach do oprocentowania kredytów 

bankowych udzielanych na zapewnienie płynności finansowej przedsiębiorcom dotkniętym skutkami 
COVID-19 (Dz. U. z 2020 r., poz. 1086), która weszła w życie 24 czerwca 2020 r.

31	 Dz. U. z 2020 r. poz. 374, z późn. zm.
32	 Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z dnia 22 marca 1928 r. o stosunku Państwa do 

Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego hierarchji duchownej (Dz. U. Nr 38, poz. 
363, z późn. zm.); Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Karaimskiego Związku 



319

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

i wyznania 33, oraz jej jednostka organizacyjna, może zwrócić się z wnioskiem 
o przyznanie świadczeń na rzecz ochrony miejsc pracy, o wypłatę ze środków 
Funduszu Gwarantowanych Świadczeń Pracowniczych świadczeń na dofinan-
sowanie wynagrodzenia pracowników objętych przestojem ekonomicznym 
albo obniżonym wymiarem czasu pracy w następstwie wystąpienia COVID-19, 
na zasadach określonych w art. 15g ust. 7 i 10 tzw. specustawy antykowidowej. 

Tym samym jednostki organizacyjne, o  których mowa w  art. 12 ustawy 
o stosunku państwa do Kościoła katolickiego, Kościoła katolickiego jako pra-
codawcy, mimo że nie posiadają statusu przedsiębiorcy w rozumieniu przepisu 
art. 4 ust. 1 lub ust. 2 ustawy – Prawo przedsiębiorców 34, mogą złożyć wniosek 
o  przyznanie świadczeń na rzecz ochrony miejsc pracy, ponieważ wprost są 
wymienione w przepisie art. 15g ust. 1 specustawy antykowidowej. Co więcej, 
przepisy art. 15g specustawy antykowidowej rozróżniają przedsiębiorcę i  pra-
codawcę, co dodatkowo uzasadnia możliwość złożenia wniosku o przyznanie 
świadczeń na rzecz ochrony miejsc pracy przez pracodawcę, który nie posiada 
statusu przedsiębiorcy w rozumieniu art. 4 ust. 1 i 2 ustawy – Prawo przedsię-
biorców 35 (choć w praktyce było to kwestionowane) 36.

Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 30, poz. 241, z późn. zm.); Ustawa z dnia 21 kwietnia 
1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej 
(Dz. U. Nr 30, poz. 240, z późn. zm.); Ustawa z dnia 4 lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego 
Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego (tekst jedn. Dz. U. z 2014 r., poz. 1726); Ustawa z dnia 13 
maja 1994 r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypospolitej Polskiej 
(tekst jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 43); Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. o stosunku Państwa do Kościoła 
Ewangelicko-Reformowanego w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 483); 
Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-Metodystycznego 
w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2014 r., poz. 1712); Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 
r. o stosunku Państwa do Kościoła Chrześcijan Baptystów w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst 
jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 169, z późn. zm.); Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa 
do Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2014 
r., poz. 1889); Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Polskokatolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2014 r., poz. 1599); Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. 
o stosunku Państwa do gmin wyznaniowych żydowskich w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst jedn. Dz. 
U. z 2014 r., poz. 1798); Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
Mariawitów w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 44); Ustawa z dnia 20 
lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła Starokatolickiego Mariawitów w Rzeczypospolitej 
Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 14); Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa 
do Kościoła Zielonoświątkowego w Rzeczypospolitej Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2015 r., poz. 13).

33	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania (tekst jedn. Dz. U. z 2017 
r., poz. 1153).

34	 Tak samo statusu organizacji pożytku publicznego w rozumieniu art. 3 ust. 3 ustawy o działalności 
pożytku publicznego i o wolontariacie (np. jednostki organizacyjne Caritas diecezji) oraz instytucji 
kultury w rozumieniu przepisów ustawy o organizowaniu i prowadzeniu działalności kulturalnej 
(np. muzea diecezjalne, biblioteki kościelne).

35	 Tak A. Sobczyk, Tarcza Antykryzysowa – art. 15g a tzw. pracodawca wewnętrzny, https://sobczyk.com.
pl/tarcza-antykryzysowa-pracodawca-wewnetrzny/ [dostęp: 8 sierpnia 2020 r.].

36	 Odnośnie do oddziałów przedsiębiorców zagranicznych i tzw. pracodawców wewnętrznych zob. 
https://wupwarszawa.praca.gov.pl/-/12415783-faq-czyli-odpowiedzi-na-najczesciej-pojawiajace-



320

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

III. EWIDENCJA PODATKOWA

Ustawa z dnia 13 października 1995 r. o zasadach ewidencji i  identyfikacji po-
datników i płatników 37 w art. 2 ust. 1 stanowi, że osoby fizyczne, osoby prawne 
oraz jednostki organizacyjne niemające osobowości prawnej, które na podsta-
wie odrębnych ustaw są podatnikami 38 (a więc także jednostka organizacyjna, 
o której mowa w art. 12 ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego), 
podlegają obowiązkowi ewidencyjnemu. Wykonując ten obowiązek, są obo-
wiązani do dokonania jednokrotnego zgłoszenia identyfikacyjnego do naczel-
nika urzędu skarbowego, bez względu na rodzaj oraz liczbę opłacanych przez 
podatnika podatków, formę opodatkowania, liczbę oraz rodzaje prowadzonej 
działalności gospodarczej oraz liczbę prowadzonych przedsiębiorstw (art. 5 ust. 
1). Zgłoszenie identyfikacyjne winno zawierać: pełną i skróconą nazwę (firmę), 
formę organizacyjno-prawną, adres siedziby, numer identyfikacyjny REGON, 
organ rejestrowy lub ewidencyjny i numer nadany przez ten organ, wykaz rachun-
ków bankowych, adresy miejsc prowadzenia działalności, dane prowadzącego 
dokumentację rachunkową, w tym jego NIP, adres miejsca przechowywania 
dokumentacji rachunkowej oraz przedmiot wykonywanej działalności określony 
według obowiązujących standardów klasyfikacyjnych, a ponadto w przypadku 
zakładów (oddziałów) osób prawnych oraz innych wyodrębnionych jednostek 
wewnętrznych będących podatnikami – NIP oraz inne dane dotyczące jed-
nostki macierzystej, w tym przypadku kościelnej osoby prawnej (art. 5 ust. 3).

IV. ZWOLNIENIA W PODATKU DOCHODOWYM OD OSÓB PRAWNYCH

Zgodnie z art. 7 Ordynacji podatkowej podatnikiem jest osoba fizyczna, osoba 
prawna lub jednostka organizacyjna niemająca osobowości prawnej, podlega-
jąca na mocy ustaw podatkowych obowiązkowi podatkowemu (§ 1). Ustawy 

sie-pytania-na-temat-wsparcia-ze-srodkow-fgsp [dostęp: 8 sierpnia 2020 r.].
37	 Tekst jedn. Dz.U. z 2020 r., poz. 170.
38	 Jak słusznie podkreśla doktryna, pojęcie podatnika nie ma charakteru jednorodnego. „Elementami 

kreującymi uzyskanie statusu podatnika mogą być czynności związane z ekonomicznym zyskiem 
podejmowane sporadycznie, uznawane jednak za działalność gospodarczą w  świetle prawa 
podatkowego, bądź też czynności, które pomimo pewnej powtarzalności nie są uznawane za 
działalność skutkującą koniecznością wpisu do Centralnej Ewidencji i Informacji o Działalności 
Gospodarczej (CEIDG) lub rejestru przedsiębiorców (np. działalność charytatywna)”. B. Rogalska, 
Podatkowe rejestry podmiotowe w polskim systemie prawnym, [online] LEX, 3.1. Pojęcie działalności 
gospodarczej w rozumieniu ustawy o zasadach ewidencji i  identyfikacji podatników i płatników. 
W kontekście ustawy o zasadach ewidencji i  identyfikacji podatników i płatników należy zatem 
stosować definicje działalności gospodarczej zawarte w art. 3 pkt 9 Ordynacji podatkowej i w art. 
15 ust. 2 ustawy o podatku od towarów i usług.



321

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

podatkowe mogą ustanawiać podatnikami także inne podmioty niż wcześniej 
wymienione (§ 2). Przepisy Ustawy z dnia 15 lutego 1992 r. o podatku dochodo-
wym od osób prawnych mają zastosowanie m.in. do opodatkowania podatkiem 
dochodowym dochodów osób prawnych, w  tym kościelnych osób prawnych 
(art. 1 ust. 1). Niemniej przepisy tej ustawy stosuje się nie tylko do osób prawnych, 
lecz również do jednostek organizacyjnych niemających osobowości prawnej 39, 
w  tym jednostek, o  których mowa w  art. 12 ustawy o  stosunku państwa do 
Kościoła katolickiego (art. 1 ust. 2). Skoro jednak o tym, czy dana jednostka jest 
podmiotem podatku, decyduje przepis prawa podatkowego, niezbędnym staje 
się odniesienie do takiego przepisu regulującego konstrukcję danego podatku. 

Na gruncie przepisów ustawy o podatku dochodowym od osób prawnych 
obowiązek podatkowy związany jest oprócz posiadania statusu podatnika 
z osiąganiem dochodów (art. 1 ust. 1 i art. 7 ust. 1). Dla powstania obowiązku 
podatkowego nie wystarczy zatem odrębna podmiotowość prawnopodatko-
wa, ale niezbędne jest osiąganie przez dany podmiot dochodu. Dopiero jego 
uzyskanie powoduje powstanie obowiązku podatkowego, przez co podmiot 
podlegający temu obowiązkowi staje się podatnikiem podatku dochodowego 
od osób prawnych. Istotne jest to, by był to podmiot mający odpowiedni sto-
pień zorganizowania (wyodrębnienia), umożliwiający występowanie w obrocie 
prawnym, oraz to, że podmiot ten jest zdolny do osiągania dochodów podle-
gających opodatkowaniu, nawet gdy są to dochody zwolnione od podatku 40. 
Jeśli więc wyodrębniona jednostka ma określone przymioty charakteryzujące 
ją jako jednostkę organizacyjną niemającą osobowości prawnej (m.in. posiada 
odrębny majątek, wykształconą strukturę organizacyjną, a  także określoną 
autonomię i samodzielność w działaniu), wówczas należy uznać ją za podatnika 
podatku dochodowego od osób prawnych. Autonomia w sferze majątkowej oraz 
wyodrębnienie organizacyjne pozwalają nie tylko na osiąganie dochodu (pod-
legającego opodatkowaniu), ale też na wykonanie obowiązku zapłaty podatku 
oraz ponoszenie odpowiedzialności za zobowiązania podatkowe 41.

Przepisy art. 6 ustawy o podatku dochodowym od osób prawnych przewi-
dują m.in. zwolnienia podmiotowe. Podmioty literalnie wymienione w  tych 

39	 Przykładowo jednostkami organizacyjnymi nieposiadającymi osobowości prawnej, które mają 
status podatnika podatku od osób prawnych są wspólnoty mieszkaniowe (zob. wyrok NSA z dnia 
17 lipca 2008 r., sygn. akt II FSK 588/07, Legalis nr 232257), szkoły i placówki oświatowe (zob. 
pismo Ministerstwa Finansów z 13 września 2001 r., PB3/843/8214-108/AS/2001; wyrok NSA z dnia 
12 czerwca 2007 r., sygn. akt II FSK 789/06, Legalis nr 113224; interpretacja indywidualna dyrektora 
Izby Skarbowej w Bydgoszczy z dnia 11 lipca 2014 r., sygn. ITPB3/423-222/14/AW, dostępna na stronie 
internetowej interpretacje-podatkowe.org [dostęp: 6 lutego 2020 r.]), a także niepubliczne zakłady 
opieki zdrowotnej (zob. wyrok WSA we Wrocławiu z dnia 4 maja 2006 r., sygn. akt I SA/Wr 348/05, 
Legalis nr 76393; wyrok NSA z dnia 10 lutego 2015 r., sygn. akt II FSK 217/13, Legalis nr 1248371).

40	 Zob. wyrok WSA we Wrocławiu z dnia 26 lutego 2007 r., sygn. akt I SA/Wr 1353/05, Legalis nr 259820.
41	 Zob. wyrok WSA w Białymstoku z dnia 5 kwietnia 2017 r., sygn. akt I SA/Bk 1131/16, Legalis nr 1596606.



322

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

przepisach nie rozliczają podatku dochodowego i nie składają deklaracji z tego 
tytułu. Podmioty te jednak są podatnikami w rozumieniu art. 1 ustawy o po-
datku dochodowym od osób prawnych. Z kolei w przepisach art. 17 tego aktu 
prawnego ustawodawca zawarł katalog zwolnień przedmiotowo-podmiotowych, 
odnoszących się również do podatników tego podatku. Zgodnie z nimi wolne 
od podatku są dochody kościelnych osób prawnych (ust. 1 pkt 4a):

a) �z niegospodarczej działalności statutowej bez względu na cel ich przezna-
czenia i ostatecznego wydatkowania 42; w tym zakresie kościelne osoby 
prawne nie mają obowiązku prowadzenia dokumentacji wymaganej przez 
przepisy Ordynacji podatkowej,

b) �z pozostałej działalności – w części przeznaczonej na cele: kultu religijnego, 
oświatowo-wychowawcze, naukowe, kulturalne, charytatywno-opiekuńcze 
oraz na konserwację zabytków, prowadzenie punktów katechetycznych, 
inwestycje sakralne w  zakresie: budowy, rozbudowy i  odbudowy koś-
ciołów oraz kaplic, adaptację innych budynków na cele sakralne, a także 
innych inwestycji przeznaczonych na punkty katechetyczne i  zakłady 
charytatywno-opiekuńcze.

Ponadto wolne od podatku są dochody spółek, których jedynymi udziałow-
cami (akcjonariuszami) są kościelne osoby prawne (ust. 1 pkt 4b), ale w części 
przeznaczonej na cele: kultu religijnego, oświatowo-wychowawcze, naukowe, 
kulturalne, charytatywno-opiekuńcze oraz na konserwację zabytków, prowa-
dzenie punktów katechetycznych, inwestycje sakralne w zakresie: budowy, roz-
budowy i odbudowy kościołów oraz kaplic, adaptację innych budynków na cele 
sakralne, a także innych inwestycji przeznaczonych na punkty katechetyczne 
i zakłady charytatywno-opiekuńcze. 43

42	 Zob. interpretacje indywidualne: dyrektora Izby Skarbowej w Katowicach z dnia 16 lutego 2016 r., 
sygn. IBPB-1-2/4510-856/15/JP; dyrektora Izby Skarbowej w Katowicach z dnia 13 lutego 2017 r., 
sygn. 2461-IBPB-1-3.4510.1104.2016.2.MST; dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej z dnia 
3 stycznia 2018 r., sygn. 0111-KDIB1-2.4010.415.2017.1.MS; dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej 
z dnia 31 stycznia 2018 r., sygn. 0111-KDIB1-3.4010.431.2017.1.IZ, dostępne na stronie internetowej 
interpretacje-podatkowe.org [dostęp: 6 lutego 2020 r.].

43	 Należy zwrócić uwagę na przepis art. 55 ust. 3 ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego, 
który stanowi, że dochody z działalności gospodarczej kościelnych osób prawnych oraz spółek, 
których udziałowcami są wyłącznie te osoby, są zwolnione od opodatkowania w części, w jakiej 
zostały przeznaczone w roku podatkowym lub w roku po nim następującym na cele kultowe, 
oświatowo-wychowawcze, naukowe, kulturalne, działalność charytatywno-opiekuńczą, punkty 
katechetyczne, konserwację zabytków oraz na inwestycje sakralne (czyli budowę, rozbudowę, 
odbudowę kościoła lub kaplicy, a także adaptację innego budynku na cele sakralne) oraz inwestycje 
kościelne (czyli inne inwestycje niż wymienione wcześniej), ale których przedmiotem są punkty 
katechetyczne i zakłady charytatywno-opiekuńcze, jak również remonty tych obiektów. Tym 
samym zakres podmiotowy oraz przedmiotowy zwolnień mimo różnej redakcji przepisów jest taki 
sam. Natomiast zasadnicza różnica między nimi dotyczy terminu. W ustawie o stosunku państwa 
do Kościoła katolickiego jest zawężenie terminu do roku podatkowego lub roku podatkowego 
następującego po nim. Z kolei w ustawie podatkowej brak regulacji dotyczącej terminu, w którym 



323

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

Tym samym zwolnienie dotyczy wyłącznie dochodów kościelnych osób praw-
nych 44, ale już nie ich wyodrębnionych jednostek organizacyjnych, o których 
mowa w  art. 12 ustawy o  stosunku państwa do Kościoła katolickiego. Zasad-
nicze znaczenie w kwestii rozpatrywanego zwolnienia ma fakt, czy określona 
działalność jest prowadzona bezpośrednio przez kościelną osobę prawną czy też 
wyodrębnioną organizacyjnie jednostkę. Nawet wtedy, gdy jest ona powiązana 
z  kościelną osobą prawną (np. finansowo, personalnie), to zgodnie z  przepi-
sami podatkowymi nie mamy już do czynienia z kościelną osobą prawną, ale 
odrębnym podmiotem. Nie ma tutaj znaczenia fakt, że podmiot ten realizuje 
cele określone dla kościelnych osób prawnych, które w myśl ustawy o podatku 
dochodowym od osób prawnych zostały tym zwolnieniem objęte 45. Natomiast 
w sytuacji, kiedy wewnętrzna jednostka kościelnej osoby prawnej nie została 
wyodrębniona jako podmiot podatkowy na podstawie art. 55 ust. 8 ustawy 
o stosunku państwa do Kościoła katolickiego, to nie jest ona podatnikiem po-
datku dochodowego od osób prawnych, a w konsekwencji nie może korzystać 
z jakichkolwiek zwolnień przewidzianych tą ustawą. Dochody uzyskiwane przez 
tę jednostkę stanowią integralną część dochodów kościelnej osoby prawnej, 
a tym samym kościelna osoba prawna będzie mogła skorzystać ze zwolnienia 
podatkowego, o którym mowa w art. 17 ust. 1 pkt 4a lit. b ustawy o podatku 
dochodowym od osób prawnych także w zakresie dochodów wypracowanych 
przez tę jednostkę 46. Z tego względu nie można w stosunku do wyodrębnionej 
kościelnej jednostki organizacyjnej uznanej za podmiot podatkowy stosować 
przepisów normujących status podatkowy kościelnych osób prawnych, tak jak 
to jest w przypadku tych kościelnych jednostek organizacyjnych niemających 
osobowości prawnej, które nie zostały wydzielone jako odrębny podmiot 
podatkowy względem kościelnej osoby prawnej, będącej wówczas jedynym 
podatnikiem wraz z tymi jednostkami 47.

można skorzystać ze zwolnienia podatkowego. Tym samym mamy do czynienia z kolizją przepisów 
o tej samej randze i tym samym stopniu, szczegółowości, którą należy rozwiązać zgodnie z zasadą 
lex posteriot derogat legi priori. Co prowadzi do wniosku, iż termin określony w ustawie o stosunku 
państwa do Kościoła katolickiego nie ma aktualnie zastosowania.

44	 M. Smakuszewski, CIT 2019. Komentarz, Warszawa 2019, s. 932–935; P. Małecki, M. Mazurkiewicz, 
dz. cyt., s. 1155–1156; Komentarz do ustawy o podatku dochodowym od osób prawnych. Komentarz, red. 
W. Modzelewski, J. Pyssa, M. Lehmann-Ziaja, A. Dembiński, B. Kurant, wyd. 17, Warszawa 2020, 
Legalis, Komentarz do art. 17; W. Dmoch, Podatek dochodowy od osób prawnych. Komentarz, wyd. 8, 
Warszawa 2020, Legalis, Komentarz do art. 17.

45	 Zob. interpretacja indywidualna dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej z dnia 31 stycznia 2018 r., 
sygn. 0111-KDIB1-3.4010.431.2017.1.IZ, dostępna na stronie internetowej interpretacje-podatkowe.
org [dostęp: 6 lutego 2020 r.].

46	 Zob. interpretacja indywidualna dyrektora Izby Skarbowej w Bydgoszczy z dnia 1 sierpnia 2014 r., 
sygn. ITPB3/423-219a/14/PS, dostępna na stronie internetowej interpretacje-podatkowe.org [dostęp: 
6 lutego 2020 r.].

47	 Zob. wyrok WSA w Gliwicach z dnia 9 grudnia 2014 r., sygn. akt I SA/Gl 739/14, Legalis nr 1192829.



324

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

Należy jednak zauważyć, że kościelne jednostki organizacyjne będące od-
rębnymi podatnikami, których celem statutowym jest działalność społecznie 
użyteczna, mogą skorzystać ze zwolnienia z opodatkowania podatkiem docho-
dowym, ale na podstawie art. 17 ust. 1 pkt 4 ustawy o podatku dochodowym od 
osób prawnych. Zgodnie z tym przepisem wolne od podatku dochodowego są 
dochody (w tym uzyskiwane z prowadzonej ubocznie działalności gospodarczej) 
podatników, których celem statutowym jest: działalność naukowa, naukowo-

-techniczna, oświatowa, w  tym również polegająca na kształceniu studentów, 
kulturalna, w zakresie kultury fizycznej i sportu, ochrony środowiska, wspiera-
nia inicjatyw społecznych na rzecz budowy dróg i sieci telekomunikacyjnej na 
wsi oraz zaopatrzenia wsi w wodę, dobroczynności, ochrony zdrowia i pomocy 
społecznej, rehabilitacji zawodowej i społecznej inwalidów oraz kultu religijnego 

– w części przeznaczonej na te cele. Warunkiem skorzystania ze zwolnienia w tym 
przypadku, tak jak w przypadku kościelnych osób prawnych prowadzących dzia-
łalność inną niż niegospodarcza działalność statutowa (ust. 1 pkt 4a lit. b) oraz 
spółek, których jedynymi udziałowcami (akcjonariuszami) są kościelne osoby 
prawne (ust. 1 pkt 4b) jest przeznaczenie równowartości osiąganych dochodów 
na działalność statutową określoną w tym przepisie. Różnica polega na tym, że 
podatnicy korzystający ze zwolnienia z  opodatkowania podatkiem dochodo-
wym na podstawie art. 17 ust. 1 pkt 4 ustawy o podatku dochodowym od osób 
prawnych nie korzystają ze zwolnienia z obowiązku prowadzenia dokumentacji 
wymaganej przez przepisy Ordynacji podatkowej. Takiego obowiązku nie mają 
jedynie kościelne osoby prawne w zakresie dochodów uzyskiwanych z niegospo-
darczej działalności statutowej (art. 17 ust. 1 pkt 4a lit. a). Tym samym kościelna 
jednostka organizacyjna, będąca odrębnym podatnikiem (jako podmiot inny 
niż kościelna osoba prawna), niezależnie od tego, czy jej dochody pochodzą 
z niegospodarczej działalności statutowej czy z działalności gospodarczej, nie 
jest zwolniona z tego obowiązku. Obowiązek ten ciąży również na kościelnej 
osobie prawnej w zakresie dochodów uzyskiwanych z „pozostałej działalności”, 
czyli innej niż niegospodarcza działalność statutowa 48.

Nie sposób zgodzić się z  argumentacją opartą na wnioskowaniu a  maiore 
ad minus, że skoro wyodrębniona kościelna jednostka organizacyjna mieści się 
w strukturze prawnej i organizacyjnej kościelnej osoby prawnej, okoliczność 
posiadania przez tę jednostkę podmiotowości podatkowej na mocy decyzji 
administracyjnej nie podważa prawa kościelnej osoby prawnej do zwolnienia 
z podatku dochodowego na podstawie art. 17 ust. 1 pkt 4a lit. b ustawy o po-
datku dochodowym od osób prawnych całości jej dochodów przeznaczonych 

48	 Zob. interpretacja indywidualna dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej z dnia 31 stycznia 2018 r., 
sygn. 0111-KDIB1-3.4010.431.2017.1.IZ, dostępna na stronie internetowej interpretacje-podatkowe.
org [dostęp: 6 lutego 2020 r.].



325

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

na cele wymienione w tym przepisie, w tym dochodów osiągniętych przez jej 
wyodrębnioną jednostkę organizacyjną, niezależnie od tego, w jakich jednost-
kach organizacyjnych ten dochód został osiągnięty. Bezsprzecznym jest fakt, 
że z punktu widzenia prawa cywilnego wyodrębniona kościelna jednostka or-
ganizacyjna mieści się w strukturze prawnej i organizacyjnej kościelnej osoby 
prawnej – jest jej częścią. Tym samym kościelna osoba prawna odpowiada całym 
swoim majątkiem za jej zobowiązania, a  pożytki z  rzeczy i  praw (art. 53 i  54 
k.c.) przysługujących wyodrębnionej jednostce organizacyjnej nabywa de iure 
i de facto kościelna osoba prawna. Jednak biorąc pod uwagę autonomię prawa 
podatkowego, zgodnie z którą na gruncie tego prawa dla realizacji jego celów 
niektóre pojęcia i instytucje są uregulowane odmiennie od regulacji zawartych 
w przepisach gałęzi prawa, z których pojęcia te i instytucje się wywodzą, należy 
uznać iż w prawie podatkowym odmiennie niż w prawie cywilnym zobowią-
zania, ale i pożytki (dochody), przypadają wyodrębnionej kościelnej jednostce 
organizacyjnej. Tym bardziej że na mocy decyzji dyrektora izby administracji 
skarbowej, wydawanej nota bene na wniosek kościelnej osoby prawnej, jednostka 
ta jest odrębnym podmiotem podatkowym.

V. RACHUNKOWOŚĆ

Tę kwestię regulują przepisy Ustawy z  dnia 29 września 1994 r. o  rachunko-
wości 49. Stosuje się je m.in. do mających siedzibę lub miejsce sprawowania 
zarządu na terytorium Rzeczypospolitej Polskiej kościelnych osób prawnych 
prowadzących działalność gospodarczą (art. 2 ust. 1 pkt 1 w  związku z  art. 2 
ust. 4) oraz jednostek organizacyjnych niemających osobowości prawnej (art. 2 
ust. 1 pkt 5), czyli także do jednostek organizacyjnych, o których mowa w art. 12 
ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego. Z kolei kościelne osoby 
prawne nieprowadzące działalności gospodarczej prowadzą rachunkowość 
zgodnie z  przepisami wewnętrznymi tych osób (art. 2 ust. 4) 50. Ten ostatni 
przepis koresponduje z przepisem art. 55 ust. 2 ustawy o stosunku państwa do 
Kościoła katolickiego, który stanowi, że kościelne osoby prawne są zwolnione 
od opodatkowania z tytułu przychodów ze swojej działalności niegospodarczej. 
W tym zakresie osoby te nie mają obowiązku prowadzenia dokumentacji wy-
maganej przez przepisy o zobowiązaniach podatkowych. Wreszcie w przepisie 
art. 17 ust. 1 pkt 4a lit. a  ustawy o  podatku dochodowym od osób prawnych 

49	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 351, z późn. zm.
50	 A. Helin, Ustawa o rachunkowości. Komentarz, wyd. 7, Warszawa 2017, s. 94; Ustawa o rachunkowości 

w jednostkach finansów publicznych. Komentarz, red. W.A. Nowak, wyd. 2, Warszawa 2016, Legalis, 
Komentarz do art. 2.



326

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

mowa jest o niegospodarczej działalności statutowej, w której zakresie kościelne 
osoby prawne nie mają obowiązku prowadzenia dokumentacji wymaganej przez 
przepisy Ordynacji podatkowej.

Wykładnia wymienionych przepisów prowadzi do następujących wniosków. 
Kościelne osoby prawne, które obok działalności duszpasterskiej prowadzą rów-
nocześnie działalność gospodarczą (bez wyodrębniania jej w formie jednostki 
organizacyjnej uznanej za podmiot podatkowy), mają obowiązek prowadzenia 
ksiąg rachunkowych w tym zakresie zgodnie z ustawą o rachunkowości, gdyż 
ustawa nie zawiera żadnych kryteriów ograniczających ten obowiązek. Jest to 
o tyle ważne, że dane wynikające z ksiąg rachunkowych są podstawą do rozliczeń 
podatku dochodowego, a przy rozmiarach rocznego obrotu wyższego niż 200 000 
złotych także podatku VAT, niezależnie od tego, czy wystąpi obowiązek zapłaty 
tych podatków. Przepisy ustawy o rachunkowości nakładają także obowiązek 
wykazania w bilansie oraz w rachunku zysków i strat całej prowadzonej przez 
nie działalności, a  więc także tej niegospodarczej 51. Pozostaje to w  opozycji 
do przepisu ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego, w którego 
myśl kościelne osoby prawne nie mają obowiązku prowadzenia dokumentacji 
wymaganej przez przepisy „o  zobowiązaniach podatkowych” (przez które 
należy również rozumieć przepisy dotyczące sprawozdawczości finansowej 
uregulowanej przez ustawę o rachunkowości) w zakresie działalności niegospo-
darczej. Rachunkowość dotycząca działalności niegospodarczej prowadzona jest 
bowiem zgodnie z przepisami wewnętrznymi kościelnych osób prawnych (np. 
dekretem ogólnym Konferencji Episkopatu Polski czy biskupa diecezjalnego) 52.

Ponadto kościelne osoby prawne nie mają obowiązku prowadzenia do-
kumentacji wymaganej przez przepisy Ordynacji podatkowej, ale w  zakresie 
niegospodarczej działalności statutowej. Prowadzenie niegospodarczej dzia-
łalności statutowej nie musi zaś pokrywać się z  prowadzeniem działalności 
niegospodarczej. Ta pierwsza odnosi się bowiem tylko do takiej działalności 

51	 Przepis art. 6 ust. 1 ustawy o rachunkowości stanowi: „W księgach rachunkowych jednostki należy ująć 
wszystkie osiągnięte, przypadające na jej rzecz przychody i obciążające ją koszty związane z tymi 
przychodami [pogr. D. W.] dotyczące danego roku obrotowego, niezależnie od terminu ich zapłaty”.

52	 Zgodnie z kan. 1284 § 2 pkt 7 i 8 KPK wszyscy zarządcy dóbr kościelnych powinni mieć należycie 
prowadzone księgi przychodów oraz rozchodów, a pod koniec każdego roku sporządzić sprawozdanie 
z zarządu. Ponadto zarządcy, tak duchowni, jak i świeccy, jakichkolwiek dóbr kościelnych, które 
nie zostały zgodnie z prawem wyjęte spod władzy rządzenia biskupa diecezjalnego, obowiązani są 
przedkładać każdego roku sprawozdanie ordynariuszowi miejsca, który z kolei winien je przesłać 
radzie do spraw ekonomicznych celem sprawdzenia (kan. 1287 § 1 KPK). Do ordynariusza należy 
bowiem pilnie nadzorować zarząd wszystkich dóbr, należących do podległych mu publicznych osób 
prawnych, z zachowaniem prawnych tytułów przyznających mu większe uprawnienia (kan. 1276 § 
1 KPK). Tenże ordynariusz, uwzględniając prawa, prawne zwyczaje oraz okoliczności, powinien 
także przez wydanie szczegółowych instrukcji, w granicach prawa powszechnego i partykularnego, 
starać się o uregulowanie zarządu dóbr kościelnych (kan. 1276 § 2 KPK).



327

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

niegospodarczej, która znajduje odzwierciedlenie w prawie wewnętrznym (ka-
nonicznym) Kościoła katolickiego. Wreszcie wykaz dokumentacji wymaganej 
przez przepisy Ordynacji podatkowej i przez przepisy ustawy o rachunkowości 
jest inny.

Gdy działalność gospodarcza kościelnej osoby prawnej jest prowadzona za 
pośrednictwem wyodrębnionej do tego celu jednostki organizacyjnej i ma ona 
status podatnika, to obowiązki są takie same jak wyżej opisane, ale obowiązek 
prowadzenia ksiąg rachunkowych zgodnie z ustawą o rachunkowości oraz do-
kumentacji wymaganej przez przepisy Ordynacji podatkowej ma co do zasady 
wyłącznie wyodrębniona jednostka organizacyjna kościelnej osoby prawnej, 
przy czym dotyczy on całej prowadzonej przez nią działalności 53.

W  celu wyeliminowania zasygnalizowanych wątpliwości zasadna wydaje 
się nowelizacja art. 2 ust. 4 ustawy o rachunkowości oraz art. 55 ust. 2 ustawy 
o stosunku państwa do Kościoła katolickiego i doprowadzenie ich do pełnej 
zgodności. W tym celu należałoby nadać nowe brzmienie art. 2 ust. 4 ustawy 
o  rachunkowości. Przykładowo mógłby on otrzymać następujące brzmienie: 

„Kościelne osoby prawne, w  zakresie niegospodarczej działalności statutowej, 
prowadzą rachunkowość zgodnie z  przepisami wewnętrznymi tych osób. 
Jeżeli kościelna osoba prawna prowadzi niewyodrębnioną organizacyjnie 
inną działalność, w  tym działalność gospodarczą, obowiązek prowadzenia 
rachunkowości zgodnie z  przepisami ustawy powstaje w  roku obrotowym, 
począwszy od miesiąca następującego po miesiącu, w  którym jej przychody 
netto z tej działalności przekroczyły 200 000 zł”. Z kolei art. 55 ust. 2 ustawy 
o  stosunku państwa do Kościoła katolickiego mógłby otrzymać np. następu-
jącą treść: „Kościelne osoby prawne są zwolnione od opodatkowania z tytułu 
przychodów ze swojej niegospodarczej działalności statutowej. W  tym za-
kresie osoby te nie mają obowiązku prowadzenia dokumentacji wymaganej 
przez przepisy Ordynacji podatkowej i  Ustawy z  dnia 29 września 1994 r.  
o rachunkowości”.

53	 Należy jednak zauważyć, że przepis art. 51 ust. 1 ustawy o rachunkowości stanowi, że jednostka, 
w której skład wchodzą jednostki organizacyjne sporządzające samodzielne sprawozdania finansowe, 
sporządza łączne sprawozdanie finansowe będące sumą sprawozdania finansowego jednostki 
i wszystkich jej oddziałów (zakładów), wyłączając odpowiednio: a) aktywa i fundusze wydzielone; b) 
wzajemne należności i zobowiązania oraz inne rozrachunki o podobnym charakterze; c) przychody 
i koszty z tytułu operacji dokonywanych między jednostką a jej oddziałami (zakładami) lub między 
jej oddziałami (zakładami); d) wynik finansowy operacji gospodarczych dokonywanych wewnątrz 
jednostki, zawarty w aktywach jednostki lub jej oddziałów (zakładów). Można nie dokonywać 
wyłączeń, o których mowa w pkt 2–4, jeżeli nie wpływa to ujemnie na przyjęte zasady (politykę) 
rachunkowości, pozwala rzetelnie i jasno przedstawić sytuację majątkową i finansową oraz wynik 
finansowy.



328

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

VI. PODATEK OD TOWARÓW I USŁUG

Kościelne osoby prawne lub wyodrębnione z  nich dla celów podatkowych 
jednostki organizacyjne są, zgodnie z  przepisem art. 15 ust. 1 ustawy z  dnia 
11 marca 2004 r. o podatku od towarów i usług 54, podatnikami podatku VAT, 
w przypadku gdy wykonują samodzielnie działalność gospodarczą, bez względu 
na jej cel i  rezultat 55. Przy czym należy pamiętać, że ustawa ta posługuje się 
odrębną definicją działalności gospodarczej, zgodnie z  którą jest to wszelka 
działalność producentów, handlowców lub usługodawców, w tym podmiotów 
pozyskujących zasoby naturalne oraz rolników, a  także działalność osób wy-
konujących wolne zawody. Działalność gospodarcza obejmuje w szczególności 
czynności polegające na wykorzystywaniu towarów lub wartości niematerialnych 
i prawnych w sposób ciągły dla celów zarobkowych (art. 15 ust. 2).

Podatnik podatku VAT ma, zgodnie z przepisem art. 86 ust. 1 ustawy o podat-
ku od towarów i usług w zakresie, w jakim towary i usługi są wykorzystywane do 
wykonywania czynności opodatkowanych, prawo do obniżenia kwoty podatku 
należnego o kwotę podatku naliczonego, z zastrzeżeniem art. 114, art. 119 ust. 
4, art. 120 ust. 17 i  19 oraz art. 124 tej ustawy. W świetle art. 88 ust. 4 ustawy 
o  podatku od towarów i  usług obniżenia kwoty lub zwrotu różnicy podatku 
należnego nie stosuje się również do podatników, którzy nie są zarejestrowani 
jako czynni podatnicy VAT, z wyłączeniem przypadków, o których mowa w art. 
86 ust. 2 pkt 7 ustawy. Uwzględniając cytowane przepisy, warto podkreślić, że 
prawo do obniżenia kwoty podatku należnego o kwotę podatku naliczonego 
przysługuje wówczas, gdy zostaną spełnione następujące warunki: po pierwsze, 
odliczenia dokonuje zarejestrowany, czynny podatnik podatku VAT, a po drugie, 
gdy towary i usługi, z których nabyciem podatek został naliczony, są wykorzysty-
wane do wykonywania czynności opodatkowanych. Warunkiem umożliwiającym 
podatnikowi skorzystanie z prawa do odliczenia podatku naliczonego jest zatem 
wykazanie związku pomiędzy nabyciem towarów i  usług a  wykonywanymi 
czynnościami opodatkowanymi. Tym samym przepisy te wykluczają możliwość 
dokonania obniżenia kwoty podatku należnego o kwotę podatku naliczonego 
związanego z usługami i  towarami, które nie są w ogóle wykorzystywane do 
czynności opodatkowanych, czyli w przypadku ich wykorzystywania do czyn-
ności zwolnionych od podatku VAT bądź niepodlegających temu podatkowi 56.

54	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 106, z późn. zm.
55	 T. Michalik, VAT. Komentarz, wyd. 15, Warszawa 2019, Legalis, Komentarz do art. 15; Komentarz 

do ustawy o podatku od towarów i usług, red. W. Modzelewski, wyd. 18, Warszawa 2020, Legalis, 
Komentarz do art. 15.

56	 Zob. interpretacja indywidualna dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej z dnia 30 stycznia 2020 r., 
sygn. 0114-KDIP4-2.4012.43.2019.2.MC, dostępna na stronie internetowej interpretacje-podatkowe.
org [dostęp: 6 lutego 2020 r.]



329

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

Jeżeli zatem rozliczeń dokonują kościelna osoba prawna, będąca czynnym 
podatnikiem VAT, z wyodrębnioną kościelną jednostką organizacyjną, będącą 
również czynnym podatnikiem podatku od towarów i usług, wówczas obowiązują 
ogólne zasady opodatkowania i odliczeń. Natomiast w sytuacji gdy do rozliczeń 
dochodzi pomiędzy wyodrębnioną kościelną jednostką organizacyjną, będącą 
czynnym podatnikiem podatku od towarów i usług, z kościelną osobą prawną, 
która prowadzi działalność niepodlegającą lub zwolnioną z podatku VAT, pra-
wo do obniżenia kwoty podatku należnego o kwotę podatku naliczonego nie 
przysługuje. Co więcej, odpłatna dostawa towarów i usług na rzecz macierzystej 
kościelnej osoby prawnej przez jej wyodrębnioną jednostkę organizacyjną mającą 
status podatnika VAT i będącą czynnym podatnikiem tego podatku może zostać 
uznana za transakcję zmierzającą do nadużycia prawa (obejścia prawa, optyma-
lizacji podatkowej). Dotyczy to sytuacji, w których wyodrębniona jednostka 
organizacyjna jako czynny podatnik VAT nabywa towary i usługi z podatkiem 
VAT (który dla niej w całości jest podatkiem naliczonym), a następnie przy ich 
wykorzystaniu świadczy usługę na rzecz macierzystej kościelnej osoby prawnej, 
opodatkowując tę usługę podatkiem należnym, przy czym macierzysta kościelna 
osoba prawna prowadzi działalność niepodlegającą lub zwolnioną z podatku 
VAT. Argumentem za tym, że jest to transakcja zmierzająca do nadużycia prawa 
jest to, że gdyby tę usługę realizowała bezpośrednio kościelna osoba prawna, 
to prawo do odliczenia podatku naliczonego nie przysługiwałoby jej, usługa ta 
bowiem korzystałaby wtedy ze zwolnienia z opodatkowania podatkiem VAT 
(o ile ten w ogóle by wystąpił). W takim przypadku, w myśl art. 14b Ordynacji 
podatkowej, organ podatkowy może odmówić wydania interpretacji indywidu-
alnej w zakresie tych elementów stanu faktycznego lub zdarzenia przyszłego, co 
do których istnieje uzasadnione przypuszczenie, że mogą stanowić nadużycie 
prawa w podatku od towarów i usług 57.

57	 W wyroku WSA w Krakowie z dnia 15 stycznia 2019 r., sygn. akt I SA/Kr 1200/18, Legalis nr 1871778, 
potwierdził stanowisko dyrektora Krajowej Informacji Skarbowej, który odmówił wszczęcia 
postępowania interpretacyjnego ze względu na uzasadnione przypuszczenie, że elementy stanu 
faktycznego lub zdarzenia przyszłego mogą stanowić nadużycie prawa, o którym mowa w art. 5 
ust. 5 ustawy o podatku od towarów i usług. W sytuacji wskazanej we wniosku Wnioskodawca 
(spółka z ograniczoną odpowiedzialnością, której jedynym udziałowcem jest kościelna osoba 
prawna) informował, że będzie świadczył usługi polegające m.in. na utrzymaniu i zarządzaniu 
nieruchomościami własnymi lub należącymi do innych podmiotów. W ramach tej działalności 
Wnioskodawca zamierza świadczyć usługi na rzecz właściciela (kościelnej osoby prawnej). Wobec 
tego Wnioskodawca zobowiązywał się do świadczenia, za wynagrodzeniem, na rzecz tej kościelnej 
osoby prawnej usług utrzymania i zarządzania budynkami wchodzącymi w skład inwestycji 
prowadzonej przez tę kościelną osobę prawną. Zatem powyższa czynności stanowiłaby odpłatne usługi 
opodatkowane podatkiem VAT i tym samym Wnioskodawca, co do zasady, miałby prawo do odliczenia 
podatku VAT naliczonego z faktur dokumentujących poniesione wydatki na realizację wskazanego 
zamierzenia inwestycyjnego. Jednakże organ skarbowy stanął na stanowisku, że w niniejszej sprawie 
nieuprawnione jest przyznanie Wnioskodawcy prawa do odliczenia podatku naliczonego w związku 



330

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

KONKLUZJE

Ustalona w przepisie art. 12 ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego 
reguła, że jednostki, o  których mowa w  tym przepisie, są wyłącznie organi-
zacyjnym wyodrębnieniem w ramach kościelnych osób prawnych, z  których 
osobowości prawnej korzystają w obrocie prawnym w stosunkach z podmiotami 
trzecimi, w jakich działają jako część osoby prawnej i ze skutkiem w jej sferze 
prawnej, doznaje wyjątków na gruncie prawa pracy i prawa podatkowego. Otóż 
wyodrębnione kościelne jednostki organizacyjne mogą być, zgodnie z  art. 3 
Kodeksu pracy, pracodawcami z wszelkimi wynikającymi z tego statusu kon-
sekwencjami. Mogą też być, na mocy art. 55 ust. 8 ustawy o stosunku państwa 
do Kościoła katolickiego, na wniosek kościelnej osoby prawnej uznane przez 
właściwego dyrektora izby administracji skarbowej za odrębne podmioty po-
datkowe. Zatem sens i cel ich organizacyjnego i finansowego wyodrębnienia 
polega na rozerwaniu na płaszczyźnie prawa pracy i prawa podatkowego więzi 
łączącej kościelną osobę prawną z powołaną przez nią jednostką organizacyjną 
poprzez przyznanie tej jednostce statusu pracodawcy i  podmiotowości po-
datkowej. Dzięki temu może ona samodzielnie wywiązywać się z powinności 
pracodawcy oraz obowiązków podatkowych łączących się z działalnością pro-
wadzoną w ramach jej struktur organizacyjnych, nie wywołując tym samym 

z realizacją ww. inwestycji tylko z tego powodu, że będzie opodatkowywać otrzymane wynagrodzenie 
za świadczenie usług zarządzania inwestycją. Istnieje bowiem uzasadnione przypuszczenie, że 
celem planowanej transakcji, tj. począwszy od rozpoczęcia działalności Wnioskodawcy w zakresie 
utrzymania i zarządzania nieruchomościami, a następnie powierzenie Wnioskodawcy nadzorowania 
prac inwestycyjnych oraz wykonywania usług zarządzania kompleksem budynków przeznaczonych 
do działalności edukacyjnej, jest uzyskanie korzyści podatkowej polegającej na prawie do odliczenia 
podatku naliczonego od wydatków inwestycyjnych na budowę ww. kompleksu. Gdyby nie transakcja 
opodatkowana podatkiem VAT – tj. odpłatne świadczenie usług utrzymania i zarządzania procesem 
inwestycyjnym oraz procesem utrzymania i zarządzania budynkami – prawo do odliczenia podatku 
naliczonego nie przysługiwałoby, bo usługi edukacyjne, którym ma służyć planowana inwestycja, 
korzystają ze zwolnienia z opodatkowania podatkiem VAT. Stworzona sytuacja ma służyć zatem do 
uzyskania (w ramach relacji Wnioskodawca–kościelna osoba prawna) prawa do odliczenia podatku 
naliczonego z tytułu prowadzonych prac budowalnych związanych z realizacją inwestycji. Tym bardziej 
że kościelna osoba prawna jest jedynym udziałowcem Wnioskodawcy i wyposaża Wnioskodawcę 
w środki do wykonania inwestycji. Inwestycja, gdyby była zrealizowana przez kościelną osobę 
prawną bez pośrednictwa Wnioskodawcy, nie dawałaby możliwości pełnego odliczenia podatku 
VAT. Nieprzekonywająca jest przy tym argumentacja, że Wnioskodawca, który zostanie czynnym 
podatnikiem VAT z tytułu wykonywania usług utrzymania i zarządzania nieruchomościami 
należącymi do kościelnej osoby prawnej, uzyska prawo do pełnego odliczenia podatku naliczonego, 
wykazanego w fakturach wystawionych przez dostawców towarów i świadczących usługi związane 
z realizacją inwestycji, gdyż będzie wykorzystywał zrealizowaną przez siebie inwestycję w całości 
do prowadzonej działalności gospodarczej polegającej na odpłatnym świadczeniu usług utrzymania 
i zarządzania nieruchomościami. Z opisu zdarzenia przyszłego nie wynika, aby Wnioskodawca 
stawał się właścicielem inwestycji i nabywał prawny tytuł do swobodnego dysponowania nią jak 
właściciel, gdyż realizowana inwestycja jest położona na gruntach należących do kościelnej osoby 
prawnej i jest finansowana przez ten podmiot.



331

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

następstw prawnych bezpośrednio dla osoby prawnej, traktowanej jak odrębny 
pracodawca i podmiot prawa podatkowego.

Wyodrębnione kościelne jednostki organizacyjne, jeżeli uzyskają status po-
datnika, mogą być stroną postępowania podatkowego dotyczącego ciążącego 
na nich obowiązku podatkowego, jak również stroną postępowania o wydanie 
interpretacji indywidualnej, a następnie postępowania sądowo-administracyj-
nego w tym zakresie. Ciążą na nich także obowiązki sporządzania i składania 
do właściwego urzędu skarbowego deklaracji CIT-8 wraz z załącznikami oraz 
sprawozdania finansowego, a także płacenia (jako podatnik bądź płatnik) okre-
ślonych podatków i prowadzenia ksiąg rachunkowych, przy czym dokumentacja 
ta winna dotyczyć całej prowadzonej przez nie działalności. Wyodrębnione 
kościelne jednostki organizacyjne mogą być podmiotem prowadzącym działal-
ność gospodarczą w rozumieniu przepisów Ordynacji podatkowej oraz ustawy 
o podatku od towarów i usług, co w tej sytuacji pozwala je uznać za przedsię-
biorstwo w rozumieniu przepisu art. 551 Kodeksu cywilnego. Podlegają więc 
obowiązkowi ewidencyjnemu. Ponieważ zaś są odrębnymi podatnikami i nie 
mają statusu kościelnej osoby prawnej, nie można w stosunku do nich stosować 
przepisów art. 17 ust. 1 pkt 4a lit. a i lit. b ustawy o podatku dochodowym od 
osób prawnych. Jeżeli jednak ich celem statutowym jest działalność społecznie 
użyteczna, mogą skorzystać ze zwolnienia z opodatkowania podatkiem docho-
dowym, ale na podstawie art. 17 ust. 1 pkt 4 ustawy o podatku dochodowym 
od osób prawnych. Gdy wykonują samodzielnie działalność gospodarczą, bez 
względu na cel i  rezultat takiej działalności są podatnikami podatku VAT 
i w zakresie, w jakim towary i usługi są wykorzystywane przez nie do wykony-
wania czynności opodatkowanych, przysługuje im prawo do obniżenia kwoty 
podatku należnego o kwotę podatku naliczonego, z zastrzeżeniami zawartymi 
w ustawie o VAT.

W celu uniknięcia rozbieżnych interpretacji i odmiennej praktyki stosowania 
omówionych przepisów postuluje się ich doprecyzowanie. I tak zasadna wydaje 
się nowelizacja art. 2 ust. 4 ustawy o rachunkowości oraz art. 55 ust. 2 ustawy 
o stosunku państwa do Kościoła katolickiego, w której wyniku wprowadzone 
w tych przepisach preferencje będą dotyczyły wyłącznie kościelnych osób praw-
nych w zakresie niegospodarczej działalności statutowej (działalności związanej 
z  kultem religijnym, charytatywno-opiekuńczej, oświatowo-wychowawczej, 
naukowej czy kulturalnej).

Niezależnie od zgłoszonych postulatów de lege ferenda optymalnym rozwią-
zaniem jest, aby niegospodarczą działalność statutową prowadziły kościelne 
osoby prawne erygowane zgodnie z przepisami prawa kanonicznego, o których 
mowa w art. 6–9 ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego. Taka 
osoba prawna prawa kanonicznego po dopełnieniu formalności z art. 13 tego 



332

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

aktu prawnego wyposażona jest również w przymiot osobowości prawnej prawa 
polskiego. Natomiast w celu prowadzenia pozostałej działalności, w tym działal-
ności gospodarczej, zasadnym wydaje się powołanie do istnienia bądź kościelnej 
osoby prawnej, o której mowa w art. 10 ustawy o stosunku państwa do Kościoła 
katolickiego, bądź fundacji, o której mowa w art. 58 tejże ustawy, bądź spółki 
kapitałowej (spółki z ograniczoną odpowiedzialnością, prostej spółki akcyjnej 
albo spółki akcyjnej), której jedynym udziałowcem lub akcjonariuszem będzie 
kościelna osoba prawna. W przypadkach tych podmiotów mogą one skorzystać 
ze zwolnienia w podatku CIT, ale na zasadach określonych w art. 17 ust. 1 pkt 4 
ustawy o podatku dochodowym od osób prawnych.

BIBLIOGRAFIA

Babiarz S., Duater B., Hauser R., Kabat A., Niezgódka-Medek M., Rudowski J., 
Ordynacja podatkowa. Komentarz, wyd. 11, Warszawa 2019.

Borszowski P., Pojęcie działalności gospodarczej w przepisach prawnopodatkowych, 
„Przegląd Podatkowy” 2007, nr 12, s. 37–42.

Dmoch W., Podatek dochodowy od osób prawnych. Komentarz, wyd. 8, Warszawa 
2020.

Etel M., Nowy przedsiębiorca w ustawie z 6 marca 2018 r. Prawo przedsiębiorców, 
„Acta Scientifica Academiae Ostroviensis. Sectio A, Nauki Humanistyczne, 
Społeczne i Techniczne” 2018, s. 56–70.

Helin A., Ustawa o rachunkowości. Komentarz, wyd. 7, Warszawa 2017.
Jacyszyn J., Przedsiębiorca w regulacjach prawnych, cz. 1: „Edukacja Prawnicza” 

2015, nr 4, s. 26 i nn.; cz. 2: „Edukacja Prawnicza” 2015, nr 5, s. 42 i nn.
Komentarz do ustawy o podatku dochodowym od osób prawnych. Komentarz, red. 

W. Modzelewski, J. Pyssa, M. Lehmann-Ziaja, A. Dembiński, B. Kurant, 
wyd. 17, Warszawa 2020.

Komentarz do ustawy o podatku od towarów i usług, red. W. Modzelewski, wyd. 18, 
Warszawa 2020.

Kosikowski C., Etel M., Nowe prawo działalności gospodarczej, Białystok 2014.
Kosikowski C., Ustawa o  swobodzie działalności gospodarczej. Komentarz, 

Warszawa 2013.
Małecki P., Mazurkiewicz M., CIT. Komentarz. Podatki i rachunkowość, wyd. 11, 

Warszawa 2020.
Michalik T., VAT. Komentarz, wyd. 15, Warszawa 2019.
Ordynacja podatkowa. Komentarz, red. H. Dzwonkowski, wyd. 9, Warszawa 2020.
Prawo pracy i ubezpieczeń społecznych, red. K.W. Baran, wyd. 2, Warszawa 2017.
Prawo przedsiębiorców. Komentarz, red. A. Pietrzak, Warszawa 2019.



333

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego… 

A
rt

y
k
u

ły

Rakoczy B., Ustawa o stosunku państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospo-
litej Polskiej. Komentarz, Warszawa 2008.

Rogalska B., Podatkowe rejestry podmiotowe w polskim systemie prawnym, [online] 
LEX 2014.

Smakuszewski M., CIT 2019. Komentarz, Warszawa 2019.
Sobczyk A., Tarcza Antykryzysowa – art. 15g a  tzw. pracodawca wewnętrzny, 

https://sobczyk.com.pl/tarcza-antykryzysowa-pracodawca-wewnetrzny/ 
[dostęp: 8 sierpnia 2020 r.].

System Prawa Pracy, t. 1: Część ogólna, red. K.W. Baran, Warszawa 2017.
Ustawa o  rachunkowości w  jednostkach finansów publicznych. Komentarz, red. 

W.A. Nowak, wyd. 2, Warszawa 2016.

STRESZCZENIE

W  artykule zostanie przeprowadzona analiza statusu prawnego wyodrębnionych 
kościelnych jednostek organizacyjnych, o których mowa w art. 12 Ustawy z dnia 17 
maja 1989 r. o stosunku państwa do Kościoła katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej, 
uznanych przez właściwego miejscowo dyrektora izby administracji skarbowej za 
odrębne podmioty podatkowe. Zostanie wykazane, że ustalona w wymienionym prz-
episie reguła, iż jednostki te są wyłącznie organizacyjnym wyodrębnieniem w ramach 
kościelnych osób prawnych, z  których osobowości prawnej korzystają w  obrocie 
prawnym w stosunkach z podmiotami trzecimi, doznaje wyjątków na gruncie prawa 
pracy i prawa podatkowego. Ponadto zostaną wskazane mankamenty obowiązujących 
w tej materii przepisów, zwłaszcza dotyczących sprawozdawczości oraz zasad opodat-
kowania podatkiem dochodowym od osób prawnych. Dokonana ocena stanu de lege 
lata zostanie uzupełniona o zgłoszone postulaty de lege ferenda.

Słowa kluczowe: kościelne osoby prawne, wyodrębnione jednostki organizacyjne, 
podmioty podatkowe, niegospodarcza działalność statutowa, działalność gospodarcza.

SEPARATE ORGANISATIONAL UNITS OF THE CATHOLIC CHURCH. DE LEGE LATA 
STATUS AND DE LEGE FERENDA POSTULATES

The article analyses the legal status of separate church organizational units as described 
in article 12 of the Act from 17 May 1989, concerning the relationship between the State 
and the Catholic Church in the Republic of Poland, recognized by an adequate head 
of the tax chamber as separate tax entities. The author will prove that a rule specified 
in said regulation – namely that the aforementioned units are solely organizational 
separations within church, and legal persons may use their credentials in legal matters 



334

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Dariusz Walencik

A
rt

y
k
u

ły

with third parties – is subject to exemption when it comes to labour and tax law. More-
over, the author will outline disadvantages of the existing regulations in this respect, 
especially when it comes to reporting and the rules of income tax on legal persons. 
Evaluation of de lege lata status will be completed by de lege ferenda postulates.

Key words: church legal persons, separate organizational units, tax entities, non-
commercial statutory operations, commercial activity.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

335

Tadeusz Wasilewski
ORCID 0000-0001-9880-4485
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu

Jakub Zemła
ORCID 0000-0002-8321-3321
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu
j.zemla@umk.pl

FORMUŁA ŚWIECKIEGO PAŃSTWA W PRAWIE  
REPUBLIKI CZESKIEJ I REPUBLIKI TURECKIEJ –  

ASPEKTY KOMPARATYSTYCZNE

Istotną i konieczną cechą wolności jest to, iż jest usytuowana.
~ Jean-Paul Sartre

WPROWADZENIE

We współczesnym świecie granicę wolności człowieka powinny wyznaczać 
wolność oraz prawa innego człowieka. Truizm tego stwierdzenia jest niczym 
innym jak próbą konstatacji rzeczywistości, która, co do zasady, nie poddaje 
się polemice. A  jednak Autorzy, dostrzegając jej wielowymiarowość, pragną 
na wstępie zaznaczyć istotę pewnego etyczno-normatywnego pryncypium. 
Wolność istoty ludzkiej jest wpisana w  jej godność, stanowi jedno z  najważ-
niejszych praw człowieka i  quod talia wpisuje się w  prawnonaturalną teorię 
zaproponowaną przez T. Ślipkę 1, wedle której wśród norm prawa naturalnego 
wyróżnia się m.in. zasady nadrzędne, które są powszechne i  nieograniczone, 
tzw. principia communissima, oraz zasady ogólne będące uszczegółowieniem 
tych pierwszych i obowiązujące przede wszystkim w relacjach międzyludzkich, 
tj. principia generaliora 2. W oparciu o tak przedstawiony podział można założyć, 
że wolność per se wpisuje się w kategorię norm bezwzględnych, stanowi funda-
ment człowieczeństwa oraz punkt wyjścia dla wolności sumienia i wyznania 
będącej a latere przedmiotem niniejszego opracowania.

1	 Zob. I.S. Grat, Stanowisko prawnonaturalne Czesława Strzeszewskiego na tle poglądów polskich tomistów, 
Białystok 2009, s. 85–86.

2	 Por. T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, Kraków 1984, s. 266.

DOI: 10.34888/ppw.2021.335-355  



336

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

Wolność sumienia i wyznania pierwotnie wiązała się jedynie z wiarą w Boga, 
tym samym sprowadzała się do relacji transcendentalnych, opartych o wierzenia 
religijne oraz osobistą relację z absolutem 3. Ingerencja zewnętrzna w sferę intel-
lectualis sacrum człowieka była niedopuszczalna, godziła bowiem w autonomię 
jednostki postrzeganej jako istota racjonalna oraz samowładna w sferze myśli 
i  niezależna od woli jakiejkolwiek innej osoby 4. Owa wolność religijna była 
powszechnie uznawana za prawo „bezwzględne i nietykalne”, które gwarantuje 
człowiekowi realizację jego naturalnej potrzeby obcowania z istotą boską lub 
kreowania rzeczywistości w  oparciu o  przeświadczenie istnienia sił nadprzy-
rodzonych mających wpływ na jego życie 5.

Obecnie wolność religijna jest postrzegana znacznie szerzej i obejmuje kate-
gorię myśli, sumienia oraz religii. Zatem odnosi się do przekonań jednostki nie 
tylko tych o charakterze stricte religijnym, lecz także związanych ze światopo-
glądem czy wyznawaną filozofią 6. Innymi słowy ochroną objęte są przekonania 
jednostki oparte zarówno na wierze w  istnienie bytu transcendentnego, jak 
i  skierowane na określony system filozoficzno-światopoglądowy pozbawiony 
cech religijnych czy wręcz negujący istnienie bóstw 7.

Wolność myśli, sumienia i religii jako niezaprzeczalnie jedno z fundamen-
talnych praw człowieka gwarantują kluczowe źródła prawa międzynarodowego, 
m.in. Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności Rady 
Europy 8 [dalej: Konwencja], której stronami są Republika Czeska i Republika 
Turecka. W obu państwach zapewnia się na płaszczyźnie regulacji konstytucyj-
nych swobodę korzystania przez jednostkę z wolności myśli, sumienia i religii, 
która to z uwagi na różne uwarunkowania historyczne i polityczne ergo prawne 
postrzegana jest w sposób właściwy dla specyfiki danego państwa.

W  problematykę wolności religijnej wpisuje się co do zasady świecki cha-
rakter państwa, którego modus operandi cechuje neutralność religijna i świato-
poglądowa oraz dążenie do realnego zagwarantowania jednostce wyznawania 

3	 Zob. K. Warchałowski, Rozwój idei wolności religijnej od początków chrześcijaństwa do czasów 
nowożytnych, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2005, t. 8, s. 147–148.

4	 Zob. M. Freeman, Prawa człowieka, tłum. M. Fronia, Warszawa 2007, s. 29–31.
5	 Por. M. Granat, Granice wolności religijnej w społeczeństwie pluralistycznym [w:] Kultura i Prawo: 

materiały III Międzynarodowej Konferencji na temat „Religia i wolność religijna w Unii Europejskiej”, 
Lublin 2003, s. 174–175.

6	 Zob. B. Banaszak, Komentarz do art. 53 Konstytucji RP [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. 
Komentarz, Warszawa 2012, Legalis, teza nr 1 [dostęp: 26 marca 2021 r.].

7	 Zob. A. Rogowska, Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie polskiego Trybunału Konstytucyjnego, 
Warszawa 2015, s. 82–83.

8	 Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności z dnia 4 listopada 1950 r., Dz. U. 
z 1993 r. Nr 61, poz. 284, zwana także Europejską Konwencją Praw Człowieka.



337

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

i uzewnętrzniania różnych religii i przekonań 9. Główną cechą państw laickich 
jest ich bezwyznaniowość rozumiana jako nieposiadanie prawnie uregulowanej, 
uprzywilejowanej religii państwowej oraz rozdział funkcjonalny i organizacyj-
ny od instytucji konfesyjnych 10. Odzwierciedlenia zasady laickiego państwa 
należy także upatrywać w  negatywnym działaniu władzy polegającym na 
powstrzymywaniu się od prowadzenia indoktrynacji społeczeństwa oraz we 
wstrzemięźliwości we wspieraniu określonych podmiotów konfesyjnych 11. Dla 
przykładu, nie jest rolą państwa świeckiego prowadzenie czy finansowanie 
szkół wyznaniowych, nawet jeśliby ich funkcjonowanie opierało się o zasadę 
pluralizmu religijnego 12.

W  chwili obecnej Republika Czeska w  zakresie struktury wyznaniowej 
w znacznym stopniu odbiega od państwa doby Luksemburgów, pod których 
panowaniem Czechy stanowiły jedną z podpór katolickiej Christianitas. Wedle 
ogólnie dostępnych danych nie więcej niż jedna czwarta czeskiego społeczeń-
stwa określa się jako ludzie wierzący 13. W pozostałym przypadku są to ateiści 
albo agnostycy przyjmujący założenie, że Boga lub bogów nie ma 14. Przy tak 
ukształtowanym wyznaniowo społeczeństwie zachowanie przez organy pań-
stwa jego neutralności w sprawach religijnych i światopoglądowych jest z istoty 
rzeczy łatwiejsze. Brak jednej dominującej lub uprzywilejowanej religii czy 
światopoglądu sprzyja utrzymaniu przez państwo pluralistycznego modelu wy-
znaniowego 15. Jak słusznie zauważyła A. Power, neutralność państwa nie może 
prowadzić do przyjęcia modelu świeckiego, lecz „ma ona sprzyjać tworzeniu kli-
matu szacunku dla wszystkich światopoglądów, a nie wywyższać jeden z nich” 16.

W przypadku Republiki Tureckiej sytuacja wygląda zgoła odmiennie z uwagi 
na obecność religii dominującej w ujęciu socjologicznym. Według deklaracji 
obywateli ponad 95% wyznaje islam. Zatem działania tureckiego rządu noto-
rycznie zwiększające wpływ religii na politykę i prawo nie znajdują znaczącego 
sprzeciwu społeczeństwa.

9	 Por. K. Walczuk, Demokratyczne państwo prawne – tylko świeckie? Zagadnienia teoretyczne [w:] 
Standardy bezstronności światopoglądowej władz publicznych, Lublin 2013, s. 44, 48.

10	 Zob. P. Borecki, Państwo laickie w świetle dorobku współczesnego konstytucjonalizmu europejskiego, 
„Adam Mickiewicz University Law Review” 2016, nr 6, s. 180–181.

11	 Zob. M. Pietrzak, Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 1999, s. 138–140.
12	 Tamże.
13	 Zob. Religious Belief and National Belonging in Central and Eastern Europe, red. N. Sahgal, A. Cooperman 

i in., Washington, D.C. 2017, s. 20.
14	 Zob. Ateizm agnostyczny i agnostycyzm epistemologiczny [w:] Stanford Encyclopedia of Philosophy: 

Atheism and Agnosticism, https://plato.stanford.edu/entries/atheism-agnosticism [dostęp: 26 marca 
2021 r.].

15	 Zob. Z. Horák, Religion and the Secular State in the Czech Republic [w:] Religion and the Secular State: 
Interim National Reports, Washington, D.C. 2010, s. 256.

16	 Zob. zdanie odrębne sędzi Ann Power zgłoszone do Wyroku Europejskiego Trybunału Praw 
Człowieka z dnia 18 marca 2011 r., sygn. akt 30814/06.

https://plato.stanford.edu/entries/atheism-agnosticism


338

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

Powyższe, ogólne refleksje stanowią wprowadzenie do właściwych rozważań, 
celem niniejszej pracy bowiem nie jest analiza teoretyczna pojęcia państwa 
świeckiego oraz wolności myśli, sumienia i religii, lecz przedstawienie, w jaki 
sposób i  z  jakim skutkiem czeski oraz turecki ustrojodawca inkorporował 
powyższą koncepcję państwa laickiego i wolności konfesyjnych do rodzimych 
systemów konstytucyjnych oraz wskazał, jak taka sama norma prawna w różnych 
warunkach społecznych może być odmiennie interpretowana.

I. REPUBLIKA CZESKA – PAŃSTWO WYZNANIOWO NEUTRALNE

Integralną część systemu konstytucyjnego Republiki Czeskiej stanowi Karta 
Podstawowych Praw i  Wolności z  dnia 16 grudnia 1992 r. [dalej: Karta lub 
k.p.p.w.], która implicite, w  myśl art. 3 w  zw. z  art. 112 ust. 1 Konstytucji Re-
publiki Czeskiej 17, posiada rangę aktu normatywnego o mocy prawnej równej 
Konstytucji i tym samym współtworzy czeski porządek konstytucyjny. Karta 
określa fundamenty aksjologiczne państwa oraz zawiera szereg norm prawnych 
bezpośrednio odnoszących się do relacji pomiędzy państwem a  jednostką 
przebywającą na jego terytorium i  poddaną jego oddziaływaniu 18. Jednym 
z kluczowych elementów tej relacji jest materia prawnowyznaniowa odnosząca 
się do sfery ludzkiej umysłowości, ukierunkowana na wewnętrzne przeżycia 
jednostki i regulująca ich uzewnętrznianie w sferze publicznej 19.

Wyjściową regulację kształtującą neutralny światopoglądowo i laicki charak-
ter państwa stanowi art. 2 Karty, który w ust. 1 de facto wskazuje na separację 
państwa od wszelkiej ideologii i  wyznania oraz zobowiązuje je do pełnego 
poszanowania pluralizmu religijnego 20. Zatem prawo jednostki do wolności 
myśli, sumienia i religii gwarantowane przez Kartę w art. 15 ust. 1 należy roz-
patrywać, mając na uwadze niekonfesyjny model państwa przyjęty przez cze-
skiego ustrojodawcę. W artykule tym gwarantuje się ochronę forum internum 
jednostki ze szczególnym uwzględnieniem jej prawa do zmiany wyznania lub 
religii, a także w ogóle jej odrzucenia. Jest to naturalna konsekwencja neutral-
ności światopoglądowej państwa, które powinno pozostać areligijne, innymi 
słowy nie wspierać ani nie dyskryminować żadnego wyznania religijnego oraz 

17	 Zob. Konstytucja Republiki Czeskiej z dnia 16 grudnia 1992 r., tłum. M. Kruk-Jarosz, Warszawa 
2009.

18	 Zob. Uchwała Prezydium Czeskiej Rady Narodowej z dnia 16 grudnia 1992 r. o ogłoszeniu Karty 
Podstawowych Praw i Wolności jako części porządku konstytucyjnego Republiki Czeskiej, tłum. 
M. Kruk-Jarosz, Warszawa 2009.

19	 Por. Wyrok Trybunału Konstytucyjnego Republiki Czeskiej z dnia 26 marca 2003 r., nr Pl.ÚS 42/02.
20	 Por. Wyrok TK Republiki Czeskiej z dnia 27 listopada 2002 r., nr Pl.ÚS 6/02.



339

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

nie opowiadać się po stronie jakiejkolwiek ideologii 21. Zasadę tę potwierdza 
Trybunał Konstytucyjny Republiki Czeskiej, który w jednym z orzeczeń wskazał, 
że „Państwo nie jest zasadniczo zobowiązane do zapewnienia wiernym jakie-
goś wyznania pomocy, przestrzeni oraz odpowiedniej infrastruktury. […] Od 
państwa wymaga się, aby szanowało autonomiczną przestrzeń wiary, w którą 
nie powinno ono interweniować” 22.

Za sprawą czeskiego prawodawcy ochrona wewnętrznej sfery wolności myśli, 
sumienia i wyznania, zgodnie z postanowieniami Karty, nie podlega limitacji 
w żadnym przypadku. Wynika to wprost z systematyki przyjętej w rzeczonym 
akcie konstytucyjnoprawnym, wedle której podstawowe prawa i wolności czło-
wieka są nienaruszalne (art. 1 k.p.p.w.) oraz nierozerwalnie związane z jednostką, 
której nie można ograniczać swobody w zakresie korzystania z tych praw (art. 3 
ust. 3 k.p.p.w.). Umieszczając regulacje dot. wolności myśli, sumienia i wyznania 
(art. 15 k.p.p.w.) oraz prawa do ich uzewnętrzniania (art. 16 k.p.p.w.) w rozdziale 
drugim – „Prawa człowieka i podstawowe wolności” – i dziale pierwszym Karty – 

„Podstawowe prawa i wolności człowieka” – świadomie poddał je reżimowi art. 
1 k.p.p.w. oraz art. 3 ust. 3 k.p.p.w. z jednym tylko wyjątkiem. Karta na zasadzie 
lex specialis dopuszcza ustawowe ograniczenie podstawowych praw i wolności, 
jednak wyłącznie na zasadach w niej określonych (art. 4 ust. 2 k.p.p.w.). Przy 
czym pod pojęciem ograniczania danych praw lub wolności należy w praktyce 
rozumieć reglamentacje w zakresie korzystania z  tych praw i wolności przez 
jednostkę, nie zaś stricte ich derogację 23.

Czeski prawodawca przewidział takie odstępstwo w odniesieniu do art. 16 
Karty, gdzie w ust. 4 wskazano na możliwość ingerencji państwa pod warunkiem, 
że jest to „w demokratycznym społeczeństwie niezbędne dla ochrony bezpie-
czeństwa publicznego i porządku, zdrowia i obyczajności albo praw i wolności 
innych osób”. Tym samym ingerencja państwa jest dopuszczalna wyłącznie in 
forum externum jednostki, tzn. ograniczenia mogą dotyczyć prawa do swobod-
nego uzewnętrzniania posiadanego przekonania, wyznania lub religii 24.

Innymi słowy państwo po pierwsze nie może w  całości uchylić obowią-
zywania norm konstytuujących określone prawa i  wolności, po drugie jego 

21	 Zob. K. Šimáčková, Ideologická neutralita státu a postavení církví v České republice, „Revue církevního 
práva” 2006, nr 3 (35), s. 194; M. Potz, Granice wolności religijnej, Toruń 2015, s. 58.

22	 Zob. Wyrok TK Republiki Czeskiej z dnia 10 kwietnia 1998 r., nr II.ÚS 22/97, cyt. za: M. Safjan, 
Wolność religijna w konstytucjach państw europejskich [w:] Kultura i Prawo…, dz. cyt., s. 56–57.

23	 Zob. W. Jóźwicki, Komentarz do art. 4 [w:] Międzynarodowy Pakt Praw Gospodarczych, Socjalnych 
i Kulturalnych. Komentarz, Warszawa 2018, Legalis, cz. 2, rozdz. pt. Klauzula limitacyjna, pkt 2 [dostęp: 
26 marca 2021 r.].

24	 Zob. S. Přibyl, Význam nálezu Ústavního soudu ČR č. 4/2003 Sb. pro vývoj vztahů státu a církví v ČR, 
„Revue církevního práva” 2004, nr 3 (29), s. 208–209.



340

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

działania nie mogą naruszać ich ducha 25. Zatem ograniczenia czynione przez 
państwo w zakresie uzewnętrzniania religii lub wiary w sposób indywidualny 
czy kolektywny oraz odnoszące się do funkcjonowania Kościołów i związków 
wyznaniowych muszą uwzględniać istotę przekonań jednostki ergo konkretnej 
religii czy systemu filozoficznego. Jeśli określone zachowanie człowieka wiąże 
się nierozerwalnie z  konkretną praktyką religijną lub innym zachowaniem 
o charakterze konfesyjnym, wówczas wszelkie ewentualne ograniczenia powinny 
dotyczyć jedynie sfery publicznej.

Ponadto aktywność państwa, legislacyjna czy porządkowa, nie może in-
gerować w działalność Kościołów i związków wyznaniowych obejmującą ich 
wewnętrzne sprawy dotyczące choćby praktyki religijnej czy kreacji duchowień-
stwa 26. Co więcej, w ocenie czeskiego Trybunału Konstytucyjnego Kościoły 
i związki wyznaniowe nie mogą być postrzegane jedynie jako podmioty spra-
wujące wyłącznie funkcje religijne, ich działalność bowiem wykracza częstokroć 
poza sztywne ramy działalności konfesyjnej 27. W demokratycznym państwie 
prawa budowanym w oparciu o ideę rządów liberalnych wymaga się od organów 
władzy publicznej szczególnej rozwagi w procesie stanowienia lub stosowania 
prawa nakładającego restrykcje obejmujące zewnętrzną działalność instytucji 
religijnych 28. Takie ograniczenia są dopuszczalne wyłącznie w uzasadnionych 
przypadkach, gdy za ich wprowadzeniem wyraźnie przemawia interes publicz-
ny 29. Zdaniem Trybunału wskazana wyżej wstrzemięźliwość państwa w sferze 
reglamentacji działalności Kościołów i związków wyznaniowych wynika z ich 
historycznej spuścizny oraz szczególnej roli, jaką pełnią we współczesnym 
społeczeństwie obywatelskim 30. To za sprawą m.in. Kościołów i  związków 
wyznaniowych jednostki mogą efektywniej realizować swoje prawo do uze-
wnętrzniania posiadanych przekonań, wyznania lub religii oraz skuteczniej 
korzystać z innych praw i wolności przyznanych przez prawodawstwo krajowe 
oraz międzynarodowe.

Działanie państwa nie może wkraczać w sferę prywatnego, niesformalizo-
wanego przeżywania wiary, nawet jeśli przybierałoby ono formę gremialnego 
życia religijnego. Wspólne wyznawanie wiary z innymi ludźmi, jeśli odbywa się 
poza formami przewidzianymi przez czeskiego ustawodawcę – mowa o  Koś-
ciołach i  związkach wyznaniowych – korzysta z  pełnej autonomii jednostki 

25	 Zob. L. Garlicki, P. Hofmański, Komentarz do art. 15 [w:] Konwencja o Ochronie Praw Człowieka 
i Podstawowych Wolności. Komentarz do artykułów 1–18, t. 1, Warszawa 2010, Legalis, cz. 1, teza nr 4 
[dostęp: 26 marca 2021 r.].

26	 Zob. K. Šimáčková, dz. cyt., s. 195.
27	 Zob. Pl.ÚS 6/02, cz. 6 uzasadnienia, pkt 5 rozważań dot. rejestracji kościelnych osób prawnych.
28	 Por. S. Přibyl, dz. cyt., s. 209–210.
29	 Tamże.
30	 Zob. Pl.ÚS 6/02, cz. 6 uzasadnienia, pkt 9 rozważań dot. rejestracji kościelnych osób prawnych.



341

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

gwarantowanej przez art. 15 k.p.p.w. w zw. z art. 16 ust. 1 k.p.p.w. pro recto usu. 
Co do zasady wyjątek stanowi jedynie działalność tzw. sekt, tj. nieformalnych 
wspólnot wyznaniowych charakteryzujących się często religijnym synkrety-
zmem, których działalność skupia się na podporządkowaniu życia członków 
sekty wokół jej przywódcy i zasad w niej panujących 31. Zatem funkcjonowanie 
w ramach sekty bardzo często wiąże się z określonym stylem życia jej członków 
oraz ekskluzywizmem w wymiarze funkcjonalnym i moralnym 32. Relacje bu-
dowane wewnątrz takich wspólnot, prócz pierwiastka wspólnej wiary, są oparte 
o wzajemne zaufanie oraz uzależnienie emocjonalne i ekonomiczne.

W  powyższym ujęciu działalność sekt sama w  sobie stoi w  sprzeczności 
z poszanowaniem wolności religijnej jednostek, przybiera bowiem postać ideo-
logicznego prozelityzmu. W sprawie Kokkinakis przeciwko Grecji wskazano, 
że działania wywierające presję na ludziach pozostających w duchowej, emo-
cjonalnej potrzebie czy wprost odwołujące się do przemocy lub prania mózgu 
(ang. brainwashing) nie są zgodne z poszanowaniem wolności myśli, sumienia, 
religii i przekonań 33.

Dla państwa działalność sekt może stanowić poważny problem w  sferze 
bezpieczeństwa i porządku publicznego, oddziaływać bowiem może na dobra 
konstytucyjnie chronione przez państwo, począwszy od tych rudymentarnych, 
jak ochrona godności i czci osobistej (art. 10 ust. 1 k.p.p.w.) poprzez prawo do 
ochrony przed ingerencją w życie rodzinne (art. 10 ust. 2 k.p.p.w. oraz art. 32 
ust. 1 k.p.p.w.); prawo własności majątkowej (art. 11 ust. 1 k.p.p.w.); tajemnicę 
korespondencji (art. 13 k.p.p.w.); wolność przemieszczania się (art. 14 ust. 1 
k.p.p.w.); prawo do ochrony zdrowia (art. 31 k.p.p.w.), a kończąc na prawie do 
sądu (art. 36 ust. 1 oraz art. 38 ust. 1 k.p.p.w.).

Wobec tego zachodzi pytanie, w jaki sposób pogodzić wykluczające się obo-
wiązki państwa. Z jednej strony bowiem zobowiązane jest ono do pozostania 
neutralnym światopoglądowo i winno wykazywać daleko idącą wstrzemięźli-
wość w  zakresie władczych działań skierowanych wobec przejawów ludzkiej 
aktywności wyznaniowej, z  drugiej stoi na straży innych konstytucyjnych 
gwarancji przysługujących każdej jednostce bez względu na jej obywatelstwo 34. 
W sprawie Leela Förderkreis E.V. i Inni v. Niemcy Europejski Trybunał Praw 

31	 Sekta [w:] Słownik języka polskiego PWN; Kontekstowo: Rekomendacja nr 1412 (1999) Zgromadzenia 
Parlamentarnego Rady Europy w sprawie nielegalnego działania sekt, pkt 5–6, 9–10.

32	 Zob. szerzej M. Zimniak-Hałajko, Raj oswojony. Antropologia nowych ruchów religijnych, Warszawa 
2003, s. 12–14.

33	 Por. Wyrok ETPCz z dnia 25 maja 1993 r., sygn. akt 14307/88, § 48.
34	 W art. 42 ust. 3 Karty Podstawowych Praw i Wolności Republiki Czeskiej wprowadzono generalną 

klauzulę, wedle której „ilekroć dotychczasowe przepisy posługują się pojęciem «obywatel» rozumie 
się przez to każdego człowieka, gdy chodzi o podstawowe prawa i wolności [pogrubienie – Autorzy], 
które Karta przyznaje bez względu na obywatelstwo państwowe”.



342

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

Człowieka stwierdził, że państwo w celu zapewnienia skutecznej ochrony bez-
pieczeństwa i porządku publicznego oraz stworzenia przestrzeni umożliwiającej 
obywatelom swobodne wykonywanie przysługujących im praw i korzystanie 
z posiadanych wolności może stosować środki, za pomocą których możliwym 
będzie weryfikowanie, czy działalność danej wspólnoty religijnej wpływa nega-
tywnie na funkcjonowanie społeczeństwa oraz ochronę praw i wolności innych 
osób 35. Co więcej, gdy państwo poweźmie informację o realnych zagrożeniach 
wynikających z  działalności określonych wspólnot religijnych, zobowiązane 
jest niezwłocznie poinformować o nich obywateli 36.

Jak dalej podkreśla Trybunał, taka forma „interwencji prewencyjnej ze 
strony państwa mieści się w  granicach swobody [dyskrecjonalności] pozo-
stawionej władzom krajowym, których obowiązkiem jest w demokratycznym 
społeczeństwie rozważyć interesy społeczeństwa jako całości” w zestawieniu 
z  interesami poszczególnych jednostek lub wspólnot religijnych 37. Jak pod-
kreśla się w  orzecznictwie strasburskim zobowiązania negatywne państw są 
częstokroć powiązane z  ich pozytywnymi obowiązkami leżącymi w  sferze 
działań mających na celu skuteczne zagwarantowanie jednostkom korzystanie 
z wolności konfesyjnych 38. Za taki pozytywny obowiązek należy uznać podjęcie 
przez państwo działań wobec wspólnot religijnych potencjalnie stwarzających 
zagrożenie dla praw i  wolności jednostki 39. Zatem działalność informacyjna 
rządu wymierzona w działalność sekt, nawet jeśli narusza zasadę neutralności 
światopoglądowej państwa, nie przyczynia się do ograniczenia pluralizmu reli-
gijnego. Z kolei w sprawie Otto-Preminger-Institut przeciwko Austrii Trybunał 
wskazał na obowiązek państwa zapewnienia spokojnego korzystania z wolności 
myśli, sumienia, religii i przekonań 40. Można zatem jednoznacznie przyjąć, że 
działalność władz państwowych o  charakterze informacyjnym, a  nie indok-
trynacyjnym, mieści się w zakresie dyskrecjonalności przysługującej organom 
państwa przy stosowaniu przepisów Konwencji 41.

Działania państwa tym bardziej znajdują uzasadnienie, jeżeli wynikają 
z inicjatywy samych obywateli. Zgodnie z art. 17 ust. 1 in fine k.p.p.w. gwaran-
tuje się każdemu prawo do informacji, zaś w art. 18 ust. 1 k.p.p.w. poręcza się 
prawo do petycji w szczególności w sprawach dotyczących interesu społecznego 

35	 Por. Wyrok ETPCz z dnia 6 listopada 2008 r., sygn. akt 58011/00, § 93, § 94.
36	 Tamże.
37	 Tamże.
38	 Zob. 30814/06, § 61 oraz wyrok ETPCz z dnia 25 lutego 1982 r., sygn. akt 7511/76, 7743/76, § 37(a).
39	 Por. Wyrok ETPCz z dnia 26 września 1996 r., sygn. akt 18748/91, § 40.
40	 Por. Wyrok ETPCz z dnia 20 września 1994 r., sygn. akt 13470/87, § 47.
41	 Por. A. Ploszka, Koncepcja marginesu oceny w orzecznictwie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka – 

zarys problematyki [w:] Rola Trybunałów i Doktryny w Prawie Międzynarodowym, Warszawa 2010, 
s. 338.



343

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

rozumianego sensu largo. Innymi słowy, jeżeli zaniepokojeni obywatele zwrócą 
się do organów państwa z wnioskiem o udzielenie informacji co do działalności 
konkretnych wspólnot religijnych, organy te są zobowiązane pozyskać rzetelną 
wiedzę, którą przekażą wpierw wnioskodawcom, a  następnie, jeśli wymagać 
tego będzie dobro ogółu, całemu społeczeństwu.

Jednym z  przejawów wolności myśli, sumienia i  wyznania jest prawo jed-
nostki do zachowania biernej postawy wobec ciążących na niej obowiązków 
wynikających z ustawodawstwa lub wprost z norm konstytucyjnych. Stosowanie 
tzw. klauzuli sumienia wiąże się częstokroć z wybiórczym traktowaniem dys-
pozycji konkretnych norm prawnych i postępowaniu wbrew interesom państwa, 
społeczeństwa lub innych jednostek. W Karcie odnaleźć można regulację do-
zwalającą explicite na zastosowanie klauzuli sumienia jedynie w odniesieniu do 
odmowy odbycia służby wojskowej, jeżeli obowiązek ten stałby w sprzeczności 
z sumieniem lub wyznaniem poborowego (art. 15 ust. 3 k.p.p.w.) 42.

Wobec powyższego należy założyć, że czeski ustrojodawca dopuszcza jedynie 
ograniczoną formę klauzuli sumienia, nie odnosi się bowiem w żaden sposób 
do kwestii związanych choćby z dokonywaniem aborcji (legalnej w Republice 
Czeskiej) czy wykonywaniu innych świadczeń stojących w  sprzeczności np. 
z  moralnością katolicką 43. Jak słusznie wskazuje I.A. Hrdina, alternatywą 
dla normatywnie zawężonej klauzuli sumienia może być prawo obywateli 
do oporu wobec każdego, kto ingerowałby w sferę praw i wolności człowieka 
przyjętych w Karcie, a działalność organów państwa afirmująco odnosiła się 
do naruszeń lub wręcz je otwarcie wspierała (zob. art. 23 k.p.p.w.) 44. Prawo do 
tzw. obywatelskiego nieposłuszeństwa stanowi naturalne w demokratycznym 
państwie prawo obywateli do wyrażania dezaprobaty wobec działań państwa 
jawnie sprzecznych z  fundamentalnymi wartościami konstytucyjnymi oraz, 
w uzasadnionych przypadkach, także prawo do podejmowania czynnego oporu 
przybierającego różne formy od uchylania się przed realizacją określonej normy 
prawnej po organizację protestów ulicznych 45.

42	 Trybunał Konstytucyjny Republiki Czeskiej w wyroku z dnia 18 września 1995 r. podkreślił, że osoba 
korzystająca z klauzuli sumienia (art. 15 ust. 3 Karty) jest zobowiązana do odbycia służby zastępczej 
w wojskowym korpusie cywilnym. Ponadto służba ta nie może być uznawana za przymusową 
w myśl art. 9 ust. 1 w zw. z art. 9 ust. 2 pkt b Karty oraz odpowiada międzynarodowym standardom 
ochrony praw człowieka jako dopuszczalny obowiązek obywatela wobec państwa – substytut służby 
wojskowej. Zob. Wyrok TK Republiki Czeskiej z dnia 18 września 1995 r., nr IV.ÚS 81/95.

43	 Zob. I.A. Hrdina, Wolność religijna w porządku konstytucyjnym Republiki Czeskiej, „Studia z Prawa 
Wyznaniowego” 2008, t. 8, s. 107.

44	 Por. tamże.
45	 Por. art. 19 ust. 1 k.p.p.w., art. 23 k.p.p.w. oraz wyrok TK Republiki Czeskiej z dnia 21 grudnia 1993 r., 

nr Pl.ÚS 19/93; z dnia 10 września 2009 r., nr Pl.ÚS 27/09.



344

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

II. REPUBLIKA TURECKA – NA STRAŻY ŚWIECKIEGO PAŃSTWA

Republika Turecka, choć posadowiona w  kręgu kultury islamu i  stanowiąca 
państwo muzułmańskie należące do Organizacji Współpracy Islamskiej 46, jest 
jednocześnie państwem świeckim, odrzucającym prawo szari’atu i zorientowa-
nym na wzorce europejskie 47. Droga Turcji ku laicyzacji rozpoczęła się wraz 
z proklamowaniem republiki w 1923 roku i zniesieniem kalifatu 3 marca 1924 roku, 
co w praktyce dało asumpt do dokonania rozdziału religii od państwa. W pierw-
szej kolejności uchwalono pakiet ustaw likwidujących sądownictwo oparte na 
prawie koranicznym i wprowadzających świecką kodyfikację, rozwiązujących 
islamskie bractwa religijne oraz laicyzujących system szkolnictwa 48. Następnie, 
9 kwietnia 1928 roku, znowelizowano art. 2 Konstytucji Republiki Tureckiej 
z  dnia 20 kwietnia 1924 r. poprzez wykreślenie sformułowania statuującego 
islam jako religię państwową 49.

Za twórcę idei świeckiego państwa tureckiego uznaje się Mustafę Kemal 
Paszę, tj. samozwańczego Ojca Turków (Atatürka), który jako generał wojsk 
sułtańskich odniósł szereg sukcesów militarnych w wojnie o turecką niepodle-
głość w latach 1919–1923, otrzymując stopień marszałka i tytuł Ghazi nadawany 
wybitnym wojownikom islamskim 50. Na kanwie swej popularności wśród spo-
łeczeństwa tureckiego i doświadczeń wojennych postanowił przejąć stery zmian 
ustrojowych. Według Kemala Paszy dotychczasowa polityczna słabość Impe-
rium Osmańskiego na arenie międzynarodowej i klęska w I wojnie światowej 
były skutkiem po pierwsze prymatu religii nad każdą sferą życia politycznego 

46	 Turcja była uczestnikiem spotkania na szczycie w Rabacie we wrześniu 1969 roku poprzedzającym 
powstanie Organizacji Konferencji Islamskiej, a członkiem tej organizacji była od 1972 roku. 
Do niedawna za kraje muzułmańskie in sensu legal uznawano w świetle art. 8 Karty Organizacji 
Konferencji Islamskiej z dnia 4 marca 1972 r. te państwa, które przystąpiły do OKI i ratyfikowały 
Kartę. Obecnie obowiązująca Karta Organizacji Współpracy Islamskiej z dnia 14 marca 2008 r., 
która zastąpiła poprzednią z 1972 r., wskazuje w art. 3 dodatkowo na posiadanie w strukturze 
demograficznej ludności większości muzułmańskiej („having Muslim majority”; zob. Charter of 
the Organisation of Islamic Cooperation, Article 3.2). To kryterium jest o tyle istotne, że – na co 
zwraca uwagę W. Bar – do organizacji przyjęto np. w 1974 roku Republikę Gabonu, w której religią 
dominującą jest chrześcijaństwo, a muzułmanie stanowili wówczas około 2% populacji (obecnie 
około 11%). Por. W. Bar, Wolność religijna w Dâr al-Islâm. Zagadnienia prawa wyznaniowego, Lublin 
2003, s. 41–43, 50–51. Zatem definicja kraju muzułmańskiego w ujęciu socjologicznym i prawnym 
do 2008 roku była rozbieżna.

47	 Dla ścisłości należy nadmienić, że prócz Republiki Tureckiej także znaczna część innych państw 
muzułmańskich spoza świata arabskiego posiada charakter laicki albo bezwyznaniowy. Szerzej na 
ten temat: W. Bar, dz. cyt., s. 51–61.

48	 Zob. J. Falski, Zderzenie państwa świeckiego z państwem wyznaniowym. Turecki spór o laickość [w:] 
Państwo wyznaniowe. Doktryna, prawo i praktyka, red. J. Szymanek, Warszawa 2011, s. 126.

49	 Tamże.
50	 Por. M. Szkudlarek, Od Atatürka do Erdogana – ewolucja roli religii w Turcji w okresie rządów AKP, 

„Refleksje. Pismo naukowe studentów i doktorantów WNPiD UAM” 2014, nr 9, s. 53.



345

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

i społecznego Turków, co pośrednio stanowiło przyczynę społecznego i gospo-
darczego regresu osmańskiej Turcji względem osiągnięć szeroko pojętej kultury 
Zachodu, po drugie etnicznej ergo religijnej różnorodności przejawiającej się 
w  codziennej koegzystencji ludów tureckich, arabskich, kurdyjskich, zaś na 
zachodzie także greckich, a na wschodzie – asyryjskich i perskich 51.

Reforma państwa została oparta o sześć zasad sformułowanych przez Atatür-
ka i przyjętych jako credo Republikańskiej Partii Ludowej, która objęła rządy 
wraz z początkiem republikańskiego państwa 52. Zasady formułujące ideologię 
kemalizmu inkorporowano w 1937 roku do tekstu ówczesnej konstytucji 53. Tym 
samym republikanizm, nacjonalizm, populizm, reformizm, etatyzm, a przede 
wszystkim laicyzm stały się filarami kształtującymi przyszłość tureckiego 
państwa 54.

W politykę sekularyzacji sfery publicznej wpisywała się rewolucja społeczna 
w sferze kultury i moralności. Jeszcze przed formalnym ujęciem w konstytucji 
zasady laickości zakazano wielożeństwa i dyskryminacji kobiet, którym przy-
znano w  1934 roku czynne i  bierne prawa wyborcze 55. Ponadto zabroniono 
mężczyznom noszenia tradycyjnego nakrycia głowy, tj. fezu, zaś kobietom 
zakrywania twarzy chustą, tzw. nikabem 56.

System prawny uległ radykalnej zmianie, która polegała na całkowitym 
zniesieniu prawa szari’atu czyli świętego i zdaniem ulemów 57 także doskonałego 
prawa islamu 58. Szari’at stanowił dotychczas prawo pierwotne dla wszystkich 
innych regulacji normatywnych, w tym konfesyjnych, żaden świecki akt praw-
ny nie mógł być sprzeczny z prawem religijnym. Innymi słowy było to prawo 
obejmujące „na równi zarządzenia dotyczące kultu religijnego i  rytuału, jak 
i reguły prawne i polityczne” 59.

Z  perspektywy czasu i  obecnych aspiracji Turcji do członkostwa w  Unii 
Europejskiej odrzucenie systemu prawnego sprzecznego z prawami człowieka 

51	 Tamże.
52	 Por. D. Chmielowska, M. Sobczak, Demokracja po turecku, „Studia Europejskie” 2016, nr 4, s. 213.
53	 Tamże.
54	 Tamże.
55	 Zob. T. Leżański, Wstęp do Konstytucji Republiki Tureckiej [w:] Konstytucja Republiki Tureckiej, 

Warszawa 2013, s. 16.
56	 Należy odróżnić nikab od hidżabu i burki. Ten pierwszy jest chustą całkowicie zasłaniającą twarz 

kobiety poniżej linii oczu, zaś hidżab stanowi jedynie okrycie głowy i piersi. Burka jest najbardziej 
konserwatywnym strojem zakrywającym całe ciało od stóp do głowy. Przy czym kwestię noszenia 
hidżabu pozostawiono bez rozstrzygnięcia na gruncie prawa stanowionego, natomiast w tureckim 
orzecznictwie panuje pogląd, wedle którego noszenie hidżabu jest sprzeczne z konstytucyjną zasadą 
świeckiego państwa, stąd sądy administracyjne uchylały wewnętrzne regulacje uniwersytetów, które 
regulując te kwestie, wprost zezwalały na noszenie chust.

57	 Muzułmański teolog zajmujący się interpretacją Koranu.
58	 Zob. W. Bar, dz. cyt., s. 17.
59	 Cyt. za: tamże.



346

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

powszechnie uznanymi i co do zasady respektowanymi przez społeczność mię-
dzynarodową stanowiło właściwą oraz dalece rozsądną decyzję. Współcześnie 
o niekoherencji szari’atu względem podstawowych zasad demokracji kilkukrotnie 
wspominał w uzasadnieniach swych orzeczeń Europejski Trybunał Praw Czło-
wieka. W sprawie Refah Partisi przeciwko Turcji sędziowie Trybunału podzielili 
stanowisko tureckiego Trybunału Konstytucyjnego, który na kanwie sprawy 
dot. rozwiązania proislamskiej Partii Dobrobytu (Refah Partisi) stwierdził, że 
szari’atu nie sposób pogodzić z  zasadą pluralizmu w  życiu politycznym oraz 
gwarancjami wolności sumienia i religii zawartymi w Europejskiej Konwencji 
Praw Człowieka, której stroną jest Republika Turecka 60.

W  orzeczeniu podkreślono, że „deklaracje odwołujące się w  sposób doro-
zumiany do potrzeby wprowadzenia prawa szari’atu z trudem można pogodzić 
z  fundamentalnymi zasadami demokracji wynikającymi z Konwencji. Także 
trudno szanować demokrację oraz prawa człowieka i  jednocześnie wspierać 
reżim oparty na prawie szari’atu, odbiegającym w istocie od wartości Konwencji, 
zwłaszcza w sferze zasad prawa i postępowania karnego, miejsca zarezerwowa-
nego dla kobiet w porządku prawnym i ingerencji we wszystkie dziedziny życia 
prywatnego i publicznego zgodnie z nakazami religijnymi” 61.

Z kolei w sprawie Molla Sali przeciwko Grecji przypomniano o niezgodności 
prawa koranicznego z zasadami równego traktowania oraz niedyskryminacji 
kobiet i dzieci zawartymi w Konwencji 62. W powyższej sprawie skarżącym była 
obywatelka grecka, która po śmierci swego męża muzułmanina odziedziczyła 
tylko jedną czwartą jego majątku pomimo sporządzenia w oparciu o greckie 
prawo cywilne skutecznego testamentu przez małżonka. Ostatecznie grecki 
Sąd Kasacyjny orzekł, że z  uwagi na przynależność zmarłego do wspólnoty 
muzułmańskiej ma zastosowanie prawo szari’atu, wobec czego żona zmarłego 
jako kobieta nie może otrzymać w spadku więcej niż wspomnianą jedną czwartą 
wartości majątku. Podczas gdy w analogicznej sytuacji wolnej od perspektywy 
konfesyjnej obywatelce greckiej przysługiwałby majątek wedle testamentowego 
zapisu, tj. jego całość. Na kanwie tej sprawy Trybunał podkreślił negatywny 
obowiązek państwa do nieprzyjmowania roli gwaranta tożsamości mniej-
szościowej grupy ludności, tym samym, nawet jeśli grupa ta prywatnie uznaje 
określone prawo wyznaniowe regulujące ich wewnętrzną sferę życia, państwo 
nie może czynić tego prawa uprzywilejowanym w stosunku do własnego prawa 
publicznego 63. Dalej Trybunał przypomniał, że prawo do wolności wyznania nie 

60	 Zob. Wyrok ETPCz z dnia 13 lutego 2003 r., sygn. akt 41340/98, 41342/98, 41343/98 i 41344/98, § 123.
61	 Tamże, § 123 i § 125.
62	 Zob. Wyrok ETPCz z dnia 19 grudnia 2018 r., sygn. akt 20452/14, § 145, § 153–154.
63	 Por. tamże, § 151–152, § 156.



347

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

jest równoznaczne z nakazem stworzenia przez państwo ram prawno-instytu-
cjonalnych gwarantujących danej wspólnocie religijnej szczególne przywileje 64.

W sprawie sprzeczności prawa szari’atu z konwencyjnymi prawami człowieka 
głos zabrało także Zgromadzenie Parlamentarne Rady Europy, które expressis 
verbis w rezolucji z dnia 22 stycznia 2019 r. stwierdziło, że przepisy prawa szari’atu 
dotyczące na przykład postępowania rozwodowego i spadkowego są „wyraźnie 
niezgodne z  Konwencją, w  szczególności z  jej art. 14, który zakazuje dyskry-
minacji ze względu na płeć lub religię oraz art. 5 Protokołu nr 7 do Konwencji, 
który ustanawia równość między małżonkami” 65. Ponadto prawo szari’atu jest 

„sprzeczne z innymi postanowieniami Konwencji i jej protokołami dodatkowy-
mi, w tym z art. 2 (prawo do życia), art. 3 (zakaz tortur lub nieludzkiego lub 
poniżającego traktowania), art. 6 (prawo do rzetelnego procesu), art. 8 (prawo 
do poszanowania życia prywatnego i rodzinnego), art. 9 (wolność wyznania), 
art. 1 Protokołu nr 1 do Konwencji” 66. Per viam Zgromadzenie przypomniało 
o swej wcześniejszej rezolucji z dnia 8 czerwca 2007 r., której tezy w pełni pod-
trzymało i potwierdziło obowiązywanie zasady rozdziału Kościoła od państwa 
jako jednej ze wspólnych wartości Europy oraz nienaruszalności praw człowieka 
przez zasady religijne, których doktryna lub praktyka wyłączają możliwość 
współistnienia z prawami podstawowymi zapisanymi w Konwencji 67.

W obecnie obowiązującej Konstytucji Republiki Tureckiej z dnia 7 listopada 
1982 r. [dalej: k.r.t.] myśl polityczna Kemala Paszy znajduje swe odzwierciedlenie 
w  brzmieniu zarówno preambuły, jak i  pierwszych artykułów ustawy zasad-
niczej tworzących zbiór ogólnych zasad, na których oparty jest cały system 
konstytucyjny Turcji.

W preambule implicite wskazano na związek między dziedzictwem intelektu-
alnym Atatürka a warstwą aksjologiczną konstytucji i celami w niej określonymi, 
których realizacji upatruje się m.in. w kontynuacji reform zapoczątkowanych 
przez niego w pierwszych latach istnienia republiki. Wskazuje na to treść art. 174 
k.r.t., wedle którego „żadne postanowienie Konstytucji nie może być rozumia-
ne ani interpretowane w sposób prowadzący do uznania niekonstytucyjności” 
ustaw, których enumeratywne wyliczenie znajduje się w dalszej części przepisu. 
Innymi słowy mowa o  ustawach modernizujących państwo i  społeczeństwo 
tureckie, uchwalonych w  latach 1924–1934, których ideą była m.in. ochrona 
świeckiego charakteru Republiki Tureckiej.

64	 Zob. tamże, § 155.
65	 Zob. Rezolucja Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy z dnia 22 stycznia 2019 r., nr 2253 

(2019), § 6.
66	 Tamże.
67	 Zob. Rezolucja ZPRE z dnia 8 czerwca 2007 r., nr 11298 (2007), § 4 i § 15.



348

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

Zgodnie z  zasadą świeckiego państwa wyrażoną w  preambule „uczucia 
religijne pozostają bez wpływu na politykę i  sprawy państwa”, co bezpośred-
nio koresponduje z  zasadą równości wobec prawa wyrażoną w  art. 10 k.r.t. 
W  artykule tym podkreśla się równość każdej jednostki bez względu na jej 
przekonania filozoficzne, religię czy wyznanie. Jednocześnie w zasadę laicko-
ści wpisana jest aktywna rola państwa w  zakresie sprawowania nadzoru nad 
sferą religijną poprzez rozbudowany aparat administracyjny skupiony wokół 
Urzędu do spraw wyznań [dalej: Urząd, Diyanet 68]. Utworzenie tego konsty-
tucyjnego organu gwarantuje art. 136 k.r.t., który w zakresie katalogu kompe-
tencji Urzędu odsyła do odrębnej ustawy 69, podkreślając jedynie obowiązek 
respektowania zasady laickości i  zachowania dystansu wobec „wszystkich 
politycznych poglądów i  opinii”. Wspomniana ustawa precyzuje obowiązki 
Urzędu, wskazując na podejmowanie przezeń działań dotyczących „wierzeń, 
kultu i etyki islamu, oświecania opinii publicznej w sprawach ich religii oraz 
zarządzaniu świętymi miejscami kultu” 70. W praktyce funkcjonowanie Urzędu 
opiera się na wydawaniu opinii, opracowywaniu i  tłumaczeniu a  częstokroć 
cenzurze dzieł religijnych, wydawaniu urzędowych publikacji o  charakterze 
religijnym, w  tym wzorów kazań głoszonych przez imamów będących for-
malnie państwowymi urzędnikami, oraz zarządzaniu budowlami sakralnymi,  
w tym meczetami 71.

Idea utworzenia i  funkcjonowania Urzędu pierwotnie zakładała wypo-
sażenie państwa w  instytucjonalne ponderabilia umożliwiające utrzymanie 
odrębności i równowagi między konstytucyjnie zlaicyzowaną sferą publiczną 
a sferą prywatną, w której na co dzień dominuje sunnicki islam. Innymi słowy 
Diyanet jako instytucja apolityczna zapewniał i organizował muzułmańskiemu 
społeczeństwu wsparcie duchowe, dążył do jego integracji i ochrony przed wpły-
wem destrukcyjnych ruchów religijnych uznawanych za sekty, zapewniał także 
w szkołach pluralizm nauczania religii i etyki 72. W szerszym ujęciu działalność 

68	 Skrót od nazwy w języku tureckim, tj. Diyanet İşleri Başkanlığı. W języku angielskim przyjęto 
tłumaczenie – The Presidency of Religious Affairs.

69	 Ustawa nr 633 z dnia 22 czerwca 1965 r. o utworzeniu i obowiązkach Urzędu do spraw wyznań. Po 
uchwaleniu Konstytucji z 1982 roku nie uchylono ustawy nr 633, która regulowała funkcjonowanie 
Urzędu pod rządami poprzedniej ustawy zasadniczej. Dokonano jedynie nowelizacji w 2005, 2010 
i 2018 r.

70	 T. Kucukcan, Secular Nationalism and Incorporation of Religion by the State: Foundations of Civil 
Religion in Turkey, https://classic.iclrs.org/content/blurb/files/kucukcan%20byu%20civil%20
religion%20in%20Turkey.pdf [dostęp: 26 marca 2021 rok], s. 5.

71	 Zob. J. Falski, dz. cyt., s. 125; M. Özgenç, Top cleric delivers Friday sermon in Mardin, http://www.
hurriyetdailynews.com/top-cleric-delivers-friday-sermon-in-mardin-94823 [dostęp: 26 marca 2021 
r.].

72	 Informacje opublikowane na stronie archiwalnej The Presidency of Religious Affairs the Republic of 
Turkey w zakładce Basic Principles, Aims And Objectives.

https://classic.iclrs.org/content/blurb/files/kucukcan byu civil religion in Turkey.pdf
https://classic.iclrs.org/content/blurb/files/kucukcan byu civil religion in Turkey.pdf
http://www.hurriyetdailynews.com/top-cleric-delivers-friday-sermon-in-mardin-94823
http://www.hurriyetdailynews.com/top-cleric-delivers-friday-sermon-in-mardin-94823


349

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

Urzędu przyczyniała się do tworzenia przestrzeni umożliwiającej jednostkom 
swobodne korzystanie z  prawa do wolności sumienia, wyznania religijnego 
i światopoglądu gwarantowanych przez art. 24 k.r.t. Ten sam przepis stanowi 
bowiem o zakazie „wykorzystywania i nadużywania religii, uczuć religijnych 
i obiektów sakralnych w celu zapewnienia sobie osobistych lub politycznych 
wpływów lub korzyści albo w celu choćby częściowego oparcia podstawowego 
porządku prawnego, politycznego, ekonomicznego i  socjalnego państwa na 
dogmatach religijnych”. Zatem działalność Diyanetu częstokroć motywowano 
obowiązkiem implicite sformułowanym w przytoczonym fragmencie art. 24 k.r.t. 
W ten sposób uzasadnienie znajdowała cenzura dzieł religijnych czy opracowy-
wanie treści kazań imamów, tak aby były one pozbawione treści odwołujących 
się do polityki i retoryki ekstremistycznej.

Obecnie w  Turcji zachodzi proces stopniowego odchodzenia od modelu 
opiekuńczego państwa laickiego na rzecz islamizacji życia publicznego i pań-
stwa wyznaniowego in futuro. Wygrana w  2002 roku Partii Sprawiedliwości 
Społecznej [dalej: AKP] pod wodzą Recepa Tayyipa Erdogana zapoczątkowała 
politykę proislamską państwa i marginalizację wewnętrznego znaczenia oraz 
pozycji sił zbrojnych powołanych przez Atatürka do obrony świeckiego cha-
rakteru państwa 73.

Diyanet stał się dla AKP narzędziem indoktrynacji religijnej i propagandy 
politycznej mającej na celu radykalizację społeczeństwa oraz powrót islamu do 
życia publicznego 74. Lekcje religii i etyki w szkołach podstawowych i średnich 
niegdyś oparte o  zasadę pluralizmu, dziś sprowadzone zostały w  większości 
do nauki islamu w jego sunnickim nurcie. Ponadto przywrócono system dwu-
stopniowych szkół koranicznych. Dotychczas można było do nich wstąpić po 
ukończeniu szkoły podstawowej z ekspektatywą dalszej nauki tylko w semina-
riach duchowych. W nowym kształcie szkoły koraniczne będą alternatywą dla 
świeckiego systemu edukacji, zaś nadzór nad nimi będzie sprawował wyłącznie 
Diyanet. Zmianie uległa także sama wewnętrzna struktura Urzędu, w którym 
w większości zatrudniono oficjalnych muzułmańskich prawników i teologów 
(tzw. muftich) w miejsce najczęściej zwykłych urzędników. Tym samym dołą-
czyli oni do grona zatrudnionych tam imamów i ulemów. Zmiany te umożliwiły 
wydawanie przez Diyanet formalnych zaleceń w  sprawach życia religijnego, 

73	 Zob. W. J. Korab-Karpowicz, Koniec Turcji Atatürka: Po puczu Turcja zmierza ku islamizacji, „Tygodnik 
Wprost”, sekcja: Wiadomości, Świat, https://www.wprost.pl/tylko-u-nas/10015879/Koniec-Turcji-
Atatuerka-Po-puczu-Turcja-zmierza-ku-islamizacji.html [dostęp: 26 marca 2021 r.].

74	 Zob. D. Lepeska, Turkey Casts the Diyanet. Ankara’s Religious Directorate Takes Off, „Foregin Affairs 
Magazine”, https://www.foreignaffairs.com/articles/turkey/2015-05-17/turkey-casts-diyanet [dostęp: 
26 marca 2021 r.].

https://www.wprost.pl/tylko-u-nas/10015879/Koniec-Turcji-Atatuerka-Po-puczu-Turcja-zmierza-ku-islamizacji.html
https://www.wprost.pl/tylko-u-nas/10015879/Koniec-Turcji-Atatuerka-Po-puczu-Turcja-zmierza-ku-islamizacji.html
https://www.foreignaffairs.com/articles/turkey/2015-05-17/turkey-casts-diyanet


350

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

tzw. fatw, które dla każdego praktykującego muzułmanina stanowią egzegezę 
Koranu i istotne wskazówki co do sposobu życia w zgodzie z szari’atem 75.

Orzecznictwo tureckiego Trybunału Konstytucyjnego jednoznacznie de-
precjonuje wszelkie idee głoszące supremację jakiejkolwiek religii w relacji do 
państwa oraz uznaje istnienie państwa świeckiego jako gwarancję wolności 
religijnej. Jednocześnie podkreślając, że żadne organizacje, wspólnoty religij-
ne nie mogą dominować nad instytucjami publicznymi i administracyjnym 76. 
W orzecznictwie podkreśla się także dopuszczalność limitowania przez państwo 
zakresu swobody korzystania przez jednostkę z  jej wolności manifestowania 
własnej religii 77. Ograniczenie wolności uzewnętrzniania religii jest możliwe 
z uwagi na ochronę porządku publicznego i zasady świeckiego państwa 78.

Powyższy pogląd wpisuje się w stanowisko Europejskiego Trybunału Praw 
Człowieka, który w sprawie Sahin przeciwko Turcji odniósł się do zakazu no-
szenia przez studentki hidżabu na terenie uniwersytetu będącego w świetle art. 
130 k.r.t. państwową instytucją funkcjonującą w ramach systemu szkolnictwa 
wyższego nadzorowaną przez Radę Szkolnictwa Wyższego powoływaną przez 
prezydenta republiki 79. Zdaniem ETPC wprowadzenie zakazu noszenia hidżabu 
na terenie publicznych i świeckich uniwersytetów stanowi próbę pogodzenia 
wartości wyznawanych przez tureckie społeczeństwo od początku istnienia 
republiki 80. Sekularyzm jest gwarantem istnienia wartości demokratycznych, 
w  tym wolności religijnej w  państwie, gdzie większość obywateli praktykuje 
religię, której jedną z zasad jest prozelityzm. Zatem, według ETPC, nałożenie 
zakazu noszenia hidżabu ma na celu ochronę przestrzeni publicznej – wspól-
nej i dostępnej dla każdego obywatela, niezależnie od jego wyznania – przed 
nadmiernym eksponowaniem symboli jednej religii 81. Podsumowując, ETPC 
przypomniał, że „w społeczeństwach demokratycznych, w których współistnieje 
kilka religii w obrębie jednej i tej samej populacji, może być konieczne wprowa-
dzenie ograniczeń w wolności uzewnętrzniania religii w celu pogodzenia intere-
sów różnych grup i zapewnienia poszanowania przekonań każdej jednostki” 82.

75	 Por. S.E. Cornell, The Rise of Diyanet: the Politicization of Turkey’s Directorate of Religious Affairs, 
http://www.turkeyanalyst.org/publications/turkey-analyst-articles/item/463-the-rise-of-diyanet-
the-politicization-of-turkey%E2%80%99s-directorate-of-religious-affairs.html [dostęp: 26 marca 
2021 r.].

76	 Zob. M. Safjan, dz. cyt., s. 53–54.
77	 Zob. Judgment of the Constitutional Court of the Republic of Turkey dated 7.3.1989, Registry Nr. 

1989/1, Judgment Nr. 1989/12.
78	 Tamże.
79	 Zob. Wyrok ETPCz z dnia 29 czerwca 2004 r., sygn. akt 44774/98.
80	 Tamże, § 108.
81	 Tamże, § 105–106 i § 109–110.
82	 Tamże, § 97.

http://www.turkeyanalyst.org/publications/turkey-analyst-articles/item/463-the-rise-of-diyanet-the-politicization-of-turkey%E2%80%99s-directorate-of-religious-affairs.html
http://www.turkeyanalyst.org/publications/turkey-analyst-articles/item/463-the-rise-of-diyanet-the-politicization-of-turkey%E2%80%99s-directorate-of-religious-affairs.html


351

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

PODSUMOWANIE

Prześledziwszy konstytucyjnoprawne regulacje wolności myśli, sumienia i religii 
w Republice Czeskiej i Republice Tureckiej oraz wybrane orzecznictwo krajo-
wych Trybunałów Konstytucyjnych i Europejskiego Trybunału Praw Człowieka, 
należy stwierdzić, iż w znacznym stopniu w obu państwach regulacje norma-
tywne odpowiadają standardom konstytuującym współczesne, demokratyczne 
państwo prawne. Jednocześnie zauważa się odmienność w  postrzeganiu roli 
państwa w  relacji z  jednostką i  jej religią oraz światopoglądem. Choć w  kon-
stytucjach obu państw zapisano gwarancje zapewniające swobodę korzystania 
z  wolności myśli, sumienia i  religii oraz zapewniono ich laicki charakter, to 
w istocie ukształtowano dwa odrębne modele postrzegania świeckości.

Na realizację przez Turcję zasady świeckiego państwa w praktyce przemożny 
wpływ wywarła obecność religii dominującej w społeczeństwie tureckim, któ-
remu pomimo zachodzących zmian pokoleniowych bliżej do arabskiej kultury 
prawnej islamu aniżeli do rzymskiego poczucia prawa społeczeństw europej-
skich. Choć ideologia kemalizmu dalej funkcjonuje w  świadomości Turków, 
a  ich akcesyjne aspiracje do Unii Europejskiej pozostają aktualne, zauważa 
się coraz większą trudność w godzeniu standardów dyktowanych przez prawa 
człowieka z jurysprudencją islamu.

W  Republice Czeskiej władze publiczne nie dysponują efektywnymi in-
stytucjami prawnymi, za pomocą których możliwa byłaby skuteczna kontrola 
życia religijnego jednostek lub działalności konfesyjnej Kościołów i związków 
wyznaniowych 83. Normy konstytucyjne oraz orzecznictwo krajowego Trybu-
nału Konstytucyjnego jednoznacznie chronią wewnętrzną autonomię wspólnot 
religijnych, zaś w sferze zewnętrznej zapewniają im równouprawnienie wśród 
świeckich, prywatnych lub publicznych osób prawnych oraz innych podmiotów 
prowadzących działalność gospodarczą 84. Jednocześnie aktywność administra-
cyjno-prawna państwa zauważalna jest wobec grup religijnych stwarzających 
zagrożenie dla bezpieczeństwa i  porządku publicznego oraz praw i  wolności 
jednostki 85. W  odniesieniu do tych grup organy publiczne podejmują działa-
nia, których celem jest ograniczenie ich działalności i negatywnego wpływu 
na społeczeństwo.

Powyższe rozważania skłaniają do sformułowania tezy, wedle której – pa-
rafrazując K. Walczuka – formalne istnienie państwa laickiego de iure nie jest 
jednoznaczne z istnieniem państwa laickiego de facto 86. O ile w odniesieniu do 

83	 Zob. Z. Horák, dz. cyt., s. 258.
84	 Por. tamże; Pl.ÚS 6/02, cz. 4 i 8, pkt 5 uzasadnienia.
85	 Zob. T. Havlíček, Church-state relations in Czechia, „GeoJournal” 2006, t. 67(4), s. 340.
86	 Por. K. Walczuk, dz. cyt., s. 47.



352

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

Republiki Czeskiej aktywność państwa w wymiarze pozytywnym i negatywnym 
jest koherentna z normami konstytucyjnymi, o tyle traktując o Republice Ture-
ckiej, koniecznym jest zwrócenie uwagi na dostrzegalną ewolucję rozumienia jej 
świeckości. Z modelu państwa radykalnie świeckiego opartego na tzw. separacji 
wrogiej przekształciła się de facto w model państwa umiarkowanie świeckiego 
z refleksją separacji skoordynowanej 87.

BIBLIOGRAFIA

Ateizm agnostyczny i  agnostycyzm epistemologiczny [w:] Stanford Encyclopedia 
of Philosophy: Atheism and Agnosticism, https://plato.stanford.edu/entries/
atheism-agnosticism.

Banaszak B., Komentarz do art. 53 Konstytucji RP [w:] Konstytucja Rzeczypospo-
litej Polskiej. Komentarz, Warszawa 2012, Legalis [dostęp: 26 marca 2021 r.].

Bar W., Wolność religijna w  Dâr al-Islâm. Zagadnienia prawa wyznaniowego, 
Lublin 2003.

Borecki P., Państwo laickie w świetle dorobku współczesnego konstytucjonalizmu 
europejskiego, „Adam Mickiewicz University Law Review” 2016, nr 6.

Chmielowska D., Sobczak M., Demokracja po turecku, „Studia Europejskie” 
2016, nr 4.

Cornell S.E., The Rise of Diyanet: the Politicization of Turkey’s Directorate of Reli-
gious Affairs, http://www.turkeyanalyst.org/publications/turkey-analyst-arti-
cles/item/463-the-rise-of-diyanet-the-politicization-of-turkey%E2%80%99s-di-
rectorate-of-religious-affairs.html

Falski J., Zderzenie państwa świeckiego z państwem wyznaniowym. Turecki spór 
o laickość [w:] Państwo wyznaniowe. Doktryna, prawo i praktyka, red. J. Szy-
manek, Warszawa 2011.

Freeman M., Prawa człowieka, tłum. M. Fronia, Warszawa 2007.
Garlicki L., Komentarz do art. 15 [w:] Konwencja o  Ochronie Praw Człowieka 

i Podstawowych Wolności. Komentarz do artykułów 1–18, t. 1, Warszawa 2010, 
Legalis [dostęp: 26 marca 2021 r.].

Granat, M., Granice wolności religijnej w społeczeństwie pluralistycznym [w:] Kultura 
i Prawo: materiały III Międzynarodowej Konferencji na temat „Religia i wolność 
religijna w  Unii Europejskiej”, red. J. Krukowski, O. Theisen, Lublin 2003.

Grat I.S., Stanowisko prawnonaturalne Czesława Strzeszewskiego na tle poglądów 
polskich tomistów, Białystok 2009.

87	 Autorzy wykorzystali terminologię opracowaną przez J. Krukowskiego. Zob. J. Krukowski, Kościół 
i państwo. Podstawy relacji prawnych, Lublin 2000.

https://plato.stanford.edu/entries/atheism-agnosticism
https://plato.stanford.edu/entries/atheism-agnosticism
http://www.turkeyanalyst.org/publications/turkey-analyst-articles/item/463-the-rise-of-diyanet-the-politicization-of-turkey%E2%80%99s-directorate-of-religious-affairs.html
http://www.turkeyanalyst.org/publications/turkey-analyst-articles/item/463-the-rise-of-diyanet-the-politicization-of-turkey%E2%80%99s-directorate-of-religious-affairs.html
http://www.turkeyanalyst.org/publications/turkey-analyst-articles/item/463-the-rise-of-diyanet-the-politicization-of-turkey%E2%80%99s-directorate-of-religious-affairs.html


353

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

Havlíček T., Church-state relations in Czechia, „GeoJournal” 2006, t. 67(4).
Horák Z., Religion and the Secular State in the Czech Republic [w:] Religion and the 

Secular State: Interim National Reports, red. J. Martinez-Torrón, W.C. Durham, 
Jr., Washington, D.C. 2010.

Hrdina I.A., Wolność religijna w  porządku konstytucyjnym Republiki Czeskiej, 
„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2008, t. 8.

Jóźwicki W., Komentarz do art. 4 [w:] Międzynarodowy Pakt Praw Gospodarczych, Soc-
jalnych i Kulturalnych. Komentarz, Warszawa 2018, Legalis [dostęp: 26 marca 2021 r.].

Korab-Karpowicz W.J., Koniec Turcji Atatürka: Po puczu Turcja zmierza ku 
islamizacji, „Tygodnik Wprost”, sekcja: Wiadomości, Świat, https://www.
wprost.pl/tylko-u-nas/10015879/Koniec-Turcji-Atatuerka-Po-puczu-Turc-
ja-zmierza-ku-islamizacji.html.

Krukowski J., Kościół i państwo. Podstawy relacji prawnych, Lublin 2000.
Kucukcan T., Secular Nationalism and Incorporation of Religion by the State: 

Foundations of Civil Religion in Turkey, https://classic.iclrs.org/content/blurb/
files/kucukcan%20byu%20civil%20religion%20in%20Turkey.pdf.

Lepeska D., Turkey Casts the Diyanet. Ankara’s Religious Directorate Takes Off, 
„Foregin Affairs Magazine”, https://www.foreignaffairs.com/articles/tur-
key/2015-05-17/turkey-casts-diyanet.

Leżański T., Wstęp do Konstytucji Republiki Tureckiej [w:] Konstytucja Republiki 
Tureckiej, tłum. K. Wojciechowska-Litwinek, D. Haftka-Işık, Warszawa 2013.

Özgenç M., Top cleric delivers Friday sermon in Mardin, http://www.hurriyetda-
ilynews.com/top-cleric-delivers-friday-sermon-in-mardin-94823.

Pietrzak M., Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 1999.
Ploszka A., Koncepcja marginesu oceny w orzecznictwie Europejskiego Trybunału 

Praw Człowieka – zarys problematyki [w:] Rola Trybunałów i Doktryny w Prawie 
Międzynarodowym, red. A. Garnuszek, P. Sosnowski, Warszawa 2010.

Potz M., Granice wolności religijnej, Toruń 2015.
Přibyl S., Význam nálezu Ústavního soudu ČR č. 4/2003 Sb. pro vývoj vztahů státu 

a církví v ČR, „Revue církevního práva” 2004, nr 3 (29).
Religious Belief and National Belonging in Central and Eastern Europe, red. N. Sah-

gal, A. Cooperman i in., Washington, D.C. 2017.
Rogowska A., Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie polskiego Trybunału 

Konstytucyjnego, Warszawa 2015.
Safjan M., Wolność religijna w  konstytucjach państw europejskich [w:] Kultura 

i Prawo: materiały III Międzynarodowej Konferencji na temat „Religia i wolność 
religijna w  Unii Europejskiej”, red. J. Krukowski, O. Theisen, Lublin 2003.

Szkudlarek M., Od Atatürka do Erdogana – ewolucja roli religii w Turcji w okresie 
rządów AKP, „Refleksje. Pismo naukowe studentów i doktorantów WNPiD 
UAM” 2014, nr 9.

https://www.wprost.pl/tylko-u-nas/10015879/Koniec-Turcji-Atatuerka-Po-puczu-Turcja-zmierza-ku-islamizacji.html
https://www.wprost.pl/tylko-u-nas/10015879/Koniec-Turcji-Atatuerka-Po-puczu-Turcja-zmierza-ku-islamizacji.html
https://www.wprost.pl/tylko-u-nas/10015879/Koniec-Turcji-Atatuerka-Po-puczu-Turcja-zmierza-ku-islamizacji.html
https://classic.iclrs.org/content/blurb/files/kucukcan byu civil religion in Turkey.pdf
https://classic.iclrs.org/content/blurb/files/kucukcan byu civil religion in Turkey.pdf
https://www.foreignaffairs.com/articles/turkey/2015-05-17/turkey-casts-diyanet
https://www.foreignaffairs.com/articles/turkey/2015-05-17/turkey-casts-diyanet
http://www.hurriyetdailynews.com/top-cleric-delivers-friday-sermon-in-mardin-94823
http://www.hurriyetdailynews.com/top-cleric-delivers-friday-sermon-in-mardin-94823


354

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła

A
rt

y
k
u

ły

Šimáčková K., Ideologická neutralita státu a  postavení církví v České republice, 
„Revue církevního práva” 2006, nr 3 (35).

Ślipko T., Zarys etyki ogólnej, Kraków 1984.
Walczuk K., Demokratyczne państwo prawne – tylko świeckie? Zagadnienia teore-

tyczne [w:] Standardy bezstronności światopoglądowej władz publicznych, red. 
A. Mezglewski, A. Tunia, Lublin 2013.

Warchałowski K., Rozwój idei wolności religijnej od początków chrześcijaństwa do 
czasów nowożytnych, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2005, t. 8.

Zimniak-Hałajko M., Raj oswojony. Antropologia nowych ruchów religijnych, 
Warszawa 2003.

STRESZCZENIE

Wolność religijna na kanwie dorobku współczesnej myśli prawnej powszechnie 
uznawana jest jako fundamentalne prawo człowieka, którego treść obejmuje także 
kategorię myśli i sumienia. W demokratycznym państwie prawnym w problematykę 
wolności religijnej wpisuje się koncepcja świeckiego charakteru państwa, która to 
w  sposób naturalny definiuje pozycję instytucji konfesyjnych w  państwie oraz kon-
stytuuje model działania organów publicznych wobec jednostki. Jednakże faktyczna 
rola religii i instytucji na niej budowanych w zależności od kontekstu społecznego jest 
różna i w odmienny sposób rozumiana. W przypadku Republiki Czeskiej i Republiki 
Tureckiej dostrzega się w istocie dwa ujęcia tej samej kategorii normatywnej. Choć de 
iure oba państwa w myśl swych konstytucji posiadają laicki charakter, to rzeczywiste 
postrzeganie tej zasady przez władze publiczne jest relatywizowane przez pryzmat 
obecności czy też braku religii dominującej w społeczeństwie danego państwa. Wo-
bec czego celem przedmiotowego opracowania będzie przedstawienie, w jaki sposób 
i z jakim skutkiem czeski oraz turecki ustrojodawca inkorporował koncepcję państwa 
laickiego i wolności konfesyjnych do rodzimych systemów konstytucyjnych oraz jak 
norma prawna w różnych warunkach społecznych może być różnie interpretowana.

Słowa kluczowe: wolność religijna, zasada świeckiego państwa, konstytucja, Islam, 
demokratyczne państwo prawne.

FREEDOM OF THOUGHT, CONSCIENCE AND RELIGION AND THE PERCEPTION OF 
THE SECULAR STATE IN THE CONSTITUTIONS OF THE CZECH REPUBLIC  

AND THE REPUBLIC OF TURKEY – DIAGONAL APPROACH

Religious liberty on the basis of the output of modern legal thought is widely recog-
nized as a fundamental human right, the content of which includes, also the category 



355

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki Tureckiej… 

A
rt

y
k
u

ły

of thought and conscience. In a democratic legal state, of the issue religious freedom 
is part of the concept of the secular character of the state, which naturally defines the 
position of confessional institutions in the state and constitutes a model of action of 
public bodies towards the individual. However, the actual role of religion and institu-
tions built on it depending on the social context is understood in a variety of way. In 
the case of the Czech Republic and the Republic of Turkey, two approaches of the same 
normative category are in fact noticed. Although de iure, according to their constitu-
tions, both states have a secular character, the actual perception of this principle by 
public authorities is relativized through the prism of presence or absence of religion 
dominating in the society of a given state. Therefore, the aim of this study will be to 
present how and with what effect the Czech and Turkish legislator incorporated the 
concept of a secular state and confessional freedoms into domestic constitutional sys-
tems, and how a legal norm in different social conditions can be interpreted differently.

Keywords: religious freedom, the principle of a  secular state, constitution, Islam, 
a democratic state of law.





Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Orzecznictwo

Bartosz Rakoczy
ORCID 0000-0002-8790-2407
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu
brako@umk.pl

GLOSA DO WYROKU WOJEWÓDZKIEGO SĄDU  
ADMINISTRACYJNEGO W BIAŁYMSTOKU Z DNIA 
2 CZERWCA 2016 R. (SYGN. AKT II SA/BK 112/16)

„Przepisy odrębne, o  których mowa w  art. 56 ustawy z  dnia 27 marca 2003 r. 
o  planowaniu i  zagospodarowaniu przestrzennym (Dz. U. z  2015 r. poz. 199 
z późn. zm.) to przepisy prawa powszechnie obowiązującego, zawarte w innych 
ustawach, w zakresie odnoszącym się do warunków czy zasad zagospodarowa-
nia terenu. Nie są to zatem przepisy aktów prawnych, w ogóle niezwiązanych 
z zagospodarowaniem terenu a regulujących odmienne kwestie, oderwane od 
problematyki określającej zasady lokalizowania inwestycji. Normy Kodeksu 
Prawa Kanonicznego są normami niemającymi w  ogóle zastosowania w  po-
stępowaniach administracyjnych prowadzonych przez organy administracji 
publicznej w oparciu o powszechnie obowiązujące przepisy prawa publicznego”1.

I.

Wprawdzie wyrok, który jest przedmiotem tej glosy, został wydany w 2016 roku, 
niemniej jednak problem, który analizuję, ciągle pozostaje aktualny. Pozornie 
problem, którym zajmował się Wojewódzki Sąd Administracyjny w Białymstoku, 
wydaje się banalnym i dość oczywistym. Sprowadzał się bowiem do oceny, czy 
Kodeks prawa kanonicznego, a szerzej rzecz ujmując: normy prawa kanonicznego, 
może być w ogóle traktowany jak źródła prawa polskiego. Jednak problemem 
naukowo istotnym nie jest tylko kwestia rozważenia, czy normy prawa kano-
nicznego stanowią źródło prawa polskiego czy też nie, ale godna rozważenia 
jest kwestia kontekstu, w jakim prawo kanoniczne zostało przywołane.

Od lat toczy się w literaturze dyskusja dotycząca dopuszczalności stosowania 
przez sądy polskie norm prawa kanonicznego. Dyskusja ta nie tylko koncentruje 

1	 Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Białymstoku z dnia 2 czerwca 2016 r., sygn. akt 
II SA/Bk 112/16, LEX nr 2075590.

357



358

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Bartosz Rakoczy

się na samej dopuszczalności stosowania tych norm, ale również na poszukiwa-
niu podstawy w systemie prawa polskiego do tego, aby te normy móc stosować.

Wydaje się, że wyrok WSA w Białymstoku, ujmujący to zagadnienie w nieco 
inny sposób, wpisuje się w trwającą dyskusję i stanowi ważny głos orzecznictwa 
w odniesieniu do tej problematyki.

Pogląd wyrażony w tezie wyroku należy uznać za trafny i glosa ma charak-
ter aprobujący, aczkolwiek konieczne jest poszerzenie pewnych argumentów, 
dokonanie nowego ujęcia analizowanej problematyki i wreszcie dostrzeżenie 
znaczenia tej wypowiedzi w szerszym kontekście jurydycznym.

II.

Glosowane orzeczenie zapadło na skutek skargi, jaka została wniesiona od 
decyzji Samorządowego Kolegium Odwoławczego. Organ I  instancji w  de-
cyzji określił warunki zabudowy i  zagospodarowania terenu. Odwołanie od 
tej decyzji wnieśli skarżący, których działka sąsiadowała z działką, dla której 
wydano pozytywną decyzję planistyczną, a którzy następnie złożyli skargę do 
Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego. W  odwołaniu podniesiono, iż spo-
wodowane inwestycją uciążliwości obniżą komfort życia i wypoczynku, a co 
bardziej istotne, podniesiono również, że inwestycja zostanie zlokalizowana na 
terenie, na którym znajduje się kapliczka stanowiąca miejsce kultu religijnego. 
Wnosząca odwołanie podniosła zarzut przepisów Kodeksu prawa kanonicznego.

Samorządowe Kolegium Odwoławcze utrzymało decyzję organu I instancji 
w mocy, uchylając jedynie pkt 2 tej decyzji, nadający decyzji organu I instancji 
rygor natychmiastowej wykonalności. Niezadowoleni z  tego rozstrzygnięcia 
skarżący wywiedli skargę do WSA. W  skardze tej zarzucili między inny-
mi naruszenie przepisów ustawy Prawo ochrony środowiska, pominięcie 
uciążliwości dla nieruchomości sąsiedniej, a  także naruszenie kanonu 1210 
Kodeksu prawa kanonicznego poprzez zlokalizowanie inwestycji w  miejscu  
kultu religijnego.

III.

Komentowany wyrok zapadł na skutek skargi, w której jako jeden z zarzutów 
sformułowano zarzut naruszenia przepisów odrębnych, przy czym za przepis 
odrębny autor skargi uznał normy prawa kanonicznego. Wywodził on, iż de-
cyzja o  warunkach zabudowy winna również uwzględniać przepisy odrębne, 
z którymi powinna pozostawać w zgodzie.



359

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Białymstoku…  

Uznając normy prawa kanonicznego za przepisy odrębne, skarżący domagał 
się również kontroli decyzji pod kątem jej zgodności z prawem kanonicznym. 
Na tle tak zarysowanego problemu pojawia się kilka interesujących i doniosłych 
naukowo zagadnień. Nie ulega wątpliwości, że pomimo szeregu zastrzeżeń 
zgłaszanych w piśmiennictwie co do skuteczności norm prawa kanonicznego 
na forum prawa polskiego, sądy dość konsekwentnie je stosują. Oczywiście 
sposób podejścia i  stosowania prawa kanonicznego jest bardzo różnorodny. 
O  ile w początkowej fazie sądy starały się usilnie poszukać podstawy norma-
tywnej w systemie prawa polskiego do tego, aby móc stosować normy prawa 
kanonicznego, o tyle obecnie poszukiwanie owej podstawy normatywnej nie 
jest tutaj zagadnieniem kluczowym, co jednak nie oznacza, że sądy rezygnują 
ze stosowania prawa kanonicznego.

Taką próbę poszukania podstawy normatywnej do uwzględniania norm 
prawa kanonicznego w  systemie prawa polskiego podjął również Sąd Naj-
wyższy. Z kolei w jednym z bardziej znanych wyroków, w którym orzeczono 
o odpowiedzialności odszkodowawczej kościelnych osób prawnych za czyny 
o charakterze pedofilskim dokonane przez zakonnika, sąd nie podjął żadnych 
prób odpowiedzi na pytanie, co stanowi podstawę odpowiedzialności tego 
zakonnika, choć skwapliwie i bez skrupułów przywoływano w uzasadnieniu 
normy prawa kanonicznego.

SN wywodził z  nich, iż zakonnik ten podlegał swoim przełożonym i  że 
zostały spełnione przesłanki z art. 430 k.c. Nie podjęto jednak rozważań, jakie 
to normy prawa polskiego pozwalały Sądowi Najwyższemu zastosować normy 
prawa kanonicznego do dokonania oceny owej podległości odpowiedzialnego 
zakonnika. Wszak źródłem tej podległości nie były normy prawa polskiego ani 
nawet jakiekolwiek normy statutowe, ale wyłącznie normy prawa kanonicznego. 
Oceniając ową podległość, zastosowano więc normy prawa kanonicznego bez 
jednoczesnej próby poszukiwania podstawy prawnej, aby to uczynić.

Ten kierunek orzecznictwa dowodzi, po pierwsze, iż orzekając w tzw. spra-
wach kościelnych, jest niezwykle trudno oddzielić materię prawa świeckiego 
od materii prawa kanonicznego. Po drugie, orzekanie z  pominięciem norm 
prawa kanonicznego powoduje pewne luki, których nie idzie wypełnić norma-
mi prawa polskiego. Po trzecie, wykładnia niektórych pojęć prawa polskiego 
wręcz wymaga sięgnięcia do prawa kanonicznego, na przykład pojęcie parafii 
i pojęcie proboszcza jako jej organu.

W tej sytuacji kwestia stosowania przez sądy przepisów prawa kanonicznego 
zaczyna w orzecznictwie abstrahować od poszukiwania podstawy prawnej sku-
teczności prawa kanonicznego w prawie polskim. Na tle powyższych refleksji 
natury ogólnej komentowane orzeczenie jest o  tyle interesujące, że normy 
prawa kanonicznego zostały przywołane jako grupa przepisów mających być 



360

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Bartosz Rakoczy

przez sąd zastosowana, ale w  zupełnie innym kontekście normatywnym niż 
wskazywany wyżej.

O  ile orzecznictwo koncentrowało się wprost na poszukiwaniu normy 
prawnej, która by w sposób pośredni lub bezpośredni odwoływała się do prawa 
kanonicznego, o tyle w przedmiotowym wyroku skuteczność prawa kanonicz-
nego była oceniania przez pryzmat klauzuli odsyłającej. Powoływany przez 
sąd art. 56 Ustawy z dnia 23 marca 2001 r. o planowaniu i zagospodarowaniu 
przestrzennym zobowiązywał organy administracji publicznej do badania, czy 
decyzja nie jest sprzeczna z  przepisami odrębnymi2. Przepis ten stanowi, iż 

„Nie można odmówić ustalenia lokalizacji inwestycji celu publicznego, jeżeli 
zamierzenie inwestycyjne jest zgodne z przepisami odrębnymi. Przepis art. 1 
ust. 2 nie może stanowić wyłącznej podstawy odmowy ustalenia lokalizacji 
inwestycji celu publicznego”.

Użycie przez prawodawcę sformułowania „przepisy odrębne” skłoniło autora 
skargi do sformułowania zarzutu, że pojęcie to może obejmować również normy 
prawa kanonicznego. Pojęcie „przepisy odrębne” łączy się z zagadnieniem tzw. 
przepisów odsyłających. Interesujący pogląd na temat przepisów odsyłających 
wyraził J. Nowacki. Pisał on, że „Najogólniej biorąc, można wyodrębnić trzy 
grupy przypadków, różne ze względu na uzyskiwany efekt czy rezultat, gdy 
jakieś przepisy prawa są «odpowiednio» stosowane. […] Do pierwszej grupy 
należą przypadki, w których odnośne przepisy prawa bez żadnych zmian w ich 
dyspozycji mają być i bywają zresztą stosowane do drugiego zakresu odniesienia. 
[…] Do drugiej grupy będą należały te przypadki, gdy odnośne przepisy, które 
mają być stosowane odpowiednio, będą stosowane z pewnymi zmianami.[…] 
Do trzeciej grupy będą należały wszystkie te przepisy prawa, które w ogóle nie 
mogą być i  nie bywają stosowane do drugiego zakresu odniesienia, głównie 
ze względu na ich bezprzedmiotowość bądź też ze względu na ich całkowitą 
sprzeczność z  przepisami ustanowionymi dla tych stosunków, do których 
miałyby być one stosowane odpowiednio”3.

W ustawie o planowaniu i zagospodarowaniu przestrzennym pojęcie „prze-
pisy odrębne”, a inaczej rzecz ujmując: zgodność z przepisami odrębnymi, jest 
różnie rozumiane.

W literaturze podnosi się, iż „Pojęciu temu [zgodność – przyp. B. R.] moż-
na przeciwstawić «niesprzeczność», jako relację między normami prawnymi, 
która ma charakter węższy, niż «zgodność». Normy są sprzeczne, jeżeli nie 
można pogodzić ze sobą wynikających z nich praw i obowiązków (czyli działań 
podmiotów uprawnionych lub zobowiązanych). Zgodność oznacza coś więcej, 

2	 Dz. U. z 2003 r. Nr 80, poz. 717.
3	 J. Nowacki, Studia z teorii prawa, Zakamycze 2003, s. 455–457.

https://sip.lex.pl/#/search-hypertext/17027058_art(56)_1?pit=2020-12-21


361

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Białymstoku…  

mianowicie zakłada spójność rozpatrywanych norm, ich jednokierunkowość. 
Dotyczy to przede wszystkim sytuacji, w  której jedna z  norm ma charakter 
ogólny, jest zasadą prawną, która ma tę właściwość, że może być realizowana 
przez normy konkretne w mniejszym lub większym stopniu”4.

Z kolei A. Despot-Mładanowicz wskazuje, że „Oznacza to, że organ nie działa 
na podstawie uznania administracyjnego, lecz jest związany w tym znaczeniu, 
że jeżeli stwierdzi niezgodność zamierzenia inwestycyjnego objętego wnioskiem 
z  przepisami prawa powszechnie obowiązującego, to obowiązany jest wydać 
decyzję zgodną z żądaniem inwestora”5.

Interesujące z analizowanego punktu widzenia stanowisko prezentuje tak-
że I. Zachariasz, wskazując, iż „Dodatkowe warunki dla realizacji inwestycji 
wskazują także przepisy odrębne materialnego prawa administracyjnego, pod 
którym należy rozumieć przepisy innych ustaw oraz rozporządzeń, a  także 
aktów prawa miejscowego obowiązujących na terenie, na którym ma być rea-
lizowana inwestycja”6.

Warto też wskazać na wyrok WSA w  Gorzowie Wielkopolskim z  dnia 
3 kwietnia 2019 r. wydany w sprawie o sygnaturze II SA/Go 101/197, w którego 
tezie podkreślono, iż „Ocena zgodności planowanej inwestycji celu publiczne-
go z przepisami odrębnymi w rozumieniu art. 56 u.p.z.p. może nastąpić tylko 
w  zakresie, w  jakim nie wkracza w  kompetencje przypisane innym organom 
administracji publicznej”.

Powyższe poglądy pozwalają na sformułowanie pewnych wniosków istotnych 
dla analizowanego orzeczenia. Interesujące jest to, że zasadniczo piśmienni-
ctwo dostrzega problem przepisów odrębnych w  kontekście art. 56 ustawy 
o  planowaniu i  zagospodarowaniu przestrzennym. Przy czym dostrzeżenie 
tego problemu nie skutkuje prostym wskazaniem na konkretne przepisy od-
rębne, które ewentualnie organ wydający decyzję planistyczną powinien wziąć 
pod uwagę8. Doktryna dostrzegła, iż pojęcie „przepisy odrębne” jest pojęciem 
normatywnym, które podlega wykładni. Co więcej, podjęto próby dokonania 
wykładni tego pojęcia.

4	 Z. Niewiadomski (red.), Planowanie i zagospodarowanie przestrzenne. Komentarz, wyd. 7, Warszawa 
2013, s. 465–466.

5	 A. Despot-Mładanowicz [w:] Ustawa o planowaniu i zagospodarowaniu przestrzennym. Komentarz, 
red. M. Wierzbowski, A. Plucińska-Filipowicz, wyd. 2, Warszawa 2016, s. 597.

6	 J. Zachariasz [w:] H. Izdebski, I. Zachariasz, Ustawa o planowaniu i zagospodarowaniu przestrzennym. 
Komentarz, Warszawa 2013, s. 301–302.

7	 Wyrok WSA w Gorzowie Wielkopolskim z dnia 3 kwietnia 2019 r., sygn. akt II SA/Go 101/19, LEX 
nr 2705225.

8	 Pod warunkiem że w ogóle wyliczenie owych przepisów odrębnych, które należy wziąć pod uwagę, 
będzie możliwe.

https://sip.lex.pl/#/jurisprudence/522798921/1/ii-sa-go-101-19-zgodnosc-planowanej-inwestycji-celu-publicznego-z-przepisami-odrebnymi-wyrok...?cm=URELATIONS


362

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Bartosz Rakoczy

Paradoks polega na tym, że przepis prawa, jakim jest art. 56 ustawy o plano-
waniu i zagospodarowaniu przestrzennym, sam posługuje się pojęciem „przepis 
odrębny”9. Należy zatem dokonać wykładni przepisu, w którym użyto pojęcia 

„przepis”.
Problem tylko pozornie wydaje się banalny, gdyż pojęcie „przepisy odrębne” 

może być rozumiane w różny sposób. Jeden ze sposobów rozumienia tego prze-
pisu zaprezentował autor skargi, powołując się na to, że chodzi także o normy 
prawa kanonicznego.

Pojęcie to z  całą pewnością obejmuje przepisy prawa. Mając jednak na 
względzie zasadę lege non distinguente należy zauważyć, iż ustawodawca nie 
wskazuje, jakie przepisy odrębne. Wystarczy zatem, że są to przepisy prawa, 
natomiast bez znaczenia pozostaje kwestia, do jakiego systemu prawnego one 
należą. Wystarczy tylko, że dane przepisy prawa (niezależnie od jego przyna-
leżności do systemu prawa) obowiązują na danym terenie objętym wnioskiem 
o wydanie decyzji planistycznej.

Jak wskazuje R. Sobański, „Tymczasem prawo kościelne nie powstaje w wyni-
ku zaaplikowania prawa do Kościoła, lecz stanowi […] autentyczną, oryginalną 
rzeczywistość kościelną. Dojść do jego definicji (a raczej nie tyle definicji, ile 
pojęcia) można więc nie przez syntezę definicji prawa i Kościoła, lecz jedynie 
wychodząc od kościelnego doświadczenia prawa, tzn. od tego, co w Kościele 
doświadcza, pojmuje i oznacza się jako prawo”10.

T. Pawluk zaś wskazywał, iż „Jak na prawo świeckie składają się przepisy 
ujęte w artykuły, tak na prawo Kościoła składają się przepisy ujęte w kanony”11.

Z kolei J.A. Coriden podkreśla, że prawo w Kościele rzymskim jest prawem 
w pełnym tego słowa znaczeniu12.

W tym ujęciu przepisy prawa kanonicznego spełniają zatem wszystkie cechy 
prawa. Wobec milczenia prawodawcy, o jaki system prawa chodzi, można przyjąć, 
że pojęcie „przepisy odrębne”, którym to pojęciem posługuje się prawodawca 
w art. 56 ustawy o planowaniu i zagospodarowaniu przestrzennym, obejmuje 
także przepisy prawa kanonicznego, o ile obowiązują one na danym obszarze 
objętym wnioskiem o wydanie decyzji lokalizacyjnej.

Jednak takie rozumowanie jest błędne, a  tym samym nie można przyjąć, 
tak jak chciał autor skargi, że pojęcie „przepisy odrębne” obejmują też przepisy 
prawa kanonicznego.

9	 Podobna sytuacja występuje, gdy ustawa sama posługuje się pojęciem „ustawa”, występującym jako 
pojęcie prawne w jej treści.

10	 R. Sobański, Nauki podstawowe prawa kanonicznego. Teologia prawa kościelnego, cz. 2, Warszawa 2001, 
s. 48.

11	 T. Pawluk, Prawo kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II. Zagadnienia wstępne i normy ogólne, 
Olsztyn 1985, s. 26.

12	 J.A. Coriden, An Introduction to Canon Law, New York/Mahwah 2004, s. 3.



363

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Białymstoku…  

Podzielić należy cytowane wyżej, reprezentatywne poglądy doktryny, iż 
pojęcie „przepisy odrębne” obejmuje jedynie akty prawa polskiego powszechnie 
obowiązujące, a zatem nie obejmuje przepisów prawa kanonicznego. W konse-
kwencji nie można uznać, iż organ winien również konfrontować zamierzenie 
inwestycji publicznej z przepisami prawa kanonicznego.

Uznanie obowiązywania norm prawa kanonicznego w  prawie polskim 
wymaga istnienia wyraźnej normy prawa polskiego pozwalającego je sto-
sować. Norma ta musi być jednak wyraźna i  wprost wskazywać na taką 
możliwość. Toczący się w  doktrynie spór o  skuteczność norm prawa ka-
nonicznego w  systemie prawa polskiego ogniskuje się także na poszukiwa-
niu (istnieniu) takiej normy jako normy ogólnej lub też poszczególnych  
norm szczegółowych.

Jednak pojęcie „przepisy odrębne” nie może być w przedmiotowej sprawie 
uznane za obejmujące normy prawa kanonicznego, a  w  konsekwencji art. 56 
ustawy o planowaniu i zagospodarowaniu przestrzennym nie jest normą odsy-
łającą do prawa kanonicznego. Słusznie zatem uznano ten zarzut za bezzasadny.

Istotne jest to, że zastosowanie prawa kanonicznego bezpośrednio w  pra-
wie polskim wymaga istnienia normy wyraźnie odwołującej się tylko do 
prawa kanonicznego. Tymczasem w  kontekście art. 56 ustawy o  planowaniu 
i  zagospodarowaniu przestrzennym problem skuteczności prawa kanonicz-
nego wystąpiłby jedynie „przy okazji”. Wszak odesłanie nie dotyczyłoby 
jedynie prawa kanonicznego, ale norm prawa polskiego i  ewentualnie pra-
wa kanonicznego. Oznaczałoby to, że wobec braku normy bezpośrednio 
odsyłającej do prawa kanonicznego powoływanie się na jego skuteczność 
w  komentowanym przypadku wymagałoby rozszerzającej wykładni pojęcia 

„przepisy odrębne”. Taka zaś wykładnia jest niedozwolona wobec koniecz-
ności istnienia normy wyraźnie, wprost i  bezpośrednio odwołującej się do 
prawa kanonicznego13. Recepcja za pomocą wykładni rozszerzającej jest więc  
niedopuszczalna.

Ze względu na to, że prawo kanoniczne ex definitione nie jest źródłem prawa 
polskiego, ogólne odesłanie do „przepisów odrębnych” nie może go więc obejmo-
wać, a brak normy szczegółowej uniemożliwiał jego zastosowania w tej sprawie.

Słusznie zatem WSA uznał, że skoro prawo kanoniczne nie jest zaliczane 
do źródeł prawa powszechnie obowiązującego, nie może mieć w  tej sprawie 
zastosowania. Zatem organ nie był zobowiązany do badania, czy decyzja lo-
kalizacyjna nie obejmuje także i prawa kanonicznego.

13	 Problem ten był analizowany szczegółowo przez A. Tunię; zob. A. Tunia, Recepcja prawa wewnętrz-
nego związków wyznaniowych w prawie polskim, Lublin 2015.



364

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Bartosz Rakoczy

IV.

Reasumując, należy podkreślić trafność tezy wyroku WSA w  Białymstoku. 
Zakładając słusznie, iż pojęcie „przepisy odrębne” obejmuje jedynie przepisy 
powszechnie obowiązujące, należało zbadać, czy normy prawa kanonicznego 
(Kodeksu prawa kanonicznego) mogą być zaliczane do źródeł prawa polskiego 
powszechnie obowiązującego. Trafnie wskazano, iż normy te nie są prawem 
polskim powszechnie obowiązującym, a tym samym odmówiono im zastoso-
wania w komentowanej sprawie.

Autor skargi zakładał błędnie, iż pojęcie „przepisy odrębne” obejmują tak-
że i normy prawa kanonicznego, o  ile obowiązują na danym terenie objętym 
wnioskiem o  wydanie decyzji planistycznej14. Błędnie stosował wykładnię 
rozszerzającą, pomijając to, że skuteczność norm prawa kanonicznego w prawie 
polskim wymaga wyraźnej podstawy w prawie polskim.

Stąd też pogląd WSA w Białymstoku należy zaaprobować.

14	 Sam Kodeks obowiązuje powszechnie, jednak pojęcie „normy prawa kanonicznego” może też 
obejmować prawo partykularne, jak i prawo własne instytutów zakonnych.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

365

Marek Bielecki
ORCID 0000-0003-3880-017X
Akademia Sztuki Wojennej
ma.bielecki@akademia.mil.pl

GLOSA DO WYROKU WOJEWÓDZKIEGO SĄDU  
ADMINISTRACYJNEGO W WARSZAWIE Z DNIA  

30 STYCZNIA 2020 R. (SYGN. AKT II SA/WA 1773/19)

TEZY

Kościół rzymskokatolicki jest instytucją o uregulowanej sytuacji prawnej, która 
rządzi się w swych sprawach własnym prawem, swobodnie wykonuje władzę 
duchowną i  jurysdykcyjną, w  tym również w zakresie przetwarzania danych 
osobowych swoich członków.

Rację ma Wojewódzki Sąd Administracyjny (WSA) w  Warszawie, który 
zauważa, że Prezes Urzędu Ochrony Danych Osobowych (PUODO) nie jest 
kompetentny do rozpatrzenia i rozstrzygnięcia skargi dotyczącej przetwarzania 
danych osobowych skarżącego w zakresie objętym kompetencjami Kościelnego 
Inspektora Ochrony Danych (KIOD).

I. STAN FAKTYCZNY SPRAWY

Jak wynika z treści glosowanego wyroku, skarżący zwrócił się pismem z 2018 r. do 
dwóch parafii rzymskokatolickich o udzielenie informacji odnośnie do przetwa-
rzania, przechowywania oraz zabezpieczenia jego danych osobowych, jak również 
o przysłanie mu ich kopii. Działający w imieniu administratorów proboszczowie 
udzielili stosownych informacji, z  których wynikało, w  jaki sposób dane są 
przetwarzane oraz przechowywane i zabezpieczone. W związku z powyższym 
skarżący zażądał ich usunięcia z wszelkich rejestrów obu podmiotów. Kiedy zaś 
spotkał się z odmową, złożył stosowną skargę do PUODO. W postanowieniu 
z czerwca 2019 r. PUODO odmówił wszczęcia postępowania w sprawie złożonej 
skargi. Uzasadniając swoje stanowisko, powołał się na brzmienie art. 91 RODO, 
zgodnie z  którym Kościół katolicki, wypełniając wyrażoną tam dyspozycję, 
może stosować wewnętrzne regulacje dotyczące wszelkich operacji na danych 
osobowych swoich członków. Ponadto, jak zauważył PUODO, nadzór nad 



366

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Marek Bielecki

przetwarzaniem tychże danych sprawuje Kościelny Inspektor Ochrony Danych. 
To w  zakresie kompetencji tegoż organu leży zarówno udzielanie wszelkich 
informacji osobie, której dane są przetwarzane, na temat przysługujących jej 
uprawnień, jak również rozpatrywanie ewentualnych skarg.

Zainteresowany wniósł na powyższe postanowienie PUODO skargę do 
Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie. W katalogu zgłaszanych 
uwag znalazł się m.in. zarzut rażącej obrazy przepisów prawa materialnego tj. 
art. 91 ust. 1 w  zw. z  art. 99 ust. 1 i  ust. 2 RODO. Zdaniem skarżącego organ 
bezzasadnie odmówił wszczęcia postępowania w niniejszej sprawie. Stało się 
tak z uwagi na to, że wejście w życie RODO nastąpiło 24 maja 2016 r. Skarżący 
powołał się w związku z tym na art. 99 ust. 1 RODO, zgodnie z którym rozpo-
rządzenie wchodzi w życie dwudziestego dnia po publikacji w Dzienniku Urzę-
dowym Unii Europejskiej. Zgodnie z zaprezentowaną interpretacją skarżącego 
RODO zawiera własną legalną definicję wejścia w życie, a Kościół katolicki nie 
wywiązał się z dyspozycji wyrażonej w art. 91 RODO i o dwa lata spóźnił się 
z wprowadzeniem wewnętrznych przepisów. Dlatego też, jak zauważył, przyjęte 
regulacje wewnętrzne nie mają żadnego znaczenia, a Kościół katolicki podlega 
w związku z tym ogólnym zasadom wyrażonym w RODO.

W konkluzji skargi znalazł się wniosek, zgodnie z którym PUODO nie zasto-
sował się do powszechnie obowiązujących przepisów prawa, co doprowadziło 
go do błędnej wykładni art. 91 ust. 1 RODO, a  w  konsekwencji do wydania 
zaskarżonego postanowienia.

II. ROZSTRZYGNIĘCIE I  JEGO OCENA W KONTEKŚCIE  
OBOWIĄZUJĄCYCH REGULACJI

25 maja 2018 r. dokonała się swoista rewolucja w  przetwarzaniu i  ochronie 
danych osobowych. W życie bowiem weszło Rozporządzenie Parlamentu Eu-
ropejskiego i Rady (UE) 2016/679 z dnia 27 kwietnia 2016 r. w sprawie ochrony 
osób fizycznych w związku z przetwarzaniem danych osobowych i w sprawie 
swobodnego przepływu takich danych oraz uchylenia dyrektywy 95/46/WE 
(ogólne rozporządzenie o  ochronie danych) – dalej RODO1 – oraz Ustawa 
z dnia 10 maja 2018 r. o ochronie danych osobowych – dalej u.o.d.o.2

Instytucja Generalnego Inspektora Ochrony Danych Osobowych (GIODO) 
została przemianowana na Prezesa Urzędu Ochrony Danych Osobowych 
(PUODO) – art. 166 u.o.d.o. Glosowany wyrok WSA w  Warszawie dotyczy 

1	 Dz. Urz. UE. L 119 z 4.05.2016 r., s. 1, z późn. zm.
2	 Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1781.



367

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie… 

zagadnienia będącego przedmiotem wielokrotnych rozstrzygnięć wymiaru 
sprawiedliwości, jak również licznych wypowiedzi doktryny oraz decyzji pod-
miotów odpowiedzialnych za przetwarzanie danych osobowych, tj. GIODO czy 
obecnie PUODO. Problem koncentruje się wokół zagadnienia przetwarzania 
danych osobowych przez Kościoły i inne związki wyznaniowe w stosunku do 
osób, które formalnym aktem wystąpiły ze struktur danego podmiotu. Intere-
sujące nas rozstrzygnięcie zostało wydane w stosunku do Kościoła katolickiego 
obrządku łacińskiego, niemniej jednak problem ten dotyczy również przedsta-
wicieli innych konfesji.

W  zasadzie większość pojawiających się wątpliwości sprowadza się do 
udzielenia odpowiedzi na pytanie, czy podmioty takie jak GIODO czy obecnie 
PUODO posiadają kompetencje do formułowania rozstrzygnięć w stosunku do 
aktów wydawanych przez administratorów danych osobowych reprezentujących 
kościelne osoby prawne.

Po wejściu w życie RODO oraz nowej ustawy o ochronie danych osobowych 
Kościoły i  inne związki wyznaniowe znalazły się w  nowej sytuacji prawnej. 
RODO w art. 91 ust. 1 przewiduje możliwość stosowania dotychczasowych we-
wnętrznych regulacji pod warunkiem, że zostaną one dostosowane do obowią-
zujących reguł zawartych w treści rozporządzenia. Ponadto te Kościoły i związki 
wyznaniowe, które spełniają powyższe wymogi, podlegają kontroli niezależnego 
organu nadzorczego, mogącego być organem odrębnym od PUODO (art. 91 
ust. 2). Aby zachować możliwość stosowania wewnętrznych norm, kilkanaście 
podmiotów, a wśród nich również Kościół katolicki, poinformowało PUODO 
o takim zamiarze3.

Aby wypełnić dyspozycję zawartą w RODO, Konferencja Episkopatu Polski 
w dniu 13 marca 2018 r. wydała Dekret ogólny w sprawie ochrony osób fizycz-
nych w związku z przetwarzaniem danych osobowych w Kościele katolickim 
(dalej: Dekret)4. W art. 35 ust. 1 dokumentu przewidziano ponadto powołanie 
Kościelnego Inspektora Ochrony Danych, który miał stać się „niezależnym 
organem monitorującym i zapewniającym przestrzeganie przepisów o ochro-
nie danych osobowych w ramach i zgodnie z działaniem Kościoła katolickiego 
i jego struktur”.

3	 Ochrona danych osobowych w Kościołach i związkach wyznaniowych, https://www.uodo.gov.pl/
pl/138/721 [dostęp: 18 lutego 2021 r.].

4	 Dekret ogólny w sprawie ochrony osób fizycznych w związku z przetwarzaniem danych osobowych 
w Kościele katolickim wydany przez Konferencję Episkopatu Polski w dniu 13 marca 2018 r. podczas 
378. Zebrania Plenarnego w Warszawie, na podstawie kan. 455 Kodeksu prawa kanonicznego, 
w związku z art. 18 Statutu KEP, po uzyskaniu specjalnego zezwolenia Stolicy Apostolskiej z dnia 
3 czerwca 2017 r., https://sop.sds.pl/wp-content/uploads/2018/09/Dekret-Og%C3%B3lny-KEP-w-
sprawie-ochrony-os%C3%B3b-fizycznych-w-z-wiazku-z-przetwarzaniem-danych-osobowych-w-
Kosciele-Katolickim.pdf [dostęp: 18 lutego 2021 r.].

https://www.uodo.gov.pl/pl/138/721
https://www.uodo.gov.pl/pl/138/721
https://sop.sds.pl/wp-content/uploads/2018/09/Dekret-Og%C3%B3lny-KEP-w-sprawie-ochrony-os%C3%B3b-fizycznych-w-z-wiazku-z-przetwarzaniem-danych-osobowych-w-Kosciele-Katolickim.pdf
https://sop.sds.pl/wp-content/uploads/2018/09/Dekret-Og%C3%B3lny-KEP-w-sprawie-ochrony-os%C3%B3b-fizycznych-w-z-wiazku-z-przetwarzaniem-danych-osobowych-w-Kosciele-Katolickim.pdf
https://sop.sds.pl/wp-content/uploads/2018/09/Dekret-Og%C3%B3lny-KEP-w-sprawie-ochrony-os%C3%B3b-fizycznych-w-z-wiazku-z-przetwarzaniem-danych-osobowych-w-Kosciele-Katolickim.pdf


368

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Marek Bielecki

22 marca 2018 r. Dekret został zatwierdzony przez Stolicę Apostolską (uzy-
skał recognitio Kongregacji ds. Biskupów), zaś 30 kwietnia 2018 r. nastąpiła jego 
prawna promulgacja poprzez zamieszczenie na oficjalnej stronie internetowej 
Konferencji Episkopatu Polski. W  tym samym dniu Dekret wszedł w  życie 
(art. 44 Dekretu)5. Głosowany wyrok został wydany na podstawie stanu praw-
nego obowiązującego po wejściu w życie RODO i u.o.d.o.

Wydając oceniane orzeczenie, WSA w Warszawie mógł w zasadzie ustosun-
kować się wyłącznie co do zasadności zarzutu dotyczącego naruszenia przez 
Kościół katolicki terminów w związku z wejściem w życie RODO. Z tego wzglę-
du, że zaproponowana w skardze do WSA interpretacja art. 99 ust. 2 RODO 
była jedyną podstawą do nieuznania kompetencji KIOD, a  w  konsekwencji 
Kościoła katolickiego jako instytucji, do kierowania się wewnętrznymi regula-
cjami w zakresie przetwarzania danych. Samo wskazanie absurdalności kwestii 
dotyczącej niedochowania terminu przez Kościół katolicki byłoby wystarczającą 
przesłanką do odrzucenia skargi. Jednakże uzasadnienie ocenianego wyroku, 
obok odniesienia się do zarzutu sformułowanego przez skarżącego, zawiera 
również ocenę kompetencji PUODO w  kwestiach danych osobowych prze-
twarzanych przez Kościół katolicki. Ponadto, jak podkreśla WSA w Warszawie, 
od momentu wejścia Polski do Unii Europejskiej kontrola sądowa obejmuje 
również zgodność rozstrzygnięć krajowych organów administracji publicznej 
z prawem Unii Europejskiej.

Należy pozytywnie ocenić stanowisko WSA dotyczące momentu stosowania 
RODO w polskim porządku prawnym. Skarżący powołał się bowiem na art. 91 
ust. 1, zgodnie z którym RODO weszło w życie dwudziestego dnia po publikacji 
w Dzienniku Urzędowym Unii Europejskiej, która miała miejsce w dniu 4 maja 
2016 r. W skardze została natomiast pominięta norma wyrażona w art. 91 ust. 2 
RODO, który stanowi, że RODO ma zastosowanie od dnia 25 maja 2018 r. Jak 
słusznie pokreślił WSA: „stanowisko skarżącego zaprezentowane w skardze, że 
Kościół katolicki nie skorzystał z możliwości jaką dawał art. 91 RODO i spóźnił 
się z wprowadzeniem wewnętrznych przepisów o prawie dwa lata, nie znajduje 
jakiegokolwiek uzasadnienia w realiach rozpatrywanej sprawy”.

Należy jednakże podkreślić, że w  doktrynie toczy się dyskusja dotycząca 
tożsamości momentu „wejścia w życia” a „ stosowania” aktu normatywnego6. 
Nie ma jednak przeszkód, by akt prawny był stosowany w dacie późniejszej niż 
data jego ogłoszenia i wejścia w życie, z czym mamy do czynienia w przypadku 
RODO. Dwuletni okres pomiędzy wejściem w życie a stosowaniem dokumentu 

5	 Zob. Uzasadnienie wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie z dnia 30 stycznia 
2020 r., sygn. II SA/Wa 1773/19, LEX nr 2976924.

6	 M. Jędrzejczak, Wejście w życie a obowiązywanie aktu normatywnego, https://repozytorium.amu.edu.
pl/bitstream/10593/13551/1/06_ J%C4%98DRZEJCZAK.pdf, [dostęp: 19 lutego 2021 r.].

https://repozytorium.amu.edu.pl/bitstream/10593/13551/1/06_J%C4%98DRZEJCZAK.pdf
https://repozytorium.amu.edu.pl/bitstream/10593/13551/1/06_J%C4%98DRZEJCZAK.pdf


369

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie… 

miał służyć dostosowaniu przepisów państw unijnych, a także umożliwić ad-
ministratorom danych osobowych oraz podmiotom przetwarzającym przy-
gotowanie się do stosowania nowych regulacji7. Jednakże należy zgodzić się 
z postulatem, że ze względu na komunikatywność i jednolitość terminologiczną 
języka prawnego prawodawca powinien traktować zwroty: „wejście w życie aktu 
normatywnego”, „uzyskanie mocy obowiązującej przez normy prawne zawarte 
w akcie normatywnym”, „początek obowiązywania” czy „początek nakazu sto-
sowania” jako określenia oznaczające ten sam moment8.

W  doktrynie możemy również spotkać się z  poglądem, że ograniczenia 
czasowe, o  których mowa w  art. 91 ust. 1 RODO, stanowią jedynie potwier-
dzenie status quo związków wyznaniowych i dyrektywę oczekiwanych zmian. 
Z uwagi zaś na to, że w momencie wejścia w życie RODO większość Kościołów 
i związków wyznaniowych nie miała ustalonych zasad przetwarzania danych 
osobowych swoich członków, nie powinno się ich pozbawiać prawa kształtowania 
swojego prawa wewnętrznego. Według tegoż poglądu nawet termin rozpoczęcia 
stosowania unijnego rozporządzenia (25 maja 2018 r.) nie może stanowić osta-
tecznego terminu dla dostosowania swoich zasad. Jeżeli taka praktyka byłaby 
wdrażana, stanowiłoby to pogwałcenie art. 20 i 21 Karty Praw Podstawowych9 
dotyczących równości wobec prawa i zakazu dyskryminacji10.

Ponadto, jak dalej zauważa ten sam autor, gdyby termin stosowania RODO 
miał być terminem zawitym, to prowadziłoby to do bezwzględnej dyskry-
minacji związków wyznaniowych, które powstaną w  przyszłości. Powyższa 
interpretacja skorelowana jest z  konstytucyjną zasadą równouprawnia Koś-
ciołów i innych związków wyznaniowych (art. 25 ust.1) i powinna mieć zasto-
sowanie w  praktyce przetwarzania danych osobowych przez Kościoły i  inne 
związki wyznaniowe. W literaturze przedmiotu głoszony jest również pogląd 
dotyczący braku możliwości stosowania indywidualnych regulacji w zakresie 
przetwarzania danych osobowych przez podmioty konfesyjne. Zdaniem N. Za-
wadzkiej z uwagi na to, że w Polsce brakuje kompleksowego systemu ochrony 
danych osobowych w Kościołach, to nie ma możliwości wyłączania w stosun-
ku nich przepisów RODO11. Jak jednakże podkreśla P. Fajgielski, autorka ta 

7	 D. Walencik, Dekret ogólny Konferencji Episkopatu Polski w sprawie ochrony osób fizycznych w związku 
z przetwarzaniem danych osobowych w Kościele katolickim [w:] Prawo do prywatności w Kościołach 
i innych związkach wyznaniowych, red. T.J. Zieliński, M. Hucał, Warszawa 2019, s. 45.

8	 G. Wierczyński, „Obowiązywanie” a „wejście w życie” – uwagi polemiczne, „Państwo i Prawo” 2007, 
nr 2, s. 112.

9	 Dz. Urz. UE 2012/C 326/02 z 26.10.2012 r.
10	 M. Hucał, Reforma ochrony danych osobowych w Kościołach mniejszościowych w Polsce: projekt regulacji 

wewnętrznych i wspólnego organu nadzoru [w:] Prawo do prywatności w Kościołach i innych związkach 
wyznaniowych, red. T. Zieliński i M. Hucał, Warszawa 2019, s. 53–55.

11	 N. Zawadzka, Komentarz do art. 91 [w:] RODO. Ogólne rozporządzenie o ochronie danych. Komentarz, 
red. E. Bielek-Jomaa, D. Lubasz, Warszawa 2018, s. 1114.



370

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Marek Bielecki

przyjmuje mylne założenie dotyczące tego, że możliwość wyłączenia stosowania 
RODO w odniesieniu do Kościołów i innych związków wyznaniowych zależ-
na jest od posiadania przez tego rodzaju podmioty kompleksowego systemu  
ochrony danych12.

Przyjmując autonomię Kościołów i innych związków wyznaniowych w za-
kresie przetwarzania danych osobowych swoich członków, warto podkreślić, 
że dopóki dany podmiot nie wypełni warunków wymaganych przez RODO, 
a więc nie zostaną ustalone wewnętrzne regulacje, oraz nie powoła niezależ-
nego organu, zastosowanie znajdą zasady ogólne określone w rozporządzeniu. 
W analizowanym przypadku Kościół katolicki miał wewnętrzne regulacje przed 
momentem, w którym RODO zaczęło być stosowane w polskich realiach. Za-
sygnalizowany problem zdaje się tylko teoretyczną dywagacją, która jednakże 
odnosi się w bezpośredni sposób do uwag, jakie poczynił WSA w Warszawie na 
temat istoty i zakresu zasady autonomii i niezależności. Jest to jedna z podsta-
wowych reguł określonych w Konstytucji, jaka obowiązuje w relacjach między 
państwem a Kościołem (art. 25 ust. 3)13.

Ponadto konkordat14 oraz ustawa o  stosunku państwa do Kościoła kato-
lickiego15 zawierają również unormowania w  tym zakresie. Jak podkreśla się 
w uzasadnieniu orzeczenia, Kościół rzymskokatolicki jest instytucją o uregu-
lowanej sytuacji prawnej, która rządzi się w swych sprawach własnym prawem, 
swobodnie wykonuje władzę duchowną i  jurysdykcyjną oraz zarządza swo-
imi sprawami. Znaczną część uzasadnienia WSA poświęca charakterystyce 
prawa wewnętrznego Kościoła katolickiego i  jego wpływu na przetwarzanie 
danych osobowych osób, które formalnym aktem prawnym wystąpiły z  jego 
szeregów. Kluczową kwestią dla wykazania braku kompetencji PUODO 
były dla WSA normy RODO dotyczące możliwości powołania przez Kościół 
katolicki niezależnego organu nadzorczego (art. 91 ust. 2) oraz dookreślenie 
 jego uprawnień.

Zgodnie z  treścią art. 52 ust. 1 RODO każdy organ nadzorczy podczas 
wypełniania swoich zadań i wykonywania swoich uprawnień działa w sposób 
w pełni niezależny. W dalszej części uzasadnienia WSA przedstawił rozwiązania, 

12	 P. Fajgielski, Komentarz do art. 91 RODO [w:] P. Fajgieleski, Komentarz do rozporządzenia nr 
2016/679 w sprawie ochrony osób fizycznych w związku z przetwarzaniem danych osobowych i w sprawie 
swobodnego przepływu takich danych oraz uchylenia dyrektywy 95/46/WE (ogólne rozporządzenie 
o ochronie danych), https://sip.lex.pl/#/commentary/587773235/570675/fajgielski-pawel-komentarz 
[dostęp: 19 października 2021 r.].

13	 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483, 
z późn. zm.

14	 Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską z dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 r. 
Nr 51, poz. 318.

15	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1347.



371

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie… 

jakie przyjął Kościół katolicki, dostosowując swoje prawo wewnętrzne do norm 
zawartych w RODO. Zarówno Dekret KEP, jak i dokumenty wydawane przez 
KIOD zawierają normy dotyczące danych osób, które dokonały aktu apostazji. 
Zgodnie z  art. 7 ust. 2 Dekretu: „przetwarzanie danych wrażliwych dopusz-
czalne jest wyłącznie w stosunku do osób ochrzczonych w Kościele katolickim 
i tych, którzy po chrzcie zostali do niego przyjęci (członków Kościoła), łącznie 
z  tymi, którzy złożyli formalne oświadczenie woli o  wystąpieniu z  Kościoła 
katolickiego, zgodnie z wewnętrznymi przepisami Kościoła («byłych członków 
Kościoła») […]”.

Z kolei w art. 14 ust. 4 Dekretu stwierdza się że: „Prawo do żądania usunięcia 
danych nie przysługuje w przypadku, gdy dane dotyczą udzielonych sakramen-
tów bądź w inny sposób odnoszą się do kanonicznego statusu osoby. Tego typu 
wniosek powinien zostać odnotowany w zbiorze i zobowiązuje administratora 
do niewykorzystywania danych objętych wnioskiem bez zgody ordynariusza 
miejsca lub wyższego przełożonego instytutu życia konsekrowanego lub stowa-
rzyszenia życia apostolskiego”. Zatem a contrario należy przyjąć, że dane osób 
pozostających poza Kościołem mogą być przetwarzane po uzyskaniu zgody 
wskazanych podmiotów.

Pewne wątpliwości w kwestii deklarowanej niezależności KIOD dotyczą art. 
40 Dekretu, który stanowi, że: „Niezależnie od monitorowania i zapewniania 
przez Kościelnego Inspektora Ochrony Danych przestrzegania przepisów 
w zakresie ochrony danych osobowych w rozumieniu art. 35 ust. 1 niniejszego 
Dekretu, do biskupa diecezjalnego, w ramach zwyczajnych działań kontrolnych 
(np. podczas wizytacji kanonicznych), należy także nadzór nad prawidłowym 
przestrzeganiem przepisów dotyczących pozyskiwania, przechowywania 
i  przetwarzania danych osobowych”. Problem może pojawić wówczas, gdy 
w  kwestii przetwarzania tych samych danych zostaną na administratora na-
łożone wykluczające się wzajemnie zobowiązania. Jedne autorstwa KIOD, 
który monitoruje na bieżąco proces ich przetwarzania, a drugie pochodzące od 
biskupa diecezjalnego, sformułowane chociażby w czasie wizytacji kanonicznej. 
Jak w takiej sytuacji winien zachować się proboszcz, który otrzyma rzeczone 
polecenia? Dekret KEP przewiduje możliwość odwołania się, jeżeli osoba, 
której dane dotyczą, uzna, że ich przetwarzanie jest niezgodne z przepisami. 
Wówczas skargę można złożyć do KIOD, a następnie do właściwej dykasterii  
Stolicy Apostolskiej (art. 41).

Dokonując oceny wyroku WSA w Warszawie, wypada również przytoczyć 
regulacje wydane przez Kościelnego Inspektora Ochrony Danych, odnoszące się 
do sytuacji osób dokonujących aktu apostazji. W wydanym podręczniku KIOD 
wyraźnie zastrzega, że jest on przeznaczony wyłącznie do użytku wewnętrznego 
podmiotów kościelnych, a interpretacje i porady w nim zawarte należy uznać 



372

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Marek Bielecki

za wykonywanie przez Kościelnego Inspektora Ochrony Danych zadań włas-
nych16. Dokument uszczegóławia kwestie proceduralne określone w Dekrecie.

I  tak w  przypadku żądania usunięcia danych winno się ono dokonać bez 
zbędnej zwłoki, natomiast odmowa usunięcia w przeciągu 3 miesięcy (komen-
tarz do art. 14). Jak podkreśla KIOD, prawo do bycia zapomnianym nie miało 
na gruncie poprzedniego stanu prawnego i nie będzie mieć „po wejściu w życie 
RODO pełnego zastosowania do działalności wewnętrznej, czyli statutowej 
Kościoła”. Jak stanowi dokument, prawo żądania usunięcia danych przysłu-
guje, lecz nie w  sytuacji dotyczącej udzielonych sakramentów. Ograniczenie 
prawa do zapomnienia wynika z  racji teologicznych, np. „niezniszczalnego 
charakteru chrztu świętego (kan. 848) prawa bezwzględnie stosowanego  
w Kościele”.

Jednakże pomimo tego, że dane żądanie nie może zostać uwzględnione, na-
leży ten fakt odnotować w księgach parafialnych. W praktycznych wskazaniach 
KIOD dotyczących ochrony danych osobowych przy wystąpieniach z Kościoła 
czytamy, że w sytuacji złożenia aktu apostazji należy usunąć wszystkie dane 
z  wyjątkiem tych, które dotyczą udzielonych danej osobie sakramentów lub 
tych, które w  inny sposób odnoszą się do kanonicznego statusu osoby, np. 
przyjętej profesji zakonnej17. Biorąc pod uwagę powyższe argumenty, WSA 
słusznie zauważył, że prezes UODO nie jest kompetentny do rozpatrzenia 
i  rozstrzygnięcia skargi dotyczącej przetwarzania danych osobowych skarżą-
cego w  zakresie objętym kompetencjami KIOD. Dlatego też, uwzględniając 
bezzasadność zarzutu sformułowanego przez skarżącego, jak również powyższe 
ustalenia, z aprobatą należy odnieść się do rozstrzygnięcia WSA w Warszawie, 
skutkującego odrzuceniem skargi.

Odnosząc się jednakże do modelu przetwarzania danych osobowych przez 
Kościoły i inne związki wyznaniowe, jaki został wprowadzony na mocy RODO, 
wypada jeszcze raz zwrócić uwagę na to, że norma zawarta w  art. 91 ust.  1 
wprowadza konieczność dostosowania ich wewnętrznych regulacji do treści 
rozporządzenia. Tymczasem nie został stworzony żaden mechanizm, który 
odnosiłby się do weryfikowania rzeczonej zgodności. Podmioty konfesyjne, 
tworząc przepisy wewnętrzne, dostosowują je w  głównej mierze do własnej 

16	 Podręcznik ochrony danych osobowych w Kościele katolickim. Komentarze, wyjaśnienia, wzory i wskazówki 
dla administratorów danych osobowych (głównie parafii) oraz inspektorów ochrony danych publicznych 
kościelnych osób prawnych opracowane przez Kościelnego Inspektora Ochrony Danych, wersja 3, http://
plockierodziny.pl/wp-content/uploads/2019/10/Podrecznik_wersja_3-RODO.pdf [dostęp: 19 lutego 
2021 r.].

17	 Praktyczne wskazania z  dnia 1 grudnia 2020 r. dotyczące ochrony danych osobowych przy 
wystąpieniach z Kościoła wydane przez KIOD, https://ksieza.diecezja.pl/wp-content/uploads/
sites/8/2020/12/za%C5%82.-nr-9-Praktyczne-wskazania-z-dnia-1-grudnia-2020-r..pdf [dostęp: 20 
lutego 2021 r.].

http://plockierodziny.pl/wp-content/uploads/2019/10/Podrecznik_wersja_3-RODO.pdf
http://plockierodziny.pl/wp-content/uploads/2019/10/Podrecznik_wersja_3-RODO.pdf
https://ksieza.diecezja.pl/wp-content/uploads/sites/8/2020/12/za%C5%82.-nr-9-Praktyczne-wskazania-z-dnia-1-grudnia-2020-r..pdf
https://ksieza.diecezja.pl/wp-content/uploads/sites/8/2020/12/za%C5%82.-nr-9-Praktyczne-wskazania-z-dnia-1-grudnia-2020-r..pdf


373

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie… 

doktryny, a nie do treści RODO. Nie jest jednak winą Kościołów i związków 
wyznaniowych, że ich wewnętrzne regulacje nie podlegają kontroli zewnętrznej, 
lecz ewidentnym zaniedbaniem ze strony unijnego prawodawcy.

PODSUMOWANIE

Przedmiotem glosy jest wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w War-
szawie z dnia 30 stycznia 2020 r., sygn. II SA/Wa 1773/19. Orzeczenie dotyczy 
sprawy dwóch parafii rzymskokatolickich, które odmówiły udzielenia informacji 
odnośnie do przetwarzania, przechowywania oraz zabezpieczenia danych oso-
bowych, jak również przysłania mu kopii tychże danych. Skarżący skierował 
skargę do PUODO. Organ ten zaś w postanowieniu z czerwca 2019 r. odmówił 
wszczęcia postępowania. Ostatecznie sprawa trafiła do WSA w Warszawie.

W wyroku z dnia 30 stycznia 2020 r. WSA, uzasadniając swoje stanowisko, 
powołał się na brzmienie art. 91 RODO, zgodnie z którym Kościół katolicki, 
wypełniając wyrażoną tam dyspozycję, może stosować wewnętrzne regulacje 
dotyczące wszelkich operacji na danych osobowych swoich członków. Ponadto, 
jak zauważył PUODO, nadzór nad przetwarzaniem tychże danych sprawuje 
Kościelny Inspektor Ochrony Danych.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

375

Artur Mezglewski
ORCID 0000-0001-7726-6606
Akademia Sztuki Wojennej
a.mezglewski@akademia.mil.pl

GLOSA KRYTYCZNA DO WYROKU  
SĄDU NAJWYŻSZEGO Z DNIA 31 MARCA 2020 R. 

(SYGN. AKT II CSK 124/19)

WPROWADZENIE

Sąd Najwyższy wyrokiem z dnia 31 marca 2020 r., w sprawie z powództwa Ż. K. 
przeciwko Towarzystwu T. z siedzibą w P. oraz Domowi Zakonnemu Towarzystwa 
T. z siedzibą w S. o zapłatę, częściowo odrzucił, a częściowo oddalił skargę kasacyjną 
pozwanych od wyroku Sądu Apelacyjnego w P. W przedmiotowym wyroku SN za-
akceptował zasadę odpowiedzialności zwierzchników kościelnych za szkody delik-
towe wyrządzone przez podległego im zakonnika, przyjmując, że szkoda ta powstała 
w związku wykonaniem przez sprawcę (zakonnika) czynności na rachunek powie-
rzającego, a podstawą tego stosunku zobowiązaniowego było zobowiązanie jedno-
stronne wyrażone w uregulowanym w prawie wewnętrznym związku wyznaniowego 
ślubie posłuszeństwa oraz rzekomym powierzeniu zakonnikowi przez jego władze 
zwierzchnie obowiązków związanych z nauczaniem religii w szkole publicznej.

Glosowany wyrok narusza obowiązujący porządek prawny – i  to w kilku 
aspektach. Sąd Najwyższy – przy opisywaniu stosunku zależności, wynikającym 
ze ślubów posłuszeństwa zakonnika wobec zwierzchnika prowincji zakonnej, 
bezprawnie zastosował przepisy prawa wewnętrznego związku wyznaniowe-
go, które w państwowym porządku prawnym nie mają mocy obowiązującej. 
Niezależnie od powyższego, sąd rozstrzygał w zakresie wiedzy specjalnej – bez 
skorzystania z opinii biegłego – a dokonana samodzielnie przez SN interpretacja 
przepisów kanonicznych jest całkowicie dowolna, potoczna i błędna. W dodatku 
SN zastosował przepisy prawa kanonicznego w zakresie materii, która w sposób 
odmienny uregulowana została w państwowym prawie oświatowym – co spra-
wia, że zastosowana w tym zakresie przez Sąd interpretacja norm kanonicznych 
jest contra legem1. W  związku z  powyższym formułujemy następujące tezy:

1	  W niniejszej glosie pominięta zostanie kwestia odpowiedzialności kościelnej osoby prawnej za 
zobowiązania innej kościelnej osoby prawnej. W tym zakresie Autor odsyła do poglądów zawartych 
w glosie autorstwa B. Rakoczego do wyroku Sądu Apelacyjnego w Poznaniu z dnia 2 października 



376

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Artur Mezglewski

Teza 1.
Członkowie związków wyznaniowych (w tym duchowni), a także kościelne 

jednostki organizacyjne są zrównani w prawach i obowiązkach z innymi osobami 
fizycznymi oraz prawnymi uczestniczącymi w obrocie prawnym – tak w zakresie 
odpowiedzialności karnej, jak i cywilnej – a podstawę tej równoprawnej odpowie-
dzialności mogą stanowić jedynie przepisy prawa powszechnie obowiązującego.

Teza 2.
Normy prawa wewnętrznego związków wyznaniowych o ustawowo uregu-

lowanej sytuacji prawnej – poza przypadkami ich recepcji, czyli upaństwowie-
nia – nie mają zastosowania w obrocie prawnym.

Teza 3.
Instytucje państwowe (w  tym sądy) nie mają prawa do bezpośredniego 

stosowania przepisów prawa wewnętrznego związków wyznaniowych, a  tym 
bardziej do ich interpretacji. Zarówno stanowienie prawa wewnętrznego, jak 
i jego stosowanie oraz interpretacja stanowią obszar autonomii i niezależności 
związków wyznaniowych, wynikający wprost z art. 25 ust. 3 Konstytucji.

Teza 4.
Prawo kanoniczne jest tworzone przez związki wyznaniowe w sposób swo-

bodny oraz podlega regułom wykładni przez to prawo określonych, dlatego też 
wiedzę kanonistyczną należy traktować w kategorii wiedzy specjalnej w rozu-
mieniu art. 278 § 1 k.p.c.2

Teza 5.
Nauczanie religii w szkołach i przedszkolach publicznych odbywa się w ra-

mach systemu oświaty, a stosunek prawny nauczyciela religii jest stosunkiem 
zatrudnienia, regulowanym Ustawą z dnia 26 stycznia 1982 r. – Karta Nauczy-
ciela. Zwierzchnikiem nauczyciela religii w ramach tego stosunku jest dyrektor 
szkoły. To on zatrudnia i zwalnia nauczyciela oraz stosuje wobec niego środki 
dyscyplinujące. Podmioty kościelne (biskup, prowincjał, proboszcz) nie są 
stronami umowy o  pracę zawartej przez nauczyciela religii, dlatego też nie 
mogą być pozywane w trybie art. 430 k.c. tytułem zadośćuczynienia za szkody 
wyrządzone w  ramach stosunku zatrudnienia nauczyciela religii lub z  niego 
wynikających bądź z nim związanych.

Teza 6.
Przepisy zawarte w  Kodeksie prawa kanonicznego oraz w  Konkordacie 

z 1993 r. odnoszące się do działalności katechetycznej prowadzonej przez Kościół 

2018 r. (sygn. akt I ACA 539/18), które podziela. Zob. B. Rakoczy, Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego 
w Poznaniu z dnia 2 października 2018 r. sygn. akt I ACA 539/18, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2019, t. 11, s. 336.

2	  Ustawa z dnia 17 listopada 1964 r. – Kodeks postępowania cywilnego, tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., 
poz. 1575, z późn. zm.



377

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r… 

katolicki w ramach działalności własnej (katecheza parafialna) nie mają żadnego 
zastosowania do nauczania religii prowadzonego w  ramach systemu oświaty 
i są dla tegoż nauczania irrelewantne.

Teza 7.
Tzw. śluby zakonne składane w trybie przepisów prawa kanonicznego nie 

obowiązują, a wręcz nie istnieją w cywilnym obrocie prawnym. Urzędnik stanu 
cywilnego nie może odmówić zakonnikowi zawarcia małżeństwa cywilnego 
z powodu obowiązującego zakonnika ślubu czystości (czy też celibatu), praco-
dawca nie może wstrzymać zatrudnionemu zakonnikowi wynagrodzenia za 
pracę, powołując się na złożony przez niego ślub ubóstwa, prowincjał zakonny 
nie może dochodzić przed sądem cywilnym od zakonnika jakichkolwiek rosz-
czeń wynikających ze ślubu posłuszeństwa, a sąd cywilny nie może wywodzić 
z  faktu złożenia takiego ślubu przez zakonnika istnienia w  obszarze prawa 
cywilnego jakiegokolwiek stosunku zobowiązaniowego i konstruowania na tej 
tylko podstawie odpowiedzialności odszkodowawczej po stronie zwierzchnika 
kościelnego.

I. PRZESŁANKI ODPOWIEDZIALNOŚCI Z ART. 430 K.C.  
(BŁĄD W USTALENIACH OSOBY ZWIERZCHNIKA)

Sąd Najwyższy ustalił, iż normatywną podstawę odpowiedzialności odszko-
dowawczej pozwanych stanowi art. 430 Kodeksu cywilnego3 (dalej: k.c.). 
Przesłankami tej odpowiedzialności jest szkoda, która została wyrządzona:

a) � przez podwładnego osobie trzeciej,
b) �z winy podwładnego,
c) �przy wykonywaniu czynności powierzonej przez zwierzchnika.
Wina sprawcy (zakonnika) jest niekwestionowana – tak ze względów for-

malnych (prawomocny, skazujący wyrok karny), jak i faktycznych (oczywistość 
ustaleń). Nie kwestionuje się też istnienia samej szkody, zaś kwestia jej rozmiaru 
pozostaje poza przedmiotem niniejszej glosy. Kwestionujemy natomiast trzecią 
z przedstawionych przesłanek, o której mowa w art. 430 k.c., czyli fakt, że do 
wyrządzenia szkody doszło przy wykonywaniu czynności powierzonej.

W dotychczasowym orzecznictwie Sądu Najwyższego podstawowym kryte-
rium kształtującym odpowiedzialność zwierzchnika był cel działania sprawcy 
szkody. W uchwale SN z dnia 15 lutego 1971 r. (sygn. akt III CZP 33/70), podjętej 
przez całą Izbę Cywilną SN, wypracowano wytyczne wymiaru sprawiedli-
wości i  praktyki sądowej w  sprawie odpowiedzialności Skarbu Państwa oraz 

3	  Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. – Kodeks cywilny, tekst jedn. Dz. U. z 2020 r., poz. 1740, z późn. zm.



378

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Artur Mezglewski

państwowych osób prawnych za szkody wyrządzone przez funkcjonariuszy 
państwowych. Zgodnie z przyjętą uchwałą, „o tym, czy szkoda została wyrzą-
dzona przez funkcjonariusza przy wykonywaniu powierzonej mu czynności, 
czy tylko przy sposobności jej wykonywania, decyduje cel działania sprawcy. 
Zgodnie z tym Skarb Państwa odpowiada tylko wówczas, gdy zawinione działanie 
lub zaniechanie funkcjonariusza było związane z realizacją celu wynikającego 
z powierzonej mu czynności, chociażby było ono nawet wynikiem nieudolności 
lub przekroczenia instrukcji służbowej. Skarb Państwa nie ponosi natomiast 
odpowiedzialności wtedy, gdy funkcjonariusz, wykorzystując fakt powierzonej 
mu czynności, dąży do osiągnięcia innego celu niż ten, który wynika z powierzo-
nej mu funkcji (np. czynność należąca do powierzonego mu zakresu działania 
wykorzystuje do osiągnięcia celu osobistego)”.

W powyższej uchwale wyróżniono ponadto sytuację, gdy „szkoda została 
wyrządzona w celu osobistym, ale tylko dlatego, że wykonywanie czynności 
służbowej umożliwiło wyrządzenie szkody”. W  opisie tego kwalifikowanego 
charakteru odpowiedzialności przyjęto, iż jej podstawą jest „przymusowy 
charakter wykonywanej czynności”, dlatego „poszkodowany obywatel nie mógł 
przeciwstawić się nadużyciu i w ten sposób zapobiec szkodzie”.

W przypadku rozstrzygniętym wyrokiem Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 
2020 r. per analogiam zastosowano przypadek odpowiedzialności zwierzchnika 
określony w formie kwalifikowanej. Jest bowiem poza sporem, iż w przedmio-
towej sprawie sprawca (duchowny) działał wbrew oczekiwaniom swoich koś-
cielnych zwierzchników – a wręcz rażąco naruszył zasady moralne wspólnoty 
wyznaniowej. Uwodząc poszkodowaną, realizował cele osobiste, jednakże 
to podczas wykonywania funkcji nauczyciela religii poznał powódkę – co 
umożliwiło mu podjęcie szeregu działań mających za cel jej osaczenie oraz 
uzależnienie od siebie.

Zastosowana analogia do sytuacji urzędnika państwowego jest tutaj dość od-
legła, zważywszy nie tylko na specyficzny charakter zwierzchności kościelnej, ale 
też na fakultatywny – de iure i de facto – charakter szkolnego nauczania religii. Nie 
to jest jednak najistotniejsze. Przede wszystkim istotne jest to, iż Sąd Najwyższy 
(jak też poprzednio Sąd Okręgowy w Poznaniu oraz Sąd Apelacyjny w Pozna-
niu) nie ustalił w sposób fundamentalny i prawidłowy, kto był rzeczywistym 
zwierzchnikiem duchownego w zakresie wykonywanej przez niego czynno-
ści służbowej związanej z nauczaniem religii. Błąd w ustaleniu zwierzchnika 
czynności wynikał z bezzasadnego zastosowania przepisów Konkordatu z dnia 
28 lipca 1993 r.4 (art. 15 ust. 1) oraz Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa 

4	  Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską podpisany w Warszawie dnia 28 lipca 
1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.



379

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r… 

do Kościoła Katolickiego w RP (art. 18 ust. 3)5. Powyższe akty prawne nie mają 
bowiem zastosowania do nauczania religii prowadzonego w ramach systemu 
oświaty – regulują one jedynie nauczanie religii, które Kościół może prowa-
dzić w ramach działalności własnej (tzw. katecheza parafialna). Tym bardziej 
zastosowania takiego nie ma Kodeks prawa kanonicznego6 (m.in. kan. 756 i nn.).

Charakter edukacji religijnej prowadzonej w szkołach publicznych określa 
natomiast Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z  dnia 2 kwietnia 1997 r.7, 
która w  art. 53 ust. 4 jednoznacznie stanowi, iż „religia kościoła lub innego 
związku wyznaniowego o  uregulowanej sytuacji prawnej może być przed-
miotem nauczania w  szkole […]”. W  ten sposób ustrojodawca ukształtował 
pozycję nauki religii jako równoprawnego przedmiotu szkolnego8. Nauczanie 
to organizowane jest w szkołach na podstawie Ustawy z dnia 7 września 1991 
r. o systemie oświaty, która w art. 12 ust. 1 stanowi, że „publiczne przedszkola, 
szkoły podstawowe i gimnazja organizują naukę religii na życzenie rodziców, 
publiczne szkoły ponadgimnazjalne na życzenie bądź rodziców, bądź samych 
uczniów; po osiągnięciu pełnoletności o  pobieraniu nauki religii decydują 
uczniowie”. Przepisy wykonawcze dotyczące nauczania religii określa rozpo-
rządzenie wykonawcze Ministra Edukacji Narodowej z  14 kwietnia 1992 r.9 
Bezpośrednim zwierzchnikiem nauczyciela religii jest dyrektor szkoły. 
To on zatrudnia i zwalnia nauczycieli – co dotyczy również nauczycieli religii.

II. PROBLEM UPAŃSTWOWIENIA PRZEZ SĄD NAJWYŻSZY PRZEPISÓW  
I  INSTYTUCJI KANONICZNYCH

Sąd Najwyższy w  obszernym passusie uzasadnienia wyroku z  dnia 31 marca 
2020  r. rozwodzi się o  naturze formacji zakonnej. Czyni ponadto obszerne 
omówienia struktury wewnętrznej Kościoła katolickiego – „analizując” kanony 

5	  Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 1347, z późn. zm.
6	  Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Paulii PP. II promulugatus (25.01.1983), AAS 75 (1983), pars II, 

s. 1–317; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład polski zatwierdzony przez Konferencję 
Episkopatu, Poznań 1984 (dalej: KPK).

7	  Dz. U. Nr 78, poz. 483.
8	  W przepisie tym nie użyto wprawdzie sformułowania „równoprawny przedmiot”, lecz samo określenie 

„przedmiot nauczania” zakłada – jak się wydaje – takie właśnie jego rozumienie. Skoro nauka religii 
jest przedmiotem nauczania, to jest ona takim samym przedmiotem jak każdy inny przedmiot. 
Szerzej: A. Mezglewski, Polski model edukacji religijnej w szkołach publicznych. Aspekty prawne, Lublin 
2009, s. 77–88; tenże, Nadzór nad edukacją religijną w szkołach publicznych [w:] Obecność religii 
w publicznym systemie oświaty w aspekcie prawnym, red. T.J. Zieliński, Warszawa 2012, s. 105–120; 
tenże, Zasada równouprawnienia religii jako przedmiotu nauczania w szkołach publicznych oraz jej 
prawne i faktyczne konsekwencje [w:] Prawo i religia, t. 2, red. T.J. Zieliński, Warszawa 2011, s. 65–83.

9	  Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków 
i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach.

http://www.prawo.vulcan.edu.pl/przegdok.asp?qdatprz=11-04-2010&qplikid=1#P1A6
http://www.prawo.vulcan.edu.pl/przegdok.asp?qdatprz=11-04-2010&qplikid=1#P1A6
http://www.prawo.vulcan.edu.pl/przegdok.asp?qdatprz=11-04-2010&qplikid=1#P1A6
http://www.prawo.vulcan.edu.pl/przegdok.asp?qdatprz=11-04-2010&qplikid=1#P1A6


380

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Artur Mezglewski

Kodeksu prawa kanonicznego. Rozważania te nie mają żadnego znaczenia na 
potrzeby wydania prawidłowego rozstrzygnięcia w  sprawie – w  kontekście 
ustalenia, że zwierzchnikiem nauczyciela religii jest dyrektor szkoły, a nie ja-
kakolwiek władza kościelna. Owo zajęcie się przez Sąd Najwyższy kościelnymi 
kanonami stanowi jednak problem sam w sobie – Sąd bowiem przekroczył w ten 
sposób granice własnej kompetencji.

Normy prawa wewnętrznego związków wyznaniowych o  ustawowo 
uregulowanej sytuacji prawnej – poza przypadkami recepcji, czyli upań-
stwowienia – nie mają bowiem zastosowania w  państwowym obrocie 
prawnym10. Organy władzy publicznej, w  tym także sądy, są niekompe-
tentne w przedmiocie stosowania oraz interpretacji prawa wewnętrznego 
związków wyznaniowych. Niekompetencja ta wynika wprost z  art. 25 
ust.  3 Konstytucji, który proklamuje zasadę wzajemnej autonomii i niezależ-
ności państwa oraz Kościołów i innych związków wyznaniowych. Z zasady tej 
wynika, że Kościół dysponuje swoim systemem prawa i tym prawem własnym 
się rządzi. Prawo to stanowione jest przez związki wyznaniowe – bez udziału 
państwa i jest stosowane przez związki wyznaniowe – poza udziałem państwa. 
Autonomiczność norm prawa wewnętrznego wyraża się w szczególności w tym, 
iż normy te nie mają charakteru prawa powszechnie obowiązującego – co wy-
nika przede wszystkim z art. 87 Konstytucji. Wyjątek stanowią sytuacje, gdy 
ustawodawca w sposób wyraźny recypuje (upaństwawia) poszczególne normy 
prawno-kanoniczne – o czym będzie jeszcze mowa poniżej.

Prawa wewnętrznego związków wyznaniowych nie można też traktować jako 
statutu danego Kościoła w takim rozumieniu, w jakim pojęcie „prawo statutowe” 
odnoszone jest m.in. do osób prawnych prawa handlowego. Statutami w rozu-
mieniu przepisów prawa powszechnie obowiązującego nie są również statuty 
kościelnych osób prawnych, które stanowione są jedynie w  trybie przepisów 
prawa kanonicznego (prawa wewnętrznego związków wyznaniowych). Statu-
ty te mają jedynie rangę prawa kanonicznego partykularnego i nie wywołują 
żadnych skutków w prawie powszechnie obowiązującym11.

10	 Słusznie jednak zauważa J.M. Kondek, że podległość z art. 430 k.c. nie musi mieć podstawy w przepisach 
prawa stanowionego. Może opierać się na stosunkach faktycznych, które kreować mogą przepisy 
kościelnego prawa wewnętrznego. W każdym jednak przypadku należy badać, czy sprawca nie 
działał jako podwładny (tzn. czy nie działał w interesie Kościoła lub kościelnej osoby prawnej), jak 
również czy nie działał na polecenie swojego zwierzchnika. Zob. J.M. Kondek, W sprawie wykładni 
pojęcia „przy wykonywaniu czynności” na gruncie art. 430 k.c., „Forum Prawnicze” 2019, nr 1, s. 35–37.

11	 W odniesieniu do związków wyznaniowych, których byt prawny w Rzeczypospolitej Polskiej został 
uregulowany w trybie ustawowym lub w trybie umowy międzynarodowej, statutami w rozumie-
niu prawa powszechnie obowiązującego są jedynie statuty tych kościelnych osób prawnych, które 
osobowość prawną uzyskały w trybie rejestracji sądowej (stowarzyszenia wyznaniowe, fundacje 
wyznaniowe). Statuty tych kościelnych osób prawnych są ujawniane w powszechnie dostępnym 
rejestrze. Za statuty w rozumieniu prawa powszechnie obowiązującego można uznać także statuty 



381

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r… 

Przyjęcie przez Sąd Najwyższy zasady, że przepisy prawa wewnętrznego 
związków wyznaniowych mają zastosowanie w obrocie prawnym, prowadzić 
może do karkołomnych rozwiązań, będących nie do zaakceptowania w demo-
kratycznym państwie prawa. W jaki sposób np. sąd rozstrzygnie prosty casus, gdy 
katolicka zakonna osoba prawna zwróci się do sądu cywilnego o przeniesienie 
własności rzeczy, którą w  drodze umowy sprzedaży nabył członek instytutu 
zakonnego (zakonnik)? Wszak zgodnie z  prawem kanonicznym Kościoła ka-
tolickiego cokolwiek zakonnik nabywa – nabywa dla zakonu (kan. 668 § 3–5 
KPK). Czy w takiej sytuacji sąd orzeknie zgodnie z treścią oświadczenia woli 
czy też zgodnie z  prawem kanonicznym – wbrew temu oświadczeniu? Tego 
typu problemów może pojawić się wiele.

Doktryna prawa wyznaniowego odnosi się krytycznie do incydentalnych 
przypadków stosowania prawa kanonicznego przez sądy powszechne i traktuje 
to jako przejaw naruszenia zasady rozdziału Kościoła od państwa12. Stosowanie 
przepisów prawa wewnętrznego związków wyznaniowych w obrocie prawnym 
w sposób istotny narusza zasadę pewności obrotu prawnego, gdyż nakłada na 
kontrahentów kościelnych osób prawnych obowiązek znajomości danych i in-
formacji, których nie są oni w stanie uzyskać w żadnym organie państwowym13. 
Nota bene uzyskanie takich informacji często będzie niemożliwe – nie istnieją 
bowiem żadne publiczne procedury, których zastosowanie prowadzić może 
do uzyskania dostępu do właściwego i aktualnie obowiązującego tekstu prawa 
wewnętrznego danego związku wyznaniowego.

Prawo wewnętrzne związków wyznaniowych nie podlega zatwierdzeniu 
przez organy władzy publicznej. Nie jest też promulgowane w  publicznych 
dziennikach urzędowych. Jest tworzone przez związki wyznaniowe w sposób 
swobodny oraz podlega regułom wykładni właściwym dla systemu praw-
nego danego związku wyznaniowego. Reguły te niejednokrotnie znacznie 

tych kościelnych osób prawnych, które uzyskały osobowość prawną w trybie rozporządzenia właś-
ciwego organu administracji państwowej (MSWiA, wojewoda). Szerzej: A. Mezglewski, Opinia 
prawna dotycząca problemu obowiązywania prawa wewnętrznego związków wyznaniowych w obrocie 
prawnym, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2011, t. 3, s. 252–253.

12	  Bodajże najdobitniej, ale też niezwykle klarownie, wyjaśnia tę kwestię T.J. Zieliński (tenże, Roz-
dział kościoła od państwa. Krótkie uzasadnienie, Warszawa 2020, s. 103–104). Stwierdza on m.in.: 
„Zasada rozdziału kościoła i państwa zakłada, że sprawy ściśle religijne należy po\zostawić religii, 
czyli ludziom religijnym i ich wspólnotom […]. Ściśle religijne działania związków wyznaniowych 
oraz poszczególnych wyznawców religii należą do dziedziny, którą możemy określić sferą suweren-
ności religii. Należy przez to rozumieć, że w tym zakresie nikt, a zwłaszcza organy państwa, poza 
zainteresowanymi grupami konfesyjnymi, nie ma ani zwierzchnictwa, ani władzy. Państwo nie 
może ingerować, nawet poprzez ich komentowanie”. W podobnym duchu wypowiadają się m.in. 
M. Pietrzak, Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 1999, s. 135 i nn.; P. Borecki, Państwo 
neutralne światopoglądowo – ujęcie komparatystyczne, „Państwo i Prawo” 2006, z. 5, s. 9.

13	  Zob. A. Januchowski, Glosa do uchwały SN z dnia 19 grudnia 2008 r., III CZP 122/08, „Orzecznictwo 
Sądów Polskich 2010, nr 2/18, s. 127–132.



382

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Artur Mezglewski

odbiegają od reguł wykładni stosowanych w prawie państwowym. Nie jest np. 
możliwe dokonanie prawidłowej wykładni prawa kanonicznego bez gruntowej 
znajomości teologii.

III. CHARAKTER WIEDZY KANONISTYCZNEJ Z PERSPEKTYWY  
PAŃSTWOWEGO PORZĄDKU PRAWNEGO

Z przyczyn wyżej przedstawionych wiedzę kanoniczną należy traktować w ka-
tegorii wiedzy specjalnej w  rozumieniu art. 278 § 1 k.p.c. Powołany przepis 
posługuje się wprawdzie sformułowaniem wskazującym na fakultatywność 
wydania postanowienia dowodowego w sprawie wezwania biegłego, ale – jak 
zauważa się w doktrynie – możliwość ta przeradza się niekiedy w obowiązek14. 
Rozstrzygnięcie sprawy wymaga wiadomości specjalnych wówczas, gdy przy 
jej rozpoznawaniu wyłoni się zagadnienie, którego wyjaśnienie wykracza poza 
zakres wiadomości i doświadczenia życiowego osoby nieposiadającej wiadomości 
specjalnych z określonej dziedziny. Z kolei z istoty i celu dowodu z opinii biegłego 
wynika, że jeśli rozstrzygnięcie sprawy wymaga wiadomości specjalnych, dowód 
z  opinii biegłych jest konieczny. Wprawdzie formułowanie tezy dowodowej 
opartej na ocenach prawnych, a  nie na okolicznościach faktycznych – co do 
zasady – jest niedopuszczalne15, jednakże prawo kanoniczne jest w stosunku 
do prawa cywilnego prawem obcym – co uzasadnia odejście od tej zasady.

Konieczność zastosowania opinii biegłego kanonisty pojawia się przede 
wszystkim w takich sytuacjach, gdy określone przepisy lub instytucje kanoniczne 
obowiązują w państwowym porządku prawnym na zasadzie recepcji. W okresie 
międzywojennym – na mocy konkordatu z 1925 r. – kwestie dotyczące osobowo-
ści prawnej kościelnych jednostek organizacyjnych w sferze prawa cywilnego, 
jak też wszelkie kwestie dotyczące własności i zarządu majątkiem kościelnym, 
regulowane były prawem kanonicznym, które obowiązywało w państwowym 
porządku prawnym wprost i bezpośrednio16. Skutkiem powyższego sądy po-

14	  Zob. A. Turczyn, Komentarz do art. 278 k.p.c., ak. 1 [w:] Kodeks postępowania cywilnego. Postępowanie 
procesowe. Komentarz aktualizowany, red. O.M. Piaskowska, LEX 2020; M. Sieńko, Komentarz do 
art. 278 k.p.c., ak. 6 [w:] Kodeks postępowania cywilnego. Komentarz, t. 1, red. M. Manowska, LEX 2020.

15	  Zob. M. Sieńko, dz. cyt.
16	  Taka wykładnia ustalona została przez Sąd Najwyższy w orzeczeniach z dnia 30 października 1930 r. 

(sygn. akt III 2C 231/30), z dnia 20 listopada 1931 r. (sygn. akt III 2C 229/31) oraz z dnia 24 stycznia 
1936 r. (sygn. akt II C 2101/35). W ostatnim z wymieniowych orzeczeń Sąd Najwyższy stwierdził 
m.in., iż: „Od chwili wejścia w moc obowiązującą przepisów konkordatu decydują wyłącznie przepisy 
prawa kanonicznego o tym, którym instytucjom kościelnym lub zakonnym przysługuje osobowość 
prawna” („Orzecznictwo Sądów Polskich” 1937, poz. 739). Interpretacja przepisów konkordatu, 
dotyczących zarządu majątkiem kościelnym, kształtowała się w doktrynie, orzecznictwie, a także 
pragmatyce stosunków państwowo-kościelnych przez okres kilku lat od wejścia w życie konkordatu 



383

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r… 

wszechne, rozpatrując kwestie następstwa prawnego kościelnych jednostek 
organizacyjnych, korzystają z  pomocy biegłych kanonistów. Biegli powołani 
zostali m.in. w następujących sprawach cywilnych: I C 1024/11 przed Sądem 
Okręgowym w Kaliszu, I C 550/11 przed Sądem Okręgowym w Krośnie, I C 7/16 
przed Sądem Okręgowym w  Krośnie, I  C 1394/11 przed Sądem Okręgowym 
w Toruniu, I C 1392/11 przed Sądem Okręgowym w Toruniu, I C 558/11 przed 
Sądem Rejonowym w Tarnowskich Górach17.

Praktyka recypowania prawa wewnętrznego do państwowego porządku 
prawnego ma miejsce także w prawie aktualnie obowiązującym – i to wcale nie 
sporadycznie. Dostrzeżono aż siedemnaście takich przypadków, m.in w przepi-
sach normujących prowadzenie wydziałów nauk kościelnych na uniwersytetach 
państwowych, w  przepisach dotyczących uznawania przez państwo tytułów 
zawodowych nadawanych przez wyższe szkoły kościelne funkcjonujące poza 
systemem szkolnictwa publicznego, w przepisach dotyczących przyjmowania 
oświadczeń woli jednoczesnego zawarcia małżeństwa wyznaniowego i  cy-
wilnego, w  przepisach dotyczących stowarzyszeń wyznaniowych itd.18 Przy 
rozpatrywaniu przez sądy powszechne spraw z powyższych zakresów powinni 
uczestniczyć biegli – o ile wyłoni się kwestia interpretacji prawa wewnętrznego 
związku wyznaniowego.

W rozpatrywanej przez Sąd Najwyższy sprawie CSK 124/19 – jak się wyda-
je – nie było konieczności wzywania biegłego kanonisty, gdyż wszystkie kwe-
stie wchodzące w przedmiot sprawy były prawidłowo doregulowane w prawie 
polskim pozytywnym. Skoro jednak Sąd dostrzegł potrzebę wykorzystania 
wiedzy kanonistycznej – zobowiązany był do wezwania biegłego z tej spe-
cjalności.

Sąd Najwyższy w uzasadnieniu glosowanego wyroku wykorzystuje przepi-
sy prawa kanonicznego w dwojaki sposób: powołuje je bez słowa komentarza 
(i często bez żadnego logicznego związku z prowadzonym wywodem) lub też 
powołane przepisy wyjaśnia – jednakże wyjaśnia je „po swojemu”, w zupełnym 
oderwaniu od doktryny prawa kanonicznego. Po zapoznaniu się z  tymi „wy-
jaśnieniami” – odnosząc się do całokształtu tej twórczości – stwierdzić można 
sumarycznie, że ani jeden z poruszanych przez SN wątków kanonicznopraw-
nych nie został zinterpretowany w sposób prawidłowy i dogłębny, czyli zgodny 

z 1925 r. Ostatecznie jednak wykładnia ta została powszechnie uznana za prawidłową. Szerzej: 
A. Mezglewski, Opinia prawna dotycząca następstwa prawnego po katolickich gminach kościelnych 
istniejących w byłym zaborze pruskim, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2015, t. 7, s. 278–282.

17	  Dane dotyczące wskazanych postępowań ustalone zostały w ramach kwerendy własnej.
18	  Szerzej: A. Tunia, Recepcja prawa wewnętrznego związków wyznaniowych w prawie polskim, Lublin 

2015.



384

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Artur Mezglewski

z normatywnym znaczeniem komentowanych przepisów. Próbkę tego rodzaju 
twórczości odnajdziemy np. na stronie 22 uzasadnienia wyroku:

a) �Sąd Najwyższy stwierdził: „R.B. po odbyciu nowicjatu uzyskał status 
zakonnika”. Tymczasem R. B. nigdy nie uzyskał statusu „zakonnika”, 
a samo „odbycie nowicjatu” nie wywołuje żadnego skutku prawnego i nie 
zapewnia absolwentowi żadnego statusu.

b) �Sąd Najwyższy stwierdził: „po skończeniu seminarium i  otrzymaniu 
święceń kapłańskich stał się również osobą duchowną”. Sąd w powyższym 
stwierdzeniu myli się zarówno co do faktu, iż dopiero po uzyskaniu świę-
ceń kapłańskich R. B. stał się osobą duchowną, jak również co do tego, 
że święcenia się otrzymuje.

c) �Sąd Najwyższy stwierdził: „R.B. został inkardynowany, czyli przypisany”. 
Tymczasem słowo „przypisany” nie łączy się ze słowem „inkardynowany” 
i go nie wyjaśnia. „Inkardynować” znaczy „włączyć”.

d) �Sąd Najwyższy stwierdził: „R.B. zobowiązał się do zachowania zasad 
ewangelicznych”. Tymczasem nie ma czegoś takiego jak „zasady ewan-
geliczne”. Są natomiast rady ewangeliczne.

e) �Sąd Najwyższy stwierdził: „Według reguły zakonnej pozwanego Towa-
rzystwa […] jego członkowie mają głosić Ewangelię życiem i  słowem”. 
Tymczasem nie istnieją żadne reguły zakonne Towarzystwa Chrystuso-
wego, a samo Towarzystwo – o czym już była mowa – nie jest zakonem. 
Członkowie Towarzystwa rzeczywiście powinni głosić Ewangelię – ale 
nie jest to stwierdzenie specjalnie odkrywcze, bo Ewangelię mają głosić 
wszyscy chrześcijanie.

Sąd Najwyższy nie tylko stosuje oraz interpretuje poszczególne przepisy 
prawa wewnętrznego związku wyznaniowego, ale przenosi na grunt prawa 
polskiego (czyli upaństwawia) całe instytucje kanoniczne, które na gruncie 
państwowym nie mają żadnych odpowiedników. Jedną z  takich instytucji są 
śluby posłuszeństwa, które duchowni składają na ręce swoich przełożonych.

Kanonicznie przyrzeczone posłuszeństwo – według przyjętej w wyroku Sądu 
Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r. interpretacji – stanowić ma podstawę sto-
sunku prawnego, którego treścią jest zobowiązanie księdza R. B. do wykonania 
na rzecz pozwanego Towarzystwa czynności powierzonej w rozumieniu art. 430 
k.c. Według przyjętej przez Sąd Najwyższy interpretacji cokolwiek „zakonnik” 
wykonuje, także w czasie wolnym od codziennych duszpasterskich obowiązków, 
a  nawet w  porze spoczynku nocnego – stanowi wykonanie owej czynności 
powierzonej (służbowej). SN nie skupił się jednak ani przez chwilę nad tym, 
że gdyby rzeczywiście zobowiązania tego rodzaju miały być sankcjonowanie 
w obrocie cywilnym, to przede wszystkim trzeba by się było zastanowić, czy tego 
rodzaju stosunek zobowiązaniowy nie jest sprzeczny z polskim ustawodawstwem, 



385

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r… 

a w szczególności z Konstytucją. Bo czy można sankcjonować w obrocie cywil-
nym tego rodzaju zobowiązanie nieumowne, z którego zobowiązany nie może 
się jednostronnie uwolnić? Albo takie zobowiązanie, które nie jest obwarowane 
żadnym przymusem państwowym? Czy Sąd Najwyższy zakłada w swojej inter-
pretacji prawa kanonicznego, że zwierzchnik kościelny mógłby dochodzić przed 
sądem państwowym realizacji zobowiązań podjętych przez zakonnika w ramach 
ślubu posłuszeństwa? Czy Sąd Najwyższy przyjął na gruncie prawa państwowego, 
że człowiek w akcie jednostronnym może skutecznie zobowiązać się do ślepego 
i bezwzględnego posłuszeństwa we wszystkim co robi, w każdej chwili życia?

SN na łamach uzasadnienia wyroku nie poprzestał na egzegezie przepisów 
prawa kanonicznego, ale zagłębił się również w rozważania o naturze teologicznej. 
Te teologicznie dywagacje stanowią istotny element konstrukcji odpowiedzialno-
ści pozwanego Towarzystwa na gruncie art. 430 k.c. Z punktu widzenia ustalenia 
odpowiedzialności odszkodowawczej zwierzchnika za winę podwładnego rzeczą 
konieczną jest wykazanie interesu (korzyści) po stronie tegoż zwierzchnika. 
Zgodnie bowiem z brzmieniem art. 430 k.c. jedną z konstytutywnych przesła-
nek odpowiedzialności jest powierzenie podwładnemu wykonania czynności 
na rachunek przełożonego. W  związku z  tym Sąd Najwyższy – podobnie 
jak uczyniły to sądy poprzednio orzekające w sprawie – skonstruował pogląd 
(twierdzenie), że wykonanie przez sprawcę (duchownego) powierzonych przez 
Towarzystwo czynności „stanowiłoby niewątpliwą korzyść niematerialną dla 
całego zgromadzenia”. Takiego poglądu nie da się jednak wysnuć z  żadnego 
fragmentu Objawienia… ani też z  jakiegokolwiek dokumentu kościelnego.

Przyjmując optykę kościelną, taki pogląd należałoby określić jako „here-
tycki”. Dla każdego chrześcijanina jest oczywiste, że jedynym beneficjentem 
aktywności ewangelizacyjnej jest podmiot, ku któremu ta działalność jest 
skierowana. Dodatkowo można ewentualnie stwierdzić, że aktywność ta 
podejmowana jest dla dobra człowieka i z miłości do Pana Boga. Ewentualne 
przypisywanie sobie przez osoby trzecie – w tym przez różnorakich przełożonych 
kościelnych – jakiejkolwiek chwały bądź jakichkolwiek owoców wynikających 
z chrześcijańskiego duszpasterstwa byłoby objawem próżności i niezrozumienia 
istoty chrześcijaństwa. Dlatego też „egzegezę teologiczną” dokonaną przez Sąd 
Najwyższy należy określić jako tendencyjną.

Kolejne twierdzenie posiadające cechy wykładni kanonistyczno-teologicznej 
Sąd Najwyższy zawarł na stronie 23 uzasadnienia wyroku. Także i ono stanowi 
element konstrukcyjny w procesie „budowania odpowiedzialności odszkodowaw-
czej” pozwanego Towarzystwa. Tym razem zacytujmy obszerniejszy fragment 
wypowiedzi, aby nie wyrwać rzeczy z kontekstu:

„Przy analizie prawnej działań R.B. (jako wykonywania czynności powie-
rzonych) szczególne znaczenie ma więc okoliczność, że udzielając powódce 



386

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Artur Mezglewski

pomocy występował wyłącznie w roli księdza zakonnego, a nie np. krewnego 
czy bliskiego przyjaciela rodziny powódki. Zainicjowanie przez niego pomocy 
powódce nastąpiło w związku z lekcją katechezy, a zatem czynnością par exel-
lence objętą profesją księdza zakonnego”.

IV. POZYCJA NAUCZYCIELA RELIGII W SYSTEMIE OŚWIATY

Sąd Najwyższy, budując odpowiedzialność pozwanych, oparł ją na twierdzeniu, 
że sprawca zapoznał powódkę w czasie wykonywania czynności powierzonej 
przez pozwanych. Dlatego też tak mocno – i niejednokrotnie – akcentuje fakt 
zainicjowania znajomości z powódką podczas szkolnej katechezy. Powyżej zo-
stało już wykazane, że czynność nauczania religii została powierzona księdzu 
R. B. nie przez podmiot kościelny, ale przez dyrektora szkoły – i  to właśnie 
dyrektor szkoły powinien być traktowany jako zwierzchnik, o  którym 
mowa w art. 430 k.c.

W  zacytowanym akapicie Sąd Najwyższy posuwa się jednak jeszcze dalej 
w  swoich błędnych analizach, konstatując, że prowadzenie katechezy należy 
traktować par exellence jako cechę specyfikującą „profesję księdza zakonnego”. 
Jest to spostrzeżenie fałszywe. Można by rzec – fałszywe par exellence.

Funkcję nauczania religii w szkołach publicznych wykonują nauczyciele reli-
gii (określenie „katecheta” jest potocznym zamiennikiem terminu ustawowego 
„nauczyciel religii”). Partycypują oni w prawach i obowiązkach ogółu nauczy-
cieli, a w szczególności są członkami rad pedagogicznych, zobowiązani są do 
prowadzenia zastępstw innych nauczycieli – zachowując przy tym bezstronność 
światopoglądową. Nie podejmują jedynie obowiązków wychowawcy klasy19. 
Na równych prawach doświadczają oni takich samych jak wszyscy nauczyciele 
przypadków wygaśnięcia oraz rozwiązania stosunku pracy20 – a  ich status 
określa Ustawa z dnia 26 stycznia 1982 r. – Karta Nauczyciela21.

Nauczanie religii powierza się – zgodnie z  przywołaną ustawą – tym na-
uczycielom, którzy posiadają kwalifikacje ogólne oraz szczególne, a  także 

19	  Zob. T.J. Zieliński, Nauczyciel szkoły publicznej a powinności z art. 25 ust. 2 Konstytucji RP [w:] 
Bezstronność światopoglądowa władz publicznych, red. A. Mezglewski, A. Tunia, Lublin 2013, s. 58–59.

20	  Pewną odrębnością w statusie nauczycieli religii w zakresie ustania stosunku pracy stanowi 
możliwość rozwiązania umowy o pracę z powodu utraty misji kanonicznej. Szerzej: A. Mezglewski, 
Status prawny nauczycieli religii jako zagadnienie z zakresu stosunków państwowo-kościelnych objętych 
art. 25 ust. 5 Konstytucji RP [w:] Układowe formy regulacji stosunków między państwem a związkami 
wyznaniowymi (art. 25 ust. 4-5 Konstytucji RP), red. P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2013, s. 337–351.

21	  Tekst jedn. Dz. U. z 2019 r., poz. 2215, z późn. zm.



387

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r… 

przygotowanie pedagogiczne. Kwalifikacje ogólne22 to nic innego jak dyplom 
z teologii, kwalifikacje szczególne potwierdza skierowanie do nauczania religii23. 
Przygotowanie pedagogiczne zwykle zdobywa się w ramach studiów teologicz-
nych albo na studiach lub kursach podyplomowych. Posiadanie statusu duchow-
nego, ani tym bardziej zakonnika, nie jest konieczne do otrzymania posady 
nauczyciela religii. Nauczanie religii w szkołach publicznych przez zakonników 
to wręcz rzadkość. Zakonnicy stanowią zaledwie 3,3% ogółu nauczycieli religii 
zatrudnionych w polskich szkołach24.

V. SPRZECZNOŚCI WEWNĘTRZNE UZASADNIENIA WYROKU  
A ZASADA SPRAWIEDLIWOŚCI PROCEDURALNEJ

Uzasadnienie głosowanego wyroku pełne jest wewnętrznych, niewytłumaczal-
nych sprzeczności, a  pomiędzy kolejnymi jego passusami nie ma logicznego 
wynikania, jakie cechować powinno każdą czynność analityczną. Czytając 
jego tekst, odnosi się wrażenie, jakby był on pisany przez wielu autorów, którzy 
mieli różne pomysły na wyrok, albo jakby poszczególne fragmenty powklejane 
zostały z uczniowskich wypracowań. I tak np. w jednym akapicie uzasadnienia 
(s. 23) Sąd Najwyższy stwierdza, że opisywane czynności (udzielanie powódce 
schronienia w miejscu właściwym dla wykonywania swojej profesji, tj. domu 
zakonnym), których przedmiotem była pomoc dla powódki, „należały do 
profesji księdza zakonnego”, a  następnie w  kolejnych akapitach (na tej samej 
i następnej stronie) przywołuje normy zawarte w Kodeksie prawa kanonicznego 
stanowiące, że „zakonnik nie powinien podejmować zajęć i obowiązków poza 
własnym instytutem bez zgody uprawnionego przełożonego, powinien mieszkać 
we własnym domu zachowując życie wspólne i nie opuszczać go bez zezwole-
nia przełożonego, że duchowni powinni odnosić się z należytą roztropnością 
do osób, do których uczęszczanie mogłoby narazić na niebezpieczeństwo ich 
obowiązek wstrzemięźliwości lub wywołać zgorszenie wiernych”.

Pierwszym fragmentem Sąd Najwyższy zapewne chciał wykazać, że R. B. 
poprzez swoje przestępcze działania wykonywał powierzone przez władze koś-
cielne czynności, natomiast w drugim fragmencie, że zwierzchnik kościelny nie 
sprawował właściwego nadzoru na poczynaniami R. B. (SN wyraził zdziwienie, 

22	  Szerzej: A. Mezglewski, Kwalifikacje ogólne do nauczania religii w przedszkolach i szkołach publicznych, 
„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2008, nr 11, s. 87–97.

23	  Szerzej: A. Mezglewski, Skierowanie do nauczania religii, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2000, t. 1, 
s. 37–48.

24	  Źródło: Instytut Statystyki Kościoła Katolickiego, Annuarium Statisticum Ecclesiae in Polonia 
2019, http://iskk.pl/aktualnosci/3-aktualnosci/295-annuarium-statisticum-ecclesiae-in-polonia-2019 
[dostęp: 20 lutego 2021 r.].



388

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Artur Mezglewski

że władze kościelne pozostawiły prawie trzydziestoletniemu mężczyźnie taki 
zakres swobody). Z kolei pomiędzy akapitem zawierającym argumentację, że 
działania sprawcy stanowiły wykonanie zlecenia, a akapitami wykazującymi brak 
odpowiedniego nadzoru władz kościelnych nad R. B. Sąd Najwyższy wstawia 
akapit, z  którego wynika, że „odpowiedzialność zwierzchnika na podstawie 
art. 430 k.c. jest obiektywna i opiera się na zasadzie ryzyka” – a to oznacza ni 
mniej, ni więcej tyle, że dla ustalenia odpowiedzialności tegoż zwierzchnika bez 
znaczenia jest to, czy podwładny wykonywał wskazania zwierzchnika, a także 
to, czy zwierzchnik wykonywał nad nim właściwy nadzór…

W  kolejnych passusach – w  imię konsekwencji w  niekonsekwencji – Sąd 
Najwyższy na przemian to wykazuje, że „zadanie, którego podjął się R.B., po-
legające na udzieleniu powódce pomocy w  zdobyciu lepszego wykształcenia, 
poprawy zdrowia (załatwienie wizyt u lekarza), pomocy w rozwoju religijnym 
(za czym miało przemawiać np. uczestnictwo w pielgrzymkach do miejsc kultu 
religijnego) oraz pomocy materialnej (co przejawiało się m.in. w załatwianiu 
zwolnień od opłat za szkołę)” realizowane było w ramach działalności duszpa-
sterskiej powierzonej R. B. przez przełożonych pozwanego Towarzystwa, to 
wskazuje przywoływanymi przepisami Kodeksu prawa kanonicznego niedostatki 
w nadzorze ze strony Towarzystwa. A potem znowu podkreśla, że „nieznajomość 
przepisów wewnątrzkościelnych, przyczyny ich nieprzestrzegania przez sprawcę 
i jego zwierzchników reprezentujących pozwane kościelne osoby prawne, a tak-
że błędna kwalifikacja przez zwierzchnika czynności podwładnego jako nie 
wchodzącej w zakres czynności służbowych, dla przypisania odpowiedzialności 
deliktowej z art. 430 k.c., są prawnie irrelewantne”.

Ów brak logicznego wynikania przejawia się także w  opisywaniu przez 
Sąd Najwyższy ciągu działań i zdarzeń – w taki sposób, jakby dotyczyły one 
tych samych podmiotów tego samego stosunku prawnego, gdy tymczasem, 
w ramach dokonywanej relacji niewyodrębnionej żadnym akapitem, następu-
je niezauważalna dla nieprzygotowanego czytelnika „podmiana” podmiotu 
(zwierzchnika) – co sprawia, że dalsza część opisu dotyczy w rzeczywistości 
innego stosunku zobowiązaniowego.

Zacytowany powyżej fragment uzasadnienia wyroku z dnia 31 marca 2020 r., 
zaczynający się od słów „Przy analizie prawnej działań R.B.”, dotyczy stosunku 
prawnego ukształtowanego na gruncie Ustawy z dnia 26 stycznia 1982 r. – Karta 
Nauczyciela, którego podmiotami są: dyrektor szkoły w  S. – jako zwierzch-
nik – oraz ksiądz R. B. – jako pracownik. Natomiast dalsza część tego akapitu, 
rozpoczynająca się od słów „Poza tym, czynności polegające na udzieleniu 
powódce pomocy realizował posługując się zewnętrznymi atrybutami, wska-
zującymi na rodzaj jego służby i charakter działalności, tj. habit, koloratka”, nie 
przynależy do powyższego stosunku prawnego: koloratka i habit nie należą do 



389

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 31 marca 2020 r… 

wymogów stosunku pracowniczego nauczyciela, a udzielanie powódce schronie-
nia w klasztorze (o czym mowa w dalszej części wypowiedzi) itp. nie stanowi 
czynności powierzonej przez dyrektora szkoły. A zatem czynności, o których 
mowa w drugiej części komentowanego akapitu, mogą ewentualnie dotyczyć 
zupełnie innego stosunku prawnego – chociaż w opinii autora niniejszej glosy 
czynności te dokonywane były w interesie własnym.

Wskazane powyżej sprzeczności w  treści uzasadnienia wyroku Sądu Naj-
wyższego z  dnia 31 marca 2020 r. są tylko przykładowe – uzasadnienie jest 
bowiem nimi przepełnione. W tym kontekście – za składem Izby Karnej Sądu 
Najwyższego – podkreślić należy, iż tego rodzaju sprzeczności stanowią naru-
szenie sprawiedliwości proceduralnej, o  której mowa w  art. 45 ust. 1 Ustawy 
zasadniczej.

Ta sprawiedliwość byłaby zachowana wówczas, gdyby Sąd Najwyższy ujawnił 
w czytelny sposób motywy rozstrzygnięcia w stopniu umożliwiającym weryfika-
cję jego sposobu myślenia. I nie ma tutaj znaczenia to, że samo rozstrzygnięcie 
jest niezaskarżalne. Legitymizacja orzeczenia dokonuje się m.in. poprzez jego 
przejrzystość, która umożliwia dokonanie realnej oceny, czy w działaniach sądu 
nie było dowolności lub wręcz arbitralności25. Brak dowolności i arbitralności 
w  działaniu wyznacza zaś tożsamość konstytucyjną tego organu (i  szerzej 
wymiaru sprawiedliwości) na równi z takimi elementami wskazanymi wprost 
w art. 45 ust. 1 Konstytucji RP jak niezależność, bezstronność i niezawisłość 
sądu26.

25	  Zob. Wyrok Sądu Najwyższego z dnia 8 stycznia 2014 r., sygn. akt IV KK 264/13; P. Wiliński [w:] 
System prawa karnego procesowego, pod red. P. Hofmańskiego, t. 1: Zagadnienia ogólne, cz. 1, Warszawa 
2013, s. 700.

26	  Zob. Wyrok TK z dnia 16 stycznia 2006 r., sygn. akt SK 30/05, OTK-A 2006/1/2 oraz uzasadnienie 
postanowienia TK z 11 kwietnia 2005 r., SK 48/04, OTK-A 2005/4/45.





Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Recenzje

Arkadiusz Fastyn
ORCID 0000-0002-1433-279X
arf-jadwiga24@wp.pl

Alina Rogowska, Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie pol-
skiego Trybunału Konstytucyjnego, Wydawnictwo Sejmowe, Warszawa 
2015, ss. 237.

Recenzowane opracowanie stanowi interesujący przegląd zagadnień dotyczących 
wolności sumienia i wyznania. Autorka trafnie zdecydowała się na podział roz-
prawy na część historyczną i część podejmującą bieżące kwestie. Rozwiązanie 
to zasługuje na uznanie, bowiem w niektórych dziełach z omawianego zakresu 
marginalizuje się historyczne uwarunkowania wolności sumienia i wyznania, 
co zazwyczaj nie pomaga odbiorcy w  zrozumieniu poruszanych problemów. 
Dopiero umiejscowienie wolności sumienia i wyznania w historycznym kontek-
ście kształtowania się stosunków religijnych czyni zagadnienia bieżące w pełni 
czytelnymi, a ponadto pozwala spojrzeć na tę wolność z perspektywy dziejowej. 

W  części historycznej Autorka omawia rozwój stosunków wyznanio-
wych, mając na względzie przede wszystkim krąg kultury prawnej Europy. 
Niestety, trudno zrozumieć poczynione na wstępie zastrzeżenie, że idea 
wolności sumienia i  wyznania była niewątpliwie obca starożytności. Tak 
radykalne stanowisko wymagałoby szczegółowego uzasadnienia. Natomiast 
zawarte po tym zastrzeżeniu wyjaśnienia są ogólnikowe. Trafnie wskazuje 
się tam na specyfikę dominującego w starożytności politeizmu, w którego 
naturę wpisana była różnorodność. To stwierdzenie niezbyt koresponduje 
z  wcześniejszym zastrzeżeniem. W  starożytności występowało zjawisko 
przenikania kultów religijnych. W  literaturze przedmiotu wskazuje się na 
występujący w tym okresie synkretyzm. W tych realiach wolność sumienia 
i wyznania nie przejawiała się w taki sposób jak w późniejszej erze dominacji 
wielkich religii monoteistycznych. Nie oznacza to jednak, że nie była obecna 
w życiu starożytnych społeczeństw. Można chyba zaryzykować tezę, że była 
po prostu postrzegana jako zjawisko naturalne. Bez potrzeby potwierdzania 
odpowiednim aktem rangi państwowej. Tego obrazu nie zmieniają, obecne 
w starożytności, przypadki podejmowanej przez państwo ingerencji w sto-
sunki wyznaniowe. Przypadek takiej ingerencji w Egipcie wywołał zresztą 
sprzeciw społeczny.

391



392

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Arkadiusz Fastyn

Poza tym wolność sumienia i wyznania to także wolność obioru poglądu 
na świat, w tym poglądu naukowego na otaczającą nas rzeczywistość oraz jej 
pochodzenie. W tej kwestii nie było w starożytności istotnych ograniczeń. 
Chyba najlepiej obrazują to dzieje Hypatii. Z pewnością niedawna ekranizacja 
jej losów przyczyniła się do rozpowszechnienia wiedzy na temat wolności 
światopoglądowej, a w konsekwencji wolności badań naukowych w epoce 
poprzedzającej polityczną dominację chrześcijaństwa. Ponadto, ekranizacja 
ta dosadnie przedstawiła śmierć starożytnego świata, choć wydaje się, że 
okoliczności śmierci samej bohaterki, z uwagi na ich drastyczny charakter, 
przedstawiono odmienne od zachowanych przekazów. Nie powinien zatem 
budzić wątpliwości szeroki zakres wolności myśli w świecie niezdominowa-
nym przez chrześcijaństwo. Dowodzi tego dorobek cywilizacji basenu morza 
śródziemnego. Skąd zatem pogląd, że „idea wolności sumienia i wyznania 
była niewątpliwie obca starożytności, przynajmniej w obecnym rozumieniu 
tego pojęcia”? Cóż, dzisiejsze rozumienie tego pojęcia jest prostą konse-
kwencją dominacji monoteizmu, który – siłą rzeczy – narzuca negatywny 
stosunek do innego wyznania religijnego. Antagonizm w  tej sferze jest 
zjawiskiem naturalnym, a  omawiana wolność na poziomie podstawowym 
to po prostu swoboda wyboru światopoglądu; wyboru który bez względu 
na epokę historyczną powinien być dopuszczalny. W dobie różnorodności 
religii politeistycznych wybór ten był co do zasady dopuszczalny, w epoce 
późniejszej w  mniejszym lub większym stopniu ograniczony albo wyklu-
czony. W rezultacie kwestia przedmiotowej wolności po upadku politeizmu 
stała się kwestią sporną jak nigdy dotąd. Gwarantowanie tej wolności w dro-
dze odpowiednich proklamacji zyskało na aktualności. Stąd też potrzeba 
formułowania konstrukcji teoretycznej dla idei, która w  starożytności nie 
stanowiła tak palącego problemu społeczno-politycznego. Podejmowane 
próby budowania, a następnie wykazywania zasadności przedmiotowej idei 
należy zatem oceniać, uwzględniając kontekst historyczny, tj. realia Euro-
py po dobie krucjat i  pokrewnego rodzaju wojen religijnych, czyli zjawisk 
zasadniczo nie znanych starożytności. Wprawdzie w  starożytności miały 
miejsce konflikty w  wymiarze cywilizacyjnym. Taki wymiar miał chyba 
konflikt z państwem Achemenidów. W nowożytnej historiografii unicestwie-
nie tego państwa wskazywano nawet jako pierwszy przejaw europejskiego 
kolonializmu. Trudno byłoby jednak postrzegać ten konflikt, jak zresztą 
szereg innych wojen antycznych, w wymiarze religijnym. Stąd szereg kwestii 
dotyczących wolności sumienia i wyznania wyłania się w sposób wyrazisty 
dopiero w czasach dominacji monoteizmu. Świat starożytny był wolny od 
tego typu problemów. Czasami można się spotkać w literaturze z oceną, że 
na tym właśnie polegała cywilizacyjna przewaga starożytności. 



393

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Alina Rogowska, Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie polskiego…

Niestety, kontrowersyjna uwaga Autorki stanowi generalizację, która nie 
znajduje należytego uzasadnienia w dalszych wywodach recenzowanej roz-
prawy. Z tych wywodów wyłania się natomiast odmienny obraz poruszanego 
zagadnienia. Edykt mediolański otwiera w  dziejach Europy okres, który 
stanowi regres w zakresie wolności sumienia i wyznania. Idea tej wolności 
była obca, ale nie – jak chce Alina Rogowska – starożytności, lecz średnio-
wieczu. Dopiero kształtowanie się w nowożytnej Europie zasady świeckości 
państwa pozwala na nieskrępowany rozwój pluralizmu światopoglądowego. 

Niewiele wnosi tutaj, zwięźle poruszona w recenzowanym dziele, prob-
lematyka tzw. kultu państwowego w starożytności. Kult ten dotyczył często 
osoby monarchy. Jego elementem w państwie rzymskim był obowiązek cy-
klicznego składania ofiar. Nieprzestrzeganie tego obowiązku doprowadziło 
w III wieku do wprowadzenia dodatkowych rygorów w tej kwestii. Skutkiem 
była nieusuwalna kolizja doktryn religijnych: starożytnej i chrześcijańskiej. 
W doktrynie chrześcijańskiej ofiarę poprzez swoją męczeńską śmierć złożył 
Chrystus. Kolejne ofiary nie były potrzebne. Ba! Były uznawane za sprzecz-
ne z chrześcijaństwem. Z kolei odmowa chrześcijan spełniania nałożonego 
przez państwo obowiązku była uznawana za akt antypaństwowy. Pamiętać 
jednak należy, że kolizja ta była wynikiem monoteistycznego charakteru 
chrześcijaństwa, który w  tym zakresie był programowo odmienny od re-
ligijności pojmowanej w  kategoriach antycznych. Kolizja ta miała zatem 
charakter szerszy, cywilizacyjny. Zresztą Autorka recenzowanej pracy wydaje 
się rozumieć ten problem. Wskazuje bowiem na nietolerancyjny charakter 
chrześcijaństwa, w  pełni ujawniony po edykcie supremacyjnym z  380 r. 
Chrześcijaństwo z  założenia odrzucało zasady konkurencyjnej doktryny, 
a jeżeli nie potrafiło jej zwalczyć na poziomie propagandowym, podejmowało 
próbę przejęcia jej charakterystycznych elementów. Wiele o kształtowaniu 
chrześcijaństwa mówią jego relacje z kultem Mitry. Był to rozpowszechniony 
w państwie rzymskim kult, który długo stanowił dla chrześcijaństwa poważną 
konkurencję. W tym zakresie monoteistyczny judaizm był mniej ofensywny. 
Kolejną zawadą na drodze do dominacji światopoglądowej był popularny 
u  schyłku starożytności nurt filozoficzny, neoplatonizm. Rozprawiono się 
z  nim na poziomie instytucjonalnym, wykorzystując dostępne aparatowi 
chrześcijańskiego państwa środki przymusu. Podobnie zresztą postępowano 
w erze nowożytnej. 

W realiach politeizmu bezpardonowa eliminacja konkurencji doktrynalnej 
była wyjątkowym zjawiskiem. Starożytność cechowało współistnienie róż-
nego rodzaju nurtów i kierunków intelektualnych, z których obficie czerpało 
także chrześcijaństwo. Dlatego nie będzie przesadnym stwierdzenie, że świat 
starożytny, przy wszystkich jego niedoskonałościach, oferował jednostce 



394

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Arkadiusz Fastyn

znacznie szerszy zakres wolności. Chrześcijaństwo wraz z postępującą in-
stytucjonalizacją kultu, ingerowało w cały wachlarz zachowań społecznych 
człowieka. Po umocnieniu swojej pozycji politycznej nie pozostawiło mar-
ginesu na wolność w  zakresie kształtowania osobistego poglądu na świat. 
Dziejowy pech chrześcijaństwa to powstanie islamu, doktryny agresywnej 
w takim samym stopniu co ono samo. Chrześcijaństwo padło ofiarą islamu, 
tak jak wcześniej religie starożytne padły ofiarą chrześcijaństwa. Na wieki 
przepadły zdobycze na Bliskim Wschodzie i  w  Azji Mniejszej. Zagrożona 
była cała chrześcijańska Europa.

Należy przede wszystkim mieć na uwadze, że punktem wyjścia dla 
wolności sumienia i wyznania jest wolność myśli. Bez tej ostatniej nie ma 
wolności sumienia i wyznania. A zatem decydująca jest możliwość dokony-
wania samodzielnych ocen, a w ostatecznym rozrachunku swoboda kształ-
towania własnego poglądu na świat, będąca efektem procesu myślowego. 
Do uzewnętrznienia tego procesu dochodzi dopiero w  kolejnym etapie 
korzystania z  tej wolności. Stąd zakaz określonego rozumowania, choćby 
nawet niezwerbalizowanego, czy w  końcu kwestionowania dogmatu, np. 
popularnego swego czasu w kręgach kościelnych poglądu, że słońce krąży 
wokół ziemi, dyskwalifikuje wolność sumienia i wyznania. Dla porządku warto 
przypomnieć, że w koncepcji chrześcijańskiej grzechu można się dopuścić 
myślą, mową i uczynkiem. Skoro zatem „idea wolności sumienia i wyznania 
była niewątpliwie obca starożytności, przynajmniej w obecnym rozumieniu 
tego pojęcia”, to w konsekwencji przyjąć należy, że starożytności obca była 
idea wolności myśli. No i cóż teraz począć z gigantycznym dorobkiem myśli 
starożytnej. Jak pogodzić z tym stanowiskiem ewidentne przejawy wolności 
w zakresie naukowego spojrzenia na otaczającą nas rzeczywistość. Za przy-
kład w tej mierze może choćby posłużyć Arystarch z Samos, sugerujący, że 
słońce się nie porusza, jak się wydaje bez obawy, że dosięgnie go karząca 
ręka „starożytnej inkwizycji”. Oczywiście, geocentryzm przeważył w staro-
żytności, jednak głoszenie odmiennego poglądu nie wiązało się w tej epoce 
z bezpośrednim zagrożeniem życia. Zwolennicy teorii Kopernika nie mieli 
takiego komfortu. Toteż wywody Autorki dotyczące starożytności wskazują 
na zawężoną wizję wolności sumienia i wyznania. 

W części historycznej w ograniczonym zakresie wyeksponowano polski 
dorobek wolnościowy. Kolejnym krokiem była ogólna charakterystyka 
rozwiązań polskiego prawa konstytucyjnego. Okres międzywojenny został 
przedstawiony w sposób bezkrytyczny. Zaniechano jakiegokolwiek komen-
tarza do praktyki konstytucyjnej. Wprawdzie dostrzeżono niektóre manka-
menty konstytucji marcowej, na tym jednak poprzestano. W rezultacie mamy 
idylliczny obraz międzywojennej Polski w  kontekście wolności sumienia 



395

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Alina Rogowska, Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie polskiego…

i wyznania, co niestety ma niewiele wspólnego z prawdą historyczną. Przede 
wszystkim skutki sformułowania, że Kościół katolicki rządzi się własnymi 
prawami były dla państwa fatalne. 

W przeciwieństwie do okresu międzywojennego w recenzowanym opra-
cowaniu nie szczędzono krytyki rozwiązaniom z  okresu Polski Ludowej. 
Wywody Autorki w tym zakresie pozostają w zgodzie z dość powszechnie 
akceptowaną ostatnio formułą poprawności, niestety z dużym uszczerbkiem 
dla walorów recenzowanego opracowania. Zdumiewa zwłaszcza uwaga 
o zerwaniu w 1945 r. przez rząd polski konkordatu z 1925 r. Problem ten jest 
zresztą szczegółowo omówiony w  literaturze przedmiotu. Skala naruszeń 
konkordatu przez Stolicę Apostolską w okresie II wojny światowej w pełni 
uzasadniała uznanie tej umowy za nieobowiązującą stronę polską. Rząd 
polski wyciągnął jedynie wnioski z zaistniałego stanu rzeczy.

W Polsce Ludowej wolność sumienia i wyznania w zasadniczej mierze 
ziściła się dla wielu kościołów mniejszościowych, które doczekały się w końcu 
uznania ze strony państwa. Uzyskał je np. Kościół Polskokatolicki. Pozycję 
niektórych związków wyznaniowych względem państwa uregulowano 
ustawowo. Tak było w przypadku Kościoła Ewangelicko-Reformowanego, 
który do tej pory działał na podstawie rosyjskiej ustawy z połowy XIX wieku. 
W okresie międzywojennym blokowano bowiem określenie stosunku państwa 
do wielu związków wyznaniowych, zwłaszcza tych, które z uwagi na swoją 
wielkość, mogły stanowić konkurencję dla katolicyzmu. W rezultacie tylko 
niektóre doczekały się odpowiedniej ustawy. Największy kościół mniejszoś-
ciowy zaszczyt ten spotkał dopiero w 1938 r. Zaledwie kilka lat wcześniej, 
w 1936 r., wydano dekret dla Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego. Łącznie 
regulację ustawową w myśl art. 115 konstytucji marcowej uzyskało tylko 6 
wyznań mniejszościowych. Reszta działa na podstawie przepisów wydanych 
przez państwa zaborcze (np. mariawici)  albo jako wyznania nieuznane, 
spotykając się często z  wrogim nastawieniem państwa polskiego. Grupę 
tych wyznań zazwyczaj określano mianem sektanckich. Dopiero w nowym 
obliczu politycznym Polski po II wojnie światowej pojawiły się możliwości 
uregulowania bądź zaktualizowania sytuacji prawnej tych wyznań. Niestety 
powyższej problematyki nie dostrzeżono w recenzowanej pracy.

W dalszej części rozprawy zostały omówione akty prawa międzynarodo-
wego, w tym prawa europejskiego, które podejmują problematykę wolności 
sumienia i wyznania. Brak jednak szerszych odniesień Autorki do praktyki 
stosowania tych aktów w Polsce, a praktyka ta – niestety – pozostawia wiele 
do życzenia.

W kolejnej części omówiono wybrane rozstrzygnięcia Trybunału Konsty-
tucyjnego w zakresie wolnościowym. Nakreślony przez Autorki pozytywny 



396

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Arkadiusz Fastyn

obraz orzecznictwa TK kłóci się z rzeczywistością w sferze wolności sumienia 
i wyznania, zwłaszcza na poziomie instytucji publicznych, np. szkolnictwa. 
Orzecznictwo TK w wielu kwestiach nie udzieliło zadawalającej odpowiedzi 
na pojawiające się problemy w zakresie bezstronności państwa w sprawach 
religijnych. Nauka religii w szkołach, ranga oceny z  tego przedmiotu oraz 
pozycja katechetów w systemie oświaty, to tylko kilka z wielu kwestii, które 
nie zostały potraktowane w  sposób odpowiadający tej zasadzie – przewi-
dzianej przez art. 25 obowiązującej Konstytucji RP. W efekcie postępująca 
marginalizacja art. 25 osiągnęła w  ostatnim czasie swoje apogeum. Nie 
będzie przesadą stwierdzenie, że TK nie spełnił swojej roli; po prostu nie 
sprostał wyzwaniom epoki. W jakimś stopniu jest to zresztą „żart historii”, 
bo TK w Polsce to produkt myśli politycznej kręgu gen. Jaruzelskiego, który 
w założeniu twórcy, miał służyć pluralizmowi.

Recenzowana praca stanowi interesujący głos w kwestii stosowania prawa 
w sferze wolnościowej. Trudno jednak ocenić, czy odnosi problematykę wol-
nościową do liberalnego modelu państwa. W ramach przeglądu orzecznictwa 
konstytucyjnego podjęte zostały istotne zagadnienia. Choć niektóre kwestie, 
bardziej drażliwe, zostały potraktowane marginalnie. Daje się odczuć niechęć 
Autorki do zajmowania wyrazistego stanowiska w tych kwestiach. To sprawia 
niedosyt oraz skłania do wniosku, że recenzowane opracowanie stanowi 
tylko interesującą kompilację poglądów w sferze wolnościowej. Zestawienie 
stanowisk zawartych w doktrynie i orzecznictwie jest wprawdzie przepro-
wadzone w sposób usystematyzowany. Brak jednak dostatecznej ilości ocen 
i wniosków formułowanych przez samą Autorkę. Do szeregu prezentowanych 
stanowisk powinien być dołączony odautorski komentarz. Podniosłoby to 
wartość merytoryczną pracy oraz wpłynęłoby pozytywnie na jej odbiór.

Bezrefleksyjnie przedstawiono poglądy godzące w zasadę bezstronności 
państwa w ujęciu światopoglądowym, wskazujące między innymi na ponoć 
wynikające z preambuły do obowiązującej konstytucji, wyróżnienie wartości 
chrześcijańskich. Dotyczy to także poglądu o identyfikacji państwa z okre-
ślonym kręgiem wartości (s. 96). Podobnie kwestię wartości chrześcijańskich 
potraktowano zresztą na tle regulacji ustawy o radiofonii i telewizji. Autorka 
ograniczyła się w zasadzie do zreferowania stanowisk w tej sprawie. Wszakże 
trudno być państwem bezstronnym w  sprawach religijnych i  kierować się 
jednocześnie zasadami jednej opcji religijnej. Z literalnego brzmienia pream-
buły do konstytucji wynika podkreślenie światopoglądowej różnorodności 
społeczeństwa polskiego. Mamy zatem do czynienia z kilkoma równopraw-
nymi nurtami światopoglądowymi. A zatem państwo nie może kierować się 
zasadami jednego z nurtów, bo ma to rzekomo uzasadnienie w tradycji itd. 
Taka wykładnia pozostaje w sprzeczności z zasadą bezstronności państwa, 



397

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Alina Rogowska, Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie polskiego…

która ma przecież służyć poszanowaniu różnorodności światopoglądowej. 
Niestety Autorka nie zajmuje stanowiska w tym przedmiocie, co oznacza, że 
zapewne podziela przytoczone poglądy o tzw. identyfikacji państwa z okre-
ślonym kręgiem wartości.

W wywodach Autorki przewija się motyw „trudnej do zdefiniowania sytu-
acji prawnej, spowodowanej przechodzeniem przez Polskę etapu transformacji 
ustrojowej, a wiec konieczności dostosowania oraz tworzenia nowego prawa 
odpowiadającego wymogom stawianym państwu demokratycznemu przy 
dalszym obowiązywaniu prawa stworzonego w ramach poprzedniego ustro-
ju”. Motyw ten służy uzasadnieniu poprawności orzecznictwa TK po 1989 r. 

Ciekawostką jest zwłaszcza stanowisko Autorki w sprawie wieku ucznia 
szkoły ponadpodstawowej, który umożliwia złożenie przez niego deklaracji 
w sprawie uczęszczania na lekcje religii. Mianowicie, w tej sprawie dopusz-
czono odwołanie się do regulacji kodeksu prawa kanonicznego. A  zatem 
bezstronne religijnie państwo będzie w  tak drażliwej społecznie kwestii 
kierować się prawem kościelnym jednego ze związków wyznaniowych. Po-
nadto, Autorka nawet nie precyzuje czy prawo kościelne, w tym wypadku 
katolickie, ma być też stosowane do uczniów innych wyznań? Wydaje się, 
że Autorka w  tym wypadku wykazuje się nieznajomością podstawowych 
kwestii z  zakresu prawa wyznaniowego. Oczywiście tego rodzaju pogląd 
miałby uzasadnienie na gruncie ustroju dawnej Rosji, gdzie Kościół prawo-
sławny był wyznaniem panującym, stanowiąc w zasadzie element struktur 
państwowych. Natomiast we współczesnej Polsce pomysł, że prawo kościelne 
któregokolwiek wyznania mogłoby regulować sytuację ucznia w ramach jego 
relacji z władzami oświatowymi, może szokować.

Krytycznie należy się odnieść do niefrasobliwego używania pojęcia 
„sekta” w recenzowanej pracy. Podjęta przez Autorkę próba zdefiniowania 
tego pojęcia rodzi więcej problemów aniżeli korzyści. Propozycje w zakresie 
stosowanej do niektórych wyznań terminologii mają wręcz humorystyczny 
wymiar. Gdyby występowanie zjawisk kryminalnych w  ramach danych 
grup religijnych miało uzasadniać stosowanie terminu „sekta”, termin ten 
należałoby odnosić do tak nobliwych wyznań jak katolicyzm. 

Lektura omawianego dzieła pozwala dostrzec jego istotny mankament. 
Recenzowanej pracy brakuje krytycznego podejścia do podjętej tematyki. 
Z  naukowego punktu widzenia wskazana jest większa doza krytycyzmu 
do omawianego zagadnienia. Recenzowana praca przybiera niekiedy cechy 
referatu studenckiego, pozbawionego krytycznych wątków, które powinny 
się znajdować w opracowaniu aspirującym do rangi pracy naukowej. 

Niestety, niewiele korzystnego można powiedzieć na temat walorów 
recenzowanej pracy. Problematyka wolności sumienia i  wyznania została 



398

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Arkadiusz Fastyn

wprawdzie przedstawiona dość rzeczowo, ale bez odniesień do praktyki oraz 
z  pominięciem szeregu istotnych aspektów. Autorka często unika zajęcia 
stanowiska w kluczowych zagadnieniach, ograniczając się do beznamiętnego 
relacjonowania poglądów obecnych w orzecznictwie i doktrynie. Nie służy 
to naukowemu podejściu do przedmiotu badań i zdecydowanie obniża rangę 
recenzowanego opracowania.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

399

Tadeusz J. Zieliński
ORCID 0000-0003-1195-0637
Chrześcijańska Akademia Teologiczna w Warszawie
t.zielinski@chat.edu.pl

Krzysztof Bielawski, Zagłada cmentarzy żydowskich …,  Biblioteka „Więzi” 
tom 359, Warszawa 2020, ss. 276.

Uzyskanie pochówku zgodnie z przekonaniami światopoglądowymi jest jedną 
z podstawowych form realizacji wolności sumienia i wyznania, zarówno biorąc 
pod uwagę interes osoby zmarłej, osób w stosunku do niej bliskich, jak i wspólno-
ty wyznaniowej względnie światopoglądowej, z którą była związana. Pochodną 
prawa do bycia pochowanym w  sposób respektujący zapatrywania zmarłego 
jest prawo do zakładania, rozszerzania i  ochrony cmentarzy zapewniających 
pochówek zgodny z oczekiwaniami zmarłych i ich bliskich. Państwo szanujące 
prawa człowieka powinno umożliwić ludziom pochówek na nekropoliach pub-
licznych (w  Polsce komunalnych), ale także na cmentarzach wyznaniowych, 
które zwykle mają swoją specyfikę za względu na system wierzeń przyjęty we 
wspólnocie religijnej będącej jej właścicielem.

Dla ukształtowania adekwatnego reżimu prawnego dotyczącego cmentarzy 
jako miejsc realizacji ważnych wymiarów wolności sumienia i wyznania potrzeb-
na jest dogłębna wiedza o zróżnicowaniu światopoglądowym, także religijnym 
społeczeństwa. W szczególności istotna w tym zakresie znajomość poglądów 
i zwyczajów grup wyznaniowych w odniesieniu do miejsc spoczynku zwłok, 
szczątków i prochów. Należy znać także dzieje nekropolii w danym państwie, 
zwłaszcza jeśli były przedmiotem drastycznych zachowań władz naruszających 
podstawowe prawa człowieka.

Pierwszorzędnym przykładem cmentarzy potraktowanych w  przeszłości 
w  sposób łamiący wszystkie standardy cywilizacyjne są w  Polsce nekropolie 
żydowskie. Ich losy stanowią nieodłączny element historii wymordowania 
w  okresie II wojny światowej przez okupanta niemieckiego ok. 3 milionów 
Żydów polskich. Kwestiom z tego zakresu, a mianowicie problematyce znisz-
czenia lub zrujnowania cmentarzy żydowskich na obecnym terytorium państwa 
polskiego począwszy od lat 30. XX wieku poświęcona jest książka Krzysztofa 
Bielawskiego, historyka, absolwenta Uniwersytetu Warszawskiego, od wielu lat 
specjalizującego się w dziejach żydowskich miejsc pochówku.



400

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Tadeusz J. Zieliński

Recenzowana książka jest naukowym opracowaniem historycznym, które 
powinno wzbudzić zainteresowanie również prawników zajmujących się dziejami 
naruszeń wolności sumienia i wyznania w naszym kraju oraz ochrony swobód 
światopoglądowych. Rekonstruuje ona bowiem solidnie procesy planowego 
niszczenia, a bardzo często całkowitej likwidacji cmentarzy żydowskich, zarówno 
przez władze III Rzeszy, jak i powojenne władze państwa polskiego. W tym ostat-
nim przypadku idzie zarówno o akcje usuwania z przestrzeni publicznej śladów 
obecności Żydów organizowane przez władze komunistyczne, jak i – mające 
chyba inne motywacje – działania organów państwowych i  innych instytucji 
w okresie po upadku komunizmu. Autor ukazuje także dewastacje dokonane 
w  czasie II wojny światowej oraz po jej zakończeniu przez osoby prywatne. 
Problematyka ujęta w książce ma dużą społeczną doniosłość: obecnie na terenie 
państwa polskiego znajduje się bowiem ponad 1200 cmentarzy żydowskich.

Monografia posiada dobrze przemyślaną strukturę. Składa się ze wstępu, 
siedmiu nienumerowanych rozdziałów, podsumowania, trzech aneksów (wy-
ciągi z ustaw: z 17 marca 1932 r. o chowaniu zmarłych i stwierdzaniu przyczyny 
zgonu; z 31 stycznia 1959 r. o cmentarzach i chowaniu zmarłych; z 20 lutego 1997 
r. o stosunku Państwa do gmin wyznaniowych żydowskich w Rzeczypospolitej 
Polskiej), wykazu skrótów, wykazu źródeł, indeksów (miejscowości i osób) oraz 
wykazu – pomocnych w obrazowaniu omawianej problematyki – ilustracji. Od 
strony formalnej publikację przygotowano bardzo skrupulatnie. Jej cennym 
elementem są liczne, trafnie ilustrujące wywód fotografie.

Rozdział pierwszy książki (ss. 23–66) przedstawia proces niszczenia cmen-
tarzy żydowskich w latach 1933–1945. Przyjęta cezura czasowa wynika z faktu, 
iż Autor podjął wysiłek przedstawienia tytułowego zjawiska na całym obszarze 
dzisiejszego państwa polskiego, a więc z uwzględnieniem terenów, które przed 
majem 1945 r. należały do Rzeszy Niemieckiej. Na ziemiach przyłączonych do 
Polski po II wojnie światowej działania wymierzone w społeczność żydowską 
i jej dobra kulturowe rozpoczęły się krótko pod przejęciu władzy przez nazistów. 
Właściwie poza zdarzeniami Nocy Kryształowej cechowały się one jednak 
pewnego rodzaju powściągliwością: czyny zbrodnicze przeprowadzane były 
z dyskrecją, by nie budzić wśród ludności niemieckiej odruchów solidarności 
i współczucia wobec ofiar. Zasada ta w dużym stopniu dotyczyła także usuwania 
z  przestrzeni publicznej cmentarzy i  innych obiektów związanych z  tradycją 
żydowską, przy czym procesowi niszczenia bardziej podlegały synagogi i inne 
świątynie judaistyczne niż cmentarze. Zgoła inne podejście niemieccy naziści 
przyjęli na okupowanych terenach Polski. Począwszy od września 1939 r. prowa-
dzili systematyczną dewastację i profanację nekropolii żydowskich. Bezcześcili 
groby, niszczyli i  rozgrabiali nagrobki, usuwali ogrodzenia, przeprowadzali 
plantacje i niwelacje. Dokonywali tam masowych morderstw na dziesiątkach, 



401

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Krzysztof Bielawski, Zagłada cmentarzy żydowskich…

jeśli nie setkach tysięcy Żydów. Kamień nagrobkowy wykorzystywany był do 
budowy dróg. Procesem tym kierowały władze okupacyjne, a beneficjentami 
stawała się także ludność nieżydowska. Zdarzenia te znalazły szczegółową 
egzemplifikację w omawianym rozdziale.

Okresu po roku 1945 dotyczy najdłuższy rozdział książki (ss. 67–158). Za-
chodzi tutaj dysproporcja w  stosunku do pozostałych części monografii, ale 
jest ona dopuszczalna i uzasadniona. Na temat barbarzyńskiego traktowania 
cmentarzy żydowskich w Polsce podczas II wojny światowej istnieje dość dużo 
opracowań i  dość łatwo dostępnych źródeł, natomiast okres Polski Ludowej 
jest pod tym względem znacznie słabiej zbadany. Książka Krzysztofa Bielaw-
skiego wnosi tutaj wiele wartościowych ustaleń. Autor rozpoczyna wywód na 
ten temat od ukazania działań władz komunistycznych służących likwidacji 
istniejących w  Drugiej Rzeczypospolitej (i  według prawa polskiego nieprze-
rwanie zachowujących wówczas byt prawny) gmin wyznaniowych żydowskich. 
Polityka w tym względzie dopełniała eksterminacyjny plan III Rzeszy wobec 
Żydów polskich i miała też – między innymi – skutek dla wyznaniowych nie-
ruchomości żydowskich, w tym i cmentarzy. Po zniknięciu z  terenu państwa 
przytłaczającej części tej ludności, jego władze konsekwentnie, w  ramach 
powtarzanych co kilka, kilkanaście lat akcji rugowały relikty wielowiekowej 
obecności środowisk żydowskich. W  proces niszczenia zaangażowane były 
nie tylko organy władzy państwowej, ale także przedsiębiorstwa i organizacje 
społeczne. Tereny cmentarne były wykorzystywane na cele gospodarcze (np. 
wypas bydła, zabudowa obiektami gospodarczymi, eksploatacja piasku, żwiru 
i nagrobków), pod budowę dróg, osiedli mieszkaniowych, w tym szkół, obiek-
tów sportowych. Przyzwolenie czynników urzędowych ułatwiało prowadzenie 
dewastacji przez osoby prywatne, począwszy od dość często występujących po 
wojnie penetracji grobów w celu znalezienia kosztowności, a skończywszy na 
grabieży nagrobków i wyrębie zadrzewienia. Podobnym procesom poddawane 
były cmentarze niemieckie, przy czym zjawisko niszczenia nekropolii żydowskich 
posiada szczególnie negatywny wydźwięk ze względu na fakt, że dotyczył on 
miejsca spoczynku ofiar bestialstwa nazistowskiego i ich rodzin. Akcje władz 
Polski Ludowej w  tym względzie niewątpliwie służyły realizacji cieszącej się 
popularnością wśród działaczy komunistycznych ideału homogenizacji naro-
dowej i kulturowej społeczeństwa.

Rozdział trzeci pt. „Destrukcja cmentarzy w percepcji Żydów” (ss. 159–176) 
ukazuje reakcję członków eksterminowanej przez III Rzeszę społeczności na 
akty profanowania i destrukcji miejsc grzebalnych, stanowiące jeden z elemen-
tów dręczenia ofiar Holokaustu i ocaleńców. Ten fragment książki rekonstruuje 
także sposoby odnoszenia się przez Żydów do wymierzonych względem ich 
nekropolii aktów wandalizmu w okresie PRL. Z kolei rozdział piaty („Żydowskie 



402

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Tadeusz J. Zieliński

inicjatywy na rzecz ochrony cmentarzy”, ss. 189–198) przedstawia obraz zabiegów 
środowisk żydowskich, polskich i zagranicznych, mających na celu zachowanie 
narażonych na zniweczenie nekropolii. Ważne dopełnienie wskazanych da-
nych przynosi rozdział czwarty „Reakcje Polaków na niszczenie cmentarzy” 
(ss. 177–188), w którym Autor koncentruje się na ukazaniu starań osób spoza 
społeczności żydowskiej na rzecz ochrony dewastowanych lub porzuconych 
terenów grzebalnych. Podobnie jak w przypadku rozdziału drugiego i piątego 
analizie poddano fakty zaistniałe aż po drugą dekadę obecnego stulecia.

Wywód tworzący książkę Krzysztofa Bielawskiego zajmuje się losem ne-
kropolii żydowskich zlokalizowanych w blisko 500 miejscowościach. Przybliża 
dotyczące je szczególnie znamienne zdarzenia. Czyni to w kontekście odniesień 
do zmieniającego się na przestrzeni bez mała 90 lat stanu prawnego, który osta-
tecznie przyjął względnie korzystny kształt dzięki uchwalonej w 1997 r. ustawie 
o stosunku Państwa do gmin wyznaniowych żydowskich. Regulacja ta jednak nie 
normuje zagadnień ochrony omawianej grupy nekropolii w sposób całościowy. 
Są one bowiem objęte przepisami archaicznej, przywołanej wcześniej ustawy 
z 1959 r., która dopuszcza zachowania zagrażające trwaniu dużej części miejsc 
pochówku wyznawców judaizmu. Dodatkowo trzeba przy tym pamiętać, iż na 
terenie państwa wciąż znajdują się liczne nieoznaczone miejsca pochówku ofiar 
masowych morderstw ludności żydowskiej.

Recenzowana publikacja nie powinna umknąć uwadze prawników zajmu-
jących się prawami człowieka, historią prawa, prawem wyznaniowym, prawem 
cywilnym oraz prawem administracyjnym odnoszącym się do pochówków 
i ruchu ludności. Wiedza w niej zawarta niewątpliwie będzie pożyteczna w toku 
dyskusji nad od dawna oczekiwanymi zmianami w prawie funeralnym.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

403

Tadeusz J. Zieliński
ORCID 0000-0003-1195-0637
Chrześcijańska Akademia Teologiczna w Warszawie
t.zielinski@chat.edu.pl

Dawid Binemann-Zdanowicz, Uregulowanie stanu prawnego nierucho-
mości Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w III RP, Wydawnictwo Na-
ukowe Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie, Ośrodek 
Wydawniczy „Augustana”, Warszawa–Bielsko-Biała 2020, ss. 426.

Regulacja spraw majątkowych związków wyznaniowych to w systemie prawa 
polskiego postępowanie mające na celu przywrócenie własności nieruchomości 
kościołów i innych wspólnot religijnych utraconych przed upadkiem komuni-
zmu. Problematyka ta w odniesieniu do Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego jest przedmiotem monografii dr. Włodzimierza Bendzy, w od-
niesieniu do Kościoła Katolickiego zajął się nią monograficznie ks. prof. Dariusz 
Walencik, a  sprawy grekokatolickiej Archieparchii Przemysko-Warszawskiej 
opracował prof. Marek Bielecki. Tak więc pośród związków wyznaniowych 
najbardziej dotkniętych utratą mienia przed wprowadzeniem demokratycznego 
systemu rządów w Polsce na naukowe opracowanie problematyki regulacyjnej 
oczekiwały dwa podmioty: Gminy Wyznaniowe Żydowskie oraz Kościół Ewan-
gelicko-Augsburski. Recenzowana monografia Dawida Binemanna-Zdanowicza 
w pełni satysfakcjonujący sposób podejmuje zagadnienie zwrotu nieruchomości 
na rzecz ostatniego z wymienionych Kościołów.

Przedmiotem książki jest przebieg i  wyniki postępowań regulacyjnych 
z  wniosków osób prawnych Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w  Rzeczy-
pospolitej Polskiej (dalej też: KEA, Kościół Luterański) w kontekście dziejów 
prawnych Kościołów (na czele z  ich aspektem prawnomajątkowym), z  któ-
rymi polski Kościół Luterański został po II wojnie światowej pod względem 
prawnym powiązany. Praca podejmuje zatem bardzo rozległą i skomplikowaną 
problematykę wymagającą dużej biegłości szczególnie w zagadnieniach historii 
prawa polskiego, niemieckiego, prawa wyznaniowego, prawa cywilnego i pra-
wa administracyjnego, a  także XX-wiecznych dziejów politycznych. Jej skalę 
uświadamia chociażby informacja następująca: majątek, do którego Kościół 
Ewangelicko-Augsburski powinien mieć tytuł rewindykacyjny obejmował 
„ponad 4000 budynków, w tym 2000 kościołów, kaplic, plebanii oraz domów 
parafialnych itp., kilkadziesiąt szpitali, zakładów dobroczynnych oraz ponad 
100 000 ha użytków rolnych” (s. 17).



404

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Tadeusz J. Zieliński

Autor wyznaczył sobie zadanie przeanalizowania przekształceń stanu 
prawnego nieruchomości KEA i nieruchomości włączonych do niego w 1947 
r. parafii innych Kościołów ewangelickich na przestrzeni wielu dekad, procesu 
tworzenia przepisów prawa o regulacji tegoż majątku w III Rzeczypospolitej, 
procesu stosowania tego prawa przez organy władzy publicznej, w tym komi-
sję regulacyjną do spraw KEA oraz organy wymiaru sprawiedliwości. Celem 
było także skonfrontowanie rozstrzygnięć dokonanych przez wskazane organy 
z modelem normatywnym przyjętym dla procesu rewindykacji. Autor sformu-
łował szereg szczegółowych tez badawczych, pośród których na czoło wysuwa 
się twierdzenie, że praktyka postępowań rewindykacyjnych dotyczących KEA 
„zasadniczo rozminęła się” z  ustanowionymi w  tym przedmiocie normami 
prawa (s. 19). W pracy trafność tego poglądu została rzetelnie i wszechstronnie 
udowodniona. Wykazano bowiem, że określone w ustawie z dnia 13 maja 1994 
r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypo-
spolitej Polskiej (t.j. Dz.U. z 2015 r. poz. 43; dalej: „ustawa partykularna”) normy 
materialne i formalne regulacji nieruchomości kościelnych były respektowane 
przez organy państwa w dość ograniczonym stopniu.

Jeśli idzie o jej bazę materiałową, to w pracy nie pominięto chyba żadnego 
aktu prawnego mającego znaczenie dla tytułowej problematyki. Na szcze-
gólne docenienie zasługuje uwzględnienie bogatego zestawu orzecznictwa: 
sądów powszechnych, Sądu Najwyższego, sądów administracyjnych i Trybu-
nału Konstytucyjnego, ale także – co jest zrozumiałe i  szczególnie doniosłe 
do recenzowanej książki – decyzji Komisji Regulacyjnej do Spraw Kościoła 
Ewangelicko-Augsburskiego w RP za cały okres jej istnienia. Znane są trudno-
ści z dostępem do akt tego i podobnych organów. Bez znajomości materiałów 
komisji regulacyjnej zajmującej się sprawami KEA rzetelne przygotowanie 
omawianej monografii byłoby niemożliwe. Do zawartej w niej listy publikacji 
celowe byłoby dodanie dwóch napisanych przez historyków pozycji naświetla-
jących stany faktyczne zagadnień podjętych w dysertacji: Alojzy Sitek, Problem 
przejmowania kościołów ewangelickich przez katolików na Śląsku Opolskim po II 
wojnie światowej (Wydawnictwo Św. Krzyża, Opole 1985) i Piotr Szudłowski, Losy 
poewangelickich obiektów sakralnych na terenie diecezji gdańskiej (Wydawnictwo 
Naukowe KUL, Lublin 2001).

Wywód ujęty został w pięciu rozdziałach, w otwierającym całość Wprowa-
dzeniu oraz w  Zakończeniu. Obok tego w  pracy znalazł się Wykaz skrótów, 
Bibliografia, Wykaz aktów prawnych, Wykaz orzecznictwa, wykaz akt komisji 
regulacyjnej do spraw KEA oraz angielskojęzyczne i niemieckojęzyczne stresz-
czenia.

Rozdział I (ss. 23–94) pt. „Historyczne uwarunkowania ewangelickich rosz-
czeń majątkowych” przedstawia niezbędne dla zrozumienia całości tytułowej 



405

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Dawid Binemann-Zdanowicz, Uregulowanie stanu prawnego nieruchomości…

problematyki informacje dotyczące kształtowania się stanu prawnego oraz 
sytuacji faktycznej Kościołów ewangelickich w  Polsce w  więcej niż stuleciu 
poprzedzającym unormowanie prawne położenia Kościoła Ewangelicko-Augs-
burskiego w III Rzeczypospolitej. Zarysowane zostały także założenia i realia 
polityki wyznaniowej władz międzywojennego państwa polskiego, okupanta 
hitlerowskiego oraz władz Polski Ludowej. Wywód ukształtowany został w taki 
sposób, by ujęto w nim kwestie szczególnie istotne dla problematyki majątkowej. 
Dane pomieszczone w  pierwszym rozdziale, rozwijane i  uzupełniane zresztą 
w dalszych częściach pracy, ukazujące tło przedmiotu monografii, przygotowują 
czytelnika do wniknięcia w zagadnienia podjęte w trzonie pracy rozpoczyna-
jącym się od drugiego rozdziału.

Rozdział II (ss. 95–134) pt. „Kościół Ewangelicko-Augsburski w  okresie 
polskiej transformacji ustrojowej” ma na celu prezentację sytuacji KEA na prze-
łomie lat 80. i 90. czyli w toku procesu przejścia państwa polskiego od systemu 
komunistycznego do demokratycznego systemu sprawowania władzy. Autor 
skupił się na ukazaniu wybranych aspektów problematyki prawnej Kościoła 
Luterańskiego (z naciskiem na wątek majątkowy) w schyłkowych latach Polski 
Ludowej i w początkowym okresie III RP, aż po uchwalenie ustawy partykularnej 
z 1994 r. Zgoła publicystyczny tytuł rozdziału zdaje się zapowiadać więcej, niż 
zawarta w nim treść oferuje. W istocie bowiem przynosi on wywód o ewolucji 
stosunku władz Polski Ludowej do kwestii wyznaniowej, głównie do Kościoła 
Katolickiego oraz o skutkach zwrotu polityki wyznaniowej państwa (na korzyść 
Kościoła Katolickiego) dla interesów majątkowych Kościoła Ewangelicko-
-Augsburskiego. W  rozdziale tym znalazło się również omówienie położenia 
prawnego KEA w  latach 1989–1994. Zrozumiała jest towarzysząca Autorowi 
chęć wyodrębnienia w  wywodzie rozważań dotyczących konsekwencji dla 
spraw majątkowych KEA drastycznej zmiany postawy PZPR wobec Kościoła 
Katolickiego. Zbliżająca się do kresu swojego istnienia partia komunistyczna 
z  czystego wyrachowania zdecydowała się bowiem z  naddatkiem zaspokoić 
oczekiwania własnościowe największego Kościoła w  Polsce, a  przy tym zu-
pełnie zlekceważyć aspiracje Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w zakresie 
odzyskania utraconego przezeń po wojnie mienia. Podejście to znalazło pełną 
akceptację władz tworzącej się III Rzeczypospolitej.

Rozdział III (ss. 135–235) pt. „Prace nad uregulowaniem sytuacji majątkowej 
Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w III RP” przynosi szeroką prezentację 
wszystkich działań natury legislacyjnej podejmujących kwestie majątkowe 
luteranizmu polskiego. W szczególności ukazano tutaj ten wątek w toku prac 
nad ustawą partykularną z 1994 r., próby przygotowania przez stronę kościelną 
projektu reakcji prawodawczej na problemy wynikłe na gruncie stosowania tej 
ustawy oraz konsekwencje obowiązywania art. 25 ust. 5 Konstytucji RP dla 



406

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Tadeusz J. Zieliński

obecnej w  KEA woli rewizji niektórych przepisów majątkowych ustawy par-
tykularnej. Dokonana prezentacja projektów legislacyjnych, które nie stały się 
prawem, jest zabiegiem oczywistym i zarazem bardzo pożytecznym, gdyż oferuje 
materiał pozwalający zidentyfikować i rozważyć kwestie prawne pojawiające się 
w toku realizacji przepisów o regulacji mienia kościelnego.

Rozdział IV (ss. 236–318) pt. „Rewindykacja nieruchomości Kościoła Ewan-
gelicko-Augsburskiego” obejmuje rekonstrukcję danych o przebiegu regulacji 
spraw majątkowych KEA na podstawie ustawy partykularnej z 1994 r. Ukazuje 
podstawy normatywne tego procesu, doniosłe dla niego rozstrzygnięcia Try-
bunału Konstytucyjnego i sądów administracyjnych oraz praktykę orzeczniczą 
Komisji Regulacyjnej do Spraw KEA, przy uwzględnieniu zachowań uczestników 
postępowań przed tą komisją oraz egzemplarycznych stanów faktycznych. Jest 
to największa podstawowa jednostka redakcyjna książki, co jest jak najbardziej 
prawidłowe, gdyż Autor ukazuje w niej ośrodkową tematykę monografii.

Rozdział V (ss. 319–384) pt. „Roszczenia Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego 
w świetle orzecznictwa Sądu Najwyższego i sądów powszechnych” zawiera wy-
wód, bez którego nie sposób wyobrazić sobie właściwego opracowania materii 
określonej w tytule dzieła. Autor zdecydował się na poświęcenie orzecznictwu 
SN i sądów powszechnych odrębnego rozdziału, mimo że aspekt orzeczniczy 
podjęty już został w  rozdziale IV, gdzie przedstawiono odnośne wypowiedzi 
Trybunału Konstytucyjnego i sądów administracyjnych. Oczywiście można było 
ogół wątków orzeczniczych umieścić w rozdziale IV. Trzeba jednak uznać, że za 
wyodrębnieniem wyników analiz orzecznictwa SN i sądów powszechnych prze-
mawiają poważne racje. Po pierwsze, w sprawach, w których zespół orzekający 
komisji regulacyjnej nie uzgodni orzeczenia, uczestnikom postępowania służy 
prawo złożenia wniosku do sądu (art. 45 ust. 2 ustawy partykularnej). Po drugie, 
rozstrzygnięć w sprawach toczonych przed sądami we wskazanym trybie jest 
znacznie więcej niż wyroków wydanych przez inne organy władzy sądowniczej. 
Po trzecie zaś, konstrukcja odrębnego rozdziału umożliwiła Autorowi osobne 
omówienie w poszczególnych podrozdziałach głównych problemów rysujących 
się w ramach tegoż orzecznictwa.

Lektura monografii Dawida Binemanna-Zdanowicza przekonuje, że za-
warty został w niej całościowy, dokładny i wierny obraz rewindykacji mienia 
nieruchomego na rzecz Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego po upadku ko-
munizmu w Polsce, z uwzględnieniem jego podstaw prawnych oraz kontekstu 
historycznego. Dzięki tej dysertacji znane dotąd tylko wąskiemu gronu osób 
realia przedmiotowego procesu oraz złożoność dotyczącego go reżimu prawnego 
wraz z towarzyszącą mu wykładnią sądową i administracyjną zostały zaprezen-
towane w fachowy sposób na potrzeby szerokiego obiegu naukowego. Czytelnik 
dzieła uzyskał dostęp do rzetelnej rekonstrukcji danych, które umożliwiają mu 



407

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Dawid Binemann-Zdanowicz, Uregulowanie stanu prawnego nieruchomości…

wyrobienie sobie pogłębionego poglądu na temat doniosłej społecznie tytułowej 
problematyki.

W pracy dokonano wielu ważnych ustaleń. Do materii szczególnie godnych 
odnotowania należą następujące wątki.

Wraz z wypieraniem w 1945 r. wojsk niemieckich z ziem polskich i później 
Polsce przyznanych, nowa administracja państwowa tolerowała a  niekiedy 
sprzyjała procesowi przejmowania przez katolików świątyń i innych nierucho-
mości Kościołów protestanckich. W efekcie, w nowych granicach państwa we 
władaniu Kościoła Katolickiego znalazło się kilka tysięcy ewangelickich obiektów 
sakralnych i z nimi związanych (domów parafialnych, pastorówek, organistówek, 
szkół, stacji diakonijnych etc.). Szereg nieruchomości znalazło się w zarządzie 
państwowych jednostek organizacyjnych. Nabycie to co do zasady odbywało 
się bez tytułu prawnego, którą to okoliczność władze Polski Ludowej starały się 
później normować poprzez wprowadzanie tzw. ustawodawstwa konwalidującego. 
Przejmowany po instytucjach ewangelickich majątek pierwotnie był własnością 
różnych Kościołów. Przytłaczająca większość z nich należała do uznanych w II 
Rzeczypospolitej Kościołów ewangelickich tradycji luterańskiej lub z nią zwią-
zanych. W tym kręgu znajdowały się nie tylko Kościoły o wyraźnym profilu 
luterańskim jak Kościół Ewangelicko-Augsburski w RP i Kościół Ewangelicko-
-Luterski w Polsce Zachodniej, ale także Kościoły unijne jak Ewangelicki Kościół 
Unijny w Polsce (z konsystorzem w Poznaniu), Ewangelicki Kościół Unijny na 
Polskim Górnym Śląsku (z  siedzibą władz w  Katowicach) oraz Ewangelicki 
Kościół Wyznań Augsburskiego i Helweckiego (z siedzibą w Stanisławowie). 
Do tego dochodziły wspólnoty braci morawskich (tzw. herrnhutów). Parafie 
wymienionych Kościołów unijnych w zdecydowanej większości miały charakter 
luterański. Recenzowana monografia ukazując skalę zawłaszczenia mienia tych 
podmiotów wskazuje na istotę zaistniałego zjawiska: nowe, wprowadzone przez 
ZSRR władze Polski usunęły z obrotu prawnego uznane w II Rzeczypospolitej 
luterańskie i związane z luteranizmem wspólnoty religijne z wyjątkiem jednej 
(Kościół Ewangelicko-Augsburski), a przytłaczającą większość mienia podmio-
tów zniesionych przekazały we władanie Kościołowi Katolickiemu. Proces ten był 
o tyle ułatwiony, że ludność Kościołów o niemieckim profilu narodowościowym 
w wyniku uzgodnień jałtańskich i poczdamskich stopniowo opuszczała tereny 
przyznane Polsce, a ich świątynie stały w wielu przypadkach porzucone. Nowa 
władza zignorowała zatem wyznaniowe postanowienia obowiązującej konsty-
tucji chroniące Kościoły uznane w II RP, stwierdziła, że te związki religijne nie 
istnieją, a ich majątek dowolnie rozdysponowała (wszakże ich parafie włączyła 
do KEA). Kościół Ewangelicko-Augsburski, o którego polskie oblicze narodowe 
aż po męczeńską śmierć z rąk niemieckich nazistów walczył m.in. jego zwierzch-
nik biskup Juliusz Bursche (1862–1942), miał na tej operacji prawnomajątkowej 



408

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Tadeusz J. Zieliński

skorzystać. Miał stać się jedynym Kościołem luterańskim w powojennej Polsce 
i miał mieć nadzieję na wejście w jakąś znaczącą część spuścizny majątkowej po 
likwidowanych Kościołach. Co prawda zdobył pozycję jedynego spadkobiercy 
kilkuwiekowych dziejów luteranizmu polskiego, lecz nie tylko nie odniósł poważ-
nych korzyści ludzkich i majątkowych na Ziemiach Zachodnich i Północnych, 
co było w dużym stopniu spowodowane przez alianckie decyzje o masowych 
przesiedleniach Niemców i przez warunki życia w rodzącym się totalitarnym 
państwie, ale na domiar złego nie mógł liczyć na terenie tzw. Starego Kraju na 
utrzymanie stanu posiadania sprzed 1 września 1939 r. Autor monografii podnosi, 
że władze Polski Ludowej aż po swój upadek w 1989 r. konsekwentnie i nieustępli-
wie utrzymywały granice majątkowego stanu posiadania Kościoła Katolickiego 
i Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego (z oczywistą dysproporcją na rzecz tego 
pierwszego) wyznaczone w pierwszych powojennych latach. Dopatruje się w tej 
postawie triumfu mentalności endeckiej (polsko-nacjonalistycznej), za wszelką 
cenę zabiegającej o zwycięstwo polskości i katolicyzmu w myśl zbitki pojęciowej 
„Polak-katolik”, podzielanej oraz urzeczywistnianej nawet przez powojennych 
komunistów polskich. Mentalność ta miała działać na rzecz usunięcia z podlega-
jących Polsce ziem wpływów oraz śladów niemczyzny i ewangelicyzmu, ulegając 
kolejnemu stereotypowi ujętemu w haśle „Niemiec-ewangelik”. W kontekście 
tych tez zasadne jest pytanie, czy po zbrodniach III Rzeszy i jej sprzymierzeń-
ców w Polsce z lat okupacji hitlerowskiej oraz wobec rozstrzygnięć alianckich 
o wysiedleniu ludności niemieckiej możliwy był inny scenariusz działań władz 
polskich wobec Kościołów ewangelickich, nawet przy założeniu, że władze te 
przystępują do budowy państwa demokratycznego? Która i jaka władza byłaby 
w stanie odmówić żywiołowi kilku milionów przemieszczanych z dotychczaso-
wych siedzib Polaków prawa korzystania z opuszczonych przez kilka milionów 
Niemców świątyń, i to Niemców, którzy w oczach podbitych narodów Europy 
Wschodniej – często zasadnie – jawili się jako zbrodniarze lub sprawcy innych 
okrucieństw? Oczywiście bulwersujące jest to, że jedyną ofiarą swoistego re-
wanżu w obszarze mienia kościelnego za czyny nazistów padli na terenie nowej 
Polski ewangelicy. A przecież – jak dowodzi Autor – do 1942 r. niemiecką listę 
narodowościową (Deutsche Volksliste) podpisało 3 124 000 obywateli polskich 
(s. 386), podczas gdy ewangelików w II Rzeczypospolitej (łącznie z polskimi 
patriotami z KEA) było ok. 800 tys.

Niewątpliwie przygnębiający jest obraz postawy wielu przedstawicieli 
państwa polskiego (władz administracji centralnej, wymiaru sprawiedliwości, 
organów samorządu terytorialnego) wobec starań rewindykacyjnych Kościoła 
Ewangelicko-Augsburskiego po upadku komunizmu. Bardzo wolno posuwały 
się prace na ustawą partykularną z  1994 r., co umożliwiało niekontrolowany 
obrót mieniem przewidywanym do restytucji. Projekt tego aktu przedłożony 



409

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Dawid Binemann-Zdanowicz, Uregulowanie stanu prawnego nieruchomości…

w  Sejmie przez rząd Hanny Suchockiej w  istocie miał blokować odzyskanie 
przez KEA nieruchomości w znaczącej skali. Odmiana przyszła po rozpoczęciu 
procedury legislacyjnej w Sejmie II kadencji (1993–1997), zdominowanym przez 
dwa pokomunistyczne ugrupowania: Sojusz Lewicy Demokratycznej i Polskie 
Stronnictwo Ludowe. Na tym etapie prac nad ustawą znacząco rozszerzono 
zakres przedmiotowy rewindykacji nieruchomości oraz wprowadzono tryb 
regulacyjny przed parytetową komisją rządowo-kościelną, wzorowaną na ka-
tolickiej Komisji Majątkowej. Po uchwaleniu ustawy partykularnej z 1994 r. nie 
szybko powołano komisję regulacyjną dla spraw KEA, a gdy już rozpoczęła ona 
działanie to przyjęła zawężającą interpretację art. 40, który dawał największe 
możliwości reprywatyzacyjne. Na domiar złego orzecznictwo sądów powszech-
nych przybrało dla roszczeń KEA dość niekorzystny kierunek, co w  dużej 
liczbie przypadków poskutkowało upadkiem wniosków. Autor szczegółowo 
i wnikliwie przedstawia przeszkody piętrzone przez czynniki państwowe w toku 
regulacji. Przybliża starania strony rządowej w komisji regulacyjnej dążące do 
zminimalizowania liczby składanych wniosków (spór na tle treści art. 40 ust. 1 
pkt 1 ustawy partykularnej), postulat Departamentu Wyznań MSWiA, by KEA 
uzyskał ustawowe stwierdzenie następstwa prawnego po dawnych niemieckich 
Kościołach ewangelickich, których majątek miał być przedmiotem regulacji. 
Wykazuje praktyki organów administracji rządowej i samorządowej, sankcjo-
nowane przez sądy, polegające na odwoływaniu się do instytucji zasiedzenia 
nieruchomości i przemilczenia. Relacjonuje przypadki zbywania nieruchomo-
ści będących przedmiotem regulacji w trakcie tegoż postępowania, przypadki 
prowadzenia (wbrew zakazowi ustawowemu) w stosunku do procedowanych 
w  komisji regulacyjnej nieruchomości równoległych procedur, przypadki 
nieudostępniania akt przez aktualnych posiadaczy nieruchomości czy wręcz 
negowanie ich istnienia.

Omawiając starania KEA o precyzację ustawy partykularnej z 1994 r. Dawid 
Binemann-Zdanowicz podejmuje kwestię realizacji art. 25 ust. 5 Konstytucji 
RP w odniesieniu do tego związku wyznaniowego. Wskazany przepis ustawy 
zasadniczej zaprojektowany został w celu zapewnienia wspólnotom religijnym 
innym niż Kościół Katolicki prawa do uzgadniania ze stroną państwową zmian 
w ich statusie prawnym, w pewnej analogii do konkordatu (bilateralny model 
normowania sytuacji prawnej związków wyznaniowych). Autor trafnie zauważył, 
że art. 25 ust. 5 od ponad 20 lat jest w stanie „hibernacji” (s. 169), „marginalizacji” 
(s. 177), swoistego „vacatio legis” (s. 169). W efekcie wszelkie nowelizacje ustaw 
dotyczących spraw wyznaniowych, w tym i dwustronnych relacji państwa ze 
wspólnotami religijnymi, dokonują się z pominięciem trybu określonego w art. 
25 ust. 5 czyli „w  trybie pozakonstytucyjnym” (można się doszukać jednej 
ustawy powstałej zgodnie z tym przepisem konstytucji, a mianowicie ustawy 



410

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

R
e
ce

n
z

je

Tadeusz J. Zieliński

z dnia 13 maja 2011 r. o finansowaniu Prawosławnego Seminarium Duchownego 
w Warszawie z budżetu państwa, Dz.U. Nr 144, poz. 849).

W tekście pojawiają się oczywiście stwierdzenia kontrowersyjne, bez któ-
rych nie sposób wyobrazić sobie obszernej monografii. Tytułem przykładu 
przywołajmy dwie problematyczne wypowiedzi. Pisząc konkordacie z  1925 r. 
Autor mówi o jego „wypowiedzeniu” przez stronę polską (s. 60). Jest to pogląd 
przyjęty przez kręgi katolickie. Więcej racji przemawia jednak za stanowiskiem, 
iż ta umowa międzynarodowa wygasła na skutek naruszenia jej postanowień 
przez władze Kościoła Katolickiego w okresie okupacji. Oczywiście konkordat 
zawarty jest nie między Stolicą Apostolską a  „rządem polskim”, lecz między 
Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską (s. 30). Z kolei zajmując się ustawą 
z dnia 26 czerwca 1997 r. o zmianie ustawy o gwarancjach wolności sumienia 
i  wyznania oraz o  zmianie niektórych ustaw (Dz.U. z  1998 r. Nr 59 poz. 375) 
Autor stwierdza: „[p]publikacja jej odwlekła się jednak o blisko 11 miesięcy, gdyż 
z uwagi na fakt, że w dniu 25 czerwca 1997 r. Prezydent RP zarządził wybory 
parlamentarne na dzień 21 września 1997 r. rząd W. Cimoszewicza nie zdecy-
dował się na ogłoszenie tej ustawy przed wyborami. W wyniku wrześniowych 
wyborów do władzy doszła prawicowa koalicja AWS, która z opublikowaniem 
tej ustawy wstrzymała się ponad pół roku.” (s. 184). Powody późnej publikacji 
tego aktu były jednak inne. Kilka miesięcy po uchwaleniu ustawy prezydent 
Aleksander Kwaśniewski w  trybie prewencyjnym zaskarżył ją do Trybunału 
Konstytucyjnego, formułując szeroki katalog zarzutów (m.in. w sprawie wpisu 
ocen z nauki religii na świadectwa szkół publicznych). TK wydał wyrok 5 maja 
1998 r. (sygn. K. 35/97) stwierdzając zgodność z konstytucją zakwestionowanych 
przepisów (Dz.U. z 1998 r. Nr 59 poz. 381). A zatem ani rząd Włodzimierza Ci-
moszewicza ani rząd Jerzego Buzka nie spowodował niedopuszczalnej zwłoki 
w publikacji tej ustawy. W tamtych czasach bowiem jeszcze nikt w Polsce nie 
dopuszczał myśli, by odmawiać publikacji w  „Dzienniku Ustaw” poprawnie 
wydanych aktów państwowych.

Recenzowana monografia stanowi drukowaną wersję rozprawy doktorskiej 
napisanej pod kierunkiem prof. Wojciecha Brzozowskiego na Wydziale Prawa 
i  Administracji Uniwersytetu Warszawskiego, obronionej tam w  2019 r. Nie-
wątpliwie stanowi ona cenne i godne lektury uzupełnienie dotychczasowych 
analiz naukowych dotyczących cywilistycznych i  administracyjnoprawnych 
aspektów bytu związków wyznaniowych w Polsce, historii stosunków między 
państwem a Kościołami mniejszościowymi oraz polityki wyznaniowej państwa 
w ostatnim z górą stuleciu.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Sprawozdania

Piotr Steczkowski

SPRAWOZDANIE Z XVII OGÓLNOPOLSKIEGO SYMPOZJUM PRAWA  

WYZNANIOWEGO „ORZECZNICTWO W SPRAWACH WYZNANIOWYCH”  

KOMBORNIA, 22–24 WRZEŚNIA 2020 R.

W dniach 22–24 września 2020 r. w Komborni koło Krosna, w malowniczym 
„Dworze Kombornia” odbyło się XVII Ogólnopolskie Sympozjum Prawa Wy-
znaniowego. Sympozjum zostało zorganizowane przez Polskie Towarzystwo 
Prawa Wyznaniowego we współpracy z Instytutem Nauk Prawnych Uniwersytetu 
Rzeszowskiego oraz z Instytutem Teologiczno-Pastoralnym w Rzeszowie. Ze 
względu na stan epidemii organizatorzy przesądzili o formie hybrydowej tego 
sympozjum. Oznaczało to, że pewna część uczestników brała w  nim udział 
zdalnie, przez połączenie internetowe.

Tematyka Sympozjum oscylowała wokół problematyki orzecznictwa sądów 
i  trybunałów w  kwestiach wyznaniowych ujętego w  rozmaitych perspekty-
wach (historycznej, porównawczej, międzynarodowej itd.). W związku z tym 
organizatorzy zaplanowali cztery zasadnicze sesje obrad. Ponadto w programie 
Sympozjum przewidziano wydarzenie szczególne, jakim była uroczystość zapre-
zentowania i wręczenia księgi jubileuszowej dedykowanej księdzu profesorowi 
Arturowi Mezglewskiemu.

Sympozjum rozpoczęło się w  godzinach popołudniowych we wtorek, 
22  września 2020 r. Jego otwarcia i  przywitania uczestników dokonał Prezes 
Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego prof. AszWoj dr hab. Marek 
Bielecki (Akademia Sztuki Wojennej w  Warszawie). On też przewodniczył 
pierwszej sesji obrad. W jej trakcie zostało wygłoszonych sześć referatów. Swoje 
wystąpienia zaprezentowali: dr hab. prof. UO Paweł Sobczyk, który poruszył 
ogólny temat pt. Ars iuris w  sprawach wyznaniowych; prof. dr hab. Tadeusz J. 
Zieliński (ChAT), który zaprezentował temat pt. Judykatura w  sprawach wy-
znaniowych w Republice Irlandii; z kolei ks. dr hab. prof. UO Dariusz Walencik 
w swoim wystąpieniu scharakteryzował Orzecznictwo Trybunału Konstytucyj-
nego, Sądu Najwyższego i Naczelnego Sądu Administracyjnego dotyczące komisji 
regulacyjnych; następnie ks. dr hab. prof. UZ Tadeusz Stanisławski przedstawił 
zagadnienie pt. Indywidualne interpretacje podatkowe w wyznaniowych sprawach 

411



412

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

S
p

ra
w

o
z

d
a
n

ia

Piotr Steczkowski

gospodarczych; kolejny prelegent ks. prof. dr hab. Artur Mezglewski (ASzWoj) 
przedstawił bardzo szczegółowe zagadnienie pt. Odmowa udostępnienia wizerunku 
twarzy ze względu na zakaz ujawniania przekonań religijnych lub filozoficznych 
w orzecznictwie administracyjnym i sądowoadministracyjnym. Opinia biegłego; jako 
ostatnia w tej sesji wystąpiła dr Justyna Krzywkowska (UWM), która wygłosiła 
referat pt. Odmowa zgody na rozwód podyktowana względami religijnymi. Na 
zakończenie tej sesji obrad nastąpiła krótka dyskusja na temat wygłoszonych 
referatów, a następnie organizatorzy zarządzili przerwę.

O godz. 18 rozpoczęła się główna uroczystość dnia, czyli zaprezentowanie 
i wręczenie Księgi Jubileuszowej dedykowanej Księdzu Profesorowi Arturowi 
Mezglewskiemu. Na początku Prezes PTPW prof. Marek Bielecki przywitał 
zgromadzonych gości i przedstawił program uroczystości. Następnie prof. Pa-
weł Sobczyk dokonał prezentacji wydanej księgi jubileuszowej. Jak podkreślił 
w swoim wystąpieniu, Osoba Dostojnego Jubilata sprawiła, że swoje teksty do 
księgi jubileuszowej nadesłało wielu autorów, specjalistów z różnych dziedzin 
prawa i reprezentujących różne ośrodki naukowe. Po prezentacji księgi nastąpiła 
zasadnicza część uroczystości, czyli laudacja na cześć Jubilata. Wygłosił ją ks. 
dr hab. prof. UR Piotr Steczkowski. Ukazał w niej sylwetkę Dostojnego Jubilata 
w dość oryginalnej, niekiedy wręcz humorystycznej, formule, odwołując się do 
historii Jaślisk, czyli rodzinnej miejscowości Księdza Profesora, co zostało do-
brze przyjęte przez wszystkich zgromadzonych. Po laudacji nastąpiło wręczenie 
księgi Jubilatowi i składanie gratulacji. Na zakończenie słowo podziękowania 
do redaktorów, autorów i organizatorów uroczystości skierował główny bohater 
wieczoru ks. prof. Artur Mezglewski. Uroczystość została dopełniona wspólną 
kolacją połączoną z degustacją win z dworskiej piwnicy.

Kolejny dzień Sympozjum obfitował w liczne wystąpienia i prezentacje re-
feratów. Z tego powodu poszczególne sesje były prowadzone równolegle. Sesja 
nr 2A została poświęcona tematyce historycznej. Przewodniczył jej ks.  prof. 
KUL dr hab. Piotr Stanisz. W jej trakcie referaty wygłosili: dr hab. Rafał Łatka 
(IPN) pt. Procesy polityczne duchownych w okresie Polski Ludowej; dr hab. prof. 
UO Andrzej Szymański pt. Sprawa ks. Alfonsa Millera. Oskarżenie – śledztwo – 
wyrok – uwolnienie; mgr Tomasz Resler (UWr) pt. Przedwojenne ustawy wyzna-
niowe – wybrane problemy we współczesnym orzecznictwie sądowym; dr hab. prof. 
ASzWoj Marek Bielecki pt. Wpływ orzecznictwa na sytuację prawną Świadków 
Jehowy w Polsce w kontekście bezpieczeństwa państwa.

Natomiast sesja nr 2B była poświęcona problemowi dyskryminacji ze wzglę-
dów wyznaniowych. Obrady prowadziła dr Justyna Krzywkowska. Referaty 
wygłosili: dr hab. prof. UO Jerzy Nikołajew pt. Dyskryminacja ze względu na 
bezwyznaniowość w pracy. Rozważania na kanwie orzeczeń sądowych zapadłych 
w sprawie Grażyny Juszczyk; ThLic. Mgr. Michaela Moravčíková, Th.D. (Uniwersytet 



413

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

S
p

ra
w

o
z

d
a
n

ia

Sprawozdanie z XVII Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego… 

Trnavski) pt. Wolność wyznania w prawie pracy i orzecznictwo (Religious Freedom 
in Labour Law and Case Law); dr Krystyna Ziółkowska (UWM) pt. Orzeczni-
ctwo w sprawach o dyskryminację w miejscu pracy ze względu na wyznanie; ks. dr 
Marek Paszkowski (UWM) pt. Zatrudnianie przez Kościół katolicki a  zasada 
niedyskryminacji ze względu na religię lub przekonania.

Po każdej z  sesji miała miejsce dyskusja. Po niej, zgodnie z  programem, 
uczestnicy sympozjum mogli w  czasie przerwy uraczyć się dobrą kawą lub 
herbatą oraz skosztować smakowitego ciasta.

Po przerwie, zgodnie z planem, rozpoczęły się kolejne obrady, prowadzone 
podobnie jak poprzednio w sesjach równoległych. I tak: sesji nr 3A przewodni-
czył ks. prof. UZ dr hab. Tadeusz Stanisławski, a referaty wygłosili: dr Marcin 
Olszówka (Uczelnia Łazarskiego) pt. Symbole religijne w budynkach publicznych – 
synteza polskiej judykatury w III RP; dr Michał Poniatowski (UKSW) pt. Wartości 
chrześcijańskie w orzecznictwie SN oraz sądów powszechnych; dr Michał Skwa-
rzyński (KUL), Standard ochrony przed bluźnierstwem w orzecznictwie ETPCz 
a rola sądu krajowego; mgr Katarzyna Pluta (UO), Udzielenie ateiście sakramentu 
namaszczenia chorych a naruszenie jego dóbr osobistych. Wybrane orzecznictwo SN.

Jeśli chodzi o sesję nr 3B, to przewodnictwo obradom powierzone zostało 
prof. ASzWoj dr hab. Marzenie Toumi, zaś referaty wygłosili: ks. dr hab. prof. 
UWM Mieczysław Różański pt. Uzyskanie osobowości prawnej w orzecznictwie 
sądowym; dr hab. prof. KUL Anna Tunia pt. Wykorzystanie dróg i  placów 
publicznych przez wyznaniowe jednostki organizacyjne na potrzeby działalności 
własnej. Uwagi na tle orzecznictwa sądów powszechnych; dr Marta Osuchowska 
(UKSW) pt. Edukacja religijna w  szkołach publicznych a  zasada neutralności 
państwa. Uwagi na tle wyroku Sądu Najwyższego Argentyny z 2017; dr Konrad 
Walczuk (ASzWoj), Wpływ orzecznictwa sądów zagranicznych na orzecznictwo 
krajowe na przykładzie Republiki Czeskiej i Republiki Słowackiej. Obrady każdej 
sesji zostały podsumowane w dyskusji.

Ostatnia, czwarta sesja Sympozjum była prowadzona w  trybie on-line. 
Moderowana była przez Prezesa Towarzystwa profesora Marka Bieleckiego. 
W jej trakcie swoje przedłożenia przedstawili: dr hab. prof. UW Wojciech Brzo-
zowski – referat pt. Zakaz zasłaniania twarzy w miejscach publicznych – między 
Europejskim Trybunałem Praw Człowieka a  Komitetem Praw Człowieka ONZ; 
prof. dr hab. Bartosz Rakoczy (UMK) – referat pt. Wykładnia z zastosowaniem 
prawa kanonicznego a związanie sądów prawem kanonicznym w orzecznictwie sądów 
polskich; dr Aneta Abramowicz (KUL) – referat pt. Kwestia cywilnej skuteczności 
religijnych reguł spadkobrania w świetle orzeczenia ETPC z dnia 19 grudnia 2018 r. 
w sprawie Molla Sali v. Grecja; dr Michał Zawiślak (KUL) – referat pt. Świeckość 
państwa francuskiego w świetle orzecznictwa; dr Marek Strzała (UJ) – referat 
pt. Wybrane hiszpańskie orzecznictwo dotyczące stosowania prawa kanonicznego 



414

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

S
p

ra
w

o
z

d
a
n

ia

Piotr Steczkowski

w obrocie cywilnoprawnym; dr Mariusz Grabowski (UKSW) – referat pt. Prob-
lem ochrony uczuć religijnych przed ich naruszaniem w sferze radiofonii i telewizji 
w świetle orzecznictwa i stanowisk Trybunału Konstytucyjnego; dr Maciej Kubala – 
referat pt. Lekarska klauzula sumienia w orzecznictwie Trybunału Konstytucyjnego 
RP dr Michał Ożóg (UJ) – referat pt. Orzecznictwo w  sprawach ustanowienia 
patrona wspólnoty samorządowej w perspektywie rozwoju ochrony wolności sumie-
nia i  religii; dr Konrad Zamirski (ChAT) – referat pt. Status Międzykościelnej 
Komisji Regulacyjnej w świetle orzecznictwa sądów administracyjnych i Trybunału 
Konstytucyjnego w Polsce; Oliwia Rybczyńska – referat pt. Swoboda sumienia jako 
dobro osobiste w orzecznictwie sądów krajowych

Była to najdłuższa i najbardziej wymagająca dla uczestników część robocza 
Sympozjum. Dlatego po jej zakończeniu postanowiono, że dyskusja zostanie 
przeniesiona na godziny wieczorne i włączona w ramy zaplanowanego podsu-
mowania całego Sympozjum.

Zgodnie z przyjętym zwyczajem również i tym razem uczestnicy Sympozjum 
mieli możliwość odbycia wycieczek turystycznych po okolicy. Szczegółowych 
informacji, a także porad i wskazówek udzielił wszystkim chętnym gospodarz 
obiektu pan Ryszard Skotniczny.

Po powrocie uczestników ze zwiedzania okolicy miała miejsce dyskusja 
końcowa i podsumowanie obrad Sympozjum. W jej trakcie została podkreślona 
waga poruszanej tematyki, także w kontekście sytuacji prawnej, w jakiej przyszło 
działać Kościołom i innym związkom wyznaniowym spowodowanej epidemią. 
Zwrócono uwagę na konieczność pogłębienia tematyki orzecznictwa w spra-
wach wyznaniowych, ponieważ w trakcie obrad ujawniło się wiele problemów 
do tej pory nie w pełni uświadomionych. Z satysfakcją zauważono, że udział 
w Sympozjum wzięli także przedstawiciele Ministerstwa Spraw Wewnętrznych 
i Administracji. Na zakończenie prezes Polskiego Towarzystwa Prawa Wyzna-
niowego, prof. ASzWoj dr hab. Marek Bielecki podziękował organizatorom za 
przygotowanie i przebieg Sympozjum, a wszystkim uczestnikom za przybycie, 
wygłoszenie referatów, udział w dyskusji i stworzenie miłej atmosfery dla obrad. 
Wszyscy życzyli sobie, aby następne sympozjum mogło odbyć się w normalnych 
okolicznościach bez epidemicznych obostrzeń. Sympozjum po raz kolejny po-
twierdziło znaczenie tego rodzaju spotkań naukowych dla rozwoju nauki prawa 
wyznaniowego, a  także dla praktyki prawa. Wymiana poglądów i możliwość 
uczestnictwa w bezpośredniej dyskusji osób wywodzących się z różnych ośrod-
ków naukowych i  zajmujących się różnymi obszarami prawa wyznaniowego 
stanowi niczym niezastąpioną wartość, służącą rozwojowi całego Towarzystwa. 



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Kronika Polskiego Towarzystwa  
Prawa Wyznaniowego

Michał Poniatowski
ORCID 0000-0002-7263-4550
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
michal.poniatowski@adwokatura.pl

WALNE ZGROMADZENIE CZŁONKÓW  
POLSKIEGO TOWARZYSTWA  

PRAWA WYZNANIOWEGO, 8 WRZEŚNIA 2021 R.

SPRAWOZDANIE ZARZĄDU 
POLSKIEGO TOWARZYSTWA PRAWA WYZNANIOWEGO 

DLA WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW PTPW 
ZA OKRES OD 13 CZERWCA 2020 R. DO 8 WRZEŚNIA 2021 R.

Zarząd Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (PTPW) IV kadencji 
(lata 2020-2024) przedkłada Walnemu Zgromadzeniu Członków PTPW spra-
wozdanie ze swojej działalności za okres od 13 czerwca 2020 r. do 8 września 
2021 r., co następuje na podstawie § 20 pkt 2 Statutu PTPW.

1. Okres objęty sprawozdaniem

Sprawozdanie obejmuje okres między Walnym Zgromadzeniem Członków 
PTPW odbytym dnia 13 czerwca 2020 w  Warszawie, a  posiedzeniem Za-
rządu odbytym dnia 8 września 2021 r. w  formie hybrydowej. Sprawozdanie 
zostało przyjęte w  trakcie tegoż posiedzenia Zarządu w  drodze uchwały.

2. Skład Zarządu

W  okresie sprawozdawczym Zarząd IV kadencji posiadał 10-osobowy skład 
wybrany przez Walne Zgromadzenie dnia 13 czerwca 2020 r., tj.: prezes: prof. 
ucz. AszWoj dr hab. Marek Bielecki; wiceprezesi: prof. ucz. UW dr hab. Wojciech 
Brzozowski, prof. ucz. KUL dr hab. Piotr Stanisz, prof. ucz. UO dr hab. Dariusz 
Walencik, sekretarz: dr Michał Poniatowski, skarbnik: dr Justyna Krzywkowska, 
członkowie: dr hab. Maciej Mikuła, dr Marek Strzała, prof. ucz. KUL dr hab. 
Anna Tunia, prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński.

415



416

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

3. Odbyte posiedzenia Zarządu i dokumentacja PTPW

3.1. W sprawozdawanym przedziale czasowym Zarząd odbył 5 posiedzeń w for-
mie hybrydowej albo zdalnej.

3.2. Dokumentacja związana z założeniem i rejestracją Towarzystwa oraz do-
kumentacja bieżącej działalności Zarządu przechowywana jest w  Warszawie 
i znajduje się pod pieczą Sekretarza Zarządu.

4. Stan członkowski

W okresie sprawozdawczym przyjęto do Towarzystwa 5 osób, w tym 3 osoby jako 
członkowie zwyczajni 2 osoby jako nadzwyczajnych. Towarzystwo liczy 108 osób, 
w tym jest 94 członków zwyczajnych i 14 członków nadzwyczajnych. W okresie 
sprawozdawczym zmarło 3 członków zwyczajnych: ks. prof. dr hab. Henryk 
Misztal, prof. dr hab. Janusz Osuchowski oraz prof. dr hab. Michał Pietrzak.

5. Składki członkowskie i finanse

Aktualną sytuację finansową Towarzystwa przedstawia sprawozdanie Skarb-
nika PTPW, towarzyszące niniejszemu sprawozdaniu. Rozliczenia finansowe 
dokonywane są bezgotówkowo i  zgodnie z  Regulaminem obiegu dokumentów 
finansowych Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego wprowadzonym uchwałą 
Zarządu PTPW nr 16/2018 z dnia 15 marca 2018 r. 

6. Działalność naukowa i wydawnicza

6.1. W okresie sprawozdawczym w dniach 22-24 września 2020 r. PTPW było 
wraz z Instytutem Nauk Prawnych Uniwersytetu Rzeszowskiego i Instytutem 
Teologiczno-Pastoralnym w  Rzeszowie współorganizatorem XVII Ogólno-
polskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego   pt.  Orzecznictwo w  sprawach 
wyznaniowych., które odbyło się w Komborni.

6.2. W zakresie spraw periodyku naukowego Towarzystwa pt. „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” (PPW) należy przedstawić następujące informacje. Został 
wydany 12 t. Przeglądu Prawa Wyznaniowego. Aktualnie trwają pracę nad 
tomem 13, który zostanie wydany do końca 2021 r.



417

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

W  wykazie czasopism naukowych ogłoszonym komunikatem MNiSW 
z „Przegląd Prawa Wyznaniowego” otrzymał 70 pkt. W latach 2019-2020 periodyk 
jest beneficjentem programu „Wsparcie dla czasopism naukowych”, z którego 
środki zostaną wykorzystane na podniesienie poziomu praktyk wydawniczych 
i edytorskich umożliwiających wejście PPW w międzynarodowy obieg naukowy 
oraz aplikację do baz Scopus i Web of Science. Dzięki wsparciu z programu WCN 
w przygotowaniu jest nowa strona internetowa czasopisma; zaimplementowano 
na niej internetowy system obsługi procesu wydawniczego Open Journal Sy-
stems; zakupiono program antyplagiatowy i cyfrowe identyfikatory DOI (digital 
object identifier); zaś w ramach upowszechniania rozesłano archiwalne numery 
PPW do bibliotek naukowych w Polsce oraz zaprojektowano i wykonano roll-up.

- w ramach WCN podnieśliśmy poziom recenzji artykułów 
- rozliczony został program WCN
- �przygotowana i wysłana została ankieta czasopisma do bazy ICI Journals 

Master List
Na podstawie umowy o kolportaż, zawartej w 2013 r. pomiędzy firmą P.W. 

Idealit a PTPW, wszystkie tomy czasopisma w wersji drukowanej są dostępne 
w  sprzedaży poprzez księgarnię internetową Academicon.pl. Wersje elektro-
niczne tekstów z tomów 1-10 dostępne są w internetowej „Czytelni Czasopism 
on-line”, prowadzonej przez Wydawnictwo Wolters Kluwer Polska, zaś tom 
11 zamieszczony został w otwartym dostępie na nowej witrynie internetowej 
czasopisma: http://przeglad.ptpw.pl/. Od tomu 11 tekstom publikowanym na 
łamach PPW zaczęto nadawać cyfrowe numery DOI. W  2020 r. Została wy-
dana również monografia z okazji 60. urodzin ks. Prof. Artura Mezglewskiego 
pt. Człowiek – Państwo-Kościół.

6.4. W  dniu 9 kwietnia 2021 r. r. na Uniwersytecie Opolskim w  Opolu od-
był się IV Ogólnopolski Studencki Konkurs Wiedzy z  Zakresu Prawa Wy-
znaniowego. Temat przewodni tej edycji konkursu brzmiał „Ograniczenia 
wolności sumienia i  religii”. Do konkursu zgłosiło się czternaścioro uczestni-
ków, reprezentujących m. in. Uniwersytet Jagielloński, Uniwersytet Warmiń-
sko-Mazurski w  Olsztynie, Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
w  Warszawie - Wydział Prawa Kanonicznego oraz Wydział Prawa i  Admini-
stracji, oraz Uniwersytet Opolski. W  zmaganiach konkursowych pierwsze 
miejsce zajął Pan Igor Mędela z  Uniwersytetu Jagiellońskiego, Zaś kolejne 
miejsca należały do przedstawicieli Uniwersytetu Opolskiego. I  tak dru-
gie miejsce zajął Pan Bartłomiej Biernacki, trzecie Pan Krzysztof Górecki.

6.5. Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego jest nadal członkiem Interna-
tional Consortium for Law and Religion Studies (Międzynarodowe Konsorcjum 



418

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

Studiów o  Stosunkach Prawo-Religia) z  siedzibą w  Mediolanie i  na bieżąco 
opłaca składkę członkowską.

7. Wizerunek publiczny PTPW

7.1. Towarzystwo szczegółowo informuje o swojej działalności poprzez własne 
czasopismo naukowe „Przegląd Prawa Wyznaniowego”, ukazujące się w cyklu 
rocznym, w którego każdym tomie zamieszczana jest kronika działalności PTPW, 
a także poprzez stronę internetową www.ptpw.pl. W roku 2019 uruchomiona 
została nowa wersja tej strony, dostosowana do urządzeń mobilnych.. Kontynuo-
wane są prace nad stworzeniem serwisu internetowego, dostępnego on-line (także 
na urządzeniach mobilnych), na którym gromadzone będą źródła prawa, orzecz-
nictwo oraz literatura z zakresu prawa wyznaniowego. W założeniu, będzie on 
praktycznym uzupełnieniem dotychczasowej strony internetowej Towarzystwa.

7.2. PTPW wywiązało się w 2020 r. z obowiązku przekazania danych statystycznych 
i przesłało do Głównego Urzędu Statystycznego sprawozdanie ze swej działalności.

8. Kontrola działań Zarządu

Działalność Zarządu jest przedmiotem kontroli Komisji Rewizyjnej PTPW. 
Członkowie Komisji są stale zapraszani do udziału w posiedzeniach Zarządu 
i posiadają łatwy dostęp do całej dokumentacji Towarzystwa.

9. Podziękowanie

Zarząd wyraża wdzięczność członkom Polskiego Towarzystwa Prawa Wyzna-
niowego za wszelkie zaangażowanie w działalność naszego stowarzyszenia.

PROTOKÓŁ  
Z WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW  

POLSKIEGO TOWARZYSTWA PRAWA WYZNANIOWEGO  
ODBYTEGO W DNIU 8 WRZEŚNIA 2021 R.

I. W dniu 8 września 2021 r. odbyło się Walne Zgromadzenie Członków Polskiego 
Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (WZCz) w formie hybrydowej. Miejscem 



419

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

zebrania był hotel „Pałac Mała Wieś” (Mała Wieś 40; 05-622 Belsk Duży). WZCz 
odbyło się w  drugim dniu obrad XVIII Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa 
Wyznaniowego pt. 30-lecie ustaw wyznaniowych. Czy potrzebna jest reforma 
prawa wyznaniowego w Polsce? Walne Zgromadzenie rozpoczęto o godz. 15.30.

II. W posiedzeniu udział wzięło w formie hybrydowej 30 członków Polskiego 
Towarzystwa Prawa Wyznaniowego. Lista obecności w załączeniu.

III. Wraz z  zawiadomieniem o  zwołaniu Walnego Zgromadzenia przesłana 
została członkom PTPW następująca propozycja porządku obrad:
1) otwarcie obrad przez Prezesa PTPW; 
2) powołanie protokolanta, Komisji Skrutacyjnej i Komisji Uchwał;
3) przyjęcie regulaminu obrad; 
4) powołanie prezydium i wybór przewodniczącego obrad; 
5) przyjęcie porządku obrad; 
6) �rozpatrzenie sprawozdania Zarządu PTPW za okres od 13 czerwca 2020 r. 

do 8 września 2021 r.; 
7) rozpatrzenie sprawozdania finansowego PTPW za 2020 r.; 
8) �rozpatrzenie sprawozdania z kontroli przeprowadzonej przez Komisję Re-

wizyjną; 
9) rozpatrzenie sprawozdania z działalności Komisji Rewizyjnej; 
10) �podjęcie uchwał w sprawie przyjęcia sprawozdania Zarządu PTPW za okres 

od 13 czerwca 2020 r. do dnia 8 września 2021 r. 
11) �podjęcie uchwały w  sprawie przyjęcia sprawozdania finansowego PTPW 

za 2020 r.; 
12) �rozpatrzenie projektu budżetu PTPW na rok 2021 i głosowanie w przed-

miocie jego zatwierdzenia; 
13) wolne wnioski.

Ad. 1. Zebranie otworzył Prezes Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
prof. ucz. dr hab. Marek Bielecki (MB), który powitał serdecznie przybyłych człon-
ków Towarzystwa. Następnie sporządzone zostały listy obecności: odrębne dla 
członków zwyczajnych i członków nadzwyczajnych. Sprawdzono kworum. W dniu 
8 września 2021 r. PTPW liczyło 105 członków (w tym członków zwyczajnych 
uprawnionych do głosowania – 94), zatem wymagane kworum do prowadzenia 
obrad Walnego Zgromadzenia wynosiło 53 członków PTPW. Po sprawdzeniu 
obecności stwierdzono, iż w WZCz nie bierze udziału wymagana liczba członków 
PTPW z prawem głosu. W związku z  tym MB stwierdził brak kworum, a na-
stępnie poinformował, iż w zawiadomieniu o zwołaniu Walnego Zgromadzenia 
podany został również jego drugi termin wyznaczony zgodnie z § 18 ust. 4 pkt 2 



420

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

Statutu PTPW w tym samym dniu o godz. 16.30. Wobec powyższego ogłoszono 
przerwę w obradach.
IV. Obrady Walnego Zgromadzenia Członków zostały wznowione o godz. 16.30.

Ad. 2. Po wznowieniu obrad nadal prowadził je MB, który zaproponował 
powołanie na protokolanta dr Michała Poniatowskiego (MP). MO wyraziła 
zgodę. Nie było innych propozycji. Nikt nie zgłosił sprzeciwu. Przystąpiono 
do głosowania, w którym WZCz jednomyślnie powołało na tę funkcję MP.

Ad. 3. Przystąpiono do wyboru Komisji Skrutacyjnej i  Komisji Uchwał. Do 
składu Komisji Skrutacyjnej zgłoszeni zostali: prof. ucz. dr hab. Konrad Walczuk 
(KW), dr Michał Olszówka (MOlsz) i prof. dr hab. Tadeusz Stanisławski (TS). 
Zgłoszone osoby wyraziły zgodę na kandydowanie. Przystąpiono do głosowa-
nia, w którym WZCz jednomyślnie powołało taki skład Komisji Skrutacyjnej.

Następnie MB zwrócił się do Komisji Skrutacyjnej o  sprawdzenie, czy 
obrady są prawomocne. Komisja stwierdziła, iż zgodnie z § 18 ust. 4 pkt 2 Sta-
tutu PTPW obrady WZCz toczące się w II terminie mają charakter wiążący, 
a  podjęte uchwały są prawomocne bez względu na liczbę uprawnionych do  
głosowania.

Przystąpiono do powołania Komisji Uchwał. Do składu Komisji Uchwał 
zgłoszeni zostali: mgr Michał Czelny (MC), dr hab. Marta Osuchowska (MO) 
i  dr hab. Maciej Mikuła (MM). Zgłoszeni wyrazili zgodę na kandydowanie. 
Przystąpiono do głosowania, w  którym jednomyślnie powołano taki skład  
Komisji Uchwał.

Ad. 4. MB zaproponował przyjęcie Regulaminu obrad WZCz w formie, w jakiej 
obowiązywał on już w trakcie poprzednich Walnych Zgromadzeń. Nikt nie zgłosił 
innych propozycji, zatem przystąpiono do głosowania, w którym jednomyślnie 
stwierdzono przyjęcie Regulaminu obrad WZCz w zaproponowanym brzmieniu.

Ad. 5. Zgodnie z Regulaminem przystąpiono do wyboru Prezydium obrad WZCz. 
Do jego składu zaproponowano: prof. dr. hab. Tadeusza J. Zielińskiego (TJZ), prof. 
UWM dr. hab. Mieczysława Różańskiego (MR), ks. prof. ucz. dr. hab. Piotra Stanisza 
(PS), ks. prof. dr. hab. Artura Mezglewskiego (AM) i MP, który protokołował ob-
rady. Zgłoszeni wyrazili zgodę na kandydowanie. Nikt nie zgłosił sprzeciwu, zatem 
przystąpiono do głosowania, w którym W głosowaniu nad powołaniem Prezydium 
jednomyślnie powołano taki skład Prezydium. Po ukonstytuowaniu się Prezydium 
wyłoniło ze swego składu TJZ na przewodniczącego obrad, na wiceprzewodniczących 
–MR, PS, i AM, zaś sekretarzem Prezydium został MO. Przewodniczenie obradom  
rozpoczął TJZ.



421

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

Ad. 6. TJZ zapytał zebranych, czy są uwagi do porządku obrad zaproponowane-
go w zawiadomieniu o zwołaniu Walnego Zgromadzenia. Nikt nie zgłosił uwagi 
i sprzeciwu, zatem przystąpiono do głosowania w przedmiocie przyjęcia porządku 
obrad. W głosowaniu jednomyślnie przyjęto proponowany porządek obrad Walnego 
Zgromadzenia.

Ad. 7. Przystąpiono do rozpatrzenia sprawozdania Zarządu. TJZ oddał głos MB, 
który zgodnie z wymogiem § 20 pkt 2 Statutu PTPW przedstawił sprawozdanie 
Zarządu PTPW z  działalności za okres od 13 czerwca 2020 r. do 8 września 
2021 r. Tekst sprawozdania Zarządu w załączeniu. 

Ad. 8. Dr Justyna Krzywkowska (JKrz) - Skarbnik PTPW, przedstawiła 
sprawozdanie finansowe PTPW za okres od 1 stycznia 2020 r. do 31 grud-
nia 2020  r. Towarzystwo w  minionym roku budżetowym uzyskało przy-
chody z  działalności statutowej w  wysokości 50  347,39 PLN, zaś ponio-
sło wydatki w  wysokości 35449,54 PLN. Wynik finansowy PTPW za rok 
2020 zamknął się zyskiem 14897,85 PLN. Tekst sprawozdania finansowego  
w załączeniu.

Ad. 9. Prof. UZ dr hab. Tadeusz Stanisławski (TS) - przewodniczący Ko-
misji Rewizyjnej PTPW (KR), przedstawił sprawozdanie KR z  przeprowa-
dzonej kontroli finansowej działalności Towarzystwa za okres od 1 stycznia 
2020  r. do 31 grudnia 2020 r. KR nie stwierdziła żadnych uchybień w  dzia-
łalności Towarzystwa i  wnioskowała o  przyjęcie sprawozdania finansowe-
go z  działalności Towarzystwa za wspomniany okres. Tekst sprawozdania  
KR w załączeniu.

Ad. 10. Po wysłuchaniu sprawozdań Przewodniczący obradom TJZ zapytał 
obecnych, czy ktoś chce zadać pytanie lub zabrać głos w związku z przedstawio-
nymi sprawozdaniami. Następnie TJZ zamknął dyskusję i zarządził głosowania 
na poszczególnymi uchwałami.

Przystąpiono do głosowania nad uchwałą nr  57/2021 w  sprawie przyjęcia 
sprawozdania z działalności Zarządu za okres od 13 czerwca 2020 r. do 8 września 
2020 r. W głosowaniu udział wzięło 29 członków, głosów za – 29, przeciw – 0, 
wstrzymujących się – 0. Tekst uchwały w załączeniu.

Następnie przeprowadzono głosowanie nad uchwałą nr 58/2021 w sprawie 
przyjęcia sprawozdania finansowego za okres od 1 stycznia 2020 r. do 31  grud-
nia 2020 r. W  głosowaniu udział wzięło 30 członków, głosów za przyjęciem 
sprawozdania – 30, przeciw – 0, wstrzymujących się – 0. Tekst uchwały  
w załączeniu.



422

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

Ad. 11. W kolejnym punkcie porządku obrad JKrz przedstawiła projekt budżetu 
Towarzystwa na rok 2021 (tekst w załączeniu). Przystąpiono do głosowania nad 
uchwałą nr 59/2021 w sprawie zatwierdzenia budżetu na rok 2019. Udział w głoso-
waniu wzięło 29 członków, głosów za przyjęciem budżetu w zaproponowanym 
kształcie – 29, przeciw – 0, wstrzymujących się – 0. Tekst uchwały w załączeniu.

Ad. 12. 
Na koniec TJZ podziękował przybyłym członkom Towarzystwa za obecność 
i zakończył obrady WZCz.

V. Na tym wyczerpano porządek obrad i  zamknięto Walne Zgromadzenie 
Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego.

UCHWAŁA NR 57/2021 
 WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW  

POLSKIEGO TOWARZYSTWA PRAWA WYZNANIOWEGO  
Z DNIA 8 WRZEŚNIA 2021 R.

w sprawie przyjęcia sprawozdania z działalności Zarządu  
za okres od 13 czerwca 2020 r. do 08 września 2021 r.

Na podstawie § 20 pkt 2 Statutu Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
uchwala się co następuje:

§ 1

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
przyjmuje przedstawione przez Zarząd sprawozdanie z działalności za okres od 13 
czerwca 2020 r. do 08 września 2021 r., stanowiące załącznik do niniejszej uchwały.

§ 2

Uchwała wchodzi w życie 8 września 2021 r.



423

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

PREZYDIUM WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW PTPW

Przewodniczący – prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński
Wiceprzewodniczący: �prof. UWM dr hab. Mieczysław Różański 

ks. prof. ucz. dr hab. Piotr Stanisz 
ks. prof. dr hab. Artur Mezglewski 

Sekretarz – dr Michał Poniatowski 

UCHWAŁA NR 58/2021  
WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW  

POLSKIEGO TOWARZYSTWA PRAWA WYZNANIOWEGO  
Z DNIA 8 WRZEŚNIA 2021 R.

w sprawie przyjęcia sprawozdania finansowego  
za okres od 1 stycznia 2020 r.do 31 grudnia 2020 r.

Na podstawie § 20 pkt 1 i 2 Statutu Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznanio-
wego uchwala się co następuje:

§ 1

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
przyjmuje i  zatwierdza przedstawione przez Zarząd sprawozdanie finansowe 
za okres od 1 stycznia 2020 r. do 31 grudnia 2020 r.
Wynik finansowy Towarzystwa za okres, o którym mowa w ust. 1 zamknął się 
zyskiem w wysokości 14 897,85 PLN.

§ 2

Uchwała wchodzi w życie 8 września 2021 r.

PREZYDIUM WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW PTPW

Przewodniczący – prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński



424

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego…  

Wiceprzewodniczący: �prof. UWM dr hab. Mieczysław Różański  
ks. prof. ucz. dr hab. Piotr Stanisz  
ks. prof. dr hab. Artur Mezglewski

Sekretarz – dr Michał Poniatowski 

UCHWAŁA NR 59/2021  
WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW  

POLSKIEGO TOWARZYSTWA PRAWA WYZNANIOWEGO  
Z DNIA 8 WRZEŚNIA 2021 R.

w sprawie zatwierdzenia budżetu na rok 2021

Na podstawie § 20 pkt 6 Statutu Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
uchwala się co następuje:

§ 1

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
zatwierdza przedstawiony przez Zarząd projekt budżetu PTPW na rok 2021, 
stanowiący załącznik do niniejszej uchwały.

§ 2

Uchwała wchodzi w życie 08 września 2021 r.

PREZYDIUM WALNEGO ZGROMADZENIA CZŁONKÓW PTPW

Przewodniczący – prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński
Wiceprzewodniczący: �prof. UWM dr hab. Mieczysław Różański  

ks. prof. ucz. dr hab. Piotr Stanisz  
ks. prof. dr hab. Artur Mezglewski 

Sekretarz – dr Michał Poniatowski 



Przegląd Prawa Wyznaniowego

POŻEGNANIA

Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego
żegna

ks. prof. dr. hab. Henryka Misztala
(1936–2020)

Zarząd PTPW

Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego
żegna

prof. UW dr. hab. Janusza Osuchowskiego
(1928–2021)

Zarząd PTPW

Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego
żegna

prof. dr. hab. Michała Pietrzaka
(1929–2021)

Zarząd PTPW



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

427

Piotr Stanisz

WSPOMNIENIE O ŚP. KSIĘDZU PROFESORZE  
HENRYKU MISZTALU 

W dniu 28 października 2020 r. zmarł Ksiądz Profesor Henryk Misztal, wybitny 
naukowiec, zaangażowany nauczyciel, niestrudzony wychowawca licznych już 
samodzielnych pracowników nauki, a nadto gorliwy Kapłan i po prostu dobry 
Człowiek. Spojrzenie na Jego odejście z – właściwej Mu – perspektywy wiary 
zupełnie nie wymaga szukania pokrzepienia i nadziei w pozostawionych przez 
Niego dziełach, odczytywanych przez pryzmat słów Horacego, iż non omnis mo-
riar. Prawdą jednak pozostaje, że dzieła te onieśmielają swą liczba i znaczeniem.

Ks. Henryk Misztal urodził się 10 kwietnia 1936 r. w Skubisze k. Lublina. Z Zie-
mią Lubelską związał całe swoje życie. Znaczącą jego większość spędził w sa-
mym Lublinie, do którego przeniósł się już po ukończeniu szkoły powszechnej. 
W Lublinie zdał maturę, odbył formację w Wyższym Seminarium Duchownym 
i przyjął świecenia kapłańskie (1960). Do Lublina też powrócił po roku pracy 
duszpasterskiej w Tomaszowie Lubelskim. Podjął wówczas studia na Wydziale 
Prawa Kanonicznego KUL. Ukończył je w 1964 r., uzyskując magisterium i li-
cencjat. Po kolejnych czterech latach uzyskał stopień naukowy doktora prawa 
kanonicznego (rozprawa doktorska nosiła tytuł Cenzura uprzednia pism i druków 
w Kościele Zachodnim. Studium historyczno-prawne, a jej promotorem był ks. prof. 
dr hab. Aleksy Petrani). W roku akademickim 1969/1970, na tej samej uczelni, 
rozpoczął pracę w Międzywydziałowym Zakładzie Ustroju i Prawa PRL, aby 
w 1972 r. – po perturbacjach związanych z likwidacją wspomnianego zakładu, 
w tym okresowej utracie zatrudnienia – związać się z nowoutworzoną Katedrą 
Prawa Wyznaniowego. Na prowadzenie niezależnych badań z zakresu prawa 
wyznaniowego przez duchownego katolickiego i  nauczyciela akademickiego 
KUL (a  zwłaszcza na publikowanie wyników takich badań) zupełnie jednak 
nie było w PRL klimatu. Fakt ten – obok szczerego zafascynowania problema-
tyką świętości kanonizowanej – niewątpliwie zaważył na ukierunkowaniu Jego 
zainteresowań badawczych.



428

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Piotr Stanisz

Kolokwium habilitacyjne ks. dr Misztal odbył w  1979 r., przedstawiając 
rozprawę pt. „Causae historicae” w postępowaniu beatyfikacyjnym i kanonizacyj-
nym (Lublin 1981). Dzięki uzyskanemu stopniowi w 1980 r. został powołany na 
kierownika Katedry Prawa Wyznaniowego, a w 1984 r. – jako kurator – przejął 
też odpowiedzialność za utworzoną wówczas Katedrę Prawa Kanonizacyjnego. 
Problematyka prawno-kanonizacyjna zdecydowanie dominowała w badaniach 
prowadzonych przez Księdza Profesora do lat 90. XX w. Wystarczy wspomnieć 
pochodzące z tego okresu Jego książki: Drogi rozwoju postepowania kanonizacyj-
nego (Częstochowa 1983); Biegli w postępowaniu kanonizacyjnym (Lublin 1985) 
czy Komentarz do Konstytucji apostolskiej „Divinus perfectionis magister” (Lublin 
1987). Była też wyraźnie obecna w Jego późniejszych badaniach (zob. przede 
wszystkim: Prawo kanonizacyjne według ustawodawstwa Jana Pawła II. Instytucje 
kanonizacyjnego prawa materialnego, zarys historii procedury kanonizacyjnej, po-
stępowanie w diecezji i Kongregacji, wzory pism i formularzy, Lublin – Sandomierz 
1997; Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, Città del Vaticano 2005; 
„Sanctorum Mater”. Instrukcja Kongregacji Spraw Kanonizacyjnych o prowadzeniu 
dochodzenia diecezjalnego lub eparchialnego w sprawach kanonizacyjnych. Komen-
tarz, Lublin 2008; Postępowanie kanonizacyjne w diecezji lub eparchii, Lublin 2017, 
wraz z L. Fiejdasz-Buczek). Ten ważny fragment działalności naukowej Księdza 
Profesora jest z reguły mało znany specjalistom z zakresu prawa wyznaniowe-
go. Tymczasem to właśnie publikacje dotyczące prawa kanonizacyjnego jako 
pierwsze przyniosły Mu rozgłos i uznanie, a katedra, której był kuratorem, stała 
się prężnym ośrodkiem nauki prawa kanonizacyjnego, znanym szeroko poza 
granicami naszego kraju. 

Na podjęcie nieskrępowanych badań z zakresu prawa wyznaniowego pozwo-
liły Księdzu Profesorowi dopiero przemiany demokratyzacyjne, które podjęto 
pod koniec lat 80. XX w. Od razu z tej okazji skorzystał. Swoją uwagę skierował 
najpierw na ustawodawstwo wyznaniowe z 17 maja 1989 r., którego był jednym 
z pierwszych komentatorów. Ze względu na coraz liczniejsze rzesze studentów 
prawa KUL i rosnące zapotrzebowanie na odświeżone ujęcia polskiego prawa 
wyznaniowego szybko podjął również zadanie jego całościowego omówienia. Za 
cel stawiał sobie przede wszystkim odpowiednie dowartościowane wszystkich 
konsekwencji należnej każdemu wolności religijnej, w  której widział najważ-
niejsze kryterium oceny poszczególnych przepisów. Nie jest przypadkiem, że 
przedstawieniu pełnej koncepcji tej wolności konsekwentnie poświęcał obszerne 
fragmenty przygotowywanych wówczas opracowań.

Pierwszym efektem inicjatyw zmierzających do odnowionego ujęcia obo-
wiązującego w Polsce prawa wyznaniowego była monografia pt. Polskie prawo 
wyznaniowe. Zagadnienia wstępne. Rys historyczny (Lublin 1996). Zawarte w niej 
rozważania były skoncentrowane za zagadnieniach systemowych i  wątkach 



429

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Wspomnienie o śp. Księdzu Profesorze Henryku Misztalu 

historycznych, ze szczególnym uwzględnieniem okresu tzw. Polski Ludowej. 
Natomiast jej kontynuację stanowiły prace zbiorowe, które powstały pod kie-
runkiem i  ze znaczącym udziałem Księdza Profesora. Ich przedmiotem było 
obowiązujące wówczas prawo wyznaniowe (Prawo wyznaniowe III Rzeczypospo-
litej, Lublin – Sandomierz 1999; Prawo wyznaniowe, Lublin – Sandomierz 2000 
i 2003). Było mi dane uczestniczyć w ostatnich z wymienionych tu inicjatyw 
wydawniczych Księdza Profesora. Po latach myślę o  Jego roli z  niesłabnącą 
wdzięcznością, szacunkiem i uznaniem. W swoich młodszych współpracowni-
kach potrafił wzbudzić prawdziwe zaangażowanie, umiał zmotywować do wysiłku 
i terminowego wykonania zadania, miał zdolność wyzwalania potrzebnej odwagi, 
a także konsekwentnie wymagał odpowiedniej jakości i – zwłaszcza – dążenia 
do prawdy. Potrafił inspirować i pomagać w weryfikacji poglądów, a przy tym 
szanował i doceniał rzetelną pracę. Zachowywał przy tym nieczęsto spotykaną 
pokorę. Do inicjatyw skutkujących publikacją kolejnego podręcznika napisa-
nego przez pracowników Katedry Prawa Wyznaniowego KUL włączył się po 
prostu jako jeden z autorów (Prawo wyznaniowe, Warszawa 2006, 2008, 2011). 

Trudno byłoby w tym miejscu szczegółowo omawiać kolejne opracowania 
Księdza Profesora z zakresu prawa wyznaniowego. Jednak już sam przegląd po-
dejmowanych tematów wiele mówi o Jego naukowej wrażliwości i ukierunkowa-
niu badań. Wśród zagadnień, którym poświęcił szczególnie wiele uwagi, znalazło 
się m.in. prawo rodziców do wychowania dzieci zgodnie z własnymi przekonania-
mi, wolność i misja uniwersytetów katolickich, ograniczenia wolności religijnej 
oraz represje wobec Kościoła katolickiego i jego osób duchownych w okresie tzw. 
Polski Ludowej, a także prześladowania chrześcijan we współczesnym świecie. 
Pozostał więc wierny postrzeganiu prawa wyznaniowego przez pryzmat jego 
zasady naczelnej, jaką jest wolność religijna w jej najpełniejszym rozumieniu. 

Wszystkie lata swojej naukowej aktywności poświęcił Ksiądz Profesor tylko 
jednej uczelni – Katolickiemu Uniwersytetowi Lubelskiemu Jana Pawła II. Od 
1992 r. pracował tu na stanowisku profesora zwyczajnego. Funkcję kuratora 
Katedry Prawa Wyznaniowego pełnił do 2004 r., natomiast kierownikiem 
Katedry Prawa Wyznaniowego był do końca 2007 r. Gdy w 2011 r. doszło do 
nieuchronnego rozwiązania stosunku pracy, który wiązał Księdza Profesora 
z KUL, Jego pracowniczy staż w tej Uczelni wynosił już ponad 40 lat. Z per-
spektywy lat z  rozrzewnieniem wciąż mówił o  KUL: „To jest mój i  jedyny 
i  umiłowany Uniwersytet” (Podziękowanie, w: Odnowienie doktoratu Ks. prof. 
dr. hab. Henryka Misztala, Lublin 2018, s. 54). Utrzymując konwencję, można 
jednak również powiedzieć, że było to uczucie odwzajemnione. Kompetencje 
Księdza Profesora szybko zostały tu dostrzeżone. Aby nie wymieniać wszystkich 
tego dowodów, wystarczy wspomnieć, iż był m.in. prodziekanem (1983–1987) 
i dziekanem Wydziału Prawa Kanonicznego (1987–1989). 



430

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Piotr Stanisz

Ważnym rysem charakteryzującym postawę Księdza Profesora było wspo-
maganie rozwoju naukowego młodych ludzi. Przez prowadzone przez Niego 
seminaria magisterskie i doktoranckie przewinęły się ich całe rzesze. Pod Jego 
kierunkiem napisano ponad 170 prac magisterskich i licencjackich. Wypromo-
wał 32 doktorów nauk prawnych w zakresie prawa lub prawa kanonicznego. Był 
przy tym promotorem zaangażowanym i cierpliwym, wymagającym i pozosta-
wiającym wolność posiadania własnych poglądów. Dzięki temu wielu z  Jego 
wychowanków nie zatrzymało się w rozwoju naukowym również po uzyskaniu 
doktoratu. Nie brak ich w  Polskim Towarzystwie Prawa Wyznaniowego, do 
którego utworzenia walnie się zresztą przyczynił i którego działalność życzliwie 
śledził również wówczas, gdy stan zdrowia nie pozwalał już na udział w naszych 
środowiskowych inicjatywach. 

Za wybitne zasługi w pracy naukowej i dydaktycznej był wielokrotnie na-
gradzany. W  2000 r. otrzymał Krzyż Kawalerski Orderu Odrodzenia Polski, 
a w 2006 r. odznaczono Go Medalem Komisji Edukacji Narodowej. Na forum 
kościelnym w 1996 r. obdarzono Go godnością kapelana honorowego Ojca Świę-
tego. Jest jednak znamienne, że nie tylko w mojej pamięci, ale i we wszystkich 
o Nim wspomnieniach, jakie w tych dniach słyszałem czy czytałem, pozostał On 
przede wszystkim jako Człowiek emanujący dobrocią i ciepłem. Wiem, że taki 
ideał realizował świadomie i konsekwentnie. „Cóż bowiem za korzyść odniesie 
człowiek, choćby cały świat zyskał, a na swej duszy szkodę poniósł?” (Mt 16, 26).



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

431

Aneta M. Abramowicz

BIBLIOGRAFIA PUBLIKACJI KSIĘDZA PROFESORA  
HENRYKA MISZTALA (1936-2020)  

Z ZAKRESU PRAWA WYZNANIOWEGO

Zmarły 28 października 2020 r. ks. prof. dr hab. Henryk Misztal, profesor 
zwyczajny Wydziału Prawa, Prawa Kanonicznego i Administracji Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II był wzorem niestrudzonego człowieka 
nauki. Owocem Jego pracy badawczej jest ponad 500 publikacji1, których ty-
tuły wskazują na dwa główne obszary Jego naukowej aktywności. Pierwszym 
z  nich było prawo kanonizacyjne. Natomiast drugim, równoległym nurtem 
badawczym w  pracy naukowej Księdza Profesora było prawo wyznaniowe, 
w  zakresie którego podejmował zagadnienia gwarancji wolności religijnej, 
statusu kościołów i  innych związków wyznaniowych w  prawie polskim oraz 
stosunków pomiędzy państwem a Kościołem w okresie tzw. Polski Ludowej. 
Był też jednym z  pierwszych komentatorów ustawodawstwa wyznaniowego 
z 17 maja 1989 r. W zakresie prawa wyznaniowego w swojej pracy badawczej 
podejmował również zagadnienia dotyczące prawa rodziców do wychowania 
dzieci zgodnie ze swoimi przekonaniami, sytuacji prawnej uniwersytetów kato-
lickich, statusu prawnego archiwów kościelnych oraz prześladowań chrześcijan 
we współczesnym świecie. Należy podkreślić, że był autorem bądź współautorem 
kilku podręczników do polskiego prawa wyznaniowego, które zyskały uznanie 
w środowisku naukowym przedstawicieli tej dyscypliny naukowej.

Dla upamiętnienia oraz umożliwienia refleksji nad dokonaniami w  pracy 
naukowej Zmarłego dotyczącej prawa wyznaniowego przedstawiony zostaje 
wykaz Jego publikacji z  tego zakresu. Z uwagi na bogactwo opublikowanych 
prac dokonano ich podziału na: monografie, artykuły naukowe, hasła encyklo-
pedyczne, recenzje, przedmowy, artykuły propagujące naukę, sprawozdania 
i inne publikacje. Porządkując je, odwołano się do porządku chronologiczno-
-alfabetycznego.

1	 Wykaz wszystkich publikacji ks. prof. dr hab. Henryka Misztala: https://www.kul.pl/ks-prof-dr-
hab-henryk-misztal,art_1099.html 



432

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Aneta M. Abramowicz

MONOGRAFIE

Polskie prawo wyznaniowe, t. I: Zagadnienia wstępne. Rys historyczny, Lublin 
1996, ss. 374.

Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej, red. H. Misztal (stan prawny na 15 listo-
pada 1998 r.), Lublin-Sandomierz 1999, ss. 280.

Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lutego 2000 r.), red. H. Misztal, Lublin 
2000, ss. 512.

Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, 
Lublin 2003, ss. 439.

Prawo wyznaniowe (współautorzy: A. Mezglewski, P. Stanisz), Warszawa 2006, 
ss. 284.

Prawo wyznaniowe (współautorzy: A. Mezglewski, P. Stanisz), Warszawa 2008, 
ss. 292.

Prawo wyznaniowe (współautorzy: A. Mezglewski, P. Stanisz),, Warszawa 2011, 
ss. 330.

ARTYKUŁY NAUKOWE

Duszpasterstwo Polonii Włoskiej, w: Studia Polonijne, t. 1, Lublin 1976, s. 185–189.
Archiwum Diecezjalne Lubelskie, ABMK 53(1986), s. 67–69.
Źródła do dziejów KUL w Archiwum Diecezjalnym Lubelskim, w: Katolicki Uni-

wersytet Lubelski. Wybrane zagadnienia z dziejów Uczelni, red. G. Karolewicz, 
M. Zahajkiewicz, Z. Zieliński, Lublin 1992, s. 374–379.

Kościelne pojęcie wolności religijnej a ustawa o gwarancjach sumienia i wyznania 
z 1989 r., KiP 11(1993), s. 103–122.

Ustawowe gwarancje wolności religijnej w  Polsce od 1989 roku, „Chrześcijanin 
w Świecie” 25(1993), nr 3(194), s. 56–73.

Wolność religijna w prawie polskim od 1989 r. (cz. I), „Zamojski Informator Die-
cezjalny”, 3(1994), nr 1, s. 47–54.

Wolność religijna w prawie polskim od 1989 r. (cz. II), „Zamojski Informator Die-
cezjalny” 3(1994), nr 2, s. 120–140.

Wizja KUL Kardynała Stefana Wyszyńskiego, ZN KUL 38(1995), nr 1-2, s. 89–107.
Archiwum Archidiecezjalne, w: W służbie Kościołowi Lubelskiemu 1975–1997. Księga 

upamiętniająca posługę Pasterza Diecezji Arcybiskupa Bolesława Pylaka, red. 
D. Pietrusiński Lublin 1998 s. 276–280.

Kościelne osoby prawne w prawie polskim, w: Historia et ius. Księga pamiątkowa 
ku czci ks. prof. Henryka Karbownika, red. A. Dębiński, G. Górski, Lublin 
1998, s. 491–513.



433

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Bibliografia publikacji Księdza Profesora Henryka Misztala (1936-2020)… 

Osobowość prawna kościołów i innych związków wyznaniowych, w: Prawo wyzna-
niowe III Rzeczypospolitej (stan prawny na 15 listopada 1998 r.), red. H. Misztal, 
Lublin-Sandomierz 1999, s. 103–128.

Prawo małżeńskie, w: Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej (stan prawny na 
15 listopada 1998 r.), red. H. Misztal, Lublin-Sandomierz 1999, s. 139–178.

Wolność religijna i jej gwarancje prawne, w: Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej 
(stan prawny na 15 listopada 1998 r.), red. H. Misztal, Lublin-Sandomierz 
1999, s. 17–64.

Druga Rzeczpospolita (1918–1939), w: Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej 
(stan prawny na 15 listopada 1998 r.), red. H. Misztal, Lublin 2000, s. 83–104.

Gwarancje prawa międzynarodowego i  polskiego w  zakresie uprawnień rodziców 
do religijnego wychowania dzieci, SPW 2000, t. I, s. 5–20.

Okres rozbioru Polski (1772–1918), w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lutego 
2000 r.), red. H. Misztal, Lublin 2000, s. 74–82.

Okres II wojny światowej (1939–1945), w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 
1 lutego 2000 r.), red. H. Misztal, Lublin 2000, s. 105–131.

kres 1945–1989, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lutego 2000 r.), red. 
H. Misztal, Lublin 2000, s. 132–190.

Osobowość prawna kościołów i innych związków wyznaniowych, w: Prawo wyznanio-
we (stan prawny na 1 lutego 2000 r.), red. H. Misztal, Lublin 2000, s. 294–317.

Pojęcie i  nauka prawa wyznaniowego, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 
1 lutego 2000 r.), red. H. Misztal, Lublin 2000, s. 27–35.

Prawo małżeńskie, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lutego 2000 r.), red. 
H. Misztal, Lublin 2000, s. 328–350, 358–360.

Prawa rodziny w zakresie wychowania dzieci, w: Katecheza dzisiaj. Problemy prawne 
i teologiczne, red. W. Janiga, A. Mezglewski, Krosno-Sandomierz 2000, s. 13–31.

Stosunki wyznaniowe w I Rzeczypospolitej, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny 
na 1 lutego 2000 r.), red. H. Misztal, Lublin 2000, s. 63–73.

Systemy relacji państwo-Kościół, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lutego 
2000 r.), red. H. Misztal, Lublin 2000, s. 36-60.

Wolność religijna, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lutego 2000 r.), red. 
H. Misztal, Lublin 2000, s. 204-–249.

Sytuacja prawna archiwum parafialnego, ABMK 75(2001), s. 77–90.
Wolność uniwersytetu i na uniwersytecie katolickim, SPW 2002, t. 4, s. 3–30.
Sytuacja prawna archiwum parafialnego, RNP 12(2002), z. 2, s. 87–102.
Uniwersytet katolicki w  doktrynie Kościoła i  prawie kanonicznym, w: Ius et lex. 

Księga jubileuszowa ku czci Profesora Adama Strzembosza, red. A. Dębiński, 
A. Grześkowiak. K. Wiak, Lublin 2002, s. 425–445.

Archiwum Diecezjalne, w: Struktura i  zadania Kurii Diecezjalnej. Materiały 
z  ogólnopolskiej konferencji naukowej zorganizowanej w  ramach obchodów 



434

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Aneta M. Abramowicz

Roku Prymasa Tysiąclecia przez Stowarzyszenie Kanonistów Polskich, Wydział 
Prawa Kanonicznego UKSW, Wydział Nauk Prawnych TNKUL oraz Wyższe 
Seminarium Duchowne w Diecezji Warszawsko-Praskiej (Warszawa-Praga 11-12 
września 2001), red. J. Krukowski, K. Warchałowski, Warszawa 2003, s. 103–117.

Druga Rzeczpospolita (1918–1939), w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 
2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 92–106.

Idea wolności religijnej, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 2003 r.), 
red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, Lublin 2003, s. 59–72.

Konstytucyjne podstawy polskiego prawa wyznaniowego, w: Prawo wyznaniowe 
(stan prawny na 1 lipca 2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, 
Lublin 2003, s. 188–206.

Okres rozbioru Polski (1772–1918), w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 
2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, Lublin 2003, s. 84–91.

Okres II wojny światowej (1939–1945), w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 
lipca 2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, Lublin 2003, s. 107–127.

Okres 1945-1989, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 2003 r.), red. 
H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, Lublin 2003, s. 128–172.

Osobowość prawna kościołów i innych związków wyznaniowych, w: Prawo wyznaniowe 
(stan prawny na 1 lipca 2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 247–265.

Prawo małżeńskie, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 2003 r.), red. 
H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 277–295; 298–301.

Prawo rodziców do wychowania dzieci, w: Iustitia civitatis fundamentum. Księga 
pamiątkowa ku czci Profesora Wiesława Chrzanowskiego, red. H. Cioch, 
A. Dębiński, J. Chaciński, Lublin 2003, s. 555–571.

Systemy relacji państwo-Kościół, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 
2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 36–58.

Stosunki wyznaniowe w I Rzeczypospolitej, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny 
na 1 lipca 2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 75–83.

Wprowadzenie do prawa wyznaniowego, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 
1 lipca 2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 27–35.

Divide et impera. Niszczenie struktur kościelnych i  represje wobec duchownych 
w Polsce jako jedna z metod walki systemu stalinowskiego z religią, w: Represje 
wobec osób duchownych i  konsekrowanych w  PRL w  latach 1944–1989, red. 
A. Grześkowiak, Lublin 2004, s. 23–43.

Pojęcie prawa wyznaniowego, w: Prawo wyznaniowe w systemie prawa polskiego. 
Materiały I  Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego, Kazimierz 
Dolny 14–16 stycznia 2003, red. A. Mezglewski, Lublin 2004, s. 11–37.

Człowiek wielkiej pracy i  posłuszeństwa – Biskup Piotr Hemperek (1931–1992), 
w:  W  Duchu i  Prawdzie. Wybrane sylwetki Kościoła lubelskiego (1805–2005), 
red. H. Misztal, Lublin 2005, s. 364–371.



435

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Bibliografia publikacji Księdza Profesora Henryka Misztala (1936-2020)… 

Jestem cały konsekrowany – Ksiądz Tadeusz Pałyga (1935–1964), w: W  Duchu 
i Prawdzie. Wybrane sylwetki Kościoła lubelskiego (1805–2005), red. H. Misztal, 
Lublin 2005, s. 225–230.

Prefekt Liceum Biskupiego – Ksiądz Józef Tatarczak (1916–1980), w: W  Duchu 
i Prawdzie. Wybrane sylwetki Kościoła lubelskiego (1805–2005), red. H. Misztal, 
Lublin 2005, s. 427–431.

Polacy z pomocą Żydom (diecezja lubelska, 1939-1945), (współautor z J. Jabłoński, 
J. Maciąg, W. Zakrzewski) w: W Duchu i Prawdzie. Wybrane sylwetki Kościoła 
lubelskiego (1805–2005), red. H. Misztal, Lublin 2005, s. 506–519.

Zarys kompetencji, styl działania i  cele Urzędu do Spraw Wyznań (współautor: 
A. Mezglewski), w: Prawo i polityka wyznaniowa w Polsce Ludowej. Materia-
ły z II Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego (Kazimierz Dolny 
26-28 października 2004), red. A. Mezglewski, P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 
2005, s. 33–70.

Prawo rodziców do wychowania dzieci według własnych przekonań, „Teka Komisji 
Prawniczej Polskiej Akademii Nauk Oddział w Lublinie” 2009, t. 2, s. 64–75.

Włoski model finansowania związków wyznaniowych, (współautor: P. Stanisz), 
w: Pro bono Reipublicae. Księga jubileuszowa Profesora Michała Pietrzaka, red. 
P. Borecki, A. Czohara, T.J. Zieliński, Warszawa 2009, s. 342–355.

Działalność Komisji Wspólnej Przedstawicieli Rządu i  Episkopatu w  latach 
1949–1989, (współautor: P. Stanisz), w: Vetera Novis Augere. Studia i  prace 
dedykowane Profesorowi Wacławowi Uruszczakowi, red. S. Grodziski, D. Malec, 
A. Karabowicz, M. Stus, t. II, Kraków 2010, s. 763–770.

Ustawy majowe – o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania oraz o  stosunku 
państwa do Kościoła Katolickiego w Polsce – z perspektywy 20 lat, w: Podstawy 
regulacji stosunków Państwo – Kościół w Rzeczypospolitej Polskiej i Republice 
Włoskiej. I  fondamenti della regolazione delle relazioni Stato – Chiesa nella 
Repubblica di Polonia e nella Repubblica Italiana, red. P. Czarnek, D. Dudek, 
P. Stanisz, Lublin 2010, s. 85–107.

Wolność wyznania a  symbole religijne w  życiu publicznym „państwa świeckiego” 
(współautor: P. Stanisz), „Annales Canonici” 2010, t. 6, s. 37–55.

Efektywność dialogu prowadzonego w  ramach Komisji Wspólnej Przedstawicieli 
Rządu i Konferencji Episkopatu Polski (współautor: P. Stanisz), w: Bilateralizm 
w stosunkach państwowo-kościelnych, red. M. Bielecki, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 2011, s. 21–38.

Wolność rodziców do wychowania religijnego i moralnego dzieci zgodnie z ich prze-
konaniami, „Przegląd Prawno-Ekonomiczny” 2012, nr 4(21), s. 6–13.

Geografia prześladowań chrześcijan w krajach islamskich, SPW 2014, t. 17, s. 91–110.
Priorytety katolickich uczelni w  XXI wieku, w: Reddite ergo quae sunt Caesaris 

Caesari et quae sunt Dei Deo. Księga Jubileuszowa dedykowana Księdzu 



436

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Aneta M. Abramowicz

Profesorowi Józefowi Krukowskiemu z  okazji 50-lecia pracy naukowej, red. 
M. Sitarz, P. Stanisz, H. Stawiniak, Lublin 2014, s. 471–487.

Prześladowanie chrześcijan w krajach islamskich, w: Aktualne problemy wolności 
myśli, sumienia i religii, red. P. Stanisz, A.M. Abramowicz, M. Czelny, M. Or-
don, M. Zawiślak, Lublin 2015, s. 213–227.

Dobra doczesne i świętość w średniowiecznej Europie, w: Pecunia servire debet sed 
non regere. Księga Jubileuszowa dedykowana Księdzu Profesorowi Stanisławowi 
Dubielowi, Lublin 2017, s. 243–262.

HASŁA ENCYKLOPEDYCZNE

Komisja Wspólna Przedstawicieli Rządu i Episkopatu Polski, w: EK, t. 9, Lublin 
2002, kol. 458–459.

Prawo wyznaniowe, w: Leksykon Obywatela, red. S. Serafin, B. Szmulik, Warszawa 
2008, s. 970–971.

Wolność sumienia i  religii, w: Leksykon Obywatela, red. S. Serafin, B. Szmulik, 
Warszawa 2008, s. 976–978.

Wolność sumienia i religii, w: Leksykon administratywisty, red. Stanisław Wrzosek, 
Anna Haładyj, Michał Domagała, Radom 2013, s. 525–527.

Archiwum, w: Leksykon Prawa Kanonicznego, red. M. Sitarz, Lublin 2017, kol. 
182–190.

RECENZJE

R. Łyczywek, O etyce zawodów prawniczych, w: Etyka zawodowa, red. A. Sarapata, 
Warszawa 1971, s. 216–251. Rec. ZN KUL 4(1972), s. 67–69.

Navarro Luis, Diritto di associazione e associazioni di fedeli, Milano 1991. Rec. 
KiP 1998, s. 295–296.

A. Mantineo, Le università cattoliche nel diritto della Chiesa e dello stato, Milano – 
Dott. A. Giuffré Editore 1995, ss. 180. Rec. SPW 2001, t. 3, s. 151–157.

Silvio Ferrari, I. C. Ibán, Diritto e religione in Europa Occidentale, Il Mulino 1997, 
ss. 202. Rec. SPW 2001, t. 2, s. 165–170.

Danuta Piątkowska, Polskie kościoły w  Nowym Jorku, Nowy Jork-Opole 2002, 
ss. 614. Rec. Dokument aktywności polskiej emigracji (Monografia Danuty 
Piątkowskiej o  polskich kościołach w  Nowym Jorku), „Przegląd Polski”, 
4  października 2002, s. 1 i 11.

Danuta Piątkowska, Polskie kościoły w  Nowym Jorku, Nowy Jork-Opole 2002, 
ss. 614. Rec. SPW 2002, t. 5, s. 251–255.



437

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Bibliografia publikacji Księdza Profesora Henryka Misztala (1936-2020)… 

Zenon Grocholewski, La filosofia del derecho en las eseñanazas de Juan Pablo II y 
osteros escritos, Editorial Temis S. A. Istituto de Humanidades Universidat de la 
Sabana, Bogotá-Colombia 2001, ss. XXXVI+73. Rec. „Prawo-Administracja-
-Kościół” 2002, nr 2-3(10-11), s. 213–218.

Wiesław Bar, Wolność religijna w Dār al-Islām. Zagadnienia prawa wyznaniowego, 
Lublin 2003, ss. 280. Rec. SPW 2003, t. 6, s. 182–190.

Piotr Stanisz, Ubezpieczenia społeczne duchownych w  prawie polskim, Lublin: 
Redakcja Wydawnictw KUL, ss. 195. Rec. SPW 2005, t. 7, s. 309–315.

Stanisław Jóźwiak, Państwo i Kościół w pismach św. Augustyna, Lublin, Wydaw-
nictwo KUL 2004, ss. 236. Rec. SPW 2005, t. 7, s. 316–322.

Chiesa cattolica ed Europa centro-orientale. Libertà religiosa e processo di democra-
tizzazione, a cura di Antonio G. Chizzoniti, Vita e Pensiero, Milano 2004, ss. 
724. Rec. SPW 2006, t. 9, s. 269–274.

Krzysztof Wojtyczek, Prawa człowieka, w: Prawo francuskie, red. A. Machowska, 
K. Wojtyczek, t. 2, Zakamycze 2005, s. 25-76. Rec. SPW 2006, t. 9, s. 267–269.

Zenón Caredenal Grocholewski, Juan Pablo II el Magno. Una personalidad que es 
un reto, Universidad Sergio Arbolenda, Cátedra Juan Pablo II el Magno, Escuela 
de Comunicación y Humanidades Universidad Sergio Arboleda, InterColumbia, 
Bogotá, 2005, ss. 193, Rec. „Prawo –Administracja – Kościół” 2006, Numer 
specjalny (26), s. 289–292.

Ombretta Fumagali Carulli, A Cesare ciò che è di Cesare, a Dio ciò che è di Dio. 
Laicità dello Stato e libertà delle Chiese, Vita e Pensiero, Milano 2006, ss. 157. 
Rec. SPW 2007, t. 10, s. 407–413.

Państwo i kościół w krajach Unii Europejskiej, red. G. Robbers, tłum. J. Łopatowska-
-Rynkowska, M. Rynkowski, Wrocław: Kolonia Limited 2007, ss. 435. Rec. SPW 
2008, t. 11, s. 321–326.

P. Stanisz, Porozumienia w sprawie regulacji stosunków między państwem a nieka-
tolickimi związkami wyznaniowymi we włoskim porządku prawnym, Lublin, 
Wydawnictwo KUL, 2007. Rec. PPW 2009, t. 1, s. 265–269.

D. Walencik, Rewindykacja nieruchomości Kościoła Katolickiego w postępowaniu 
przed Komisją Majątkową, Lublin: Wydawnictwo KUL, 2009, ss. 280. Rec. 
PPW 2010, t. 2, s. 251–255.

Stella Coglievina (a  cura di). Le Conferenze episcopali in Europa. Un nuovo at-
tore delle relazioni tra Stati e Chiesa Cattolica, Vita e Pensiero, Milano 2010, 
ss. XXI+226. Rec. „Studia Prawnicze KUL” 2010, t. 4, s. 133–139.

Maria Pia Baccari e Attilio Mastino (a cura di), Il titolo di “Magno” dalla Repub-
blica all’Impero al Papato. Giovanni Paolo Magno, Rec. „Studia Prawnicze 
KUL” 2011, t. 1, s. 193–197.



438

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Aneta M. Abramowicz

Osoba i dzieło Ojca Świętego Jana Pawła II. Studium wybranych problemów, red. 
P. Marzec, J. Nikołajew, Tomaszów Lubelski-Lublin 2009, ss. 408, „Studia 
Prawnicze KUL” 2011, 34(47-48), s. 291–293.

Paweł Bała, Pod wezwaniem Boga czy Narodu? Religia a ustrój – studium przypad-
ku polskich konstytucji, Wydawnictwo von borowiecky, Warszawa 2010, ss. 359. 
Rec. SPW 2011, t. 14, s. 339–345.

Zenon Cardinal Grocholewski, Universitatea azi – Universität heute, Cluj–Napoca: 
Editura Fundatier pentru Studi Europee 2010, ss. 181 (współautor: M. Zawiślak), 
Rec. RNP 21 (2011), z. 2, s. 327–336.

Carlo Cardia, Identità religiosa e culturale europea. La questione del crocifisso, 
Con prefazioni di Franco Frattini, Ministro degli Affari Estersi, Gianni Letta, 
Sottosegretario di Stato alla Presidenza del Consiglio, Umberto Allemandi & 
C. Torino – Londra – Venezia – New York, 2010, ss. 157, Rec. SPW 2013, t. 16, 
s. 335–338.

Urzeczywistnianie wolności przekonań religijnych i praw z niej wynikających, red. 
Stanisław Leszek Stadniczenko, Stanisław Rabiej, Redakcja Wydawnictw Wy-
działu Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, Seria: Ekumenizm i integracja, 
nr 25, Opole 2012, ss. 467, Rec. SPW 2013, t. 16, s. 349–356.

Zenon Grocholewski, Uniwersytety wobec współczesnych wyzwań, Szkoła Wyższa 
im. Bogdana Jańskiego, Warszawa 2013, ss. 400. Rec. „Studia Prawnicze KUL” 
2014, nr 4(60), s. 236–247.

PRZEDMOWY

Przedmowa, w: C. Suchocki, Przeszkody małżeńskie w  prawie kanonicznym 
i polskim kodeksie rodzinnym i opiekuńczym. Poradnictwo rodzinne w aspekcie 
wymogów Konkordatu, Lublin-Sandomierz 1997, s. 7–8.

Wprowadzenie, w: Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej (stan prawny na 15 li-
stopada 1998 r.), red. H. Misztal, Lublin-Sandomierz 1999, s. 13–15.

Proemio, w: C. Suchocki, Impedimentos matrimoniales en derecho canonico y en el 
Codigo de la familia y de adopcion, Santiago de Chile 2000, s. 5–6.

Przedmowa, SPW 2000, t. 1, s. 3–4.
Słowo wstępne, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lutego 2000 r.), red. 

H. Misztal, Lublin 2000, s. 21–24.
Predhovor, w: F. Dlugoš, Prenasladovanie veriacich spiškej diecézy w rokach 1948-

1989, Levoča 2003, s. 18–19.
Przedmowa, w: F. Dlugoš, Funkcjonowanie Diecezji Spiskiej w warunkach systemu 

totalitarnego w  latach 1948-1989. Studium historyczno-prawne, Lublin 2003, 
s. 15–21.



439

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Bibliografia publikacji Księdza Profesora Henryka Misztala (1936-2020)… 

Słowo wstępne do drugiego wydania, w: Prawo wyznaniowe (stan prawny na 1 lipca 
2003 r.), red. H. Misztal, P. Stanisz., Lublin 2003, s. 2–4.

Przedmowa, w: Jacek Dziobek-Romański, Uznanie związków religijnych w Polsce 
(1944-1989) narzędziem dyskryminacyjnej polityki władz, Lublin 2004, s. 7–8.

Wprowadzenie, w: Prawo i  polityka wyznaniowa w  Polsce Ludowej. Materiały 
z  II  Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego (Kazimierz Dolny 
26-28 października 2004), red. A. Mezglewski, P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 
2005, s. 5–8.

Wprowadzenie, w: Funkcje publiczne związków wyznaniowych. Materiały III Ogól-
nopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego (Kazimierz Dolny, 16-18 maja 
2006), red. A. Mezglewski, Lublin 2007, s. 5–9.

ARTYKUŁY POPULARYZUJĄCE NAUKĘ

Prawa rodziców do wychowania dzieci zgodnie z ich przekonaniami, „Słoneczna 
Skała” 2012, nr 80, s. 25–32.

SPRAWOZDANIA

Wydział Prawa Kanonicznego i Świeckiego. Sekcja Prawa Kanonicznego, „Przegląd 
Uniwersytecki” 1996, nr 8(43), s. 17.

Prawo i polityka wyznaniowa w Polsce Ludowej, „Niedziela” 47(2004), nr 48, s. 22.
Konferencja naukowa pt. Santa Sede. Conferenze episcopali. Stati: esperienze di 

Paesi dell’Unione Europea, Rzym, 16-17 stycznia 2009 roku, SPW 2009, t. 12, 
s. 367–371.

INNE

Głos w dyskusji, w: Prawo i polityka wyznaniowa w Polsce Ludowej. Materiały II 
Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego (Kazimierz Dolny, 26-28 paź-
dziernika 2004), red. A. Mezglewski, P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2005, s. 27–28

Głos w  dyskusji, w: Funkcje publiczne związków wyznaniowych. Materiały III 
Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego (Kazimierz Dolny, 16-18 
maja 2006), red. A. Mezglewski, Lublin 2007, s. 142, 155–156, 332–333.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

441

Tadeusz J. Zieliński

WSPOMNIENIE O PROFESORZE UW  
DR. HAB. JANUSZU OSUCHOWSKIM (1928–2021)

Janusz Teobald Osuchowski urodził się 1 lipca 1928 r. w Lipnie. W 1952 r. został 
absolwentem Wydziału Prawa Uniwersytetu Warszawskiego. Po ukończeniu 
studiów był pracownikiem administracji państwowej. W 1966 r. na macierzy-
stym wydziale, na podstawie dysertacji pt. Konstytucyjne założenia stosunku 
państwa do kościoła w Polsce w latach 1918–1939, uzyskał stopień doktora nauk 
prawnych. Rok później został zatrudniony na Wydziale Nauk Politycznych 
UW. Stopień naukowy doktora habilitowanego uzyskał w 1981 r. na podstawie 
dorobku naukowego oraz rozprawy pt. Państwo ludowe a  Kościół rzymskoka-
tolicki w Polsce w latach 1944-1948. Studium z zakresu stosunków władzy. Objął 
stanowisko profesora nadzwyczajnego Uniwersytetu Warszawskiego. Pracował 
także w innych uczelniach na terenie Stolicy. Zmarł 6 kwietnia 2021 r. Został 
pochowany na Cmentarzu Komunalnym Północnym w Warszawie.

Wśród najważniejszych publikacji Zmarłego należy wymienić m.in. Za-
gadnienie rozdziału Kościoła od państwa w  Polsce w  latach 1918–1939 (1962), 
Prawo wyznaniowe Rzeczypospolitej Polskiej 1918–1939 (węzłowe zagadnienia) 
(1967), Władza polityczna a władza Kościoła w Polsce Ludowej (1944–1948) 
(1977), Państwo ludowe a Kościół rzymskokatolicki w Polsce w latach 1944-1948. 
Studium z zakresu stosunków władzy (1981), Państwo a Kościół w konstytucjona-
lizmie socjalistycznym (1983), Stosunki wyznaniowe w Polsce na tle transformacji 
ustrojowej (1996). Środowisko naukowe uhonorowało Go księgą pamiątkową 
pt. Przestrzeń polityki i spraw wyznaniowych. Szkice dedykowane Profesorowi 
Januszowi Osuchowskiemu z okazji 75 rocznicy urodzin (redaktor naukowy: 
Beata Górowska, Warszawa 2004).

Profesor Janusz Osuchowski był wybitnym znawcą prawnych aspektów 
stosunków między państwem a  związkami wyznaniowymi, zwłaszcza 
w  XX-wiecznej Polsce, świeckości państwa oraz politologii religii. Słynął 
z  troski o  przestrzeganie wysokich standardów pracy dydaktycznej i  ba-
dawczej. Był autorytetem dla szerokiego grona politologów i  prawników, 



442

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Tadeusz J. Zieliński

w szczególności specjalistów prawa wyznaniowego. Z oddaniem od początku 
wspierał Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego, zasiadał w  Radzie 
Naukowej „Przeglądu Prawa Wyznaniowego”.

Pozostanie w naszej wdzięcznej pamięci!



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

443

Paweł Borecki

Tadeusz J. Zieliński

PROF. ZW. DR HAB. MICHAŁ PIETRZAK  
(1929–2021) – WSPOMNIENIE

Wśród polskich specjalistów historii prawa, prawa wyznaniowego, prawa ustro-
jowego i praw człowieka zmarły 18 sierpnia 2021 r. prof. Michał Pietrzak był 
postacią wyjątkową. Przez 65 lat pracy na Wydziale Prawa i Administracji Uni-
wersytetu Warszawskiego miał istotny wpływ na ukształtowanie wielu tysięcy 
prawników, wypromował ponad 800 magistrów prawa i  blisko 30 doktorów. 
Jego książki i inne publikacje, na czele z wielokroć wznawianym podręcznikiem 
Prawo wyznaniowe i dotyczącą XX w. częścią Historii ustroju i prawa polskiego 
(współautorzy: Juliusz Bardach i  Bogusław Leśnodorski), weszły na trwałe 
do spuścizny polskiej nauki prawa. Wspierał młodszych i starszych uczonych 
w ich rozwoju i awansie naukowym. Jednocześnie był wybitnym autorytetem 
w świecie akademickim i szerzej: w polskim życiu publicznym.

Prof. Michał Pietrzak urodził się 15 lipca 1929 r. w Gąbinie k. Płocka. W 1952 r. 
uzyskał tytuł magistra prawa na Wydziale Prawa Uniwersytetu Warszawskiego 
i  został tam asystentem w  Zakładzie Historii Państwa i  Prawa. Na 1961 r. na 
podstawie przygotowanej pod kierunkiem prof. Juliusza Bardacha rozprawy 
pt. Wolność prasy w Polsce 1918–1939 Rada Wydziału Prawa nadała Mu stopień 
naukowy doktora nauk prawnych, po czym w  roku 1962 objął stanowisko 
adiunkta na macierzystym Wydziale. W  oparciu o  dorobek naukowy oraz 
rozprawę pt. Rządy parlamentarne w Polsce w latach 1919–1926 uzyskał w 1968 r. 
w  Uniwersytecie Warszawskim stopień naukowy docenta nauk prawnych. 
Tytuł naukowy profesora nadzwyczajnego nauk prawnych otrzymał w 1979 r., 
zaś w 1989 r. tytuł profesora zwyczajnego nauk prawnych. Na Wydziale Prawa 
UW przez wiele dekad był kierownikiem Katedry Prawa Wyznaniowego, zaś 
w latach 1978–1981 prodziekanem tego wydziału.

Obok pracy w Uniwersytecie Warszawskim po przełomie ustrojowym z 1989 r. 
przez ponad 20 lat był profesorem Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej 
w  Warszawie w  Katedrze Prawa Wyznaniowego i  Kanonicznego ChAT. Na 



444

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński

tej ekumenicznej uczelni, kształcącej kadry dla mniejszościowych Kościołów 
chrześcijańskich, pełnił m.in. funkcję kierownika Studium Doktoranckiego.

Spod pióra Profesora wyszły w szczególności następujące publikacje:
» Reglamentacja wolności prasy w Polsce 1918–1939, Warszawa 1963,
» Rządy parlamentarne w Polsce w latach 1919–1926, Warszawa 1969,
» �Historia ustroju i  prawa polskiego (we współautorstwie), Warszawa 1976 

(kilkanaście wydań),
» Prawo wyznaniowe, Warszawa 1978 (kilkanaście wydań),
» Odpowiedzialność konstytucyjna w Polsce, Warszawa 1992,
» �Prawo Kościołów i związków wyznaniowych nierzymskokatolickich w Polsce 

(współredaktor: Wiktor Wysoczański), ChAT, Warszawa 1997,
» Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 2000,
» �Francuska ustawa z  9 grudnia 1905 roku o  rozdziale kościołów i  państwa 

z perspektywy 100 lat (redaktor), Warszawa 2007,
» Państwo prawne, państwo świeckie, Warszawa 2012,
» O ustroju, prawie i polityce II Rzeczypospolitej. Pisma wybrane, Warszawa 2018.
Był wieloletnim członkiem Centralnej Komisji do Spraw Stopni i Tytułów. 

Został wyróżniony członkostwem zwyczajnym Towarzystwa Naukowego 
Warszawskiego i  został – obok ks. prof. Henryka Misztala – współpatronem 
założonego w 2008 r. Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego. Wchodził 
w  skład Komitetu Redakcyjnego „Czasopisma Prawno-Historycznego” oraz 
Rady Naukowej „Przeglądu Prawa Wyznaniowego”. W  okresie prezydentury 
Aleksandra Kwaśniewskiego był członkiem Kapituły Orderu Odrodzenia Polski.

Prof. Michał Pietrzak wielokrotnie występował jako ekspert naczelnych 
organów państwa. Był współautorem projektu Konstytucji RP przedstawionego 
przez Prezydenta Lecha Wałęsę i jednym z jego przedstawicieli w Zgromadze-
niu Narodowym. Był rzeczoznawcą i współautorem tekstów prawnych w wielu 
postępowaniach ustawodawczych. Miał istotny wpływ na powstanie rozwiązań 
ustawowych dotyczących podwalin demokratycznego państwa prawa, m.in. 
w kwestiach związanych z wolnością prasy, wolnością sumienia i wyznania oraz 
problematyką odpowiedzialności konstytucyjnej. 

Wyróżniono Go najwyższymi odznaczeniami III Rzeczypospolitej. W szcze-
gólności Prezydent RP Bronisław Komorowski nadał Mu w 2011 r. Krzyż Ko-
mandorski z Gwiazdą Orderu Odrodzenia Polski. W 1998 r. został odznaczony 
Krzyżem Komandorskim tego orderu. W  kategorii odznaczeń państwowych 
i resortowych posiadał jeszcze m.in. Złoty Krzyż Zasługi i Medal Komisji Eduka-
cji Narodowej. W 2009 r. Profesor otrzymał Medal Pamiątkowy „Pro Masovia” 
za zasługi dla Województwa Mazowieckiego, w tym samym roku Święty Sobór 
Biskupów Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego nadał Mu Order 



445

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Prof. zw. dr hab. Michał Pietrzak (1929–2021) – wspomnienie 

Świętej Marii Magdaleny II stopnia. Od Senatu ChAT w 2018 r. otrzymał Medal 
za Zasługi dla Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie.

W 2009 r. na Jego cześć środowisko akademickie przygotowało publikację 
pt. Pro bono Reipublicae. Księga jubileuszowa Profesora Michała Pietrzaka, red. 
Paweł Borecki, Andrzej Czohara, Tadeusz J. Zieliński (Wydawnictwo Prawni-
cze Lexis-Nexis, Warszawa 2009). Na łamach tej książki została zamieszczona 
bibliografia drukowanych prac Profesora.

We wszystkich swoich działaniach, akademickich i pozaakademickich, prof. 
Michał Pietrzak był konsekwentnym promotorem rozwiązań prawnych zapew-
niających poszanowanie godności każdego człowieka, prawną ochronę wolności 
światopoglądowej w Polsce oraz ustanowienie dla nich gwarancji w postaci roz-
działu kościoła i państwa, państwa świeckiego, neutralności światopoglądowej 
państwa oraz równouprawnienia kościołów i innych związków wyznaniowych. 
Wiele czasu i trudu poświęcił na działania na rzecz równouprawnienia i posza-
nowania mniejszości wyznaniowych oraz osób bezwyznaniowych w Polsce. Był 
krytycznym i konstruktywnym uczestnikiem wydarzeń społecznych w naszym 
kraju.

Zmarły bardzo cenił życie rodzinne. Państwo Barbara i Michał Pietrzakowie 
jako małżeństwo wspólnie przeżyli ponad 60 lat. Ze związku tego urodził się 
syn Krzysztof.

Pogrzeb Zmarłego odbył się dnia 25 sierpnia 2021 r. na Cmentarzu Północ-
nym w Warszawie i oprócz Rodziny zgromadził szerokie grono przedstawicieli 
środowisk akademickich i ekumenicznych.

Profesor Michał Pietrzak pozostawił liczne grono uczniów, wychowanków 
i przyjaciół, kontynuujących wiele nurtów Jego dzieła naukowego i społecznego. 
Zostanie zapamiętany nie tylko jako wybitny naukowiec i  nauczyciel akade-
micki, ale także jako Człowiek skromny, prostolinijny, solidarny, przyjacielski 
i otwarty na innych.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

447

LISTA CZŁONKÓW POLSKIEGO TOWARZYSTWA  
PRAWA WYZNANIOWEGO  

(STAN NA 19 GRUDNIA 2021 ROKU)

1.	 dr Aneta Abramowicz (KUL),
2.	 prof. KUL dr hab. Leszek Adamowicz (KUL),
3.	 dr Adam Balicki (Biłgoraj),
4.	 dr Włodzimierz Bendza (UW),
5.	 dr hab. Tomasz Białobrzeski, prof. ucz. (UKSW),
6.	 dr hab. Marek Bielecki, prof. ucz. (ASzWoj),
7.	 dr hab. Paweł Borecki (UW),
8.	 dr hab. Włodzimierz Broński, prof. ucz. (KUL),
9.	 mgr Ryszard Brożyniak (UW),

10.	 dr hab. Wojciech Brzozowski, prof. ucz. (UW),
11.	 dr Michał Chajda (UR),
12.	 mgr Jakub Cupriak-Trojan (ChAT),
13.	 mgr Michał Czelny (KUL),
14.	 dr Andrzej Czohara (Warszawa),
15.	 dr hab. Małgorzata Czuryk, prof. ucz. (UWM),
16.	 dr hab. Arkadiusz Domaszk, prof. ucz. (UKSW),
17.	 prof. PAN dr hab. Jacek Falski (PAN),
18.	 mgr Agnieszka Filak, LL.M (Warszawa),
19.	 mgr Przemysław Florjanowicz-Błachut (Kancelaria Prezesa NSA),
20.	 dr hab. Anna Gołębiowska, prof. ucz. (PW),
21.	 prof. dr hab. Wojciech Góralski (UKSW), 
22.	 dr Beata Górowska (UW), 
23.	 mgr Marzanna Grabowska (UWr),
24.	 dr Mariusz Grabowski (UKSW),
25.	 dr Michał Hucał (ChAT),
26.	 dr Krzysztof Jabłoński (Warszawa), 
27.	 prof. dr hab. Wojciech Jakubowski (UW),
28.	 mgr Rafał Kaczmarczyk (UW),



448

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 19 grudnia 2021 roku)  

29.	 dr hab. Paweł Kaleta (KUL),
30.	 mgr Paweł Kaźmierski (UJ),
31.	 dr Igor Kilanowski (UKSW),
32.	 mgr Jacek Kołota (UKSW),
33.	 prof. dr hab. Józef Koredczuk (UWr), 
34.	 dr Ewaryst Kowalczyk (UZ),
35.	 dr hab. Jan Krajczyński, prof. ucz.(UKSW),
36.	 dr Michał Krawczyk (UPH w Siedlcach),
37.	 prof. dr hab. Piotr Kroczek (UPJPII),
38.	 prof. dr hab. Józef Krukowski (PAN o/Lublin), 
39.	 dr Barbara Krupa (PW), 
40.	 dr Jarosław Krzewicki (SWEiZ w Łodzi);
41.	 dr hab. Katarzyna Krzysztofek-Strzała (UJ),
42.	 dr hab. Justyna Krzywkowska (UWM),
43.	 dr Lesław Krzyżak, prof. ucz. (WSWMiR w Wołominie),
44.	 mgr Mariusz Książek (UJD w Częstochowie);
45.	 dr Maciej Kubala (WSB w Gorzowie Wlkp.),
46.	 prof. IPN dr hab. Rafał Łatka (IPN)
47.	 dr hab. Paweł A. Leszczyński, prof. ucz. (AJP w Gorzowie Wlkp.),
48.	 dr Artur Lis (WZPiNoS KUL w Stalowej Woli),
49.	 dr Joanna Łopatowska-Rynkowska (Bruksela), 
50.	 dr hab. Grzegorz Maroń, prof. ucz. (UR),
51.	 dr Dariusz Mazurkiewicz (USz), 
52.	 prof. dr hab. Artur Mezglewski (ASzWoj), 
53.	 dr Piotr Michalik (UJ), 
54.	 dr hab. Maciej Mikuła (UJ),
55.	 dr hab. Ryszard Mojak, prof. ucz. (UMCS),
56.	 dr Michaela Moravčíková (Uniwersytet w Trnawie, Słowacja).
57.	 prof. dr hab. Stanisław Nabywaniec (UR),
58.	 dr hab. Jerzy Nikołajew, prof. ucz. (UO),
59.	 mgr Karolina Nikołajew (Chełm), 
60.	 dr Marcin Olszówka (Uczelnia Łazarskiego),
61.	 dr Marta Ordon (KUL),
62.	 dr hab. Marta Osuchowska, prof. ucz. (UKSW),
63.	 dr Michał Ożóg (UJ/UPJP2),
64.	 prof. dr hab. Zbigniew Pasek (AGH), 
65.	 dr Marek Paszkowski (UWM),
66.	 dr Bartłomiej Pieron (UPJPII)
67.	 dr hab. Helena Pietrzak, prof. ucz. (UKSW),
68.	 dr Marek Plisiecki (Warszawa), 



449

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 19 grudnia 2021 roku)  

69.	 dr Michał Paweł Poniatowski (UKSW),
70.	 prof. dr hab. Bartosz Rakoczy (UMK/UKW),
71.	 dr hab. Tomasz Rakoczy, prof. ucz. (UZ),
72.	 dr Tomasz Resler (UWr),
73.	 dr Stanisław Rogowski (UWr), 
74.	 dr hab. Mieczysław Różański, prof. ucz. (UWM),
75.	 dr hab. Piotr Ryguła, prof. ucz. (UKSW), 
76.	 dr hab. Michał Rynkowski (Bruksela),
77.	 dr Piotr Sadowski (UO),
78.	 mgr Andrzej Siciński (WSTH w Podkowie Leśnej),
79.	 dr hab. Mirosław Sitarz, prof. ucz. (KUL),
80.	 dr Michał Skwarzyński (KUL),
81.	 dr hab. Paweł Sobczyk, prof. ucz. (UO),
82.	 dr hab. Tadeusz Stanisławski, prof. ucz. (UZ), 
83.	 dr hab. Piotr Stanisz, prof. ucz. (KUL),
84.	 dr hab. Piotr Steczkowski, prof. ucz. (UR),
85.	 dr Marek Strzała (UJ),
86.	 dr Aleksandra Szadok-Bratuń (UWr),
87.	 dr Damian Szeleszczuk (KUL),
88.	 prof. dr hab. Ryszard Sztychmiler (UWM), 
89.	 dr hab. Andrzej Szymański, prof. ucz. (UO),
90.	 dr Paweł Środa (Sokołów Podlaski), 
91.	 dr Małgorzata Tomkiewicz (UWM),
92.	 dr hab. Anna Tunia, prof. ucz. (KUL),
93.	 dr Bogusław Ulijasz,
94.	 prof. dr hab. Wacław Uruszczak (UJ/PWSZ w Tarnowie),
95.	 dr hab. Konrad Walczuk, prof. ucz. (ASzWoj), 
96.	 dr hab. Dariusz Walencik, prof. ucz. (UO),
97.	 dr hab. Krzysztof Warchałowski, prof. ucz. (UKSW), 
98.	 dr Krzysztof Andrzej Wąsowski (WSAA),
99.	 prof. dr hab. Wiesław Wenz (PWT we Wrocławiu),

100.	 �dr hab. Małgorzata Winiarczyk-Kossakowska, prof. ucz. (UP im. KEN 
w Krakowie),

101.	 mgr Edyta Włodarczyk (UWr),
102.	 prof. dr hab. Józef Wroceński (UKSW),
103.	 prof. dr hab. Wiktor Wysoczański (ChAT),
104.	 dr Konrad T. Zamirski (ChAT)
105.	 dr hab. Zdzisław Zarzycki (UJ),
106.	 dr Michał Zawiślak (KUL), 
107.	 prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński (ChAT),



450

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 19 grudnia 2021 roku)  

108.	 dr Krystyna Ziółkowska (UWM).

Zmarli w 2021 roku członkowie zwyczajni:
–– ks. prof. dr hab. Henryk Misztal, 
–– prof. dr hab. Janusz Osuchowski, 
–– prof. dr hab. Michał Pietrzak.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Bibl iograf ia

Michał Hucał
ORCID 0000-0001-8446-0570

WYBRANA POLSKA BIBLIOGRAFIA  
PRAWA WYZNANIOWEGO ZA 2020 ROK

PUBLIKACJE ZWARTE

MONOGRAFIE

Stanisz P., Religion and Law in Poland, Alphen aan den Rijn: Wolters Kluwer, 
2020, ss. 192.

PRACE ZBIOROWE

Concordats between the Holy See and Poland, red. J. Krukowski, Lublin: TN 
KUL, 2020, 446 s.

Człowiek – Państwo – Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi 
Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydaw-
nictwo Academicon, 2020, 818 s.

Prawna ochrona wolności sumienia i religii. Stan de lege lata oraz postulaty de lege 
ferenda, red. P. Sobczyk, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, 399 s.

Prawo w  służbie ochrony dzieci. Ustawodawstwo – Praktyka – Wyzwania, red. 
M. Różański, Olsztyn: Wydział Prawa i Administracji UWM w Olsztynie, 
2020, 212 s.

Relacje Państwo-Kościół. Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, 
red. P. Ryguła, Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2020, 286 s.

Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, tom 1: Struktury wojewódz-
kie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, 520 s.

451



452

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

ARTYKUŁY I GLOSY

PUBLIKACJE ZBIOROWE

Abramowicz A.M., Fundusz Kościelny – relikt czasów komunistycznych czy ważny 
element systemu finansowania związków wyznaniowych w Polsce demokratycz-
nej? The Church Fund – a relic of communist times or an important element of 
the system of financing religious organisations in democratic Poland?, w: Právna 
politika a legislatíva v ob-lasti konfesného práva: Zborník z medzinárodnej vede-
ckej konferencie v rámci onli-ne medzinárodného vedeckého kongresu Trnavské 
právnické dni, 24.-25. septembra 2020. Trnava : Právnická fakulta TU v Trnave, 
red. M. Moravčíková, Bratislava: Wolters Kluwer, 2020, s. 6–21.

Adamus R., Judeochrześcijańska koncepcja darowania długów a „względy humani-
tarne” przy oddłużeniu osób fizycznych, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga 
jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. 
P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 13–30.

Badźmirowska-Masłowska K., Jacek Rosa Przestępczość seksualna przeciwko 
dziecku. Kilka uwag na temat prawa i aksjologii, w: Człowiek, Państwo, Kościół: 
księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, 
red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, 
s. 31–48.

Balicki A., Uwagi na tle projektu nowelizacji Karty nauczyciela w zakresie odpowie-
dzialności dyscyplinarnej nauczycieli, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubi-
leuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sob-
czyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 49–60.

Bereszyński Z., Prawe ramię partii w walce z Kościołem. Działalność terenowych 
struktur Urzędu do spraw Wyznań na przykładzie województwa opolskiego, 
w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struktury 
wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 
2020, s. 108–217.

Bielaszka-Podgórny B., Organizacja i zakres kompetencji Wydziału do spraw Wy-
znań Urzędu Wojewódzkiego w Tarnowie w świetle archiwaliów zespołu Urząd 
Wojewódzki w Tarnowie, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, 
ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, 
Warszawa: IPN, 2020, s. 288–310.

Bielecki M., Wolność religijna w  zakresie sprawowania władzy rodzicielskiej na 
przykładzie organizowania zajęć z religii i etyki. Postulaty de lege ferenda, w: 
Prawna ochrona wolności sumienia i religii, red. P. Sobczyk, Warszawa: Wy-
dawnictwo IWS, 2020, s. 25–42.



453

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2020 rok 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Bielecki M., Wolność sumienia i religii a wykonywanie świadczeń na rzecz obrony, 
w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu pro-
fesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 61–80.

Blanco M., Ustawa organiczna o wolności religijnej, w: Relacje Państwo-Kościół. 
Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, red. P. Ryguła, War-
szawa: Wydawnictwo UKSW, 2020, s. 225–242.

Borecki P., Zasada niezależności i autonomii Kościoła i państwa w pracach nad 
Konstytucją RP z 1997 r., w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa 
dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, 
P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 81–94.

Brzozowski W., Nauczanie religii w szkole publicznej w świetle orzecznictwa Euro-
pejskiego Trybunału Praw Człowieka, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubi-
leuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sob-
czyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s.  95–117. 

Brzozowski W., Polski wariant świeckości państwa, w: Konstytucjonalizm polski. 
Refleksje z okazji jubileuszu 70-lecia urodzin i 45-lecia pracy naukowej Profesora 
Andrzeja Szmyta, red. A. Gajda, K. Grajewski, A. Rytel-Warzocha, P. Uziębło, 
M. M. Wiszowaty, Gdańsk: Wydawnictwo UG, 2020, s. 146–155.

Brzozowski W., Religious Neutrality and its Enemies: The Polish Experience, w: 
State and Religion: Between Conflict and Cooperation, red. D. Ehlers, H. Glaser, 
Baden-Baden: Nomos, 2020, s. 405–422.

Gałązka A., Zasada jawności na etapie czynności wyjaśniających w postępowaniu 
w sprawach o wykroczenia, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa 
dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, 
P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 119–130.

Góralski W., List pasterski kard. Aleksandra Kakowskiego, arcybiskupa warszaw-
skiego, O  rozkrzewianiu wiary świętej z  6 stycznia 1921 roku, w: Człowiek, 
Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Artu-
rowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo 
Academicon, 2020, s. 131–144.

Góralski W., The Polish Concordat of 1925, w: Concordats between the Holy See 
and Poland, red. J. Krukowski, Lublin: TN KUL, 2020, s. 62–89.

Góralski W., Umowa ramowa między Stolica Apostolską i  Republiką Burundi 
w sprawach wspólnego interesu z 6 listopada 2012 roku narzędziem inkulturacji 
na kontynencie afrykańskim, „Roczniki Nauk Prawnych” 2020, nr 1, s. 49–74.

Góralski W., Umowa ramowa między Stolicą Apostolską i  Republiką Konga 
w sprawie relacji między Kościołem katolickim i Państwem z 3 lutego 2017 roku, 
„Biuletyn Stowarzyszenia Kanonistów Polskich” 2020, nr 33, s. 71–89.



454

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Górowska B., Nauczanie religii w Polsce w latach 1961–2020. Ujęcie przeglądowe, 
w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu pro-
fesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 145–162.

Gucewicz D., Wydział do spraw Wyznań w Gdańsku 1950–1990. Wybrane zagadnie-
nia, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struktury 
wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 
2020, s. 15–38.

Kaczorowski A.W., Działania Urzędu do spraw Wyznań w  sprawie Kościelnej 
Fundacji Rolniczej 1982–1986, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, dzia-
łalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, red. 
R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 369–377.

Kasprzycki M., Organizacja i  działalność Wydziału do spraw Wyznań Urzędu 
Wojewódzkiego w Nowym Sączu w latach 1975–1990. Zarys problemu, w: Urząd 
do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie 
i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 218–252.

Koredczuk J., Bluźnierstwo i obraza religii według Kodeksu kar głównych i popraw-
czych z  1847 i  1866 roku, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa 
dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. 
Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 163–176.

Krzysztofek-Strzała K., Stosowanie prawa wobec Kościołów i związków wyznanio-
wych przez Urząd do spraw Wyznań. Wybrane zagadnienia, w: Urząd do spraw 
Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie i wybrane 
aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 401–414.

Krzysztofek-Strzała K., Struktura i działalność Wydziału do spraw Wyznań Prezy-
dium Wojewódzkiej Rady Narodowej w Krakowie oraz Prezydium Rady Narodo-
wej Miasta Krakowa w latach 1960–1970, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga 
jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. 
Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 177–196.

Krzywkowska J., Prawo rodziców katolickich do wychowania dziecka zgodnie 
z własnymi przekonaniami w kontekście prawa dziecka do wolności religijnej, 
w: Prawo w służbie ochrony dzieci: ustawodawstwo - praktyka - wyzwania, red. 
M. Różański, Olsztyn: Wydział Prawa i Administracji UWM w Olsztynie, 
2020, s. 113–128.

Krzywkowska J., Świeckość państwa a  nauczanie religii w  szkołach publicznych 
w Polsce, [w:] Sekulárny Štát, red. M. Moravcíkova, Trnava, 2020, s. 9–22.

Krzywkowska J., Udział osadzonego w postępowaniu w sprawie o nieważność mał-
żeństwa kanonicznego - aspekty prawne, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga 
jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. 
Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 197–212.



455

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2020 rok 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Krzywkowska J., Vivchar O., Zasady funkcjonowania parafii rzymskokatolickich 
w Polsce w czasie epidemii, w: State and society facing pandemic, red. E. Burda, 
C. Lázaro Guillamón, M. Sitek, Bratysława: Comenius University in Bratis-
lava 2020, s. 439–450.

Kwiatkowski Z., Zakaz przesłuchiwania duchownego w  postępowaniu karnym, 
w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu pro-
fesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 213–234.

López-Medina M.A., Systemy relacji Państwo–Kościół w dzisiejszej Europie, w: 
Relacje Państwo-Kościół. Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, 
red. P. Ryguła, Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2020, s. 27–56.

Łuniewska K., Oręziak B., O wolność wyznawania religii we współczesnym świecie. Prze-
ciwdziałanie przyczynom dyskryminacji i pomoc prześladowanym na przykładzie 
chrześcijan. Zakres merytoryczny prac badawczych, w: Prawna ochrona wolności 
sumienia i religii, red. P. Sobczyk, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, s. 11–24.

Machnowska J., Urząd do spraw Wyznań wobec mienia przedwojennych żydowskich 
gmin wyznaniowych w latach 1950–1956, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, 
działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, 
red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 344–368.

Maroń G., Miejsce religii w procesie prawotwórczym w świetle liberalnej doktryny 
ekskluzywizmu i ustrojowej zasady religijnej neutralności państwa, w: Studia nad 
formalnymi i nieformalnymi źródłami prawa, red. T. Barankiewicz, T. Barszcz, 
K. Motyka, J. Potrzeszcz, Lublin: TN KUL, 2020, s. 183–198.

Maroń G., Quae sunt caesaris, caesari; et quae sunt Dei, Deo. Bezstronność religijna 
organów samorządu terytorialnego w  niewładczej praktyce uchwałodawczej, 
w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu pro-
fesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 257–280.

Mętrak K., Urząd do spraw Wyznań wobec katolickiego budownictwa sakralnego – 
przypadek budowy kościoła Opatrzności Bożej na warszawskiej Ochocie, w: Urząd 
do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie 
i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 378–400.

Mikuła M., Zarzycki Z., Nauczanie prawa kościelnego i wyznaniowego w Uniwersyte-
cie Jagiellońskim w latach 2000–2020, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubi-
leuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu,red. P. Sob-
czyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 281–306.

Nabywaniec S., Synod Zamoyski 1720 roku, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księ-
ga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, 
red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, 
s. 307–328.



456

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Nitecki S., Kościół katolicki i związki wyznaniowe wykonujące zadania z zakresu 
pomocy społecznej w Polsce, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa 
dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, 
P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 345–366.

Olszówka M., Bilateralność jako wyjątek od równouprawnienia związków religij-
nych, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu 
profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 367–388.

Olszówka M., Granice ingerencji w wolność religii w stanie epidemii w świetle Kon-
stytucji RP z 1997 r., w: P. Szustakiewicz, M. Wieczorek, Transformacje prawa 
polskiego w dobie epidemii COVID-19, Radom: Wyd. UTH im. K. Pułaskiego 
w Radomiu, 2020, s. 58–74.

Otaduy J., Rozdział i  współpraca między państwem i  wyznaniami religijnymi: 
umowy z Kościołem katolickim i  innymi wyznaniami w Hiszpanii, w: Relacje 
Państwo-Kościół. Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, red. 
P. Ryguła, Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2020, s. 243–279.

Ożóg M., Dyskryminacja w realizacji prawa rodziców do wychowania dziecka zgod-
nie z własnymi przekonaniami, w: Prawna ochrona wolności sumienia i religii, 
red. P. Sobczyk, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, s. 43–90.

Pohl Ł., O potrzebie zmiany obecnego ujęcia przepisu określającego przestępstwo 
obrazy uczuć religijnych w polskim prawie karnym, w: Prawna ochrona wolno-
ści sumienia i religii, red. P. Sobczyk, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, 
s. 335–352.

Poniatowski M., Ochrona wolności religijnej w  ramach stosunku pracy. Stan de 
lege lata oraz postulaty de lege ferenda, w: Prawna ochrona wolności sumienia 
i religii, red. P. Sobczyk, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, s. 173–215.

Poniatowski M., Wolność religijna w  aspekcie indywidualnym w  ustawie z  dnia 
17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, w: Relacje Państwo-
-Kościół. Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, red. P. Ryguła, 
Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2020, s. 141–165.

Pszczyński M., Status prawny katolickich wydziałów teologicznych w uczelniach 
publicznych, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana 
księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, 
Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 389–408.

Resler T., Muzyka jako przedmiot regulacji w  prawie wewnętrznym kościołów 
i innych związków wyznaniowych: wybrane przykłady, w: Muzyka i prawo, red. 
P Pest, M. Winsław, Wrocław: Akademia Muzyczna im. Karola Lipińskiego 
we Wrocławiu, 2020, s. 219–237.

Różański M., Czy współpraca państwa i związków religijnych w zakresie ochrony 
materiałów archiwalnych znajdujących się w  archiwach kościelnych narusza 



457

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2020 rok 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

świeckość państwa polskiego, w: Sekulárny štát, red. M. Moravčíková, Trnava 
2020, s. 105–118.

Różański M., Realizacja norm prawnych dotyczących ochrony dóbr kultury, zawar-
tych w artykule 14 konkordatu polskiego z 1925 r., w: Człowiek - Państwo - Kościół: 
księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, 
red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, 
s. 409–424.

Ryguła P., Rozdział i współpraca między państwem a Kościołem katolickim i innymi 
wyznaniami w konstytucji hiszpańskiej z 1978, w: Relacje Państwo-Kościół. Stu-
dium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, red. P. Ryguła, Warszawa: 
Wydawnictwo UKSW, 2020, s. 191–224.

Sobczak J., Obraza uczuć religijnych prowokacyjną kreacją artystyczną, w: Czło-
wiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi 
Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydaw-
nictwo Academicon, 2020, s. 445–470.

Stanisz P., Autonomia i  niezależność oraz współdziałanie w  relacjach między 
państwem a Kościołami i innymi związkami wyznaniowymi jako fundamenty 
instytucjonalnego prawa wyznaniowego Rzeczypospolitej Polskiej, w: Relacje Pań-
stwo – Kościół w Europie. Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, 
red. P. Ryguła, Warszawa: Wydawnictwo Naukowe UKSW 2020, s. 105–139.

Stanisz P., Conscientious objection of medical doctors under Polish law: Remarks 
on the judgment of the Constitutional Tribunal of 7 October 2015 (K 12/14), 
w:  Pocta Jiřímu Rajmundu Treterovi, red. Z. Horák, P. Střejpková, Praga: 
Leges 2020, s. 315–320.

Stanisz P., Securitisation of religious freedom in Poland, w: Securitisation of Religious 
Freedom: Religion and Limits of State Control – Sécurisation de la liberté reli-
gieuse: La religion et les limites du contrôle de l’Etat, red. M. Kiviorg, Granada: 
Editorial Comares 2020, s. 325–338.

Stanuch Z., Referat/Wydział do spraw Wyznań PWRN w Szczecinie w latach 1950–1973, 
w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódz-
kie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 89–107.

Stańczuk I., Ograniczenie wolności sumienia i religii w związku z wprowadzeniem 
stanu epidemii w  Polsce, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa 
dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, 
P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 471–490.

Steczkowski P., „Nieskrępowany duch” z  węgierskiego traktu. Sylwetka Księdza 
Profesora Artura Mezglewskiego historią Jaślisk inspirowana, w: Człowiek, 
Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Artu-
rowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo 
Academicon, 2020, s. 5–12.



458

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Strzała M., Założenia Regulaminu organizacyjnego Urzędu do spraw Wyznań 
z 1983 roku, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: 
Struktury wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: 
IPN, 2020, s. 415–423.

Strzała M., Zmiana nazwy wyznaniowej osoby prawnej Kościoła Katolickiego w trybie 
art. 73 ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa 
dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P.  Sobczyk, 
P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 491–505.

Suchocka H., Konkordat jako prawny instrument regulujący relacje Państwo–Kościół, 
w: Relacje Państwo-Kościół. Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hi-
szpanii, red. P. Ryguła, Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2020, s. 79–103.

Sychowicz K., Wydział do spraw Wyznań w Białymstoku 1950–1975. Zarys zagadnienia, 
w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódz-
kie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 53–68.

Ślązak E., Wydział do spraw Wyznań w Łodzi 1950–1975: struktura, działalność, 
ludzie, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 1: Struk-
tury wojewódzkie i  wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, Warszawa: 
IPN, 2020, s. 39–52.

Taczkowska-Olszewska J., Przesłanki odpowiedzialności prawnej (deliktowej 
i karnej) za nawoływanie do znieważenia, profanacji i bluźnierstwa z użyciem 
środków społecznego komunikowania, w: Prawna ochrona wolności sumienia 
i religii, red. P. Sobczyk, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, s. 217–278.

Tunia A., Odpowiedzialność duchownego za naruszenie przepisów ruchu drogowego 
w związku z koniecznością wykonania posługi religijnej, w: Człowiek, Państwo, 
Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglew-
skiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 
2020, s. 567–594.

Tunia A., Przeciwdziałanie ograniczaniu wolności praktykowania religii polegające 
na zachowaniach mających znamiona wykroczeń o niewyznaniowym przedmiocie 
ochrony w świetle nowych zjawisk społecznych. Stan de lege lata oraz postulaty 
de lege ferenda, w: Prawna ochrona wolności sumienia i religii, red. P. Sobczyk, 
Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, s. 279–334.

Uruszczak Q., Państwo świeckie czy neutralne światopoglądowo?, w: Relacje 
Państwo-Kościół. Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, red. 
P. Ryguła, Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 2020, s. 57–78.

Uruszczak W., Kanoniczny rodowód generalnej zasady kauzalności czynności 
prawnych, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana 
księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, 
Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 595–614.



459

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2020 rok 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Walczuk K., Umowa podstawowa zawarta między Republiką Słowacką a Stolicą 
Apostolską – wybrane aspekty formalne i  materialne, w: Człowiek, Państwo, 
Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglew-
skiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 
2020, s. 615–640.

Walencik D., Cywilnoprawna ochrona kolektywnej wolności sumienia i wyznania. 
Stan de lege lata oraz postulaty de lege ferenda, w: Prawna ochrona wolności su-
mienia i religii, red. P. Sobczyk, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, s. 91–171.

Walencik D., Konieczność budowy systemu prewencji ogólnej pozytywnej w zakresie 
przestępstw seksualnych popełnianych przez duchownych wobec osób niepeł-
noletnie, w: Podstawy przeciwdziałania przestępczości oraz pomocy osobom 
pokrzywdzonym. Ujęcie komparatystyczne, red. M. Poniatowski, Warszawa: 
Wydawnictwo IWS, 2020, s. 203–235.

Walencik D., Leszczyński A., Organizacja i status prawny Staroobrzędowej Gminy 
Wyznaniowej w Suwałkach, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa 
dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, 
P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 641–674.

Walencik D., Odpowiedzialność przełożonych kościelnych za przestępstwa sek-
sualne popełniane przez duchownych wobec osób niepełnoletnich w kontekście 
konstytucyjnej zasady autonomii i niezależności, w: Podstawy przeciwdziałania 
przestępczości oraz pomocy osobom pokrzywdzonym. Ujęcie komparatystyczne, 
red. M. Poniatowski, Warszawa: Wydawnictwo IWS, 2020, s. 163–202.

Warchałowski K., Zasada autonomii i niezależności oraz wzajemnego współdzia-
łania Kościoła i  państwa w  Konkordacie polskim z  1993 r. oraz w  umowach 
zawieranych między Radą Ministrów a poszczególnymi Kościołami i związkami 
wyznaniowymi, w: Relacje Państwo-Kościół. Studium prawa obowiązującego 
w  Polsce i  w  Hiszpanii, red. P. Ryguła, Warszawa: Wydawnictwo UKSW, 
2020, s. 167–189.

Widerski P., Charakter prawny pełnomocnictwa do zawarcia małżeństwa, w: 
Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profe-
sorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 675–696.

Wojcieszyk E., Wydział do spraw Wyznań w Poznaniu – charakterystyka organizacji 
i działalności kierownictwa 1950–1970, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, 
działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, 
red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 69–88.

Wójcik B., Tworzenie i wykorzystanie akt osobowych duchownych w działalności 
Urzędu do spraw Wyznań i jego agend, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, 
działalność, ludzie, t. 1: Struktury wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, 
red. R. Łatka, Warszawa: IPN, 2020, s. 311–343.



460

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Wroceński J., Gwarancje wolności sumienia i religii dziecka w prawie polskim, w: 
Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profe-
sorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 697–722.

Zamirski K., Rewindykacja mienia Kościoła Chrześcijan Baptystów w RP przed 
Międzykościelną Komisją Regulacyjną – aspekty prawne, w: Człowiek, Pań-
stwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi 
Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo 
Academicon, 2020, s. 739–753.

Zawiślak M., Czelny M., Abramowicz A., Chapter 19: Religious Assistance and 
Religious Practices in Contemporary Poland, w: Religion and Prison: An Over-
view of Contemporary Europe, red. A-L. Zwilling, J. Martinez Arino, Basel: 
Springer 2020, s. 299–315.

Zawiślak M., Struktura wydatków Funduszu Kościelnego w  latach 1950-1989, 
w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana księdzu pro-
fesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, Lublin: 
Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 755–779.

Zieliński T.J., Prawo wyznaniowe czy prawo światopoglądowe? Rozważania ter-
minologiczne, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileuszowa dedykowana 
księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sobczyk, P. Steczkowski, 
Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 781–799.

Ziółkowska K., Czy czas na zmiany w ochronie praw pracownika – nauczyciela 
religii? Postulaty de lege ferenda, w: Człowiek, Państwo, Kościół: księga jubileu-
szowa dedykowana księdzu profesorowi Arturowi Mezglewskiemu, red. P. Sob-
czyk, P. Steczkowski, Lublin: Wydawnictwo Academicon, 2020, s. 801–814.

Zygner L., Wydział do spraw Wyznań Urzędu Wojewódzkiego w  Ciechanowie 
1975–1988/1989, w: Urząd do spraw Wyznań – struktury, działalność, ludzie, t. 
1: Struktury wojewódzkie i wybrane aspekty działalności, red. R. Łatka, War-
szawa: IPN, 2020, s. 253–287.

CZASOPISMA

Abramowicz A.M., Darowizny na kościelną działalność charytatywno-opiekuńczą 
– postulaty de lege lata i  de lege ferenda, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2020, t. 12, s. 5–24.

Abramowicz A.M., Limitations of the freedom to manifest religion in Poland during 
the spread of the coronavirus, “Forum Iuris Europaeum” 2020, nr 2, s. 15–25.

Abramowicz A.M., The principle of equal rights of religious organizations in the 
jurisprudence of the Polish Constitutional Tribunal, „Quaderni di Diritto e Po-
litica Ecclesiastica” 2019 [wydane: 2020], 3, s. 883–896.



461

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2020 rok 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Bielecki M., Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Szczecinie 
z dnia 24 lipca 2019 r. (sygn. akt II SA/Sz 451/19), „Przegląd Prawa Wyzna-
niowego” 2020, t. 12, s. 321–330.

Borecki P., Nierówne traktowanie nierzymskokatolickich związków wyznaniowych 
we współczesnym polskim systemie prawnym – wybrane zagadnienia, „Rocznik 
Teologiczny ChAT” 2020, z. 4, s. 1309–1338.

Borecki P., W sprawie pojęcia wyznaniowej żydowskiej osoby prawnej. Uwagi na 
tle wyroku Sądu Najwyższego z  9 lutego 2007 r. (sygn. akt III CSK 411/06), 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 281–294.

Brzozowski W., Papageorgiou and Others v Greece: Exemption from a Mandatory 
Course in Religion and the Art of Reading between the Lines, „Ecclesiastical 
Law Journal” 2020, nr 3, s. 355–360.

Brzozowski W., Polonia: la libertad religiosa en tiempos de la pandemia del Co-
vid-19, „Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del 
Estado” 2020, t. 54, s. 1–29.

Brzozowski W., Szariat w  Europie? Glosa do wyroku Europejskiego Trybunału 
Praw Człowieka z 19.12.2018 r., Molla Sali v. Grecja, „Państwo i Prawo” 2020, 
z. 4, s. 146–156.

Czelny M., W sprawie skuteczności wystąpienia z Kościoła Katolickiego: uwagi doty-
czące decyzji z dnia 28 listopada 2018 r. wydanej przez Prezesa Urzędu Ochrony 
Danych Osobowych, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 525–536.

Ćwikła L., Prawne aspekty rozwoju turystyki pielgrzymkowej w  Polsce w  latach 
1918–1939, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 223–243.

Dammacco G., Riflessioni sul diritto di satira e i suoi limiti, „Studia z Prawa Wy-
znaniowego” 2020, 23, s. 101–119.

Domański M., Glosa do wyroku ETPC z dnia 5 kwietnia 2018 r., skarga nr 32045/10, 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 295–304.

Falski J. Zagwarantowanie warunków „życia razem” – element ochrony praw i wol-
ności innych jako nowy wymóg demokratycznego społeczeństwa (na podstawie 
wyroku Wielkiej Izby ETPC z 1 lipca 2014 r. w sprawie S.A.S. v. Francja), „Prze-
gląd Sejmowy” 2020, nr 1 (156), s. 45–63.

Falski J., Glosa do wyroku Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z 25 paździer-
nika 2018 r. w sprawie E.S. vs. Austria. Skarga nr 38450/12, „Przegląd Sejmowy” 
2020, nr 4 (159), s. 43–61.

Góralski W., Troska abp. Aleksandra Kakowskiego o  miejsce religii katolickiej 
w odradzającym się państwie polskim w świetle orędzia do duchowieństwa i wier-
nych o religii panującej w Polsce z dnia 3 maja 1919 r. (W stulecie dokumentu), 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 25–36.

Hau M., O potrzebie utworzenia rejestru wyznaniowych osób prawnych, „Przegląd 
Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 37–60.



462

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Hill M., The Qualified Right to Freedom of Religion: An examination of the limi-
tations contained in Article 9 of the European Convention on Human Rights, 
„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 73–99.

Jańczuk L., Plan operacyjny częściowej likwidacji tzw. sekt w Polsce w 1949 roku, 
„Rocznik Teologiczny ChAT” 2020, z. 1, s. 127–144.

Jędrczak S., Nabycie i ustanie członkostwa w związku wyznaniowym, „Przegląd 
Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 61–78.

Krajczyński J., Wychowanie potomstwa w przypadku różnej przynależności wyzna-
niowej i obrządkowej rodziców według Kodeksu Prawa Kanonicznego, „Przegląd 
Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 79–100.

Krzywkowska J., Polysemy of the term complaint in legal doctrine - the impact 
of Roman law on canon law, “Societas et Iurisprudentia” 2020, 8, s. 131–146.

Krzywkowska J., Poterała T., Źródła dochodu duchownych katolickich w Polsce 
i na Słowacji, „Studia Prawnoustrojowe” 2020, 49, s. 151–169.

Leśniewski K., Nowa prawna definicja śmierci w Polsce jako problem filozoficzno-
-teologiczny, „Rocznik Teologiczny ChAT” 2020, z. 4, s. 1281–1308.

Łukańko B., Stosunek kościelnej ochrony danych osobowych do RODO – uwagi na 
marginesie postanowienia Krajowego Sądu Pracy w Norymberdze z dnia 29 maja 
2020 roku, 8 Ta 36/20, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 153–175.

Maćkowska K., Wolność religijna jako instrument ochrony prawnej przeciwników 
małżeństw jednopłciowych. Zmiany w prawie stanu Missisipi po wydaniu orze-
czenia w sprawie Obergefell v. Hodges, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 
23, s. 201–222.

Maroń G., O  klaryfikacyjnych i  perswazyjnych funkcjach odwołań do przekazu 
Ewangelii w piśmiennictwie polskiej nauki prawa, „Prawo i Więź” 2020, nr 3, 
s. 236–277.

Maroń G., Odwołania biblijne w uzasadnieniach wyroków sądowych. Komparaty-
styczne studium orzecznictwa polskiego, czeskiego i irlandzkiego, „Glosa – Prawo 
Gospodarcze w Orzeczeniach i Komentarzach” 2020, nr 1, s. 113–130.

Maroń G., Ograniczanie wolności religijnej w pierwszym okresie pandemii Covid-19 
w świetle orzecznictwa amerykańskich sądów, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 
2020, 23, s. 123–152.

Maroń G., Populizm i  pragmatyzm religijnie determinowanej działalności usta-
wodawczej i  uchwałodawczej Sejmu Rzeczypospolitej Polskiej VIII kadencji, 
„Przegląd Prawa Publicznego” 2020, nr 7-8, s. 7–16.

Michalik P., Consent to a Jewish Marriage in Legislation of the Free City of Cracow 
(1815-1846), w: „Journal on European History of Law” 2020, 11, s. 102–109.

Michalik P., Lord Hardwicke’s Marriage Act - pierwsza angielska ustawa o mał-
żeństwie, w: „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 177–200.



463

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2020 rok 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Misztal-Konecka J., Dokonywanie czynności procesowych przed sądem kościelnym 
jako okoliczność wyłączająca odpowiedzialność za naruszenie dóbr osobistych. 
Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego W Białymstoku z dnia 12 stycznia 2017 r., 
I ACa 676/16, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 421–440.

Nikołajew J., Duszpasterstwo wojskowe i  duszpasterstwa specjalne w  Polsce 
(1989–2019). Stan prawny – doświadczenia – perspektywy, „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 101–124.

Nikołajew J., Statutory Guarantees of Freedom of Conscience and Religion of 
Convicts and Detainees vs. Security on Prisons and Detention Centres, „Nurt 
SVD” 2020, z. 2, s. 179–197.

Nikołajew J., Wolność sumienia i  religii sprawców szczególnie niebezpiecznych 
(art. 88a i 88b k.k.w.), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 245–261.

Olszówka M., K. Dyda, Analiza konstytucyjności ograniczeń w  korzystaniu 
z  wolności religii podczas pandemii koronawirusa w  Polsce, „Studia z  Prawa 
Wyznaniowego” 2020, t. 21, s. 441–469.

Ożóg M., Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego w  Krakowie z  dnia 24 kwietnia 
2018 r. (sygn. akt I ACa 1217/17), „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, 
s. 305–312.

Parchomiuk J., Udostępnianie informacji publicznej przez organy kościelnych osób 
prawnych w Polsce, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 125–150.

Pomianowski P.Z., Ograniczenia zdolności prawnej osób duchownych w pracach 
kodyfikacyjnych doby Królestwa Kongresowego, „Studia z  Prawa Wyznanio-
wego” 2020, 23, s. 263–275.

Poniatowski M., Zasada poszanowania autonomii i wzajemnej niezależności pań-
stwa i kościołów oraz innych związków wyznaniowych w orzecznictwie Trybu-
nału Konstytucyjnego, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 365–386.

Rakoczy B., Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Gdańsku 
z dnia 30 stycznia 2019 r. (Sygn. akt II SA/Gd 565/18), „Przegląd Prawa Wy-
znaniowego” 2020, t. 12, s. 313–320.

Rakoczy T., Porządek publiczny Republiki Włoskiej jako przeszkoda w uznawaniu 
cywilnych skutków nieważności małżeństwa kanonicznego z  tytułu symulacji, 
„Prawo Kanoniczne” 2020, t. 63, s. 45–70.

Rosyjska ustawa federalna z 1997 r. o wolności sumienia i o związkach wyznanio-
wych, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 247–279.

Różański M., Organizational Statutes of Diocesan Archives in Przemyśl and 
Płock A  Comparative Analysis, “Folia Historica Cracoviensia” t. 26(2020) 
z.1, s. 207–226.

Różański M., Szymaniec P., Debaty wokół zakazu uboju rytualnego w II Rzeczy-
pospolitej Polskiej, „Przegląd Sejmowy”, 2020, nr 1, s. 121–146.



464

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Rybczyńska O., O potrzebie dostosowania procesu negocjowania tzw. umów wy-
znaniowych do standardów strasburskich, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2020, t. 12, s. 151–170.

Ryguła P., Zgodność granic administracji kościelnej z granicami odrodzonego państwa 
polskiego w konkordacie między Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską 
z 23 kwietnia 1925 r., „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 277–305.

Schanda B., Hungary’s Christian Culture as Subject of Constitutional Protection, 
„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 55–72.

Skwarzyński M., Analiza prawna przypadku bpa Edwarda Janiaka w kontekście 
filmu „Zabawa w chowanego” Marka i Tomasza Sekielskich, „Studia z Prawa 
Wyznaniowego” 2020, 23, s. 489–524.

Stanisz P., Bębeniec D., Cavanaugh v. Bartelt: jeszcze jedna odsłona sporu o status 
pastafarianizmu, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 171–186.

Stanisz P., Proces realizacji reformy włoskiego systemu utrzymania duchowieństwa 
zgodnie z Konkordatem z 1984 r., „Studia Prawnicze KUL” 2020, 82, s. 307–332.

Tunia A., Integralność religijna kierownika urzędu stanu cywilnego a rzeczywistość 
prawna, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 187–202.

Tunia A., Wpływ braku rejestracji małżeństwa zawartego w formie wyznaniowej na bez-
pieczeństwo obrotu prawnego, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 307–331.

Ventura M., The Formula ‘Freedom of Religion or Belief ’ in the Laboratory of the 
European Union, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 7–52.

Walencik D., Opinia prawna na temat beneficjenta rzeczywistego w  przypadku 
spółki kapitałowej, której jedynym (100%) udziałowcem czy akcjonariuszem 
jest zakon bądź jego jednostka organizacyjna (prowincja zakonna, opactwo, 
klasztor niezależny, dom zakonny), „Studia z  Prawa Wyznaniowego” 2020, 
t. 23, s. 471–488.

Walencik D., Pluta K., Reżim prawny obowiązujący w czasie imprez o charakterze 
religijnym organizowanych na drogach publicznych, „Przegląd Prawa Wyzna-
niowego” 2020, t. 12, s. 203–220.

Winiarczyk-Kossakowska M., Przejście od rosyjskiej tradycji państwa wyznanio-
wego do koncepcji państwa radykalnie świeckiego w Rosji Radzieckiej 1917–1922 
– analiza politologiczno-prawna, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, 
t. 12, s. 221–245.

Zacharczuk P., Moralność publiczna jako przesłanka ograniczania wolności zgro-
madzeń, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 333–364.

Zawiślak M., Ochrona przekonań religijnych we francuskim prawie karnym, „Studia 
Prawnicze KUL” 2020, nr 2.

Zawiślak M., Problem rewindykacji kościelnej nieruchomości Polskiego Kościoła 
Ewangelicznych Chrześcijan Baptystów we Wrocławiu, „Studia z Prawa Wy-
znaniowego” 2020, 23, s. 387–419.



465

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2020 rok 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

RECENZJE

Abramowicz A.M., Równouprawnienie związków wyznaniowych w prawie polskim, 
Lublin: Wydawnictwo KUL, 2018, 437 s. Rec. K. Krzysztofek-Strzała, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 23, s. 539–546.

Łukańko B., Kościelne modele ochrony danych osobowych, Warszawa: Wolters 
Kluwer, 2019, 349 ss. Rec. M. Hucał, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, 
t. 12, s. 337–344.

Prawo Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego. Komentarz, Jakub Cebula (red.), seria: 
Komentarze Becka, Warszawa: Wydawnictwo C.H. Beck 2017, XXI + 1191 s. 
Rec. T.J. Zieliński, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 341–344.

Walczuk K., Wspólnotowa wolność religijna w  Republice Słowackiej. Aspekty 
instytucjonalno-prawne, Kraków: Ośrodek Myśli Politycznej, 2019, 371 s. Rec. 
M. Bielecki, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 331–336.

SPRAWOZDANIA

Dokumentacja bieżącej działalności Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego, 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 373–392.

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 5 marca 2020 
roku), „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 393–397.

Mezinárodní vědecký seminár o ustavních modelech vztahu státu a církví, Trnava, 
listopad 2019, J. Krzywkowska, K. Bubelova, „Revue Cirkevniho Prava - 
Church Law Review” 2020, 78, s. 99–102.

Międzynarodowa interdyscyplinarna konferencja naukowa online pt. Human Rights 
Dimensions of Pandemic Crisis, 1-31 lipca 2020 r., A.M. Abramowicz, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 23, s. 547–550.

Międzynarodowa konferencja naukowa online pt. Právna Politika a Legislatíva v 
Oblasti Konfesného Práva, 24 -25 września 2020 r., A.M. Abramowicz, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 23, s. 559–564.

Ogólnopolska konferencja naukowa „Wokół zasady wzajemnej niezależności i au-
tonomii kościoła i państwa” (Warszawa, 14 VI 2019), M. Domański, O. Ryb-
czyńska, „Państwo i Prawo” 2020, 9, s. 138–139.

Sprawozdanie z konferencji Rzecznika Praw Obywatelskich i Chrześcijańskiej Aka-
demii Teologicznej w Warszawie pt. „(Nie)zapomniane cmentarze”, Warszawa, 
23 października 2019 r., J. Cupriak-Trojan, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2020, t. 12, s. 355–358.

Sprawozdanie z ogólnopolskiej konferencji naukowej pt. „Wolność sumienia i religii 
a  bezpieczeństwo. Konceptualizacja – normatywizacja – urzeczywistnianie”, 



466

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Michał Hucał

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

Chełm 18-20 września 2019 r., J. Nikołajew, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2020, t. 12, s. 351–354.

Sprawozdanie z Sympozjum Naukowego „Biorę sobie Ciebie za żonę/męża…? Co 
dzisiaj mają na myśli narzeczeni?”, Kraków, 15 listopada 2018 r., M. Strzała, 
„Krakowskie Studia z Historii Państwa i Prawa” 2020, 13, z. 1, s. 117–119.

Sprawozdanie z  XVI Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego, pt. 
„30-lecie ustaw wyznaniowych. Czy potrzebna jest reforma prawa wyznaniowego 
w Polsce?”, Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie, Olsztyn – Tumiany, 
6-8 maja 2019 r., K. Ziółkowska, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, 
s. 345–350.

Uroczystość wręczenia Księgi Jubileuszowej dedykowanej Księdzu Profesorowi Ar-
turowi Mezglewskiemu z okazji 60. Rocznicy Urodzin, Kombornia, 22 września 
2020 r., A. Tunia, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 551–554.

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego, 
Tumiany, 6 maja 2019 r., M. Ordon, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, 
t. 12, s. 359–372.

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za 2019 rok (z  suplementem), 
M. Hucał, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 12, s. 398–409.

XVII Ogólnopolskie Sympozjum Prawa Wyznaniowego pt. Orzecznictwo w spra-
wach wyznaniowych, Kombornia, 22–24 września 2020 r., M. Czelny, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 2020, 23, s. 555–558.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

467

SPIS TREŚCI

ARTYKUŁY

Aneta Maria Abramowicz
Kwestia cywilnej skuteczności religijnych reguł spadkobrania �   
w świetle orzeczenia ETPC z dnia 19 grudnia 2018 r. �   
w sprawie Molla Sali v. Grecja� 5

Małgorzata Babula
Współczesny Kościół państwowy w Republice Islandii� 23

Paweł Borecki
Ekspertyza w sprawie aktualnej sytuacji prawnej w kontekście ewentualnego �  
podjęcia prac nad ustawą o stosunku Rzeczypospolitej Polskiej do Wschodniego�  
Kościoła Staroobrzędowego nieposiadającego hierarchii duchownej� 39

Arkadiusz Fastyn
Pojęcie małżeństwa ewangelickiego w prawie małżeńskim z 1836 r.� 59

Sylwia Góra, Dariusz Góra
Relacje państwo–Kościół katolicki oraz przemiany kulturowe�   
na współczesnej Malcie – zasady a rzeczywistość� 85

Wojciech Góralski
Umowa między Stolicą Apostolską i Republiką  Angolską o wzajemnych �   
relacjach  między Kościołem i państwem  z 13 września 2019 roku� 99

Aleksander Gubrynowicz
Konkordat z 1993 r. na tle praktyki traktatowej Stolicy Apostolskiej� 125



468

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Spis treści

Robert Jastrzębski
Polskie konkordaty w XX wieku� 147

Piotr Kroczek
Kilka uwag o upadłości związków wyznaniowych i ich osób prawnych� 181

Igor Ksenicz
Zwolnienia od pracy w dni świąteczne Kościołów wschodnich w Polsce� 197

Katarzyna Pluta
Udzielenie ateiście sakramentu namaszczenia chorych a naruszenie jego �   
dóbr osobistych oraz zakazu przetwarzania szczególnych kategorii danych� 217

Mieczysław Różański
Problematyka nauczania religii w debacie parlamentarnej nad Konstytucją �   
marcową z 1921 r.� 241

Tomasz Sypniewski
Policja Państwowa wobec bydgoskiej parafii Polskiego Narodowego �  
Kościoła Katolickiego (1925–1939)� 267

Urszula Szczęch
Tajemnica spowiedzi i tajemnica zawodowa duchownych we włoskiej �   
procedurze karnej oraz kodeksie karnym� 291

Dariusz Walencik
Wyodrębnione jednostki organizacyjne Kościoła katolickiego w przepisach �  
prawa podatkowego. Stan de lege lata i postulaty de lege ferenda � 311

Tadeusz Wasilewski, Jakub Zemła
Formuła świeckiego państwa w prawie Republiki Czeskiej i Republiki �  
Tureckiej – aspekty komparatystyczne� 335

ORZECZNICTWO

Bartosz Rakoczy
Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Białymstoku �  
z dnia 2 czerwca 2016 (sygn akt. II SA/Bk 112/16)� 357



469

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13 

(2021)

Spis treści

Marek Bielecki
Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Warszawie �  
z dnia 30 stycznia 2020 r. (sygn. akt II SA/Wa 1773/19)� 365

Artur Mezglewski
Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego �  
z dnia 31 marca 2020 r. (sygn. akt II CSK 124/19)� 375

RECENZJE

Arkadiusz Fastyn
Alina Rogowska, Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie �  
polskiego Trybunału Konstytucyjnego, �  
Wydawnictwo Sejmowe, Warszawa 2015, 237 ss.� 391

Tadeusz J. Zieliński
Krzysztof Bielawski, Zagłada cmentarzy żydowskich, �  
Biblioteka „Więzi” tom 359, Warszawa 2020, 276 ss.� 399

Tadeusz J. Zieliński
Dawid Binemann-Zdanowicz, Uregulowanie stanu prawnego nieruchomości�  
Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w III RP, Wydawnictwo Naukowe�  
Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie, Ośrodek Wydawniczy�  

„Augustana”, Warszawa–Bielsko-Biała 2020, 426 ss.� 403

SPAWOZDANIA

Piotr Steczkowski
Sprawozdanie z XVII Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowego�  

„Orzecznictwo w sprawach wyznaniowych”�  
Kombornia, 22–24 września 2020 r.� 411

KRONIKA POLSKIEGO TOWARZYSTWA PRAWA WYZNANIOWEGO

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa 
Prawa Wyznaniowego, 8 września 2021 r.� 415



470

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
13  

(2021)

Spis treści

Pożegnania� 425

Piotr Stanisz
Wspomnienie o śp. Księdzu Profesorze Henryku Misztalu� 427

Aneta M. Abramowicz
Bibliografia publikacji Księdza Profesora�   
Henryka Misztala (1936-2020) z zakresu prawa wyznaniowego� 431

Tadeusz J. Zieliński
Wspomnienie o profesorze UW dr. hab. Januszu Osuchowskim (1928–2021)� 441

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński
Prof. zw. dr hab. Michał Pietrzak (1929–2021) – wspomnienie� 443

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego�  
(stan na 19 grudnia 2021 roku)� 447

BIBLIOGRAFIA

Michał Hucał
Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za rok 2020� 451 


	_Hlk73698530
	_Hlk23772554
	_Hlk531257569
	_Hlk533757998
	_Hlk533758759
	tw-target-text
	_Hlk86780662
	_Hlk86780884
	_Hlk86781026
	_Hlk86781090
	_Hlk86781155
	_Hlk86781437
	_Hlk86746897
	_Hlk86782969
	_Hlk86783263
	_Hlk86784240
	_Hlk86784533
	_Hlk86785452
	_Hlk86785862
	_Hlk86786753
	_Hlk86786844
	_Hlk86786948
	_Hlk86787023
	_Hlk86787072
	_Hlk86787118
	_Hlk86787149
	_Hlk86787956
	_Hlk86788848
	_Hlk86789134
	_Hlk86789283
	_Hlk86789406
	_Hlk86789480
	_Hlk86789561
	_Hlk86825712
	_Hlk86827146
	_Hlk86827259
	OLE_LINK65
	OLE_LINK89
	OLE_LINK13
	OLE_LINK14
	_Hlk66992052
	OLE_LINK16
	OLE_LINK59
	OLE_LINK60
	_Hlk60147465
	OLE_LINK80
	OLE_LINK81
	OLE_LINK82
	OLE_LINK68
	OLE_LINK18
	OLE_LINK26
	OLE_LINK27
	_Hlk66993337
	OLE_LINK25
	OLE_LINK83
	OLE_LINK84
	_Hlk66992506
	OLE_LINK17
	_Hlk60147730
	OLE_LINK88
	_Hlk60147725
	OLE_LINK87
	OLE_LINK85
	OLE_LINK86
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	OLE_LINK9
	_Hlk66992952
	OLE_LINK21
	OLE_LINK123
	OLE_LINK108
	OLE_LINK109
	_Hlk66992006
	OLE_LINK15
	OLE_LINK73
	OLE_LINK74
	OLE_LINK24
	_Hlk60146954
	OLE_LINK69
	OLE_LINK63
	OLE_LINK64
	OLE_LINK96
	OLE_LINK97
	OLE_LINK98
	OLE_LINK93
	OLE_LINK94
	OLE_LINK95
	OLE_LINK99
	OLE_LINK100
	OLE_LINK101
	OLE_LINK102
	OLE_LINK107
	OLE_LINK105
	OLE_LINK106
	_Hlk85637196
	OLE_LINK103
	OLE_LINK104
	OLE_LINK29
	OLE_LINK30
	OLE_LINK66
	OLE_LINK67
	OLE_LINK113
	OLE_LINK114
	OLE_LINK90
	OLE_LINK112
	OLE_LINK31
	OLE_LINK19
	OLE_LINK20
	OLE_LINK28
	_Hlk66991949
	OLE_LINK12
	OLE_LINK70
	OLE_LINK71
	_GoBack
	_Hlk75305029
	_Hlk75305158
	_Hlk71226079
	W20
	W21
	W22
	W23
	tw-target-text7
	tw-target-text12
	tw-target-text22
	tw-target-text32
	tw-target-text41
	tw-target-text51
	tw-target-text61
	Bookmark
	highlightHit_0
	_Hlk41588887
	_Hlk41588840
	highlightHit_4
	highlightHit_5
	highlightHit_6
	highlightHit_7
	_Hlk4878846
	_Hlk67869106
	_Hlk85536521
	_Hlk85536568
	_Hlk85534109
	_Hlk81828168
	_GoBack

