
Przegląd
Prawa

Wyznaniowego



POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO

RADA NAUKOWA
prof. Libero Gerosa (Université de la Suisse Italienne, Lugano)

prof. dr hab. Wojciech Góralski (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)
dr hab. prof. UKSW Jan Krajczyński (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie)

prof. dr hab. Krzysztof Krasowski (Uniwersytet Adama Mickiewicza w Poznaniu)
prof. dr hab. Józef Krukowski (Polska Akademia Nauk, Oddział w Lublinie)

prof. Philippe Nelidoff (Université Toulouse Capitole)
dr doc. lic. Damián Němec (Palacký University in Olomouc)

dr hab. prof. UO Paweł Sobczyk (Uniwersytet Opolski)
dr hab. prof. KUL Piotr Stanisz (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II)

prof. dr hab. Ryszard Sztychmiler (Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie)
prof. dr hab. Wacław Uruszczak (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. prof. UO Dariusz Walencik (Uniwersytet Opolski)

prof. dr hab. Wiktor Wysoczański (Chrześcijańska Akademia Teologiczna w Warszawie)

RADA NAUKOWA
Wojciech Góralski, Krzysztof Krasowski, Józef Krukowski, Ryszard M. Małajny,

Henryk Misztal, Janusz Osuchowski, Michał Pietrzak, Ryszard Sztychmiler,
Wacław Uruszczak, Wiktor Wysoczański

KOLEGIUM REDAKCYJNE
Redaktor naczelny –

Sekretarz redakcji – Marta ORDON
Członkowie – Paweł BORECKI, Andrzej CZOHARA,

Artur MEZGLEWSKI, Bartosz RAKOCZY, Piotr STANISZ,
Dariusz , Michał , Tadeusz J. ZIELIŃSKI

Jan KRAJCZYŃSKI
Zastępca redaktora naczelnego – Paweł SOBCZYK

WALENCIK ZAWIŚLAK

POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO

KOLEGIUM REDAKCYJNE
Redaktor naczelny: prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński

Zastępca Redaktora naczelnego: dr hab. prof. UR Piotr Steczkowski
Sekretarz naukowy: dr hab. Marta Osuchowska

Członkowie Kolegium Redakcyjnego:
dr hab. prof. ASzWoj Marek Bielecki

dr hab. prof. UW Wojciech Brzozowski
dr Michał Hucał

dr Igor Kilanowski

RADA NAUKOWA
Wojciech Góralski, Krzysztof Krasowski, Józef Krukowski, Ryszard M. Małajny,

Henryk Misztal, Janusz Osuchowski, Michał Pietrzak, Ryszard Sztychmiler,
Wacław Uruszczak, Wiktor Wysoczański

KOLEGIUM REDAKCYJNE
Redaktor naczelny –

Sekretarz redakcji – Marta ORDON
Członkowie – Paweł BORECKI, Andrzej CZOHARA,

Artur MEZGLEWSKI, Bartosz RAKOCZY, Piotr STANISZ,
Dariusz , Michał , Tadeusz J. ZIELIŃSKI

Jan KRAJCZYŃSKI
Zastępca redaktora naczelnego – Paweł SOBCZYK

WALENCIK ZAWIŚLAK

POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO



Przegląd
Prawa

Wyznaniowego
Tom 15

LUBLIN 2023



Przegląd Prawa Wyznaniowego

RECENZENCI POSZCZEGÓLNYCH ARTYKUŁÓW I GLOS
Andrzej Bisztyga, Filip Ciepły, Małgorzata Czuryk, Justyna Krzywkowska,  
Małgorzata Lorencka, Artur Mezglewski, Anna Młynarska-Sobaczewska,  
Jerzy Nikołajew, Konrad Rydel, Maria Supera-Markowska, Piotr Tuleja,  

Anna Tunia, Krzysztof Warchałowski

OPRACOWANIE REDAKCYJNE I KOMPUTEROWE
Studio DTP Academicon | e-mail: dtp@academicon.pl |  

dtp.academicon.pl 
redaktor prowadząca: Monika Pecyna

adiustacja i korekta: Jędrzej Szulga
skład i łamanie: Karol Cichoń

PROJEKT OKŁADKI I STRON TYTUŁOWYCH
Agnieszka Gawryszuk

© Copyright by Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego,  
Lublin 2023

ISSN 2080-3788

Wersją pierwotną czasopisma jest wersja drukowana.

POLSKIE TOWARZYSTWO PRAWA WYZNANIOWEGO
Al. Racławickie 14, p. 701, 20-950 Lublin

e-mail: redakcja@ptpw.pl

Druk i oprawa
Elpil



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

5

Hubert Chabowski*

Uniwersytet w Białymstoku

Prawo wyznaniowe w Kanadzie:  
wolność wyznania jako fundament 

wieloetnicznego społeczeństwa

Wstęp

Wolność wyznania odgrywa kluczową rolę w kształtowaniu kanadyjskiego spo-
łeczeństwa jako pluralistycznego i otwartego na różnorodność. W kontekście 
historii Kanady zapewnienie równości w  prawach religijnych było istotnym 
elementem formowania tożsamości narodowej oraz budowania demokratycz-
nego państwa prawa. Od samego początku swojego istnienia Kanada stanęła 
w  obliczu wyzwań związanych z  zabezpieczeniem prawnej sytuacji różnych 
wyznań swoich obywateli. Dualizm kulturowy, wynikający z obecności zarówno 
anglojęzycznych protestantów, jak i francuskojęzycznych katolików, stworzył 
potrzebę pogodzenia różnorodnych interesów i  zagwarantowania równości 
przed prawem dla wszystkich wyznań.

Współczesna Kanada jest wyrazem umiarkowanego, a jednak sukcesu w bu-
dowaniu społeczeństwa opartego na zasadach tolerancji, równości i poszanowa-
nia różnorodności religijnej. W pewnym sensie można mówić o ochronie praw 
religijnych rozumianych także jako istotny element kultury danej grupy obywa-
teli 1. Prawo kanadyjskie gwarantuje obywatelom wolność wyznania, wolność 
sumienia oraz swobodę praktykowania własnej religii, równocześnie chroniąc 
Kanadyjczyków przed dyskryminacją ze względu na przekonania religijne.

Celem niniejszego artykułu jest analiza prawa wyznaniowego w Kanadzie, 
zarówno pod kątem historycznym, jak i  w  obliczu współczesnych wyzwań 
stawianych przed społeczeństwem kanadyjskim.

*	 ORCID 0009-0004-1954-6924, e-mail: hubertchabowski23@gmail.com
1	 R. Moon, Government Support for Religious Practice [w:] Law and Religious Pluralism in Canada, 

red. R. Moon, Vancouver 2008, s. 217–218.

mailto:hubertchabowski23@gmail.com


6

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Hubert Chabowski

A
rt

y
k
u

ły

I. Naród kanadyjski

Naród Kanadyjski jest stworzony de facto w znakomitej większości z imigran-
tów i ich potomstwa. Powoduje to, że wśród ludzi, którzy przybyli do Kanady 
z różnych krajów i kontynentów, a także w różnych epokach, siłą rzeczy muszą 
występować znaczące różnice kulturowe i religijne 2. Według spisu z 2011 roku 
najwięcej w Kanadzie jest katolików (aż 38%), protestantyzm wyznaje około 15%, 
a inne wyznania chrześcijańskie, np. prawosławie, około 5% mieszkańców. Blisko 
24% społeczeństwa nie należy do żadnej wspólnoty religijnej. Pozostała ludność 
wyznaje przede wszystkim islam, judaizm, buddyzm, hinduizm oraz religię 
sikhów. Na terenie Kanady żyją także wyznawcy religii ludów pierwotnych.

II. Dualizm angielsko-francuski

Celem poznania genezy trudności, jakie stały na drodze kanadyjskiego prawa 
wyznaniowego, należy cofnąć się do powstania państwa kanadyjskiego, które 
miało miejsce w 1867 roku na mocy Ustawy o Brytyjskiej Ameryce Północnej 
(ang. British North America Act). Nowo powstałe dominium Kanady musiało 
zmierzyć się z  wyzwaniem polegającym na asymilacji ludności francuskoję-
zycznej, w większości katolickiej, z ludnością anglojęzyczną, w większości pro-
testancką. Różnice pomiędzy tymi grupami prowadziły do tarć wewnętrznych, 
które stały na przeszkodzie powstaniu jednego silnego społeczeństwa.

Dominium Kanady, będące formalnie częścią Imperium Brytyjskiego i pod 
władzą korony brytyjskiej, naturalnie faworyzowało ludność pochodzenia 
brytyjskiego, która systematycznie rosła w  wyniku przybywania kolejnych 
imigrantów. Francuskojęzyczna część społeczeństwa dążyła wobec tego do 
zachowania swojej odrębności i  tożsamości, której centralną częścią była 
wiara katolicka. Zachowanie odrębnego języka, religii i zwyczajów było formą 
przeciwstawienia  się dominacji brytyjskiej. Należy przy tym także wskazać, 
że Quebec, który stał się kolebką Kanadyjczyków o pochodzeniu francuskim, 
był i nadal pozostaje jedną z najlepiej rozwiniętych gospodarczo, zaludnionych, 
a co za tym idzie – także zamożnych, prowincji. Z tego względu mieszkańcy 
Quebecu, sami siebie nazywający Québécois 3, dążyli do uzyskania niezależności 
i większego wpływu na politykę wewnętrzną i zagraniczną Kanady.

Zdominowana przez ludność pochodzenia francuskiego prowincja Quebec 
charakteryzowała się tym, że odpowiedzialność za edukację była w znacznej 

2	 J. Grabowski, Historia Kanady, Warszawa 2001, s. 122–125.
3	 M. Kijewska-Trembecka, Québec i Québécois. Ideologie dążeń niepodległościowych, Kraków 2007, s. 11.



7

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo wyznaniowe w Kanadzie: wolność wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

mierze powierzona Kościołowi rzymskokatolickiemu 4. Kościół katolicki stał 
się dla niej ostoją tożsamości narodowej i  odrębności, którą pieczołowicie 
pielęgnowano. Wpływy Kościoła katolickiego zostały ograniczone dopiero 
dzięki tzw. spokojnej rewolucji (fr. Révolution tranquille) 5. Mianem tym określa 
się okres spokojnych zmian społeczno-politycznych i społeczno-kulturowych 
w Quebecu w latach 60. XX wieku. Wzrost modernizacji społecznej skutkował 
otwarciem się na nowe ideologie i style życia, co spowodowało masowy exodus 
wiernych z Kościoła, nieznanego wcześniej w takiej skali. W ciągu stosunkowo 
krótkiego okresu znaczna liczba osób zrezygnowała z praktyk religijnych oraz 
wsparcia finansowego dla swoich parafii. Powstały wyraźne ruchy antyklerykalne, 
co spowodowało upadek i bankructwo wielu społeczności katolickich – co istotne, 
nie tylko w dużych aglomeracjach miejskich, ale również na prowincji. Spokojna 
rewolucja doprowadziła także do drastycznego spadku liczby powołań kapłań-
skich i zakonnych. Quebec, kiedyś uznawany za jedno z najbardziej katolickich 
społeczeństw na świecie, stał się miejscem intensywnego procesu sekularyzacji.

III. Społeczeństwo wielokulturowe

Kanada jest krajem otwartym na imigrantów pochodzących z większości kra-
jów świata 6. Będąc drugim największym pod względem powierzchni krajem na 
świecie, ma mnóstwo miejsca dla nowych mieszkańców. W ciągu ostatnich 40 lat 
szczególnie dużo przyjęła mieszkańców regionów, takich jak Indie, Pakistan, Azja 
Południowo-Wschodnia czy Europa Środkowo-Wschodnia, z tego względu na tery-
torium Kanady pojawiły się znaczne grupy ludzi wyznających religie z całego świata.

Obecna polityka migracyjna Kanady, która jest owocem prawa imigracyj-
nego wprowadzonego w 1967 roku (ang. The Immigration Act), charakteryzuje 
się niedyskryminacyjnym przyjmowaniem nowych mieszkańców. Rocznie do 
Kanady przybywa bardzo wielu imigrantów. Zgodnie z danymi Statistics Ca-
nada 7 w latach 2016–2021 do kraju przybyło 1,3 miliona imigrantów, którzy na 
stale osiedlili się na jej terytorium. Obecnie populacja imigrantów w Kanadzie 
szacowana jest na ponad 8 milionów. Stanowią oni łącznie 23% kanadyjskiego 

4	 M. Moulin-Stożek, Selektywna Tolerancja? Kanadyjski Sąd Najwyższy o wolności religijnej i edukacji 
w pluralistycznym państwie świeckim, Centrum Analiz Strategicznych Instytutu Wymiaru Sprawie
dliwości 2019, s. 5–7.

5	 W. Żelazny, Świat frankofoński, „Przegląd Zachodni” 2000, nr 1 (294), s. 39–41.
6	 M.S. Szczepański, A. Śliz, Społeczeństwo wielokulturowe – szkic do portretu socjologicznego. Przypadek Au-

stralii i Kanady [w:] Pogranicza, księga jubileuszowa Profesora Andrzeja Sadowskiego, red. M. Bieńkowska,  
W. Żelazny, Białystok 2015, s. 446–455.

7	 Statistics Canada 2022, statcan.gc.ca, https://www150.statcan.gc.ca/n1/daily-quotidien/221026/
dq221026a-eng.htm [dostęp: 24.10.2024].

https://www150.statcan.gc.ca/n1/daily-quotidien/221026/dq221026a-eng.htm
https://www150.statcan.gc.ca/n1/daily-quotidien/221026/dq221026a-eng.htm


8

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Hubert Chabowski

A
rt

y
k
u

ły

społeczeństwa i w znacznej większości pochodzą z Azji. W związku z  ich po-
chodzeniem systematycznie rośnie liczba osób wyznających islam, hinduizm, 
buddyzm, sikhizm i wiele innych wierzeń.

Szczególnie dobrze widoczna jest liczba imigrantów w  dużych ośrodkach 
miejskich. Większość nowo przybyłych mieszkańców osiedla się w aglomeracjach 
takich jak Toronto, Montreal, Ottawa czy Calgary. Według danych największego 
kanadyjskiego miasta Toronto 8 z 2021 roku prawie 47% mieszkańców stanowią 
imigranci, definiowani jako osoby nieurodzone w Kanadzie. Istotnym zatem 
jest konstruowanie prawa i zwyczajów w taki sposób, aby czuli się oni częścią 
społeczeństwa i asymilowali się z resztą Kanadyjczyków 9.

Aby uniknąć wewnętrznych tarć powodowanych wzajemną niechęcią do siebie 
między różnymi religiami niezwykle ważne stało się traktowanie wszystkich 
wyznań w sposób równy, tak aby państwo nie wspierało żadnej wiary w sposób 
dyskryminujący pozostałe. Z tego względu Kanada jako państwo nie wspiera żad-
nej religii w sposób otwarty. Jednocześnie państwo nie powinno tworzyć prob-
lemów i tym samym nie utrudniać funkcjonowania poszczególnym wspólnotom 
wszelkich wyznań w celu budowy nowoczesnego państwa wielokulturowego 10.

IV. Rdzenni mieszkańcy Kanady

Szczególnie znaczącą w kontekście wolności religijnej częścią społeczeństwa ka-
nadyjskiego są rdzenni mieszkańcy Kanady (ang. indigenous people). Ich liczba się-
ga 1,7 miliona 11 obywateli. Rdzenna ludność była w przeszłości dyskryminowana 
i ignorowana przez rządy kanadyjskie. Obecnie nastąpiło odwrócenie tego tren-
du i Kanada, jako kraj niezwykle otwarty, stara się zadośćuczynić wyrządzonym 
krzywdom. Nazwy takie jak „Indianin” czy „Eskimos” wyszły z użytku jako nie-
poprawne i obraźliwe. Wierzenia i kultura pierwotnych ludów (jak można przetłu-
maczyć angielską, poprawną nazwę) jest odkrywana na nowo, wręcz zachęca się 
do jej zgłębiania. W związku z tym nierzadko przymusowo nawracani na wiarę 
chrześcijańską rdzenni mieszkańcy stopniowo powracają do swoich wierzeń 
pierwotnych. Kultywowanie zwyczajów i wiary swoich przodków jest obecnie 

8	 Toronto, toronto.ca, https://www.toronto.ca/wp-content/uploads/2023/03/8ff2–2021-Census-
-Backgrounder-Immigration-Ethnoracial-Mobility-Migration-Religion-FINAL1.1-corrected.pdf 
[dostęp: 24.10.2024].

9	 B. Ryder, The Canadian Conception of Equal Religious Citizenship [w:] Law and Religious Pluralism 
in Canada, dz. cyt., s. 88–95.

10	 W. Kymlicka, La citoyenneté multiculturelle. Une théorie libérale du droit des minorités, tłum. P. Savidan, 
Montréal 2001, s. 23–35.

11	 Statista 2024, statista.com, https://www.statista.com/statistics/537158/aboriginal-population-in-
-canada-by-identity-and-sex/ [dostęp: 24.10.2024].



9

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo wyznaniowe w Kanadzie: wolność wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

w pełni wspierane przez rząd kanadyjski. Istotne jest zapewnienie swobody wy-
znania dla tych wierzeń i wsparcia ich ze strony prawnej, tak aby religie pierwotne 
były traktowane w sposób równy z religiami chrześcijańskimi czy wschodnimi.

V. Prawna gwarancja wolności religijnej w Kanadzie

V.1. Kanadyjska Karta Praw

Kanadyjska Karta Praw (ang. The Canadian Bill of Rights) została uchwalona 
przez parlament 10 sierpnia 1960 roku. Była to forma zapewnienia praw czło-
wieka dla wszystkich Kanadyjczyków na poziomie federalnym. Obrońcy praw 
człowieka chcieli, aby w prawie kanadyjskim znajdowały się przepisy wprost 
chroniące prawa obywateli, a także zakazujące dyskryminacji.

Karta Praw przyznaje w  sekcji 1 lit. c wolność religii w  Kanadzie. To ten 
przepis jest odpowiedzialny za uznanie przez Kanadę wolności wyznania jako 
prawa człowieka, a  zatem jako niepodważalne i  absolutnie podstawowe. Od 
chwili uchwalenia Karty zadaniem Ministra Sprawiedliwości (ang. Minister 
of Justice) było weryfikowanie, czy przypadkiem akty prawne uchwalane na 
poziomie federalnym były zgodne z jej treścią.

Kanadyjska Karta Praw spotkała się z krytyką wśród społeczeństwa oraz praw-
ników kanadyjskich z powodu swoich wad i braku precyzyjnych gwarancji 12. Przez 
wzgląd na kanadyjski system władzy, tj. przekazanie dużej części władzy do rzą-
dów prowincjonalnych, skuteczność wprowadzonej karty była ograniczona. Treść 
karty nie zmienia bezpośrednio przepisów, które mogłyby być z nią niezgodne. 
Ponadto przez wzgląd na to, że Karta została uchwalona w trybie zwykłej ustawy, 
a co istotniejsze – nie stała się częścią Konstytucji, mogła być z łatwością zmie-
niona przez przyszłe rządy i nie była stałym gwarantem zapisanych w niej praw.

V.2. Konstytucja Kanady

Konstytucja Kanady (ang. Constitution Act of 1982) została uchwalona  
25 marca 1982 roku przez parlament, a następnie została proklamowana przez 
królową Wielkiej Brytanii Elżbietę II 17 kwietnia 1982 roku. Wartym odnotowa-
nia faktem jest to, że konstytucja kanadyjska została uchwalona i przyjęta bez 
zgody czy porozumienia z prowincją Quebec. Ustalenia dotyczące przedmioto-
wego aktu miały miejsce podczas spotkania premiera Kanady oraz premierów 

12	 D. Schneiderman, Associational Rights, Religion, and the Charter [w:] Law and Religious Pluralism in 
Canada, dz. cyt., s. 65–75.



10

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Hubert Chabowski

A
rt

y
k
u

ły

wszystkich prowincji założycielskich Kanady oprócz Quebecu. Z tego względu 
wydarzenie to jest nazywane przez jej mieszkańców „Nocą długich noży” (fr. nuit 
des longs couteaux). W rezultacie Quebec nigdy nie podpisał Konstytucji Kana-
dy, z formalnego punktu widzenia jej nie uznając, jednak w praktyce korzysta 
z  jej treści. To ciągle stanowi źródło wielu konfliktów politycznych między 
Quebekiem a pozostałą częścią Kanady oraz jest jednym z fundamentów dążeń 
separatystycznych tej prowincji.

Pierwsza część Konstytucji Kanady zawiera Kanadyjską Kartę Praw i Wol-
ności (ang. The Canadian Charter of Rights and Freedoms). W punkcie drugim 
Karty lit. a 13 każdemu przyznaje się wolność sumienia i religii. To właśnie ten 
zapis jest podstawą wolności wyznania w  kanadyjskim systemie prawnym 14. 
Dzięki takiemu zapisowi każdy obywatel Kanady ma zapewnioną wolność 
religijną i swobodę w decydowaniu, czy i w co wierzy 15.

Wspomniany powyżej zapis zapewnia obywatelom swobodę wyznania, której 
granicą jest naruszanie wolności innych obywateli lub stwarzanie zagrożenia 
dla życia lub zdrowia. Niedopuszczalna jest dyskryminacja na tle religijnym, 
przykładowo w  kontekście uzyskania pracy czy edukacji. Obecny rząd fede-
ralny  Kanady, pod przewodnictwem Justina Trudeau, przywódcy Liberalnej 
Partii Kanady, podejmuje starania, aby być rządem wszystkich Kanadyjczyków. 
W jego skład wchodzą przedstawiciele wielu mniejszości zamieszkujących Ka-
nadę, a co za tym idzie – ludzie wyznający różne religie. Decyzje podjęte przez 
premiera mają wskazywać kierunek rozwoju kanadyjskiego społeczeństwa jako 
otwartego i akceptującego różnice kulturalne czy religijne.

Kanada jest krajem, który poprzez swój porządek prawny separuje państwo 
od Kościoła. Jednakże dążenie do świeckości państwa nie oznacza, że jest ono 
wrogo nastawione do religii. Kanada święcie szanuje jednocześnie poglądy 
religijne jako ważny fragment tożsamości obywatela 16.

Zagwarantowanie wolności wyznania bezpośrednio w  akcie konstytucyj-
nym należy ocenić za rozwiązanie dobre i skuteczne. Konstytucja, która co do 
zasady jest najważniejszym aktem prawnym w danym państwie, chroni nadane 
nią prawa odgórnie i bezkompromisowo. Aby ograniczyć to prawo, należałoby 
najpierw zmienić akt zasadniczy, a to jest ze względów praktycznych ograniczone 
i utrudnione tak, aby dana rządząca opcja polityczna nie mogła wprowadzać 
zmian bez szczególnie wysokiego poparcia społecznego.

13	 Konstytucja Kanady 1982, sejm.gov.pl, https://biblioteka.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/kanada-c2.html  
[dostęp: 24.10.2024].

14	 R. Moon, The Constitutional Protection of Religious Practices in Canada [w:] State Responses to Minority 
Religions, red. D.M. Kirkham, London 2013, s. 252–260.

15	 B.L. Berger, Law’s Religion: Rendering Culture [w:] Law and Religious Pluralism in Canada, dz. cyt., s. 264–270.
16	 A. Esau, Living by Different Law: Legal Pluralism, Freedom of Religion, and Illiberal Religious Groups 

[w:] Law and Religious Pluralism in Canada, dz. cyt., s. 110–120.



11

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo wyznaniowe w Kanadzie: wolność wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

V.3. Akty prawa międzynarodowego

Kanada jako jeden z pierwotnych członków Organizacji Narodów Zjednoczonych 
jest sygnatariuszem Międzynarodowego paktu praw obywatelskich i politycz-
nych (ang. International Covenant on Civil and Political Rights), który został 
uchwalony jako rezultat konferencji ONZ w Nowym Jorku 16 grudnia 1966 roku. 
Kanada przystąpiła do paktu 19 maja 1976 roku. Państwa członkowskie przyjmu-
jące akt są zobowiązanie do podejmowania działań mających na celu spełnienie 
gwarancji zawartych w treści paktu.

Artykuł 18 17 paktu gwarantuje każdemu prawo do wolności myśli, sumienia 
i wyznania. W ramach tych uprawnień zawiera się między innymi uzewnętrznianie 
swojej wiary, praktykowanie jej indywidualnie lub we wspólnocie, uczestniczenie 
w obrzędach, a także umożliwienie rodzicom lub opiekunom prawnym wychowy-
wania religijnego i moralnego swoich dzieci zgodnie z ich własnymi przekonania-
mi. Wolność wyznania może być ograniczana jedynie w drodze ustawy i musi wy-
nikać z konieczności dla ochrony bezpieczeństwa publicznego, porządku, zdrowia 
lub moralności publicznej albo podstawowych praw i  wolności innych osób.

Zgodnie z  szóstym raportem Kanady 18 dotyczącym stosowania paktu, po-
krywającym okres od stycznia 2005 do grudnia 2009 roku, art. 18 Paktu miał 
głównie zastosowanie w  odniesieniu do rdzennych mieszkańców Kanady. 
Poszczególne prowincje kanadyjskie prowadzą wiele sporów, m.in. o  prawa 
wydobycia surowców naturalnych, o własność nieruchomości lub o prawa do 
polowania na zwierzynę czy do połowów. Kanada zapewnia w  tym zakresie 
sprawiedliwe podejście do konfliktów, starając się zagwarantować wsparcie dla 
mieszkańców o  pochodzeniu rdzennym w  sporach z  prowincjami. Istotnym 
elementem jest fakt, że Kanada w ramach przestrzegania zobowiązań zawartych 
w pakcie zobowiązuje się do rozwiązywania konfliktów w formie kompromisów, 
zamiast stosować rozwiązania z pozycji siły.

V.4. Orzecznictwo Sądu Najwyższego Kanady

Wolność religijna została zdefiniowana przez Sąd Najwyższy 19 jako „Prawo 
do wyznawania dowolnych przekonań religijnych, prawo do swobodnego 

17	 Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych otwarty do podpisu w Nowym Jor-
ku dnia 19 grudnia 1966 r. (Dz. U. z 1977 r. Nr 38 poz. 167), sejm.gov.pl, https://isap.sejm.gov.pl/ 
isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf [dostęp: 24.10.2024].

18	 International Covenant on Civil and Political Rights, Sixth Report of Canada 2013, canada.ca,  
https://www.canada.ca/content/dam/pch/documents/services/canada-united-nations-system/ 
reports-united-nations-treaties/intnl_civil_politique-intnl_civil_political-eng.pdf [dostęp: 24.10.2024].

19	 Freedom of religion 2024, justice.gc.ca, https://www.justice.gc.ca/eng/csj-sjc/rfc-dlc/ccrf-ccdl/
check/art2a.html [dostęp: 24.10.2024].

https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf
https://www.canada.ca/content/dam/pch/documents/services/canada-united-nations-system/
reports-united-nations-treaties/intnl_civil_politique-intnl_civil_political-eng.pdf 

https://www.canada.ca/content/dam/pch/documents/services/canada-united-nations-system/
reports-united-nations-treaties/intnl_civil_politique-intnl_civil_political-eng.pdf 

https://www.justice.gc.ca/eng/csj-sjc/rfc-dlc/ccrf-ccdl/check/art2a.html
https://www.justice.gc.ca/eng/csj-sjc/rfc-dlc/ccrf-ccdl/check/art2a.html


12

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Hubert Chabowski

A
rt

y
k
u

ły

deklarowania tych przekonań publicznie bez obawy przed przeszkodami lub 
represjami, oraz prawo do manifestowania przekonań religijnych poprzez prak-
tykowanie kultu lub wyznawanie, oraz przez nauczanie i szerzenie” 20.

Sąd Najwyższy Kanady (ang. Supreme Court of Canada), jako najwyższa 
instancja kanadyjskiego systemu sądownictwa, wielokrotnie orzekał w sprawach 
dotyczących wolności religijnej. Dość częstym zjawiskiem są konflikty prawne 
wynikające z wierzeń rdzennej ludności 21. Ze względu na delikatność przedmiotu 
orzekania preferowane jest wydawanie orzeczeń dotyczących konkretnych stanów 
faktycznych. Unika się formułowania wewnętrznych ograniczeń zakresu wolności 
religijnej, na które w przyszłości mogłyby powoływać się strony postępowania.

Pomimo tego kilka zasad udało się w  orzecznictwie wyklarować. Jest to 
między innymi przyjęcie, że wolność do wiary w swoje przekonania jest znacz-
nie szersza od wolności czynienia w ich myśl. Podobnie uważa się, że wolność 
religijna może być ograniczona w  momencie naruszania praw innych ludzi. 
W przypadku konfliktu poszczególnych wolności sąd bada daną okoliczność, 
dokonując każdorazowo oceny ich wagi.

Jednym z ciekawszych wyroków wydanych przez Sąd Najwyższy w Kanadzie 
dotyczący materii wolności religijnej jest sprawa Ktunaxa Nation v. British Colum-
bia (Forests, Lands and Natural Resource Operations) z 2 listopada 2017 roku 22.

Jeden z rdzennych ludów kanadyjskich – Ktunaxa – apelował przed Sądem 
Najwyższym o uniemożliwienie zbudowania ośrodka narciarskiego w regionie 
nazywanym przez nich Qat’muk. Obszar Qat’muk jest własnością prowincji 
Kolumbii Brytyjskiej o powierzchni 50 km2. Według pierwotnych wierzeń ludu 
Ktunaxa duch niedźwiedzia grizzly zamieszkuje region Qat’muk. Działania 
człowieka, takie jak budowa ośrodka narciarskiego w tym obszarze, wypędziłyby 
ducha. Konsekwencją tego byłoby oderwanie połączenia Ktunaxa z istotą ducho-
wą centralną dla ich systemu religijnego. Ziemia, na której ma powstać ośrodek, 
należy do Kolumbii Brytyjskiej, stąd stroną przeciwną jest właśnie ta prowincja.

Argumentację Ktunaxa można streścić jako żądanie, aby sekcja 2(a) Kon-
stytucji Kanady chroniła obiekt ich religii. Należy zwrócić uwagę na to, że 
w praktyce wybudowanie ośrodka narciarskiego w Qat’muk spowoduje według 
wierzeń Ktunaxa opuszczenie tego miejsca przez ducha niedźwiedzia grizzly, 
co w konsekwencji pozbawi ich wiarę centralnego jej punktu. Gdy duch opuści 

20	 „The right to entertain such religious beliefs as a person chooses, the right to declare religious beliefs 
openly and without fear of hindrance or reprisal, and the right to manifest religious belief by worship 
and practise or by teaching and dissemination”, tłum. własne autora.

21	 J. Borrows, Living Law on a Living Earth: Aboriginal Religion, Law, and the Constitution [w:] Law and 
Religious Pluralism in Canada, dz. cyt., s. 161–170.

22	 Supreme Court of Canada, Ktunaxa Nation v. British Columbia, 2017, decisions.scc-csc.ca,  
https://decisions.scc-csc.ca/scc-csc/scc-csc/en/item/16816/index.do [dostęp: 24.10.2024].

https://decisions.scc-csc.ca/scc-csc/scc-csc/en/item/16816/index.do


13

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo wyznaniowe w Kanadzie: wolność wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

region, Ktunaxa nie będą mogli już manifestować swojego połączenia z nim, 
co w zasadzie może okazać się końcem tej wiary.

Z drugiej strony gdyby Sąd Najwyższy przychylił się argumentacji Ktunaxa, 
doszłoby do niebezpiecznego z  punktu widzenia państwa kanadyjskiego pre-
cedensu. Na terytorium Kanady istnieje ponad 630 23 społeczności pierwszych 
narodów (ang. First Nations communities). Wiele z nich bazuje na podobnym 
systemie wierzeń jak Ktunaxa, tzn. wierzą oni w święte miejsca przyrody, które 
są miejscem zamieszkania różnego rodzaju istot duchowych, niezwykle ważnych 
w ich religiach. Gdyby okazało się, że wolność religijna oznacza ochronę tych 
obszarów przed użytkowaniem ich w celach np. turystycznych czy wydobyw-
czych, z  pewnością przyniosłoby to znaczne straty materialne dla prowincji, 
które są w większości właścicielami ziem.

Ostatecznie Sąd Najwyższy Kanady odrzucił apelację, uznając w uzasadnie-
niu, że w sytuacji gdy Ktunaxa nie zgadzali się na żadne ustępstwa, minister 
Kolumbii Brytyjskiej odpowiedzialny za udzielenie zgody na budowę ośrodka 
nie mógł się przychylić do ich prośby ze względu na interes prowincji, o który 
dbanie jest jego fundamentalnym zadaniem.

Podsumowanie

Prawo wyznaniowe w  Kanadzie jest niezwykle istotną z  punktu widzenia 
społeczeństwa materią. Biorąc po uwagę całość systemu prawnego w  Kana-
dzie, należy uznać, że zastosowane w  nim rozwiązania, a  przede wszystkim 
konstytucyjna gwarancja wolności religijnej, są dobre i spełniają powierzone 
im zadania. Niemniej jednak nie są to rozwiązania pozbawione wad. Przede 
wszystkim uchwalenie konstytucji z  pominięciem Quebecu należy uznać za 
działanie nieodpowiedzialne i niosące za sobą poważne konsekwencje, które 
ciążą na narodzie kanadyjskim. Nie widać przy tym, aby separatystyczne na-
stawienie mniejszości frankofońskiej miało się w najbliższych latach zmienić.

Problematyczne jest również chronienie praw rdzennych mieszkańców Ka-
nady. Należy się spodziewać, że wraz z upływem czasu coraz więcej świętych 
miejsc ich religii narażonych będzie na komercjalizację, co może skutkować upad-
kiem ich wierzeń. Trudno jednak znaleźć odpowiednie rozwiązanie tego proble-
mu, które łączyłoby interesy rdzennych mieszkańców i prowincji kanadyjskich.

Kanadę czekają z pewnością większe problemy odnośnie do prawa wyzna-
niowego w przyszłości. Wraz z ciągłym przybywaniem imigrantów i rosnącą ich 

23	 Indigenous peoples and communities 2024, rcaanc-cirnac.gc.ca, https://www.rcaanc-cirnac.gc.ca/eng/ 
1100100013791/1535470872302 [dostęp: 24.10.2024].

https://www.rcaanc-cirnac.gc.ca/eng/1100100013791/1535470872302
https://www.rcaanc-cirnac.gc.ca/eng/1100100013791/1535470872302


14

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Hubert Chabowski

A
rt

y
k
u

ły

liczbą wydaje się wysoce prawdopodobne, że wyznawcy religii, które są mniej 
ugodowe, a bardziej radykalne, mogą chcieć narzucić część swoich zwyczajów 
i  wierzeń szerszej części społeczeństwa. Niemniej jednak na chwilę obecną 
wolność religijna, zapewniana przez przepisy prawa kanadyjskiego, skutecznie 
radzi sobie ze stawianymi przed nią wyzwaniami.

Bibliografia

Borrows J., Living Law on a Living Earth: Aboriginal Religion, Law, and the Constitu-
tion [w:] Law and Religious Pluralism in Canada, red. R. Moon, Vancouver 2008.

Berger B.L., Law’s Religion: Rendering Culture [w:] Law and Religious Pluralism 
in Canada, red. R. Moon, Vancouver 2008.

Esau A., Living by Different Law: Legal Pluralism, Freedom of Religion, and Illiberal 
Religious Groups [w:] Law and Religious Pluralism in Canada, red. R. Moon, 
Vancouver 2008.

Grabowski J., Historia Kanady, Warszawa 2001.
International Covenant on Civil and Political Rights, Sixth Report of Canada.
Kijewska-Trembecka M., Québec i Québécois. Ideologie dążeń niepodległościowych, 

Kraków 2007.
Konstytucja Kanady 1982, sejm.gov.pl, https://biblioteka.sejm.gov.pl/tek01/txt/

konst/kanada-c2.html [dostęp: 24.10.2024].
Kymlicka W., La citoyenneté multiculturelle. Une théorie libérale du droit des mi-

norités, tłum. P. Savidan, Montréal 2001.
Moon R., The Constitutional Protection of Religious Practices in Canada [w:] State 

Responses to Minority Religions, red. D.M. Kirkham, London 2013.
Moon R., Government Support for Religious Practice [w:] Law and Religious 

Pluralism in Canada, red. R. Moon, Vancouver 2008.
Moulin-Stożek M., Selektywna Tolerancja? Kanadyjski Sąd Najwyższy o wolności 

religijnej i  edukacji w  pluralistycznym państwie świeckim, Centrum Analiz 
Strategicznych Instytutu Wymiaru Sprawiedliwości 2019.

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych otwarty do podpisu 
w Nowym Jorku dnia 19 grudnia 1966 r. (Dz. U. z 1977 r. Nr 38 poz. 167).

Ryder B., The Canadian Conception of Equal Religious Citizenship [w:] Law and 
Religious Pluralism in Canada, red. R. Moon, Vancouver 2008.

Schneiderman D., Associational Rights, Religion, and the Charter [w:] Law and 
Religious Pluralism in Canada, red. R. Moon, Vancouver 2008.

Supreme Court of Canada, Ktunaxa Nation v. British Columbia, decisions.scc-
-csc.ca, https://decisions.scc-csc.ca/scc-csc/scc-csc/en/item/16816/index.do 
[dostęp: 24.10.2024].



15

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo wyznaniowe w Kanadzie: wolność wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

Szczepański M.S., Śliz A., Społeczeństwo wielokulturowe – szkic do portretu socjolo-
gicznego. Przypadek Australii i Kanady [w:] Pogranicza, księga jubileuszowa Pro-
fesora Andrzeja Sadowskiego, red. M. Bieńkowska, W. Żelazny, Białystok 2015.

Żelazny W., Świat frankofoński, „Przegląd Zachodni” 2000, nr 1 (294).

Streszczenie

Wolność religijna w Kanadzie jest niezwykle ważną częścią prawa, która reguluje sto-
sunki w wieloetnicznym społeczeństwie kanadyjskim. Celem artykułu jest przybliżenie 
prawa wyznaniowego w Kanadzie, a także wyzwań przed nim stawianych. Zwrócenie 
uwagi na wieloetniczność, a  co za tym idzie  – na różnorodność religijną Kanadyj
czyków, pozwala zrozumieć skalę trudności stawianych przed przepisami regulującymi 
wolność religijną w Kanadzie.

Słowa kluczowe: Kanada, prawo wyznaniowe, wolność religijna

Summary

RELIGIOUS LAW IN CANADA: RELIGIOUS FREEDOM AS THE FOUNDATION OF 
A MULTI-ETHNIC SOCIETY

Freedom of religion in Canada is an incredibly important part of the law that regulates 
relations in Canada’s multiethnic society. The aim of the article is to provide an overview 
of religious law in Canada, as well as the challenges it faces. Paying attention to the multi-
ethnicity, and consequently the religious diversity of Canadians, allows us to understand 
the scale of difficulties faced by regulations governing religious freedom in Canada.

Keywords: Canada, religious law, religious freedom



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

17

Arkadiusz Fastyn*

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji 
sądu konsystorskiego ewangelicko- 

-augsburskiego w sprawach małżeńskich 
w Polsce po odzyskaniu niepodległości

WSTĘP

Jurysdykcja w sprawach małżeńskich kształtowała się w przeszłości w sposób od-
powiadający poglądom na istotę małżeństwa. Postrzeganie małżeństwa w katego-
riach religijnych doprowadziło do uznania w wymiarze państwowym rozstrzygnięć 
sądów kościelnych. Kształtujący się w dobie oświecenia pogląd o państwowym 
charakterze małżeństwa był punktem zwrotnym w  kwestii jurysdykcji sądu 
działającego w ramach struktury tej czy innej organizacji religijnej. Odtąd pro-
jektowane rozwiązania cechował stały wzrost znaczenia czynnika świeckiego.

W XIX wieku tendencja zapoczątkowana w poprzednim stuleciu nie uległa 
zmianie. Ziemie polskie stanowią jednak przykład, że zwrot w przeciwnym kie-
runku był możliwy. W Królestwie Kongresowym doszło do rzadkiego w realiach 
europejskich zjawiska, mianowicie odrzucenia instytucji ślubu świeckiego i przy-
wrócenia jurysdykcji sądu kościelnego w sprawach małżeńskich. Jurysdykcja 
ta pojawiła się w 1836 roku, na mocy ustanowionego w tym samym roku przez 
cara Mikołaja I prawa małżeńskiego 1. Zastąpiła ona dotychczasową jurysdykcję 
sądów powszechnych, jednakże tylko w zakresie osobowego prawa małżeńskie-
go. Orzecznictwo w zakresie stosunków majątkowych oraz alimentacji między 
małżonkami nadal sprawowały sądy powszechne. Wyroki sądu konsystorskiego 
miały znaczenie prejudycjalne w  sprawach majątkowych i  alimentacyjnych.

Zastosowanie w  nowym prawie rozwiązań poszerzających zakres stoso-
wania kryterium przynależności religijnej małżonków miało daleko idące 
skutki. Podzielność jurysdykcji małżeńskiej nie ograniczała się do przedmiotu 
orzecznictwa. Kryterium wyznaniowe także prowadziło do wyodrębnienia 
dwóch obszarów aktywności orzeczniczej. Uprawnienie do rozstrzygania spraw 

*	 ORCID 0000-0002-1433-279X, e-mail: arf-jadwiga24@wp.pl
1	 Ogłoszenie Prawa o małżeństwie nastąpiło 24 czerwca 1836 roku (Dziennik Praw Królestwa Polskiego, 

t. 18, s. 57–297).



18

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

małżeńskich ze skutkami cywilnymi przewidziano tylko dla niektórych wyznań 
chrześcijańskich 2. Sądy tych wyznań zastąpiły sądy powszechne.

Od 1836 roku jurysdykcja sądu powszechnego w sprawach małżeńskich nie 
była oczywista. Sąd ten, aby rozpatrzyć powództwo, musiał wpierw ustalić 
wyznanie osób, których małżeństwo miałoby zostać rozwiązane, względnie 
unieważnione. Wyznanie małżonków stanowiło bowiem podstawę jego jurys-
dykcji. Uprzednio kwestia ta wchodziła w grę jedynie przy ustaleniu właściwego 
w sprawie prawa materialnego (art. 249 KCP).

Wydzielenie niektórych spraw małżeńskich z  zakresu jurysdykcji sądu 
powszechnego nie mogło zostać bez wpływu na dotychczasowe oblicze wy-
miaru sprawiedliwości w  sprawach rodzinnych. Odtąd kwestia wyznaniowa 
jest decydująca już na etapie wniesienia pozwu rozwodowego. Przedmiot kon-
trowersji stanowiło, czy kwestia ta odgrywa rolę także w toku postępowania, 
a mianowicie, czy ewentualna zmiana wyznania rzutuje na uprawnienie sądu 
po wniesieniu pozwu. W literaturze popierano stanowisko, że sąd zachowuje 
uprawnienie w tym przypadku, a zatem, że sąd właściwy w czasie wniesienia 
pozwu jest nim także w czasie orzekania.

Właściwość prawa materialnego podporządkowana została jurysdykcji sądo-
wej. Od roku 1836 kwestia ustalenia właściwego prawa materialnego w sprawie mał-
żeńskiej pojawiała się tylko w sądzie powszechnym (art. 189 PM), gdyż właściwość 
sądu konsystorskiego przesądzała o właściwości prawa, które sąd ten stosował. 
Uprawnienie sądu do rozstrzygnięcia konkretnej sprawy było zatem decydujące. 
Od tego czynnika zależna była możliwość uzyskania rozwodu. Stąd też kwestia 
tego uprawnienia była przedmiotem licznych manipulacji ze strony małżonków.

Zepchnięcie spraw małżeńskich w  obszar jurysdykcji sądów kościelnych 
obliczone było jako działanie dostosowujące ustawodawstwo polskie do ustro-
ju państwa rosyjskiego. Krok ten niewątpliwie oznaczał poszerzenie autono-
mii niektórych związków wyznaniowych. Zarazem jednak pociągał za sobą 
zgodę na uczynienie z  tych spraw przedmiotu sporu w  ramach konkuren-
cyjnych i  z  reguły skonfliktowanych związków wyznaniowych. Oznaczało 
to w  praktyce zgodę na stan, w  którym sądy poszczególnych wyznań będą 
rozstrzygać te same sprawy w  sposób odmienny. Nie mogło być zresztą ina-
czej, skoro  – jak słusznie zaznaczył Jan Gwiazdomorski  – sądy duchowne 
orzekać mają przede wszystkim jako sądy wyznaniowe, tj. organy powoła-
ne do przestrzegania i  stosowania prawa danego związku wyznaniowego 3. 
W  tej sytuacji nieodzowne stało się stworzenie systemu nadzoru nad sąda-

2	 Obok rzymskokatolickiego, prawosławnego, greko-unickiego było to także wyznanie ewangelicko-
-augsburskie i ewangelicko-reformowane.

3	 J. Gwiazdomorski, Trudności kodyfikacji osobowego prawa małżeńskiego, „Czasopismo Prawne 
i Ekonomiczne” 1935, nr 1 (12), s. 181–182.



19

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

mi kościelnymi, którego zasadniczym elementem było wprowadzenie do 
ustawy państwowej przepisów dotyczących kwestii międzywyznaniowych.

Można wskazać na szereg kontrowersyjnych aspektów zmiany dokona-
nej w  1836  roku. Cechą nowego prawa małżeńskiego był partykularyzm 
wyznaniowy, wynikający m.in. z  odrębnej regulacji uprawnień w  zakre-
sie wykonywania sądownictwa w  sprawach małżeńskich. Przekładał się on 
na różnorodność przepisów  prawa materialnego, stanowiących podstawę 
orzecznictwa sądu każdego wyznania z  osobna. Ponadto różnorodność ta 
rozciągała się także na wyznania, którym Prawo małżeńskie z  1836  roku 
nie powierzyło jurysdykcji w  spawach małżeńskich (art.  189  PM). W  re-
zultacie ustawodawstwo małżeńskie Polski kongresowej cechowało zróż-
nicowanie jurysdykcji i  prawa materialnego. Koncepcja ta miała bardziej 
wsteczny charakter aniżeli Kodeks cywilny przyjęty przez sejm w  1825  roku.

Nowe prawo odrzuciło także koncepcję małżeństwa bezwyznaniowego, 
tj. związku zawieranego przez osoby bezwyznaniowe. Nie znało więc instytucji 
małżeństwa świeckiego, zawieranego przed urzędnikiem stanu cywilnego, która 
obowiązywała w Księstwie Warszawskim, a następnie w Królestwie Kongreso-
wym do 31 grudnia 1825 roku. Odrzucenie małżeństwa sensu stricto cywilnego, 
w ślad za Kodeksem cywilnym z 1825 roku, odpowiadało rozwiązaniom prawa 
rosyjskiego oraz regulacji obowiązującej w Polsce przedrozbiorowej. Z biegiem 
czasu nowe prawo małżeńskie w coraz większym stopniu odbiegało od rozwiązań 
przyjmowanych w sąsiednich krajach. Po odzyskaniu niepodległości podnoszo-
no, że Polska była jednym z nielicznych krajów europejskich, w którym sądy 
kościelne sprawowały jurysdykcję w sprawach małżeńskich.

Przekazanie jurysdykcji w sprawach małżeńskich sądom działającym wpraw-
dzie według ustawy państwowej, przez państwo jednak niezorganizowanym, 
stanowiło istotny wyłom w dotychczasowym systemie sądowym. Odstępstwo 
od koncentracji wymiaru sprawiedliwości w ramach sądownictwa powszechnego 
musiało przełożyć się na postrzeganie sądów konsystorskich. Odbierano je za-
zwyczaj jako element struktury kościelnej, wdrażającej w praktyce ideologiczne 
założenia danego wyznania religijnego. Kwestia jedoczesnej realizacji funkcji 
państwowej schodziła w odbiorze społecznym na dalszy plan. Stąd m.in. często 
pojawiające się w okresie międzywojennym zarzuty stosowania prawa materialne-
go właściwego dla współmałżonka, choć zasada ta wynikała z ustawy państwowej.

Identyfikacja sądu kościelnego jako instytucji krzewiącej konkretną doktrynę 
religijną ciążyła sądownictwu kościelnemu od zawsze. Połączenie tej identyfikacji 
z funkcją państwową nie mogło zatem stanowić najlepszego rozwiązania. Dopóki 
obowiązywał ścisły nadzór aparatu państwowego, dopóty problem perturbacji 
społecznych na tle ideologicznych podstaw orzecznictwa utrzymywano w ry-
zach. Załamanie się tego nadzoru po odzyskaniu niepodległości, w połączeniu 



20

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

z identyfikacją sądu z konkretną doktryną religijną, zaowocowało lawiną skarg 
w  sprawie rzekomego naruszenia praw małżonków niepoczuwających się do 
związku z tą doktryną. W praktyce społecznej wytworzył się zatem specyficzny 
obraz sądu kościelnego jako czynnika opresyjnego względem małżonków innego 
wyznania. Obraz ten polegał na postrzeganiu orzecznictwa kościelnego w opozycji 
do państwa, choć w założeniu było to przecież orzecznictwo realizowane w imie-
niu państwa. Kwestia ta w odniesieniu do sądów wyznania rzymskokatolickiego 
kształtowała się odmiennie, niemniej także zyskała wybitnie negatywny wy-
dźwięk, gdyż nagminne stało się łączenie przez małżonków innowierczych 
orzecznictwa tych sądów z dyskryminacyjnym obliczem systemu państwowego.

W przypadku sądownictwa prawosławnego zjawisko to miało jeszcze bardziej 
złożony charakter. Mianowicie, z uwagi na pozycję ustrojową tego wyznania 
w Rosji, orzecznictwo jego sądów odbierano ściśle w kategoriach państwowych. 
Po odzyskaniu niepodległości to samo orzecznictwo postrzegano na odwrót,  
tj. w kategoriach antypaństwowych, uwypuklając zwłaszcza jego ocenę jako ele-
mentu spuścizny byłego zaborcy. Stąd też w licznych skargach na sądy tego wyzna-
nia akcentowano kwestię nielegalnego i antypolskiego charakteru ferowanych wy-
roków rozwodowych. Podłoże tych skarg miało oczywiście związek z wyznaniem 
religijnym skarżącego się małżonka, jednak intencje, które przypisywano owym 
wyrokom, miały charakter polityczny. W przypadku skarg dotyczących sądow-
nictwa ewangelickiego element ten był też obecny, choć w mniejszym natężeniu.

W międzywojniu orzecznictwo sądów kościelnych, choć sprawowane często 
na życzenie dążących do rozwodu konwertytów, prowadziło do zaostrzenia 
sporów światopoglądowych. Osłabienie pozycji państwa względem dominu-
jącego wyznania rzymskokatolickiego wpłynęło na pogłębienie istniejących 
antagonizmów. Charakterystyczna była zwłaszcza bezradność kolejnych mini-
strów wyznań religijnych i oświecenia publicznego, którzy w obliczu wpływają-
cych skarg unikali niezbędnych rozstrzygnięć. Było to zresztą zrozumiałe, zwa-
żywszy na pozycję, którą w tym resorcie zajmował biskup Szelążek. Omawiane 
czynniki zebrane razem stworzyły po odzyskaniu niepodległości złą atmosferę 
dla orzecznictwa konsystorskiego, która w połączeniu z polityką państwa, nie-
chętną mniejszościom wyznaniowym, musiała prowadzić do licznych konfliktów.

Problematyka dekretu mikołajewskiego nie poddaje się prostym schematom, 
pozwalającym rozróżnić ustawodawstwo konserwatywne i  liberalne. Ocena 
wprowadzonej w  1836  roku regulacji nastręcza szereg problemów. Przyczyną 
jest konstrukcyjna specyfika tego prawa. Choć orzecznictwo kościelne w spra-
wach małżeńskich nie znajdowało uzasadnienia w realiach międzywojnia, to 
jednak jego ocena musi uwzględniać odmienność rozwiązań stosowanych 
w  sądach poszczególnych wyznań. Sąd konsystorski wyznania ewangelicko-

-augsburskiego i ewangelicko-reformowanego stosował przepisy, które pomimo 



21

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

religijnego podłoża nadają małżeństwu stosunkowo liberalny charakter. W re-
zultacie sądownictwo ewangelickie odbiegało od konserwatywnych rozwiązań 
dominującego wyznania rzymskokatolickiego. Obserwujemy zatem interesujący 
paradoks, mianowicie konstrukcyjna archaiczność dekretu mikołajewskiego 
skutkowała ustanowieniem stosunkowo postępowej regulacji dla małżeństwa 
w wyznaniu ewangelickim. Można więc zaryzykować tezę, że rosyjska metoda 
legislacyjna, polegająca na poddaniu małżeństwa zasadom poszczególnych 
wyznań, zaowocowała uwolnieniem małżeństwa innowierczego spod wpły-
wów katolicyzmu.

Orzecznictwo sądów mniejszościowych związków wyznaniowych konfron-
towano w  odbiorze społecznym z  „ofertą orzeczniczą” sądów dominującego 
wyznania rzymskokatolickiego. Skala konwersji pokazuje, że wynik tej konfron-
tacji był korzystny dla wyznań mniejszościowych. Orzecznictwo ewangelickie 
stanowiło w  praktyce realną alternatywę dla separacji dozgonnej orzekanej 
w sądach rzymskokatolickich. Także orzecznictwo tych sądów w kwestii unie-
ważnienia małżeństwa nie budziło zainteresowania. Unieważnienie małżeństwa 
katolickiego opierało się na podstawach, które niezbyt korespondowały ze 
zjawiskiem rozpadu związku. Natomiast konstrukcja rozwodu ewangelickiego 
najlepiej odpowiadała potrzebom społecznym, gdyż podstawę orzeczenia stano-
wiły w tym przypadku przyczyny zaistniałe po zawarciu małżeństwa. Rozwód 
był więc właściwym rozwiązaniem kwestii degradacji pożycia.

Intencją zwaśnionych małżonków było nie tylko uchylenie pożycia, ale 
także rozwiązanie małżeństwa, którego ważności zawarcia nie kwestionowano. 
Poszukiwanie wad zezwolenia na małżeństwo i tym podobnych kwestii było 
zatem bezprzedmiotowe. Proces rozwodowy nie skupiał się bowiem na sytuacji 
małżonków w czasie zawarcia małżeństwa, lecz na negatywnych relacjach mię-
dzy nimi w trakcie jego trwania. Prawo małżeńskie wyznań mniejszościowych 
w  większym stopniu wychodziło zatem naprzeciw intencjom osoby zmierza-
jącej do radykalnej zmiany swojej sytuacji rodzinnej. Czynnik ten stanowił 
zasadniczą przyczynę licznych konwersji w celu uzyskania rozwodu w sądach 
mniejszościowych związków wyznaniowych. Do tej grupy, obok wzmiankowa-
nych konsystorzy ewangelickich, zaliczamy także ustanowiony na mocy Tym-
czasowych Przepisów o stosunku Rządu do Kościoła Prawosławnego w Polsce 
z  30  stycznia  1922  r. (MP Nr  38  z  16.02.1922  r.) Sąd Duchowny Warszawsko-

-Chełmskiego Konsystorza Prawosławnego. Pozostałe wyznania mniejszościowe 
nie dysponowały w byłym Królestwie Kongresowym organizacją sądową, która 
byłaby uprawniona do orzekania w sprawach małżeńskich na forum cywilnym.

Powstanie luterańskiego sądu konsystorskiego wynikało ze zmian w orga-
nizacji dwóch podstawowych wyznań protestanckich w Polsce Kongresowej. 
Likwidacja Generalnego Konsystorza dla wyznań ewangelickich w 1849 roku 



22

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

doprowadziła bowiem do wyodrębnienia wyznania augsburskiego i  refor
mowanego. Odtąd każde z nich dysponowało własną strukturą organizacyjną 
z osobnym konsystorzem z siedzibą w Warszawie 4. Sąd wyznania luterańskie-
go występował pod nazwą Sądu Konsystorskiego Ewangelicko-Augsburskiego 
Warszawskiego. Po odzyskaniu niepodległości zrezygnowano z  przymiotni-
ka „warszawski”. Sąd konsystorski często określano mianem sądu duchownego, 
aczkolwiek określenie to zasadniczo nie odzwierciedla rzeczywistego stanu 
rzeczy, bo w jego skład nie wchodziły wyłącznie osoby duchowne.

Konsystorz ewangelicki orzekał w  sprawach szczegółowo uregulowanych 
przez przepisy prawa państwowego. W zakresie nieuregulowanym przez pro-
cedurę wyznaniową stosowano przepisy francuskiego kodeksu postępowania 
cywilnego oraz przepisy prawa materialnego i procesowego zamieszczone w de-
krecie z 1836 roku. Po podziale konsystorz luterański wykonywał swoje zadania 
z uwzględnieniem ustawy o organizacji tego wyznania, wydanej w 1849 roku 5. 
Nawet wprowadzenie w  Królestwie Kongresowym w  1876  roku rosyjskiej 
ustawy postępowania cywilnego (dalej: UPC) nie wywarło istotnego wpływu 
na jego orzecznictwo. W tym okresie nastąpiła jedynie zmiana języka urzędo-
wania z polskiego na rosyjski. Powrót do języka polskiego nastąpił w 1915 roku, 
po zajęciu Królestwa Kongresowego przez wojska państw centralnych. Kres 
działalności orzeczniczej konsystorza położyły zasadniczo czynniki faktyczne 
związane z wybuchem powstania warszawskiego, choć podstawa prawna jego 
jurysdykcji zachowała moc obowiązującą do końca 1945 roku.

I. Charakter jurysdykcji sądu konsystorskiego  
ewangelicko-augsburskiego

Według prawa obowiązującego w Królestwie Kongresowym od 1836 roku roz-
strzyganie spraw rozwodowych osób wyznania ewangelickiego opierało się na 
uwzględnieniu kilku czynników, spośród których wskazać należy przede wszyst-
kim na właściwość duchownego do udzielenia ślubu oraz wyznanie małżonków 6. 
Zmiana, jaka w tym zakresie potem nastąpiła, sprowadzała się do kwestii czasu, 
w odniesieniu do którego następowało uwzględnienie wyznania małżonków. 
Do nowelizacji z  1891  roku było to wyznanie w  czasie zawarcia  małżeństwa, 

4	 W 1861 roku wydane zostały nowe regulacje proceduralne zawarte w przepisach o organizacji sądu 
konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego (Dziennik Praw Królestwa Polskiego, t. 59, s. 163 i n.).

5	 Tekst ustawy zamieszczono w zbiorze: Ewangelickie Prawo Kościelne 1918–2018, red. M. Hintz,  
M. Hucała, Warszawa 2018.

6	 Opinia Generalnego Konsystorza z 3/15 września 1837 r. na zapytanie Superintendentury Płockiej 
z 15/27 czerwca 1837 r. o stosowanie art. 196 i 197 w sprawach małżeństw zawieranych pomiędzy 
ewangelikami i katolikami. Archiwum Parafii Ewangelicko-Reformowanej w Zelowie, S.I.97.



23

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

natomiast po tej nowelizacji – w czasie żądania rozwodu. Zagadnienie to rzu-
towało na problematykę wpływu konwersji na właściwość sądu rozwodowego.

W sprawie właściwości sądu konsystorskiego na plan pierwszy wysuwa się kwe-
stia ujęcia małżeństwa w ustawodawstwie państwowym. Chodzi przede wszystkim 
o to, jak małżeństwo było pojmowane przez ustawodawcę. Radykalna zmiana stosun-
ków prawno-politycznych po 1918 roku wyprzedziła reakcję ustawodawcy i w rezul-
tacie zaburzyła proces stosowania prawa, które nie uwzględniało nowych czynników.

W  czasach rosyjskich uznawano tylko światopogląd religijny (chrześci-
jański, muzułmański itd.), który w  świetle ustawy państwowej decydował 
o jurysdykcji sądu. Po odzyskaniu niepodległości jednolite światopoglądowo 
ujęcie małżeństwa w  porządku prawnym przeszło do historii. Jurysdyk-
cja sądu wynikała z  ukształtowania małżeństwa jako instytucji zależnej 
bądź niezależnej od światopoglądu. Zaakceptowano więc pogląd, że sąd 
konsystorski nie był uprawniony do orzekania w  sprawach małżeństwa za-
wartego li tylko w  formie cywilnej. Małżeństwo takie uznawano bowiem 
za umowę cywilną, a  zatem za instytucję niepoddającą się ocenie organu 
sądowego tego czy innego związku wyznaniowego. W  orzecznictwie przez 
długi okres nie wypracowano jednak spójnego stanowiska w  tej kwestii.

Warto jednak odnotować, że wątpliwości dotyczące właściwości sądu konsy-
storskiego ujawniły się także w czasach rosyjskich. Po 1836 roku nie wszystkie 
zagadnienia uznawano za rozstrzygnięte. Mimo braku wyraźnego stanowiska 
ustawodawcy August Heylman opowiedział się za właściwością sądu konsystor-
skiego w przedmiocie rozstrzygnięcia o wykonalności w kraju zagranicznych 
wyroków rozwodowych, uznając, że podciągnięcie tych spraw „pod sądownictwo 
cywilne byłoby nawet w  sprzeczności z  attrybucyą sądowi konsystorskiemu 
Ewangelickiemu, art. 173 ustawy o małżeństwie […] nadaną […]”.

Heylman zaznaczył, że art. 173 przewidywał rozpatrywanie spraw rozwodo-
wych w pierwszej i ostatniej instancji, natomiast uznanie właściwości sądów 
cywilnych doprowadziłoby do otwarcia biegu trzech instancji (trybunał cywilny 
I instancji, sąd apelacyjny i IX Departament Rządzącego Senatu). Wyroki tych 
instancji, „w  duchu powołanej ustawy, jako powierzającej małżeństwo samo 
przez się, jego zawarcie jako też pożycie małżeńskie opiece władzy organicznej 
duchownej, nieobowiązywałyby ani duchownych […], ani konsystorza […]” 7. 
Zgodną z powyższym zapatrywaniem praktykę stwierdzał okólnik generalnego 
superintendenta zarządzającego diecezją ewangelicko-augsburską warszaw-
ską z  dnia  1/13  lipca  1865  roku. Wynika z  niego, że konsystorz reskryptem 
z dnia 25 kwietnia/7 maja 1862 roku „pozostawił rozwadze duchownych ocenienie 

7	 A. Heylman, Teorya jurysprudencyjna o wykonalności wyroków sądów zagranicznych rozwodowych, 
[b.m.w.] 1863, s. 22.



24

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

prawności wyroków rozwodowych zagranicznych […]”. Od rozwiązania tego 
władze konsystorskie jednak odstąpiły, „przekonawszy się […], że wyjątek 
ten od ogólnej normalnej zasady Artykułami  546  i  545  Kodeksu Postępowa-
nia Sąd. Cyw. utwierdzonej: że żadne wyroki sądowe zagraniczne niemogą 
mieć exekucyi w  kraju bez powtórnego ich rozpoznawania przez właściwe 
Sądy Krajowe i bez przydania im klauzuli exekucyjnej, nadal utrzymać się nie 
może: Konsystorz rozporządzeniem swem obecnie pod d.  24  VI/6  VII  r.  b., 
N  1296  wydanem, uchyla powyższy reskrypt a  ponawia dawniejszy reskrypt 
z d. 19 IX/1 X 1860 r. N 3494, objaśniający, że niewolno pobłogosławić nowego 
zamierzonego małżeństwa bez poprzedniego zaopatrzenia klauzulą exeku-
cyjną przez Sąd Konsystorski […] wyroku rozwodowego zagranicznego” 8.

Wydaje się, że po odzyskaniu niepodległości zaprezentowany punkt widzenia 
na kwestię właściwości konsystorza przenoszono na stosunki krajowe z elemen-
tem międzydzielnicowym, gdyż konsystorze ewangelickie nie respektowały 
wyroków rozwodowych wydanych w sądach powszechnych w byłym zaborze 
pruskim odnośnie do małżeństw zawartych przed podległymi im duchowny-
mi. Konsystorze powoływały się w  tym przypadku również na art.  173  PM 9. 
Kwestia międzydzielnicowa nie była więc przez konsystorz właściwie oceniana. 
W  ówczesnym piśmiennictwie podniesiono, że w  stosunkach międzydzielni-
cowych nie może być stosowana tzw. klauzula zastrzegająca, w której myśl nie 
uwzględnia się prawa obcego i nie uznaje orzeczeń sądów obcych, jeżeli wskutek 
tego naruszone były zasady moralności lub porządku publicznego. W efekcie 
w  orzecznictwie międzywojennym przywiązywano wagę do religijnego wy-
miaru małżeństwa. Odmiennie jednak postrzegano to zagadnienie w zakresie 
stosunków prawa prywatnego międzynarodowego i międzydzielnicowego.

Kwestia ta była przedmiotem rozstrzygnięć w sprawie małżeństwa Kellnerów. 
W 1924 roku Sąd Okręgowy w Piotrkowie, z uwagi na równorzędność formalną 
kodeksów obowiązujących w Polsce, uznał za ważne małżeństwo Kellnerów za-
warte 10 lipca 1918 roku w Berlinie. Natomiast SN w 1926 roku zajął w tej sprawie 
przeciwne stanowisko, uznając, że małżeństwo zawarte za granicą przed urzędni-
kiem stanu cywilnego pomiędzy osobami wyznań ewangelickich, gdy jedna z nich 
w chwili zawarcia małżeństwa miała domicyl w granicach byłej Kongresówki, jest 
nieważne. SN wyraził przekonanie, że „na gruncie KCP i prawa z 1836 roku po-
jęcie małżeństwa nie polega bynajmniej na formie zewnętrznej, a na jego istocie, 
tj. na akcie religijnym (art. 141–143 PM), nader doniosłym w religijnym życiu jed-
nostki. Ten moment religijny w pojęciu małżeństwa (według lex domicilii powoda) 

8	 Archiwum Główne Akt Dawnych, Akta Kolegium Kościelnego Zboru Ewangelicko-Augsburskiego 
Warszawskiego, 552.

9	 T. Bujak, Z praktyki międzydzielnicowego prawa małżeńskiego, „Gazeta Sądowa Warszawska” 1923, 
nr 51–52.



25

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

stanowi cechę niezbędną, której brak skutkować winien nieważność związku 
małżeńskiego, niezależnie od wiarygodności formalnej aktu, zeznanego według 
forum legis loci; zasada bowiem locus regit actum dotyczy jedynie strony formalnej, 
zewnętrznej aktu, nie zaś jego istoty – i w skutku tego zasada ta do niniejszego 
stosunku prawnego nie może być dostosowana. Natomiast zasada równorzęd-
ności kodeksów nie ma zastosowania wobec zawarcia małżeństwa Kellnerów 
poza granicami państwa, ponieważ stosunek prawny winien być regulowany na 
podstawach prawa prywatno-międzynarodowego, nie zaś międzydzielnicowego. 
Gdy zatem powód posiadał (w chwili zawarcia ślubu) i posiada swój domicyl b. 
Kongresówki, a małżeństwo w obcym państwie zawarte zostało, to ten stosunek 
prawny podlega odnośnym przepisom KCP i prawa o małż., lecz nie przepisom 
niemieckiej ustawy BGB [niem. kodeks cywilny  – A.F.]; przy odmiennym 
bowiem rozumowaniu, wypadałoby przyjąć zasadę podporządkowania ustawo-
dawstwa ojczystego obcemu, co by godziło w podstawy niezawisłości państwa 
polskiego, a  ponadto anulowałoby sankcje (ogólnie przyjęte przez wszystkie 
ustawodawstwa) nieważności dla aktów prawnych in fraudem legis zdziałanych” 10.

W świetle cytowanego orzeczenia decydujący wpływ na ocenę charakteru 
małżeństwa ma jego istota. W związku z tym kwestia unieważnienia, względnie 
rozwiązania małżeństwa cywilnego nie podlegała jurysdykcji sądu konsystor-
skiego. Stanowisko to było charakterystyczne dla międzywojnia.

Odrodzenie się państwowości polskiej rzutowało na istniejące środowisko 
prawne. Zróżnicowanie ustawodawstwa małżeńskiego w ramach jednego orga-
nizmu państwowego, zwłaszcza zaś obecność w krajowym porządku prawnym 
małżeństwa sensu stricto cywilnego, nie mogła zostać bez wpływu na wykładnię 
prawa dotyczącą właściwości sądu. W poprzedniej epoce czynniki te nie wy-
stępowały. Przeciwnie, realia ustrojowe państwa rosyjskiego, w których każdy 
poddany musiał należeć do jednej z uznanych w tym państwie religii, kształ-
towały inny punkt widzenia. Mimo to skuteczność małżeństwa cywilnego na 
gruncie dekretu mikołajewskiego należy do najbardziej złożonych problemów 
prawnych w historii prawa polskiego.

Problematyka skuteczności małżeństwa cywilnego zawartego za granicą była 
w  XIX wieku przedmiotem interesujących rozważań. Wskazywano m.in.  na 
fakt uchylenia przez art. 248 PM, art. 246 KCP stanowiącego, że nikt nie może 
się odwoływać do tytułu małżonka ani do cywilnych skutków małżeństwa, 
jeśli nie okaże, że było religijnie zawarte. Z  kolei August Heylman uznał, że 

„akt małżeństwa zawartego w obcym kraju między osobami z tutejszego kraju, 
lub między niemi a  cudzoziemcami według form w  tymże kraju używanych 

10	 „Gazeta Sądowa Warszawska” 1926, nr 30–31.



26

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

sporządzony i dyplomatycznie poświadczony; będzie miał wiarę” 11. Wyrażono 
także zapatrywanie związane z wykładnią art. 84 KCP, mianowicie, „małżeństwo 
w kraju obcym zawarte, udowodnione wedle form w tymże kraju używanych, 
chociażby z istoty swej, podług praw naszych, było nieważne, ma byt i skutki 
małżeństwa mniemanego zgodnie z tezą, że art. 84 ściąga się tylko do wiary-
godności aktu, nic nie mówiąc o jego ważności” 12.

Warto dodać, że dekret z 1836 roku nie zawierał przepisów z zakresu prawa 
i postępowania międzynarodowego w sprawach małżeńskich. Dlatego kwestia 
zawarcia małżeństwa za granicą łączona była w doktrynie ze spełnieniem wymo-
gu art. 2 PM, który stanowił, że „małżeństwo może być zawarte tylko w obliczu 
kościoła podług przepisów i z dopełnieniem uroczystości religijnych” (jego odpo-
wiednikiem w przypadku ewangelików był art. 140) 13. W praktyce przyjmowano, 
że dopełnienie aktu religijnego było wymagane i zarazem wystarczające do wy-
warcia skutków w ojczyźnie i państwie trzecim. Stąd obowiązujący pogląd, że for-
ma religijna małżeństwa jest i w kraju, i za granicą bezwzględnie obowiązująca 14.

Ocena skuteczności małżeństwa w czasach rosyjskich należała do właściwo-
ści sądu wyznania małżonków. Po odzyskaniu niepodległości doszedł czynnik 
międzydzielnicowy, a zatem należało uwzględnić prawo miejsca zamieszkania 
małżonków na terenie kraju. W świetle orzeczenia w sprawie Kellnerów małżeń-
stwo ewangelików zamieszkałych w byłym Królestwie Kongresowym zawarte 
za granicą w  formie cywilnej było nieważne, natomiast zawarte w  tej samej 
formie na obszarze byłego zaboru pruskiego byłoby ważne. W  tym miejscu 
pojawia się kolejna kontrowersja. Jak określić właściwość sądu w  przypadku 
małżeństwa wprawdzie zawartego przed urzędnikiem stanu cywilnego, ale za-
razem uznanego w porządku prawnym określonego wyznania? Na to pytanie 
zarówno w orzecznictwie, jak i piśmiennictwie próżno by szukać odpowiedzi.

Sytuacja prawna konsystorza ewangelicko-augsburskiego była po odzyskaniu 
niepodległości pod wieloma względami wyjątkowa. Przede wszystkim lutera-
nizm był jednym z  nielicznych wyznań mniejszościowych w  Polsce, którego 
pozycja została uregulowana zgodnie z art. 115 Konstytucji marcowej. Zanim 
to nastąpiło, działalność konsystorza oparta była na przepisach zaborczych. 
W rezultacie problemem konsystorza był nie tyle brak ustawowej regulacji jego 
działalności, ile brak regulacji, która by odnosiła się bezpośrednio do zjawisk 
charakterystycznych dla międzywojnia.

11	 A. Heylman, dz. cyt., s. 33.
12	 „Gazeta Sądowa Warszawska” 1873, nr 3–5; „Gazeta Sądowa Warszawska” 1874, nr 15.
13	 H. Konic, Prawo małżeńskie obowiązujące w b. Królestwie Kongresowym, Warszawa 1924, s. 181.
14	 L. Babiński, Glosa do wyroku SN z 28 VI 1923 r. „OSP” III, 150.



27

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

Jurysdykcja sądów duchownych wiązała się z pozycją ustrojową wyznań reli-
gijnych w państwie. Konstytucja marcowa przyznała im autonomię i samorząd 15. 
Każdy uznany związek wyznaniowy realizował swoje uprawnienia samorządowe 
samodzielnie, a jednym z tych uprawnień było sądownictwo. Funkcja sądowa 
realizowana była ze skutkiem na forum państwowym w zakresie określonym 
ustawą. Jeżeli orzeczenie nie wykraczało poza ten zakres, to sąd ten sprawował 
funkcję państwową. W przeciwnym razie działał w ramach uprawnień samorzą-
dowych. Orzeczenie sądu konsystorskiego przybierało wówczas postać arbitrażu, 
którego skutki ograniczały się do sfery wewnętrznej związku wyznaniowego. 
Można zrównać takie orzeczenie z rozstrzygnięciem organu sądowego wyzna-
nia, któremu ustawa państwowa w ogóle nie przyznała jurysdykcji w sprawach 
małżeńskich. Chodzi tu o  niektóre wyznania chrześcijańskie  oraz wszystkie 
wyznania niechrześcijańskie (art.  189  PM). Odpowiednikiem orzeczenia, 
o  którym mowa, był zatem wyrok sądu rabinackiego, który w  świetle prawa 
Królestwa Kongresowego nie miał skutków cywilnych.

Dodajmy jednak, że czytelny obraz jurysdykcji sądu duchownego skompliko-
wał się po odzyskaniu niepodległości. Duże znaczenie miało zwłaszcza załamanie 
się dotychczasowego systemu kontroli orzecznictwa konsystorskiego. Ponadto 
problem pogłębiły spory natury światopoglądowej oraz rozbieżności dzielnico-
wych systemów prawnych. W państwie rosyjskim nie dochodziło do poważnych 
nadużyć ze strony władz poszczególnych związków wyznaniowych. A jeśli takowe 
wystąpiły, to odpowiednia rekcja struktur państwowych prowadziła do usunięcia 
nieprawidłowości. Po odzyskaniu niepodległości sytuacja była zgoła odmienna.

Jurysdykcja ewangelickiego sądu konsystorskiego opierała się na kilku 
aspektach. Aspekt terytorialny był jednym z nich. W praktyce kluczowe zna-
czenie miał aspekt wyznaniowy. Najmniej kontrowersji budził przedmiotowy. 
W tym kontekście dokonywano w literaturze międzywojennej klasyfikacji orze-
czeń konsystorskich, formułując zarazem oceny z  perspektywy skuteczności 
orzecznictwa kościelnego na forum państwowym. Problematyka ta niestety 
nie doczekała się jednolitego ujęcia w piśmiennictwie tego okresu.

W świetle ustawodawstwa Królestwa Kongresowego można zatem wskazać 
kilka przypadków dotyczących jurysdykcji wyznaniowego organu sądowego, 
poczynając od braku tejże jurysdykcji, a kończąc na rozstrzygnięciach miesz-
czących się w  jej zakresie. W  pierwszym przypadku były to rozstrzygnięcia 
czynników, które działały w ramach związków wyznaniowych nieposiadających 
jurysdykcji w sprawach małżeńskich. Następnie można wskazać na rozstrzygnię-
cia czynników tych wyznań, którym wprawdzie przyznano jurysdykcję cywilną, 

15	 S. Krukowski, Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z 1921 r. [w:] Konstytucje Polskie. Studia monogra-
ficzne z dziejów polskiego konstytucjonalizmu, t. 1, red. M. Kallas, Warszawa 1990, s. 102.



28

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

ale rozstrzygnięcie dotyczyło kwestii wykraczającej poza jej zakres. W trzecim 
przypadku mamy do czynienia z rozstrzygnięciami, które mieszczą się w zakresie 
jurysdykcji przyznanej związkowi wyznaniowemu na mocy ustawy państwowej. 
Kwestia zakresu terytorialnego wyłania się tutaj jako trudna do sklasyfikowania, 
ustawa państwowa wydana w XIX wieku nie podejmowała bowiem zagadnień, 
które wystąpiły dopiero po odzyskaniu niepodległości. Mimo to kwestię tę 
można zaklasyfikować do drugiej grupy, czyli orzeczeń, które potencjalnie mogą 
wykroczyć poza zakres przyznanej jurysdykcji w sprawach małżeńskich.

Kwalifikacja ta, jako podlegająca ewolucji, wymaga jednak zastrzeżenia. 
Mianowicie na początku niepodległości w orzecznictwie SN za rozstrzygającą 
w kwestii skuteczności wyroku konsystorskiego na obszarze całego kraju uznano 
realizację przesłanek kompetencyjnych określonych w prawie Królestwa Kon-
gresowego. Skuteczność orzeczenia nie mogła być kwestionowana, wówczas gdy 
było ono sprzeczne z prawem miejsca zamieszkania małżonków w innej dziel-
nicy (orzeczenie Izby III SN z 15 stycznia 1924 roku, „OSP” 147/1924). W takim 
ujęciu o omawianej skuteczności decyduje procedura dzielnicy, w której sąd ma 
siedzibę. Jeżeli w świetle tej procedury orzeczenie ma skutek na forum cywilnym, 
to tym samym skutek ten rozciąga się na cały obszar państwa. Dopiero w póź-
niejszym okresie realizację przesłanek określonych w  ustawie obowiązującej 
w siedzibie sądu uznano za niewystarczającą w aspekcie międzydzielnicowym.

II. Granice skuteczności wyroku sądu konsystorskiego 
ewangelicko-augsburskiego

Ewolucja wyznaniowej koncepcji małżeństwa w  prawie Królestwa Kongre-
sowego pociągnęła za sobą nowe rozwiązania co do właściwości sądu oraz 
stosowanego w sprawie małżeńskiej prawa materialnego. Zniesienie jurysdyk-
cji sądu powszechnego pogłębiło poziom komplikacji, gdyż określenie prawa 
właściwego w sprawie małżeńskiej nie było już wystarczające. Teraz niezbędne 
stało się także rozstrzygnięcie kwestii właściwości sądu, i to nie tylko z punktu 
widzenia przedmiotu sprawy, ale także z punktu widzenia wyznania małżon-
ków. Dodatkowym elementem po odzyskaniu niepodległości były zagadnie-
nia międzydzielnicowe. Granice skuteczności wyroku konsystorskiego nie 
wynikały z regulacji obowiązującej w całej Polsce. Niemniej w świetle zasady 
równorzędności kodeksów orzeczenie sądu konsystorskiego było skuteczne 
w  całym kraju. Punktem wyjścia była ocena właściwej jurysdykcji na tere-
nie obszaru porosyjskiego. Nie byłoby bowiem dopuszczalne kwestionowanie 
skuteczności wyroku konsystorskiego w innej dzielnicy, gdy był on uznany na 



29

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

obszarze porosyjskim. W ten sposób procedura obowiązująca w siedzibie sądu 
była miarodajna w kwestii oceny skuteczności orzeczenia.

Rozbieżności praw dzielnicowych sprawiały, że stosowanie w praktyce za-
sady równorzędności kodeksów godziło w  pozycję polityczną dominującego 
wyznania w Polsce. Zasada ta sprawiała bowiem, że oparte na doktrynie kato-
lickiej rygory rozwodowe w dzielnicy poaustriackiej możliwe były do obejścia. 
Dlatego m.in. zróżnicowanie systemu prawnego w  dobie międzywojnia było 
przyczyną komplikacji, które ściśle wiązały się z orzecznictwem konsystorskim.

Pomimo prób w okresie międzywojennym nie zdołano przeprowadzić unifika-
cji prawa małżeńskiego. W efekcie mieliśmy pięć stref: były zabór pruski (kodeks 
cywilny niemiecki), były zabór austriacki (kodeks cywilny austriacki), Spisz i Ora-
wa (ustawa małżeńska węgierska), byłe Królestwo Kongresowe określane mianem 
województw centralnych (Prawo małżeńskie z 1836 roku) oraz Ziemie Wschodnie 
byłego zaboru rosyjskiego (tom 10, część 1 Zwodu Praw Cesarstwa Rosyjskiego).

Jurysdykcja sądów duchownych w sprawach małżeńskich była przewidziana 
wyłącznie przez prawo obowiązujące na obszarze porosyjskim. W pozostałych 
dzielnicach państwa obowiązywała wyłącznie jurysdykcja sądu powszechnego, 
choć regulacja prawa materialnego miała świecki charakter tylko w dzielnicy po-
pruskiej oraz na terenie Spiszu i Orawy. A zatem świeckość prawa materialnego nie 
pokrywała się z obszarem świeckiej jurysdykcji małżeńskiej. W konsekwencji moż-
liwość uzyskania rozwodu w poszczególnych dzielnicach państwa kształtowała się 
odmiennie i co istotne – nie miała związku z jurysdykcją sądu konsystorskiego.

Nowe realia po 1918 roku niewątpliwe wymuszały szybkie i kompleksowe 
uregulowanie pozycji wyznania luterańskiego w  Polsce. Konsystorz działał 
w ramach organizmu państwowego z równolegle obowiązującymi tzw. prawami 
dzielnicowymi, których zasięg odpowiadał z grubsza podziałowi ziem polskich 
dokonanemu przez byłych zaborców. Dotychczasowy obszar jurysdykcji kon-
systorza stanowił tylko część terytorium odrodzonego państwa polskiego 16.

Zagadnieniem spornym w międzywojniu była pozycja sądu konsystorskiego 
w systemie sądów państwowych. Wątpliwości budziło zaliczenie sądu konsystor-
skiego do kategorii sądów szczególnych. Akceptowano jednak punkt widzenia, że 
jurysdykcja sądu konsystorskiego nie miała charakteru tożsamego z jurysdykcją 
sądu powszechnego. Jej zakres był określony ustawą państwową. Wykroczenie 
sądu konsystorskiego poza ten zakres miało skutki, których charakter był 
przedmiotem licznych kontrowersji w doktrynie i judykaturze międzywojennej.

16	 Obszar ten obejmował swoim zasięgiem województwa: warszawskie, łódzkie, kieleckie, lubelskie 
oraz powiaty: augustowski, łomżyński, ostrołęcki, ostrów-mazowiecki, suwalski, szczuciński  
i wysoko-mazowiecki województwa białostockiego, Z. Łączyński, Prawo cywilne obowiązujące 
w województwach centralnych, Warszawa 1997 [reprint z wydania: Warszawa 1937].



30

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

Kontrowersje, o  których mowa, dotyczyły przede wszystkim aspektu wy-
znaniowego. W  praktyce zachodził jednak ścisły związek między aspektem 
wyznaniowym i terytorialnym. W sprawach, które miały u swego podłoża zmianę 
wyznania w celu uzasadnienia właściwości sądu rozwodowego, często chodziło 
o właściwość sądu położonego w innej dzielnicy państwa. Innej możliwości nie 
było, jeżeli stronami byli małżonkowie zamieszkujący w dzielnicy poaustriackiej. 
Zresztą w tego typu przypadkach zmiana wyznania miała sens tylko z perspek-
tywy ustawodawstwa dzielnicy porosyjskiej. Według Powszechnej księgi ustaw 
cywilnych z  1811  roku, obowiązującej w  dzielnicy poaustriackiej, ewentualne 
porzucenie katolicyzmu na rzecz protestantyzmu nie pozwalało na uzyskanie 
rozwodu w  sądzie powszechnym. Motywacja przyświecająca konwersji była 
zatem czytelna. Właściwość sądu nowego wyznania konwertyty podlegała 
ocenie dokonywanej na podstawie prawa obowiązującego w siedzibie tego sądu. 
W rezultacie zmiana wyznania miała sens tylko wówczas, gdy w świetle innej 
ustawy dzielnicowej pociągała za sobą zmianę właściwości sądu. Na problemy 
międzywyznaniowe często zatem nakładały się problemy międzydzielnicowe.

Skupiając się zatem na problematyce skuteczności wyroku, nie sposób pominąć 
kwestię podstaw jurysdykcji sądu w świetle prawa obowiązującego w jego siedzibie. 
W przypadku prawa Królestwa Kongresowego jurysdykcja sądu konsystorskiego 
zazwyczaj przekładała się na właściwość prawa materialnego w sprawie rozwodowej. 
W konsekwencji uznanie właściwości ewangelickiego sądu konsystorskiego prze-
kładało się na możliwość zastosowania przepisów o małżeństwie ewangelików.

Dla konwertyty decydująca była ocena skutków zmiany wyznania w prawie Kró-
lestwa Kongresowego. Charakter jurysdykcji sądowej stanowił punkt wyjścia dla tej 
oceny. Według prawa województw centralnych jurysdykcja sądu konsystorskiego 
opierała się na dwóch podstawach: przedmiotowej i personalnej. Podstawa przed-
miotowa określała zakres spraw wyłączonych spod jurysdykcji sądu powszechnego. 
W świetle dominujących poglądów wykluczona była kompetencja konkurencyjna 
sądu powszechnego w ewangelickich sprawach małżeńskich. Tylko ewentualne 
uznanie przez sąd konsystorski swojej niewłaściwości w sprawie małżeńskiej mogło-
by stanowić podstawę rozstrzygnięcia sądu powszechnego w myśl zasady ogólnej 
właściwości tego sądu w sprawach cywilnych (art. 1 UPC). W takim przypadku 
wykluczony byłby negatywny spór kompetencyjny. Zwłaszcza po wejściu w życie 
Konstytucji marcowej kwestia ta wydaje się nie budzić wątpliwości. Kluczowy 
był tu art. 98 ust. 2 Konstytucji. Według tego przepisu żadna ustawa nie może 
obywatelowi zamykać drogi sądowej dla dochodzenia krzywdy i straty 17. Toteż wy-
kluczony był brak forum sądowego w sprawach z zakresu praw stanu, który byłby 

17	 „Konstytucja ogranicza zatem ustawodawcę w wyjmowaniu spraw spod jurysdykcji sądów po-
wszechnych, w celu przekazywania ich władzom administracyjnym, a nawet sądom szczególnym 
lub przymusowym sądom polubownym; art. 98 Konstytucji ma bowiem na myśli zwyczajną drogę 



31

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

wynikiem negatywnego sporu kompetencyjnego pomiędzy sądem powszechnym 
i konsystorskim. I chociaż SN w jednym z najbardziej zdumiewających orzeczeń 
doby międzywojnia (zob. „Zb. Orz.” 222/1931) zaakceptował sytuację, w której 
wystąpił brak forum sądowego w podobnej sprawie, to rozstrzygnięcie to należy 
z perspektywy historycznej uznać za sprzeczne z cytowanym przepisem konstytucji.

Podstawa personalna miała bardziej złożony charakter. Oparta na kryterium 
wyznaniowym, wskazywała sąd właściwy w sprawie małżeńskiej. Chodziło zatem 
o rozgraniczenie kompetencji pomiędzy sądami duchownymi, a w niektórych 
przypadkach także między sądami powszechnymi i duchownymi (art. 196 oraz 
art.  198 w zw. z art.  196, a  także art. 200 ust. 3 PM). Konieczne było bowiem 
określenie, którego wyznania sąd ma orzekać w sprawie małżeńskiej, ewentu-
alnie którego wyznania prawo należy zastosować w tej sprawie (art. 189 PM).

Rozstrzygnięcie sądu w  zakresie właściwości przedmiotowej musiało 
pozostawać w  zgodzie z  właściwością personalną. Obie podstawy musia-
ły co do zasady występować łącznie w  sprawie, aby jurysdykcja sądu kon-
systorskiego była uzasadniona. Przedmiotem rozstrzygnięcia były sprawy 
o  rozwód, rozłączenie i  unieważnienie małżeństwa. Rozłączenie w  świetle 
przepisów o  małżeństwie ewangelików odnosiło się do konstrukcji norma-
tywnej jednej z przyczyn rozwodowych i miało charakter próbny, poprzedza-
jący rozwód. Stanowiło zatem kwestię marginalną w  orzecznictwie konsy-
storza ewangelickiego. Decydujące znaczenie miały zatem sprawy o  rozwód 
i  unieważnienie małżeństwa. W  tym zakresie sąd konsystorski był także 
właściwy do orzeczenia o  winie 18. W  przypadku małżeństwa mieszanego 
wyznaniowo kompetencja w  tej sprawie przysługiwała wyłącznie sądowi 
właściwemu do orzeczenia rozwodu, względnie unieważnienia małżeństwa 19.

sądową (sądy powszechne)”, I. Rosenblűth, Niedopuszczalność drogi sądowej w nowym ustroju sądów 
powszechnych, „Przegląd Sądowy” 1928, nr 10, s. 172.

18	 Zgodnie z § 46 Tymczasowej Organizacji Sądu Konsystorskiego wyznań ewangelickich w Króle-
stwie Polskim z 26 grudnia/7 stycznia 1836/1837 r.: „W każdym wyroku stanowiącym rozwód lub 
unieważnienie małżeństwa, Sąd wyrzecze kto jest stroną winną”. Natomiast § 46 postanowienia 
z dnia 17/29 stycznia 1861 r. o organizacji sądu konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego (Dzien-
nik Praw Królestwa Polskiego, t. 59, s. 163) stanowił: „W każdym wyroku, stanowiącym rozwód lub 
unieważnienie małżeństwa, sąd wyrzecze: kto jest stroną winną. Jeżeliby w przypadku rozwodu 
żadnemu z małżonków wina poczytaną być nie mogła, lub w przypadku unieważnienia małżeństwa, 
obaj małżonkowie byli w dobrej wierze, wyrzec to należy”.

19	 W orzeczeniu Izby I SN z 25 stycznia 1928 r. czytamy: „Zarzut obrazy art. 339 i 711 ustawy postępowania 
cywilnego oraz art. 354 KCP i art. 77 PM przez uznanie wyroku sądu konsystorskiego ewangelickiego 
za przesądzający co do winy, aczkolwiek, zdaniem skarżącego, wyroki sądów duchownych co do 
winy stanowią dowód, który może być obalony, zwłaszcza, gdy opiera się na dwóch sprzecznych wy-
rokach dwóch sądów duchownych, i przez pominięcie znaczenia wyroku sądu biskupiego, nie może 
być uwzględniony, albowiem: a) o sprzeczności dwóch wyroków nie może być mowy (pomijając 
nawet okoliczność, iż sąd konsystorski ewangelicko-augsburski wniosku swego o winie skarżącego 
nie oparł na fakcie zawarcia powtórnego małżeństwa po uznaniu przez sąd biskupi nieważności 
pierwszego małżeństwa), ponieważ jak wyżej zaznaczono, wyrok sądu biskupiego uważać należy 



32

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

W  zakresie podstawy personalnej jurysdykcja sądu konsystorskiego 
ewangelicko-augsburskiego zależna była od wyznania małżonków. Po noweli-
zacji w 1891 roku było to wyznanie małżonków z chwili żądania rozwodu. Tylko 
właściwość w sprawie unieważnienia małżeństwa zależała od wyznania duchow-
nego, który wpierw udzielił ślubu. Pomijając kwestię tzw. zastępczego udzielenia 
ślubu oraz kwestionowanego w okresie międzywojennym wyjątku dotyczącego 
prawosławia, powinien być to duchowny wyznania narzeczonej (art. 192 PM). 
Gdy narzeczoną była katoliczka, a  duchowny tego wyznania odmówił udzie-
lenia ślubu, mógł to uczynić duchowny wyznania narzeczonego (art. 194 PM).

Jurysdykcja przedmiotowa sądu duchownego nie budziła w  judykaturze 
i literaturze międzywojennej istotnych wątpliwości. Tak więc orzeczenie sądu 
konsystorskiego w  sprawie alimentacji między małżonkami jakiegokolwiek 
wyznania byłoby pozbawione skutków na forum cywilnym. Rozstrzygnięcie 
to należałoby uznać za nieważne w  znaczeniu orzeczenia niebyłego 20. Takie 
same skutki miałoby orzeczenie sądu konsystorskiego w zakresie stosunków 
majątkowych między małżonkami.

Charakterystyczna dla okresu międzywojennego kwestia kompetencji 
międzydzielnicowej z  oczywistych względów nie mogła być przedmiotem 
regulacji dawnych ustaw i  po odzyskaniu niepodległości była normowana 
tymczasowo przepisami wydanymi na poziomie resortu wyznań. Nie skorzy-
stano natomiast z  nadarzającej się możliwości ustawowego uregulowania tej 
kwestii w  ramach nowelizacji ustawy Kościoła ewangelicko-augsburskiego 
w  Królestwie Polskim  w  1922  roku 21. W  rezultacie jurysdykcja konsystorza 
ewangelicko-augsburskiego w zakresie międzydzielnicowym nie została uregu-
lowana przed 1936 rokiem. W latach 1918–1922 brak tej regulacji kompensowały 

za nieistniejący; b) ustalenie winy opiera się na stwierdzeniu czynów, które stanowią podstawę do 
uznania winy, wniosek więc sądu duchownego ewangelicko-augsburskiego co do winy jest nieod-
zowną przesłanką, uzasadniającą jego wyrok, a przeto ma powagę rzeczy osądzonej; wniosek ten 
wspiera § 46 wydanej 29 I 1861 r. przez Radę Administracyjną Organizacji Sądu Konsystorskiego 
Ewangelicko-Augsburskiego, na mocy której sąd ten w każdym wyroku, stanowiącym rozwód lub 
unieważnienie małżeństwa, obowiązany jest orzec, kto jest strona winną” („OSP” VIII, 56).

20	 Zdaniem SN: „Według zasad uznanych ogólnie w teorii i orzecznictwie nieważność orzeczenia 
w sensie orzeczenia niebyłego zachodzi tylko wówczas, gdy brak zewnętrznej formy orzeczenia, gdy 
przekroczono granice jurysdykcji, gdy podmiot sporu nie istnieje, a wreszcie, gdy treść wyroku jest 
sprzeczna lub ma na względzie świadczenie niemożliwe – w ogóle jest określona tak wadliwie, że 
nie daje podstawy do stwierdzenia powagi rzeczy osądzonej i że nie nadaje się do egzekucji. We 
wszystkich innych wypadkach wady postępowania oraz formy i treści orzeczenia dochodzone być 
mogą wyłącznie przez korzystanie ze środków odwoławczych, a w drodze wyjątku w drodze wzno-
wienia postępowania” („Zb. Orz.” 402/1935).

21	 Ustawa z dnia 27 kwietnia 1922 r. zmieniająca § 152–162 ustawy Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego 
w Królestwie Polskim z dnia 20 lutego 1849 r. (Dz. U. Nr 32 poz. 257). Tekst tej ustawy znajduje się 
także w zbiorze: Ewangelickie Prawo Kościelne 1918–2018, red. M. Hintz, M. Hucała, dz. cyt.



33

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

reskrypty naczelnika państwa w sprawie zmiany forum sądowego, które jednak 
trudno byłoby uznać za akty normatywne 22.

Ocena zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego wiązała się 
z charakterem państwa polskiego, które nie miało jednolitego systemu prawnego, 
co jednak nie oznaczało braku jednolitości ustrojowej. Wobec tego należy przyjąć, 
że małżonkowie zamieszkujący w jednej dzielnicy mogli żądać rozwodu w drugiej 
dzielnicy. W takim przypadku, przed wejściem w życie prawa międzydzielnico-
wego, nie sposób było rozstrzygnąć kwestii właściwości prawa materialnego tej 
czy innej dzielnicy. Podobny problem występował odnośnie do jurysdykcji sądu 23.

Dopiero ustawa z  dnia  2  sierpnia  1926  roku o  prawie prywatnym między-
dzielnicowym (Dz. U. Nr 101 poz. 580) przewidywała regulację dotyczącą moż-
liwości żądania rozwodu przez małżonków w innej dzielnicy aniżeli miejsce ich 
zamieszkania. Art. 17 pkt. 2 tej ustawy stanowił, że małżonkowie tylko wówczas 
mogą żądać rozwodu lub rozłączenia w części państwa, w której obowiązuje 
prawo odmienne od tego, jakie jest dla nich właściwe, gdy rozwód lub rozdział 
jest dopuszczalny w danym przypadku również według prawa miejsca, gdzie 
wniesiono żądanie. Biorąc pod uwagę tę regulację, małżonkowie ewangeliccy 
mogliby żądać rozwodu w każdej dzielnicy, niezależnie od miejsca zamieszkania 
w kraju. Jednak małżonkowie katoliccy mogliby uzyskać rozwód, pomijając kwe-
stię Spiszu i Orawy, tylko w dzielnicy popruskiej, jeżeli oczywiście mieli miejsce 
zamieszkania w tej dzielnicy. W pozostałych bowiem dzielnicach rozwód małżeń-
stwa zawartego przez osoby tego wyznania nie był dopuszczalny. Różnica w tej 
kwestii pomiędzy prawem dzielnicy poaustriackiej i porosyjskiej polegała na tym, 
że zmiana wyznania, w przypadku tej ostatniej, umożliwiała żądanie rozwodu.

Przede wszystkim jednak prawo międzydzielnicowe wprowadziło nowe 
kryterium rozstrzygnięcia w sprawie rozwodowej. Określiło bowiem właściwość 

22	 M. Allerhand odrzucił pogląd, że reskrypt był aktem normatywnym, uznając że było to zarządzenie 
delegacyjne sądu, zob. M. Allerhand, O wpływie orzeczeń w sprawach małżeńskich wydawanych 
przez sądy duchowne w b. zaborze rosyjskim na stosunki prawne w innych dzielnicach Rzeczypospolitej, 

„Przegląd Prawa Administracyjnego” 1925, t. 1, nr 4–6, s. 124.
23	 M. Allerhand pisał w okresie przed wejściem w życie ustawy międzydzielnicowej: „W sprawach stanu 

osobowego, nie podobna przyjąć, że rozstrzyga przynależność dzielnicowa, takiej bowiem nie ma 
i niepodobna ją określić, gdyż nie wiedzieć co o niej rozstrzyga, czy miejsce zawarcia małżeństwa, 
które może być przypadkowem, czy miejsce zamieszkania małżonków lub też męża w czasie zawar-
cia małżeństwa albo w chwili wytoczenia sporu, wreszcie przynależność do gminy, która zresztą 
istnieje tylko na obszarze prawa austrjackiego, a poniekąd i w byłym zaborze rosyjskim. Wszystkie 
te punkty oparcia nie mogą decydować w stosunkach międzydzielnicowych i dlatego nie pozostaje 
nic innego, jak każde orzeczenie sądów Rzeczypospolitej Polskiej w sprawach małżeńskich wydane 
uznać jako skuteczne bez względu na to, w której zapadło dzielnicy i jaki stosunek zachodzi między 
miejscem zawarcia małżeństwa, zamieszkaniem lub przynależnością gminną małżonków a dzielni-
cą, w której przeprowadzono postępowanie oraz wydano orzeczenie”; M. Allerhand, O wpływie…,  
dz. cyt., s. 125–126.



34

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

prawa w  tej sprawie 24. Prawem tym było prawo obowiązujące w  miejscu za-
mieszkania małżonków. Miejsce zamieszkania powiązano bowiem z osobistą 
podległością konkretnemu reżimowi dzielnicowemu. W konsekwencji, według 
postanowienia art. 17 pkt 1, dla rozwodu lub rozdziału od stołu i łoża właściwe 
było prawo, któremu małżonkowie osobiście podlegają w czasie żądania rozwo-
du lub rozdziału. Jeżeli małżonkowie w tym czasie podlegali prawom różnym, 
właściwe było ostatnie ich prawo wspólne.

Regulacja właściwości prawa materialnego doprowadziła do podporząd-
kowania obywateli rygorom rozwodowym, obowiązującym w  miejscu ich 
zamieszkania. Doszło w ten sposób do marginalizacji zasady formalnej równo-
rzędności kodeksów obowiązujących w Polsce. Efektem wejścia w życie prawa 
międzydzielnicowego było powiązanie skuteczności cywilnoprawnej wyroku 
konsystorskiego z właściwością prawa w sprawie małżeńskiej. Kwestia skutecz-
ności rozstrzygnięcia sprawy małżeńskiej na podstawie prawa niewłaściwego 
była wprawdzie przedmiotem kontrowersji. Ostatecznie jednak doszło do ujed-
nolicenia stanowiska w ramach judykatury SN. Odtąd niezastosowanie prawa 
właściwego pociągało za sobą negatywne skutki w postaci uznania bezskutecz-
ności wyroku konsystorskiego na forum cywilnym. Mogło to jednak nastąpić 
na etapie rozstrzygania kwestii stosunków majątkowych między małżonkami. 
Stosownej oceny dokonywał często sąd położony na obszarze dzielnicy poau-
striackiej, w której małżonkowie mieli ostatnie wspólne miejsce zamieszkania.

Ocena orzeczenia zapadłego w jednej dzielnicy odbywała się zatem w sądzie dru-
giej dzielnicy, co samo w sobie było dyskusyjne. Poza tym była to z reguły ocena pra-
womocnego już wyroku sądu konsystorskiego. W literaturze międzywojennej podno-
szono, że w ten sposób dochodziło do badania właściwości sądu po prawomocności 
jego orzeczenia. Praktyka taka znajduje uzasadnienie w stosunkach międzynaro-
dowych. Natomiast w stosunkach międzydzielnicowych, gdzie mamy do czynienia 
z orzeczeniem sądu krajowego, było to niewątpliwie kontrowersyjne rozwiązanie.

W tej kwestii pojawił się jednak pogląd wskazujący na różnicę pozycji sądu 
powszechnego i  konsystorskiego, a  mianowicie, że prawomocność wyroku 
sądu konsystorskiego, inaczej niż w przypadku sądu powszechnego, nie pokrywa 
ewentualnych wad postępowania. Sąd konsystorski nie mógł być zatem traktowa-
ny na równi z sądem sensu stricto państwowym, którego orzeczenia w sprawach 
cywilnych stają się prawomocne bez względu na wadliwość postępowania. Ten 
punkt widzenia wydaje się zasadny, jednak w kontekście naruszenia przepisów 
o właściwości sądu duchownego, obowiązujących w jego siedzibie. W tym na-
tomiast przypadku zarzut, który stawiano prawomocnemu wyrokowi sądu du-
chownego, polegał na naruszeniu przepisów o właściwości sądu, obowiązujących 

24	 Zob. F. Zoll, Międzynarodowe i międzydzielnicowe prawo prywatne w zarysie, Kraków 1945.



35

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

w innej dzielnicy. Dodajmy zresztą, że chodziło tu o ocenę wyroku sądu duchow-
nego z perspektywy przepisów, które w ogóle nie przewidywały jurysdykcji tego 
sądu w sprawach małżeńskich. W konsekwencji ocena ta często nie brała w ogóle 
pod uwagę kwestii ewentualnego naruszenia przez sąd duchowny przepisów 
o właściwości personalnej lub przedmiotowej, bo tym samym musiałaby skupić 
się na kwestii jurysdykcji sądu konsystorskiego z perspektywy prawa obowiązu-
jącego w jego siedzibie, co według Maurycego Allerhanda byłoby uzasadnione.

Sposób kontroli wyroku sądu konsystorskiego budził zatem wątpliwości. 
Sąd położony w  województwach południowych dokonywał bowiem oceny 
wyroku konsystorskiego z perspektywy przepisów austriackiej ustawy z 1 sierp-
nia 1895 roku, określanej mianem Normy jurysdykcyjnej oraz poaustriackiego 
prawa materialnego. Ocena dokonywana była pod kątem właściwości miejscowej 
sądu oraz prawnomaterialnej dopuszczalności rozwodu w świetle prawa dzielnicy 
poaustriackiej. Według Normy jurysdykcyjnej właściwym był sąd okręgowy, 
w którego okręgu małżonkowie mieli ostatnie wspólne miejsce zamieszkania. 
Jeżeli więc ostatnie wspólne miejsce zamieszkania małżonków było w dzielnicy 
poaustriackiej, sąd powszechny w województwach południowych kwestionował 
wyrok sądu konsystorskiego.

III. Ewolucja poglądów na temat jurysdykcji terytorialnej  
sądu konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego

Po odzyskaniu niepodległości prawo z 1836 roku obowiązywało wespół z szere-
giem, stojących na odmiennym stanowisku, praw dzielnicowych. Pozycja sądu 
konsystorskiego była przedmiotem kontrowersji. Oceny w  tej kwestii często 
wzajemnie się wykluczały. Podobny charakter miały oceny dotyczące stosowania 
kryterium dzielnicowego w kwestii prawa właściwego w sprawie rozwodowej. 
W  orzecznictwie sformułowano stanowisko, że sądy powszechne, poza roz-
strzygnięciem kwestii właściwej jurysdykcji sądów duchownych, nie mogły się 
wdawać w rozważenie słuszności zarzutów formalnych, dotyczących uchybień 
procesowych sądów duchownych. Braki formalne wyroku sądu konsystorskiego 
mogły wprawdzie prowadzić do jego uchylenia w toku instancji, instancją odwo-
ławczą nie mógł być jednak sąd powszechny. Uprawnienia takie dla czynników 
państwowych przewidziano dopiero w ramach partykularnych regulacji doty-
czących pozycji poszczególnych związków wyznaniowych w Polsce. Taką moż-
liwość przewidywał art. 10 ust. 2 ustawy z dnia 21 kwietnia 1936 roku o stosunku 
Państwa do Karaimskiego Związku Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej.

Wprawdzie w orzecznictwie i literaturze międzywojennej podnoszono kwe-
stię domicylu, określającego prawo, któremu obywatel polski osobiście podlegał, 



36

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

jednak zastosowanie w sprawie małżeńskiej prawa materialnego innego aniżeli to, 
któremu małżonkowie osobiście podlegali, nie stanowiło podstawy do uchylenia 
wyroku bądź też uznania jego bezskuteczności na forum cywilnym 25. Przeciwny 
punkt widzenia nie wydaje się uzasadniony przed wejściem w  życie ustawy 
z dnia 2 sierpnia 1926 r. o prawie prywatnym międzydzielnicowym. W przypadku 
konsystorza ewangelickiego pojawiała się tu dodatkowa trudność z uwagi na 
brak instancji odwoławczej, która taki wyrok mogłaby uchylić (art.  173  PM). 
W  tych okolicznościach do wykorzystania pozostawał jedynie rozszerzony 
przez art. 77 ustawy – Prawo o ustroju sądów powszechnych z 1928 roku nadzór 
judykacyjny SN. W doktrynie odrzucono jednak możliwość zastosowania tej 
instytucji względem orzeczenia konsystorskiego 26.

Dopiero w dekrecie z 1936 roku określającym pozycję wyznania ewangelicko-
-augsburskiego w Polsce przewidziano kombinowaną formę prewencyjnej kontro-
li prokuratorsko-sądowej wobec sądu konsystorskiego 27. Dekret ten w art. 35 ogra-
niczał swobodę procedowania konsystorza, umożliwiając merytoryczną ocenę 
jego decyzji w sprawach kompetencyjnych 28. W ten sposób kwestia właściwej 

25	 Prawo państwowe nie przewidywało wzruszenia orzeczeń sądów duchownych zapadłych z prze-
kroczeniem kompetencji. Wobec tego kontrola sądowa, realizowana na podstawie art. 7 Przepisów 
wprowadzających Ustawę Postępowania Cywilnego, a następnie art. 3 Kodeksu postępowania 
cywilnego, wynikała bardziej z rozwiązań ustrojowych (art. 113 Konstytucji) niż procesowych. Jej 
efektem było uznanie bezskuteczności wyroku sądu duchownego na forum cywilnym.

26	 „Przepis art. 77 stanowił, że SN władny jest, na wniosek pierwszego prokuratora, unieważnić orze-
czenie, wydane przez sąd względem osoby, która w danej sprawie nie podlega orzecznictwu sądów 
powszechnych […]. Nowela z 4 III 1929 r. (D. U. 1930 r. Nr 5 poz. 43) zmieniła art. 77: SN władny 
jest na wniosek pierwszego prokuratora unieważnić orzeczenie, wydane przez sąd w sprawie, która 
ze względu na osobę lub przedmiot nie podlega orzecznictwu sądów powszechnych […]”, W. Mi-
szewski, Unieważnienie orzeczenia w sprawie cywilnej na wniosek urzędu prokuratorskiego, „Gazeta 
Sądowa Warszawska” 1930, nr 38.

27	 Sama idea kontroli prokuratorskiej nie stanowiła jednak novum. Tę formę kontroli przewidywał, zmar-
ginalizowany wobec niestosowania się do jego wymogów przez sądy rzymskokatolickie, art. 237 PM. 
Była to jednak kontrola następcza, od której wyniku zależało wykonanie wyroku, wyrażające się 
w sporządzeniu wzmianki o rozstrzygnięciu sądowym w akcie stanu cywilnego. Wykonanie wyroku 
konsystorskiego zależało więc od decyzji prokuratora, co niewątpliwie stanowiło czynnik oddzia-
łujący dyscyplinująco. Przepisy prawa nie przewidywały natomiast nadania klauzuli wykonalności 
wyrokowi konsystorskiemu przez sąd powszechny. Dodatkowym rozwiązaniem był udział proku-
ratora w procesie oraz zajęcie niewiążącego dla sądu stanowiska względem sposobu rozstrzygnięcia 
sprawy. Sąd konsystorski ewangelicko-augsburski w pierwszych latach po odzyskaniu niepodle-
głości niejednokrotnie orzekał wbrew stanowisku prokuratora, przyjmując zwłaszcza odmienne 
zapatrywanie w odniesieniu do kwestii oceny przeprowadzonych dowodów, wykładni przyczyn 
rozwodowych bądź uznania kompensaty wzajemnych przewinień. Szczupłość zachowanych źródeł 
w zakresie orzecznictwa konsystorskiego, nie pozwala na zajęcie stanowiska co do kształtowania 
się tego zjawiska w okresie całego międzywojnia. Można jednak zaryzykować tezę, że orzeczenia 
takie nie były rzadkością.

28	 Art. 35 stanowił, że: „(1) W sprawach o unieważnienie lub rozwiązanie małżeństwa prokurator może 
zgłaszać swe wnioski. Szczegółowe przepisy o stosunku prokuratora do Konsystorza Ewangelicko-

-Augsburskiego będą wydane po zasięgnięciu opinii Konsystorza, w osobie jego Prezesa, przez Mini-
stra Sprawiedliwości oraz Ministra Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego. (2) W sprawach 



37

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

jurysdykcji sądu mogła stać się przedmiotem uprzedniej kontroli właściwego 
czynnika państwowego, a  nie tylko następczej, jak dotąd miało to miejsce. 
Przewidziano także sankcję nieważności dla orzeczenia zapadłego niezgodnie 
z rygorami trybu kontrolnego (art. 35 ust. 2). Nie chodziło tutaj o nieważność 
postępowania w rozumieniu Kodeksu postępowania cywilnego, która wymagała 
stwierdzenia w postępowaniu apelacyjnym i uchylenia wyroku, lecz o orzeczenie 
nieistniejące w świetle prawa cywilnego. W judykaturze SN podkreślono, że 

„kodeks postępowania cywilnego wyrok – jakkolwiek oparty na postępowaniu 
nieważnem  – uznaje jako istniejący i  przyjmuje konieczność jego uchylenia” 
(„Zb. Orz.” 402/1935). W przypadku sankcji z art. 35 ust. 2 dekretu z 1936 roku 
chodziłoby zatem o bezskuteczność wyroku na forum cywilnym, o której mowa 
w orzeczeniu SN z dnia 8 listopada 1926 r. („Zb. Orz.” 172/1926), co odpowiada 
pojęciu nieważności w znaczeniu orzeczenia niebyłego („Zb. Orz.” 402/1935).

Zagadnienie kontroli orzecznictwa kościelnego nie stanowiło w  okresie 
międzywojennym kwestii marginalnej. Problem stanowił przedmiot licznych 
kontrowersji w ramach judykatury i doktryny. Taki, a nie inny kształt rozwiązań 
w tym zakresie rzutował na problematykę jurysdykcji sądowej. Swobodny stosu-
nek niektórych związków wyznaniowych do przepisów prawa cywilnego uczynił 
to zagadnienie nad wyraz aktualnym po odzyskaniu niepodległości. W rezultacie 
czynniki państwowe borykały się z tym problemem, stosując dostępne instru-
mentarium prawne w sposób często budzący wątpliwości. Kwestia wywierania 
wpływu na orzecznictwo kościelne rychło rozpaliła emocje polityczne, dając 
asumpt dla formułowania różnorakich konstrukcji interpretacyjnych co do 
wolności sumienia i wyznania oraz pozycji poszczególnych wyznań w Polsce.

W  dobie międzywojnia orzecznictwo sądów wyznań mniejszościowych 
poddane zostało presji związanej z  licznymi rozwodami konwertytów. Zmia-
na wyznania w celu uzyskania rozwodu była zjawiskiem rozpowszechnionym 
zarówno przed, jak i po odzyskaniu niepodległości. Jednak po odzyskaniu nie-
podległości pojawił się czynnik polityczny, który tego rodzaju sprawom nadawał 
niekorzystny kontekst. Mianowicie konwersje dotyczyły członków wyznania 
dominującego oraz rozwodu małżeństwa zawartego w wyznaniu dominującym, 
orzekanego  przez sąd wyznania mniejszościowego. Ten splot okoliczności 
fatalnie rzutował na ocenę postępowania sądu wyznania mniejszościowego.

przewidzianych w artykule niniejszym Konsystorz na wniosek prokuratora jest obowiązany powziąć 
postanowienie w przedmiocie swej właściwości. Na to postanowienie Prokurator może złożyć zaża-
lenie do Sądu Najwyższego w ciągu siedmiu dni od daty zawiadomienia. Do czasu uprawomocnienia 
się wspomnianego postanowienia albo rozstrzygnięcia kwestii właściwości przez Sąd Najwyższy, 
nie można wydać wyroku w sprawie; wyrok, wydany wbrew powyższemu przepisowi, jest z samego 
prawa nieważny. (3) Prokurator wnosi zażalenie do Konsystorza, który obowiązany jest przedstawić 
je w ciągu siedmiu dni wraz z aktami sprawy do Sądu Najwyższego”.



38

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

Sprawa orzecznictwa rozwodowego względem konwertytów wywołała 
odwetowe działania czynników wyznania dominującego. W pierwszych latach 
niepodległości nastąpił znaczący wzrost liczby unieważnień w sądach rzymsko
katolickich małżeństw zawartych w Kościele ewangelickim. Sąd Arcybiskupi 
Warszawski podjął akcję masowego unieważniania takich małżeństw. Doko-
nywano ich wbrew art. 196 PM. Pomimo protestów konsystorza ewangelicko-

-augsburskiego i ewangelicko-reformowanego władze państwowe wykazały się 
w tej sprawie zupełną bezradnością. W konsekwencji wraz z odzyskaniem niepod-
ległości rozgorzał konflikt w kluczowej sferze stosunków wyznaniowych, który 
jednocześnie pogłębiał anarchię prawną w zakresie spraw rodzinnych. Władze 
państwowe nie sprostały wyzwaniom związanym z tym konfliktem. Spór pomię-
dzy Sądem Arcybiskupim Warszawskim a konsystorzami ewangelickimi w War-
szawie, ujawniając defensywną postawę czynników rządowych, niewątpliwie 
wpłynął na postępowanie małżonków w podobnych sprawach w kolejnych latach.

Problematyka reglamentacji rozwodu bardzo szybko obnażyła pokłady wro-
gości pomiędzy osobami, którym religia stanęła na przeszkodzie do osobistego 
szczęścia. Kwestia ta w  takim samym stopniu dotyczyła spraw z  elementem 
międzydzielnicowym, jak i  go pozbawionych. Angażowanie sądów wyznań 
mniejszościowych w rozstrzyganie konfliktów byłych i obecnych katolików nie 
sprzyjało kształtowaniu poprawnych relacji między wyznaniami.

Reglamentacja rozwodu rzuca odpowiednie światło na problematykę jurys-
dykcji terytorialnej sądu konsystorskiego. Nie mogło być zresztą inaczej, skoro 
poszczególne prawa dzielnicowe przewidywały różny poziom dostępności roz-
wodu, a ponadto w ramach niektórych z tych praw występowały partykularne 
regulacje dla członków poszczególnych wyznań. A  skoro tak, to dostępność 
rozwodu w praktyce zależała od wyboru sądu położonego w „liberalnej dzielnicy”. 
Jurysdykcja sądu konsystorskiego nabierała przez to ideologicznego zabarwienia. 
W tym zresztą kontekście była postrzegana w międzywojniu.

Zespolenie w ramach jednego państwa kilku obszarów z odrębnym ustawo-
dawstwem sprzyjało osiągnięciu pożądanego celu przez mieszkańców obszaru 
z niekorzystną regulacją. Toteż okres po 1918 roku cechuje zjawisko tzw. turystyki 
rozwodowej. Zjawisko to polegało na swego rodzaju wyborze forum sądowego 
w innej dzielnicy, mianowicie tej, której prawo przewidywało większą dostępność 
rozwodu. Wybór ten wiązał się z konwersją na protestantyzm bądź prawosławie. 
Paradoksem, który towarzyszył tym praktykom, był wybór sądu konsystorskiego 
w dzielnicy porosyjskiej w miejsce sądu powszechnego, położonego w dzielnicy 
poaustriackiej. Kierunek turystyki rozwodowej wyraźnie wskazywał więc na 
liberalne prawo dzielnicowe. Odium wynikające z perturbacji, które według sfer 
rządowych rzekomo pojawiły się w rezultacie tej turystyki, dotknęło oczywiście 



39

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

sądownictwo wyznań mniejszościowych. Atak władz państwowych nie został 
jednak skierowany w stronę wyznania luterańskiego.

Decydujący wpływ na turystykę rozwodową miały rozwiązania zastosowane 
w ramach wyznaniowej koncepcji małżeństwa w prawie państwowym. Prawa 
dzielnicowe w tym zakresie nie były zgodne. W szczególności różnice między 
ustawodawstwem dzielnicy poaustriackiej i porosyjskiej nastręczały dużo trud-
ności. Choć w obu przypadkach oparto regulację małżeństwa na podobnych 
założeniach światopoglądowych, to jednak istotne różnice co do szczegółów zre-
alizowanej koncepcji doprowadziły do sprzeczności postanowień międzywyzna-
niowych. W rezultacie okoliczności, wynikające z kształtu przyjętej w ramach nie-
których praw dzielnicowych koncepcji małżeństwa, wikłały sądy konsystorskie 
w konflikty, które bardzo szybko przeradzały się w konflikty natury politycznej.

Jurysdykcja sądu wyznania mniejszościowego generowała zatem rozliczne 
problemy. Stąd istotne znaczenie miał sposób wykonywania tej jurysdykcji. 
W  przypadku województw centralnych problem stanowić mogła jedynie 
wykładnia prawa międzywyznaniowego, akcentująca przewagę wyznania 
dominującego. Ocena jurysdykcji konsystorza luterańskiego na pozostałych 
obszarach prawnych II Rzeczypospolitej wymagała uwzględnienia dodatkowych 
czynników. Nawet w ramach byłego zaboru rosyjskiego występowały istotne 
różnice pomimo obowiązywania pokrewnych ustaw małżeńskich. Zakres 
jurysdykcji sądów kościelnych w  ustawodawstwie Królestwa Kongresowego 
był bowiem węższy aniżeli w  prawie rosyjskim. W  przypadku pozostałych 
zaborów kwestię komplikuje z kolei całkowity brak jurysdykcji cywilnej tych 
sądów. I tak, chociaż Ministerstwo Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicz-
nego w zakresie religijnym podporządkowało obszar Księstwa Cieszyńskiego 
luterańskiemu konsystorzowi warszawskiemu już w  grudniu  1918  roku 29, to 
uznanie skuteczności wyroków konsystorskich względem tego obszaru mia-
łoby dalekosiężne skutki. Luteranie tam zamieszkujący podlegali w sprawach 
małżeńskich jurysdykcji sądów powszechnych. Chodzi tu oczywiście o część 
byłego Księstwa Cieszyńskiego pozostającą w granicach państwa polskiego 30.

29	 „Rocznik Ewangelicki” 1925, s. 272.
30	 G. Gąsior podaje, że po przejęciu władzy przez Radę Narodową Księstwa Cieszyńskiego polscy 

ewangelicy pod przewodem pastora Franciszka Michejdy postanowili zerwać ze śląskim senioratem 
w Opawie, i wystosowali do warszawskiego superintendenta generalnego Juliusza Burschego prośbę 
o przyłączenie cieszyńskich zborów do struktury kościelnej podległej konsystorzowi augsburskiemu 
w Warszawie. Miejscowe zbory utworzyły śląski seniorat podporządkowany konsystorzowi war-
szawskiemu. Po napaści czechosłowackiej w styczniu 1919 roku, która doprowadziła do oderwania 
dużej części byłego Księstwa Cieszyńskiego od Polski, wyznaczono nową linię demarkacyjną, 
a część zborów pozostałych po stronie czeskiej powróciło do poprzedniej zwierzchności kościelnej. 
W październiku 1920 roku polscy ewangelicy z czeskiej strony granicy postanowili zrezygnować ze 
wspólnej organizacji kościelnej z ewangelikami z polskiej strony i utworzyć własny związek wyzna-
niowy o nazwie Polski Kościół Ewangelicki Augsburskiego Wyznania w Czechosłowacji. Władze 



40

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

Ministerstwo Wyznań Religijnych i  Oświecenia Publicznego prezentowa-
ło pogląd, że jurysdykcja sądu konsystorskiego jest ograniczona do obszaru 
byłego Królestwa Kongresowego. Tylko bowiem na tym obszarze obowią-
zywało prawo małżeńskie z  1836  roku. W  województwach wschodnich nie 
było jednak luterańskiej organizacji sądowej, a  jednocześnie ustawodawstwo 
tych województw przewidywało jurysdykcję sądów kościelnych w  sprawach 
małżeńskich. Uznanie zatem, że jurysdykcja konsystorza w  Warszawie jest 
ograniczona do obszaru byłego Królestwa Kongresowego, doprowadziłoby 
do pozbawienia forum sądowego luteranów zamieszkałych na obszarze woje-
wództw wschodnich. Toteż Ministerstwo Wyznań Religijnych i  Oświecenia 
Publicznego upoważniło 31 października 1921 roku konsystorz warszawski do 
objęcia zarządu nad parafiami luterańskimi w  województwach białostockim, 
nowogródzkim, poleskim i wołyńskim. 19 maja 1922 roku uczyniono to także 
względem parafii położonych na ziemi wileńskiej 31.

Warto odnotować, że w  odwrotnej sytuacji resort wyznań wykazał się 
daleko idącą powściągliwością. Mianowicie w 1920 roku, gdy nie było jeszcze 
ustanowionego Sądu Duchownego Warszawsko-Chełmskiego Konsystorza 
Prawosławnego, uznał prawosławny konsystorz grodzieński za niewłaściwy 
w  sprawie rozwodowej zamieszkałych w  Warszawie małżonków Michałow-
skich 32. Uniknął także zajęcia stanowiska w  sprawie właściwości sądu w  od-
niesieniu do konwertytów, o  co konsystorz grodzieński zwrócił się pismem 
z 1 kwietnia 1920 roku 33. Resort skupił się natomiast na kwestii, czy sprawa ta 
podlega jemu czy też Zarządowi Cywilnemu Ziem Wschodnich 34. Unik, który 
tutaj zastosowano, nie był dziełem przypadku, zważywszy, że konwertytami 
byli zazwyczaj katolicy przyjmujący prawosławie w  celu uzyskania rozwodu. 
Sytuacja ta wskazuje na niechętny stosunek MWRiOP do jurysdykcji sądów 
wyznań mniejszościowych. Wszakże w  sprawie Michałowskich zachodziły 
analogiczne przesłanki jurysdykcji sądu kościelnego, z  tą jedynie różnicą, że 
tym razem to na obszarze województw centralnych nie było forum sądowego 
dla osób wyznania mniejszościowego, a jednocześnie prawo tych województw 
przewidywało jurysdykcję sądu konsystorskiego (art. 200 ust. 3 PM). Sprawa 
ta wpisuje się zresztą w  cały ciąg nieprzyjaznych rozstrzygnięć czynników 
państwowych w sprawach dotyczących wyznania prawosławnego.

czechosłowackie zapobiegły jednak tej próbie, przywracając zwierzchnictwo senioratu opawskiego; 
G. Gąsior, Polityka narodowościowa państwa na czechosłowackim śląsku cieszyńskim w latach 1920–1938, 
Warszawa 2020, s. 400–403.

31	 „Rocznik Ewangelicki” 1925, s. 272.
32	 AAN, MWRiOP, 293/1178.
33	 AAN, MWRiOP, 3/1178.
34	 AAN, MWRiOP, 1/1178.



41

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

Rozciągnięcie jurysdykcji konsystorza luterańskiego w Warszawie na obszar 
całego byłego zaboru rosyjskiego nie nastąpiło w drodze ustawodawczej. Na 
rozwiązanie tego problemu trzeba było czekać do czasu uregulowania pozycji 
tego wyznania, zgodnie z art. 115 Konstytucji marcowej. Nie wzięto również pod 
uwagę uznania na terenie województw wschodnich jurysdykcji sądu powszech-
nego, w myśl obecnego w doktrynie międzywojennej zapatrywania, że tam, gdzie 
nie działa sąd szczególny, odżywa jurysdykcja sądu powszechnego (art. 1 UPC).

Skutkiem decyzji Ministerstwa Wyznań Religijnych i Oświecenia Publiczne-
go z lat 1921–1922 było usankcjonowanie jurysdykcji konsystorza luterańskiego 
na ponad połowie terytorium Polski. Z punktu widzenia ekonomiki proceso-
wej trudno zaakceptować tego typu rozstrzygnięcie w sprawie właściwości miej-
scowej sądu. W efekcie doszło do rozciągnięcia jurysdykcji sądu konsystorskiego 
na obszar, na którym prawo z 1836 roku nie obowiązywało. W praktyce konsystorz 
stosował jednak to prawo, co jednocześnie oznaczało faktyczne rozciągnięcie 
jego obowiązywania na cały obszar byłego zaboru rosyjskiego. W sprawie roz-
wodowej małżeństwa Kreinbring, wszczętej z powództwa Justyny Kreinbring, 
zamieszkałej w  powicie łuckim, przeciwko mężowi o  niewiadomym miejscu 
pobytu konsystorz zastosował właśnie prawo z 1836 roku. Rozwód orzeczony 
został z tytułu złośliwego opuszczenia wyrokiem z 21 października 1922 roku 35.

Rozstrzygnięcia resortu wyznań z  lat  1921–1922  dowodzą, że określenie 
właściwości sądu konsystorskiego mogło doprowadzić do częściowej uni-
fikacji prawa. Względem luteranów doszło bowiem do faktycznej derogacji 
ustawodawstwa małżeńskiego obowiązującego w województwach wschodnich. 
Podobne rozwiązanie, zastosowane względem byłego zaboru austriackiego, 
doprowadziłoby w  praktyce do derogacji przepisów dotyczących małżeństw 
z  udziałem katolików. Sytuacja konwertytów uległaby wówczas zasadniczej 
zmianie. Reskrypty naczelnika państwa w przedmiocie zmiany forum sądowego 
trudno bowiem traktować jako rozwiązanie kompleksowe.

Problem jurysdykcji sądu konsystorskiego względem osób zamieszkałych 
w  innej dzielnicy państwa nie ograniczał się tylko do obszaru porosyjskiego 
i  poaustriackiego. Na obszarze byłego zaboru pruskiego również utworzono 
zbory ewangelicko-augsburskie podległe konsystorzowi warszawskiemu. Kwestia 
rozciągnięcia jurysdykcji konsystorza na ten obszar, z uwagi na zachodzącą wła
ściwość sądów powszechnych w sprawach małżeńskich, budziła jednak wątpli-
wości. Omawianego problemu nie rozwiązała także ustawa o prawie prywatnym 
międzydzielnicowym, gdyż nie wiązała kwestii jurysdykcji sądowej z właściwoś-
cią prawa materialnego 36. W systemie prawnym II Rzeczypospolitej brakowało 

35	 Archiwum miasta stołecznego Warszawy, Akta konsystorza ewangelicko-augsburskiego, 66/3.
36	 J. Gwiazdomorski z przepisów prawa międzydzielnicowego wyciągnął wniosek, że jeżeli ustawa ta 

zawiera postanowienia wskazujące ustawodawstwo, wedle którego ma być oceniane, jakie władze 



42

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

zatem przepisów, które przewidywałyby badanie jurysdykcji określonej dzielnicy 
państwa, co nie może jednak dziwić, zwłaszcza że – jak trafnie zauważył Maurycy 
Allerhand – w Polsce nie było odrębnego sądownictwa dzielnicowego i istniało tyl-
ko jednolite orzecznictwo państwowe, a wobec sądów duchownych, które wyko-
nują jurysdykcję w miejsce państwa, nie można było stosować odmiennej zasady 37.

Rozwód małżeństwa ewangelików był dopuszczalny w  każdej dzielnicy 
z tą tylko różnicą, że na obszarze porosyjskim właściwy w tej sprawie był sąd 
konsystorski. Jedynym ograniczeniem jego jurysdykcji mógł być świecki cha-
rakter kreacji małżeństwa. Zawarcie małżeństwa przez ewangelików, w świetle 
niektórych ustaw dzielnicowych, nie było bowiem związane z  dopełnieniem 
aktu  religijnego. W  tym przypadku małżeństwo nie było traktowane w  kate-
goriach religijnych, co ostatecznie doprowadziło do wykluczenia względem 
niego jurysdykcji sądu konsystorskiego (art. XXIII Przepisów wprowadzających 
Kodeks postępowania cywilnego). Nie miało to jednak wpływu na kwestię 
skutków religijnych małżeństwa zawartego przed urzędnikiem stanu cywilne-
go w Niemczech. Podstawę w tym względzie stanowiły odrębne rozwiązania 
przewidziane przez Stolicę Apostolską. Na problem ten wskazywał Bolesław 
Wilanowski 38. Gdyby zatem po zawarciu małżeństwa cywilnego małżonkowie 
katoliccy bądź jeden z nich przeszedł na wyznanie luterańskie, a następnie został 
pozwany przed sąd konsystorski tego wyznania, kwestia świeckiego charakteru 
tak zawartego małżeństwa rodziłaby uzasadnione wątpliwości.

Problem stanowiła także kwestia jurysdykcji sądów duchownych tych wyznań, 
których organizacja nie przewidywała utworzenia kolejnych organów sądowych. 
W grę wchodziło kilka związków wyznaniowych, które miały tylko jeden sąd 
do spraw małżeńskich. Obok Kościoła ewangelicko-augsburskiego jeden kon-
systorz miało także wyznanie kalwińskie z władzami zwierzchnimi w Wilnie. 
Wyznanie karaimskie również reprezentował jedyny na obszarze całego kraju 
organ sądowy z siedzibą w Trokach. Sąd Hachana karaimskiego pełnił zatem 

administracyjne – duchowne czy świeckie – mają współdziałać przy zawarciu małżeństwa, to 
zarazem wskazuje ustawodawstwo, wedle którego ma być oceniane, jakie władze sądowe mają wy-
konywać jurysdykcję w sprawach małżeńskich; zob. J. Gwiazdomorski, Skuteczność orzeczeń sądów 
duchownych b. Król. Kongr. w sprawach małżeńskich wobec prawa państwowego, „Przegląd Prawa 
Administracyjnego” 1932, t. 52. F. Zoll podkreślał jednak, że ustawa ta nie reguluje kompetencji 
sądów w sprawach małżeńskich.

37	 M. Allerhand, O wpływie…, dz. cyt., s. 122.
38	 B. Wilanowski podaje: „Małżeństwo zawarte bez zachowania formy prawnej było uważane za ważne 

do roku 1918. W roku 1906 konstytucją »Provida«, wydaną specjalnie dla Rzeszy, zostały uznane 
za ważne małżeństwa, w których I/ istnieje consensus małż., II/ nie było przeszkody zrywającej, 
III/ nie było wyroku orzekającego nieważności małżeńskiej. W r. 1908 zostało to zniesione; ważność 
małżeństw została ograniczona co do osób, z których jedna urodziła się w Niemczech i tam zawiera 
ślub. W r. 1909 rozciągnięto to postanowienie na dwie strony. Dopiero w r. 1918 Cod. iuris canonici 
uregulował tę sprawę jednostajnie dla wszystkich”; B. Wilanowski, Prawo małżeńskie, [b.m.w.] 1931, s. 93.



43

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

jurysdykcję cywilną na obszarze województw wschodnich, ale w świetle prawa 
małżeńskiego województw centralnych osoby tego wyznania podlegały jurys-
dykcji sądu powszechnego (art. 189 PM).

Wileński Kościół ewangelicko-reformowany stał na stanowisku, że jego ju-
rysdykcja, oparta na przepisach rosyjskich, tj. na ustawie wyznań obcych (t. 11, 
cz.  1  „Zwodu Praw Cesarstwa Rosyjskiego”), przybrała charakter jurysdykcji 
konfesjonalnej. W związku z tym formułowany był pogląd, że wileńska struktura 
organizacyjna stanowiła autokefaliczną organizację kościelną, niezależną i odręb-
ną ustrojowo i kanonicznie od innych Kościołów ewangelicko-reformowanych, 
w tym od Kościoła ewangelicko-reformowanego z konsystorzem w Warszawie. 
W konsekwencji kalwini warszawscy nie byli członkami Kościoła wileńskiego. 
Uznano tym samym, że każdy członek Kościoła wileńskiego powinien być trakto-
wany, niezależnie w której dzielnicy państwa zamieszkuje, tak samo jak wszyscy 
członkowie tego wyznania. Pogląd ten oznaczał w praktyce uznanie właściwości 
konsystorza wileńskiego względem członków tego wyznania niezależnie od 
miejsca ich zamieszkania na terenie kraju. Był to paradoksalnie pogląd korespon-
dujący z zasadą równorzędności formalnej kodeksów obowiązujących w Polsce.

Podobne zapatrywanie odnośnie do prawosławnego orzecznictwa rozwo-
dowego wyraził metropolita Dionizy, przyjmując za punkt wyjścia zasadę jed-
nolitości Kościoła prawosławnego w Polsce. Metropolita Dionizy miał zresztą 
na uwadze rozciągnięcie reskryptem MWRiOP z 1 maja 1924 roku jurysdykcji 
Sądu Duchownego Warszawsko-Chełmskiego Konsystorza Prawosławnego na 
obszar dzielnicy popruskiej i poaustriackiej. Kontrowersja co do charakteru tej 
jurysdykcji wkrótce doprowadziła do pogorszenia relacji państwa z cerkwią.

Punkt widzenia niektórych związków wyznaniowych korespondował z kon-
cepcją właściwości konfesjonalnej. Jednak z biegiem czasu czynniki rządowe coraz 
bardziej akcentowały przeciwny pogląd, mianowicie, że w świetle ustawodawstwa 
państwowego kalwin warszawski czy wileński, zamieszkujący w dzielnicy po-
austriackiej lub popruskiej, podlegał jurysdykcji obowiązującej w tej dzielnicy. 
Wejście w życie prawa międzydzielnicowego ostatecznie przesądziło o kursie koli-
zyjnym państwa i niektórych związków wyznaniowych w powyższym przedmiocie.

Zaprezentowany wyżej punkt widzenia władz Jednoty Wileńskiej nie 
był odosobniony. W  postępowaniu konsystorza luterańskiego w  Warszawie 
można  odnaleźć podobne tendencje. Konsystorz ten orzekał w  sprawach 
dotyczących osób zamieszkałych na obszarze byłego zaboru pruskiego, jeżeli 
tylko osoby te zawarły małżeństwo w parafii położonej na terenie Królestwa 
Kongresowego. Konsystorz wyrokiem z  12  stycznia  1922  roku orzekł rozwód 
małżeństwa Heidrichów z powództwa zamieszkałej w Poznaniu Berty Heidrich 



44

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

przeciwko pozwanemu Reinholdowi Heidrichowi zamieszkałemu w Bydgosz-
czy 39. Małżeństwo Heidrichów zostało zawarte w parafii luterańskiej w Łodzi. 
Postępowanie w  tej sprawie było wytworem praktyki, której wyrazem była 
także zasada równorzędności formalnej kodeksów obowiązujących w  Polsce. 
Nawiązywano w ten sposób do ogólnych reguł procesowych, w myśl których 
o właściwości sądu decyduje procedura obowiązująca w jego siedzibie. Odzwier-
ciedlono zarazem poglądy kształtujące się w piśmiennictwie, spośród których 
na szczególną uwagę zasługują zwłaszcza wywody Maurycego Allerhanda 40.

W konsekwencji ugruntowaniu uległo stanowisko, że zastosowanie prawa obo-
wiązującego w województwach centralnych i orzeczenie na tej podstawie rozwodu 
ma skutki na całym terytorium państwa. Tylko w przypadku małżonków zamiesz-
kałych na obszarze województw południowych orzecznictwo konsystorzy ewan-
gelickich zazwyczaj opierano na reskrypcie w przedmiocie przeniesienia forum.

Uprawnienie konsystorza luterańskiego zależało zatem od obszaru prawnego, 
którego dotyczyło. W przypadku województw zachodnich konsystorz wykony-
wał orzecznictwo rozwodowe zasadniczo na podstawie prawa obowiązującego 
w  jego siedzibie, aczkolwiek z  jednym zastrzeżeniem. Chodzi mianowicie 
o  kwestię zawarcia małżeństwa w  parafii podległej konsystorzowi. Zawarcie 
małżeństwa według określonego obrządku (w tym przypadku luterańskiego) 
miało oczywiście znaczenie z perspektywy prawa obowiązującego w wojewódz-
twach centralnych, ale nie w sprawie rozwodowej. Kwestia ta miała znaczenie 
w sprawie unieważnienia małżeństwa.

Można zatem przyjąć, że w przypadku małżonków zamieszkałych w woje-
wództwach zachodnich konsystorz opierał swoje działanie na łącznie dwóch, 
zasadniczo niezależnych podstawach, czyli wyznaniu strony pozwanej oraz 
udzieleniu ślubu przez duchownego luterańskiego. Było to zapewne asekuracyjne 
rozwiązanie. Z uwagi na przewidziany w ramach konstrukcji art. 196 PM przedsąd 
co do kwestii ważności małżeństwa postępowanie konsystorza znajdowało dodat-
kowe uzasadnienie, gdyż w takim wypadku kontrowersja co do ważności małżeń-
stwa zawartego według innego prawa nie wchodziła w grę. W rezultacie miejsce 
zamieszkania małżonków ewangelickich na obszarze popruskim schodziło na 
dalszy plan, jeżeli tylko małżeństwo zawarto w parafii podległej konsystorzowi.

Praktyka orzecznicza konsystorza nie odbiegała zbytnio od regulacji jego właści-
wości personalnej. Konsystorz stosował kryterium wyznaniowe, chociaż odnosił je 
zarówno do wyznania pozwanego, jak i udzielającego ślubu duchownego. W ostat-
nim przypadku novum stanowiło powiązanie organizacyjne duchownego z konsy-
storzem. Praktyka ta, mnożąc przesłanki uprawnienia sądu, była po prostu na wyrost. 

39	 Archiwum miasta stołecznego Warszawy, Akta konsystorza ewangelicko-augsburskiego, 50/2.
40	 M. Allerhand, O wpływie…, dz. cyt., s. 128.



45

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

Nawiązywała jednak do zasady równorzędności formalnej kodeksów, która według 
przyjętego ówcześnie zapatrywania, wykluczała ekscepcję porządku publicznego 41.

Dodajmy także, że nie było zasadniczych różnic między regulacjami obowią-
zującymi w województwach centralnych i zachodnich w sprawie dostępności 
rozwodu dla ewangelików. Toteż rozwód był możliwy zarówno w świetle prawa 
miejsca zamieszkania małżonków, jak i miejsca jego żądania. W województwach 
centralnych decydujące było bowiem wyznanie luterańskie pozwanego, którym 
mógł być także konwertyta z wyznania rzymskokatolickiego. W województwach 
zachodnich wyznanie w ogóle nie stanowiło przesłanki rozwodu. Stąd wyrok 
konsystorza względem osób zamieszkałych na obszarze popruskim pozostawał 
w zgodzie z art. 17 pkt 2 prawa międzydzielnicowego. Z tej perspektywy dodat-
kowo stosowana w sprawach rozwodowych przesłanka zawarcia małżeństwa 
w  parafii podległej konsystorzowi stanowiła przejaw nadmiernej, choć ze 
względów politycznych być może uzasadnionej, ostrożności.

Na jakiej zatem zasadzie były rozpatrywane sprawy rozwodowe dotyczące 
osób zamieszkałych w innej dzielnicy państwa? Konsystorz uznawał swoją właści-
wość z uwagi na wyznanie luterańskie pozwanego, co odpowiadało regulacji prawa 
województw centralnych w sprawie właściwości personalnej sądu (art. 196 PM). 
Innym rozwiązaniem było działanie konsystorza na podstawie reskryptu naczel-
nika państwa w przedmiocie przeniesienia forum. Brany był również pod uwagę 
fakt zawarcia małżeństwa w parafii podległej konsystorzowi, chociaż z punktu 
widzenia prawa małżeńskiego z 1836 roku nie miał żadnego wpływu na właściwość 
sądu w sprawie rozwodowej. Kwestia ta jednak miała znaczenie z uwagi na religijny 
charakter małżeństwa. Zgodnie bowiem z powszechnie przyjętym zapatrywaniem 
konsystorz rozpatrywał sprawy małżeństw religijnych. Paradoksalnie zatem kwe-
stia zawarcia małżeństwa w parafii podległej konsystorzowi, jako przesłanka jego 
właściwości w sprawie rozwodowej, wychodziła naprzeciw ówczesnym poglądom.

Podsumowując, stwierdzić należy, że wykładnia podstaw uprawnienia mię-
dzydzielnicowego konsystorza stanowiła modyfikację rozwiązań obowiązujących 
w województwach centralnych. Modyfikacji tej nie stosowano jednak w odnie-
sieniu do orzecznictwa wykonywanego w województwach wschodnich. Kon-
wertyta zamieszkały w tych województwach mógł zatem zostać pozwany przed 
sąd konsystorski bez względu, w jakim wyznaniu zawierał małżeństwo. Wątpli-
wość powstawała jedynie wówczas, gdy zawarł małżeństwo w formie cywilnej.

Interpretacja pojęcia małżeństwa religijnego pozostawała niejasna. W literatu-
rze wskazywano na szereg czynników decydujących o religijnym charakterze mał-
żeństwa 42. Wybór czynnika, za pomocą którego kwalifikowałoby się małżeństwo 

41	 T. Bujak, dz. cyt.
42	 S. Tylbor odrzucał kryterium wyznaniowe i uznawał, że rozstrzygnięcie przez sąd duchowny 

sprawy małżeństwa zawartego w formie cywilnej, jako skutkujące obrazą przepisów o właściwości 



46

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

religijne, był zatem kwestią sporną. Judykatura SN także w tej kwestii okazała się 
chwiejna 43. Rozstrzygnięcie w przedmiocie możliwości rozwiązania małżeństwa 
zawartego w formie cywilnej przez katolików stało się zatem przedmiotem wykład-
ni, która miała także wpływ na orzecznictwo sądów wyznań mniejszościowych.

Problemu tego dotyczyła opinia Ministerstwa Sprawiedliwości z 14 czerw-
ca 1929 roku. Stwierdza się w niej, że „jeśli ustawodawca z r. 1836 nadał sądom 
duchownym prawo rozpoznawania spraw małżeńskich, uczynił to tylko dlatego, 
że małżeństwo pojęte było przez prawo wyłącznie jako akt religijny. Trudno 
sobie wyobrazić, by ustawodawca z 1836, gdyby nawet dopuścił możność istnienia 
ważnych ślubów cywilnych, czego nie przewidywał, nadał sądom duchownym 
uprawnienia do stanowienia w tego rodzaju sprawach małżeńskich. Jakkolwiek 
kryterium właściwości sądów duchownych nie zostało wyraźnie uwidocznione, 
mianowicie niewiadomo, czy sądy konsystorskie danego wyznania dlatego są 
właściwe, że małżonkowie wyznają daną religję /taka teza dałaby się wyprowa-
dzić z art. 173 dla ewangelików i 127 dla unitów/, czy też kryterjum właściwości 
opiera się na fakcie, jakiego wyznania duchowny ślub dawał, bez względu na 
późniejsze wyznanie małżonków /por. art. 205. w red. z r. 1836, art. 196 w red. 
z r. 1836, 197-uchylony w r. 1891, 203-obecnie milcząco uchylony/, to jednak, zdaje 
się niewątpliwie, że żaden sąd duchowny nie jest władny rozpoznawać spraw 
małżeńskich, gdy żaden duchowny ślubu nie dawał, bowiem w  małżeństwie 
takiem niema nic duchownego. Odwrotna teza mogłaby zresztą spowodować 
zupełny chaos. Konsystorze /a w każdym razie konsystorze katolickie i ewan-
gelickie/ stale stwierdzałyby nieistnienie małżeństw cywilnych, gdyby skarga 
o  unieważnienie, rozwód lub separację była do nich skierowana, a  ponieważ 
prawo międzydziel. lub międzynar. w  wielu wypadkach uważałoby śluby cy-
wile za ważne, przeto byli małżonkowie, zawierający ponowne małżeństwo, 
po otrzymaniu świadectwa konsystorza o  nieistnieniu pierwszego związku, 
wchodziliby w nieważne z powodu przeszkody wielożeństwa związki […]” 44.

rzeczowej, nie miałoby mocy w świetle orzeczenia SN w sprawie Bremerów (Orzeczenie kompletu 
Izby I SN z dnia 8 listopada 1926 r. „Zb. Orz.” 172/1926), S. Tylbor, Małżeństwo cywilne przed sądem 
powszechnym w b. Królestwie Kongresowem, „Gazeta Sądowa Warszawska” 1932, s. 319. Z drugiej strony, 
wyraźnie opierając się na kryterium wyznania, uznaje, że tam, „gdzie prawo z 1836 r. rzecz rozstrzy-
ga wyraźnie lub odwołuje się, jako do źródła, do przepisów religijnych danego wyznania, tam sąd 
cywilny te postanowienia zastosować musi do oceny małżeństwa – umowy cywilnej. Nie ulega zatem 
np. wątpliwości, że małżeństwa katolików z b. Kongresówki, aczkolwiek zawarte w formie cywilnej, 
nie mogą być przez sąd powszechny rozwiązane przez rozwód, podobnie zresztą jak sąd powszechny  
w b. Kongresówce nie mógłby rozwiązać przez rozwód małżeństwa katolików choćby podlegającemu 
prawu województw zachodnich (por. art. 17 ust. 2 ust. o prawie międzydzielnicowym)”.

43	 Zdaniem SN okoliczność, iż strony po małżeństwie religijnym w kościele rzymskokatolickim zawarły 
małżeństwo w formie cywilnej, nie uchylała właściwości sądu duchownego w sprawie separacji 
małżonków („OSP” 137/1937).

44	 AAN, MWRiOP, 454/1178.



47

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

W kierunku wskazanym w powyższej opinii poszła uchwała SN z 9–16 paź-
dziernika  1937  roku. SN uznał, że „na obszarze mocy obowiązującej prawa 
o  małżeństwie z  1836  roku dopuszczalny jest pod rządem art.  17  prawa pry-
watnego międzydzielnicowego rozwód małżeństwa, zawartego między kato-
likami ważnie poza tym obszarem jedynie w  formie cywilnej, jeżeli ostatnie 
wspólne prawo osobiste małżonków zezwala w danym przypadku na rozwód 
małżeństwa cywilnego katolików, w wypadku zaś, gdy tym ostatnim prawem 
wspólnym jest wspomniane prawo o małż. z 1836 roku – jeżeli prawo miejsca 
zawarcia małżeństwa dopuszcza taki rozwód” („Zb. Orz.” 201/1938). Innymi 
słowy, gdy małżeństwo takie zawarto w województwach zachodnich, rozwód 
był możliwy w województwach centralnych. Dodajmy jednak, że w tym czasie 
określone zostało już forum sądowe dla małżeństwa cywilnego w wojewódz-
twach centralnych, a  w  konsekwencji wykluczona została kompetencja sądu 
konsystorskiego w kwestii małżeństwa zawartego w formie cywilnej 45.

W przypadku jurysdykcji sądu konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego 
problem mógł pojawić się tylko w razie zawarcia małżeństwa cywilnego, a na-
stępnie zawarcia małżeństwa w parafii podległej konsystorzowi warszawskiemu. 
W  takim przypadku żądanie rozwodu mogłoby zostać skierowane do sądu 
konsystorskiego, gdyż małżeństwo miałoby wymiar religijny. Mając na wzglę-
dzie ówczesną praktykę konsystorza, można zaryzykować tezę, że powództwo 
takie zostałoby rozpoznane. Maurycy Allerhand uważał jednak, że „właściwość 
sądów państwowych na obszarze porosyjskim uznać należy również wtedy, 
gdy małżeństwo zawarto w  formie cywilnej, ale następnie dopełniono także 
ceremonii religijnej” 46.

SN zajął takie stanowisko jeszcze pod rządem rosyjskiej ustawy postępowa-
nia cywilnego, mianowicie w sprawie właściwości sądu odnośnie do małżeństwa 
cywilnego zawartego w Bydgoszczy. SN 14 stycznia 1932 roku powołał się na 
art. XXIII Przepisów wprowadzających KPC. Małżeństwo to Sąd Arcybiskupi 
w Warszawie unieważnił 20 października 1928 roku. SN stwierdził, że „prawo 
o małż. z 1836 r. nie zawiera nietylko wyraźnego przepisu, ale nawet żadnych 
wskazówek, któreby uzasadniały jurysdykcję kościelną w przypadku, gdy mał-
żeństwo zawarte zostało w formie cywilnej; ślub zaś, zawarty przed urzędnikiem 
stanu cywilnego, z  istoty swej jest umową cywilną, do której unieważnienia 
lub rozwiązania powołany jest sąd cywilny, w myśl art. 1 UPC, jako stosunku 

45	 Forum to określił art. XXIII Przepisów wprowadzających KPC stanowiący, iż „przepisy o właściwości 
sądu i o postępowaniu w sprawach małżeńskich, poddanych orzecznictwu sądów powszechnych, 
stosują się także w sprawach o unieważnienie, rozłączenie lub rozwiązanie małżeństwa, zawartego 
w formie cywilnej”.

46	 M. Allerhand, Jurysdykcja władz wyznaniowych w sprawach małżeńskich, „Czasopismo Sędziow-
skie” 1937, nr 3–4, s. 4–5.



48

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

prawa cywilnego; za takim wnioskiem przemawia również art. XXIII Przepisów 
wprowadzających KPC (Dz. U. 1930 poz. 652), w myśl którego unieważnienie 
lub rozwiązanie małżeństwa, zawartego w  formie cywilnej należy do sądów 
powszechnych; aczkolwiek przepisy powyższe nie weszły jeszcze w życie, zna-
lazł w nich wyraz pogląd prawodawcy o właściwości sądu cywilnego dla spraw 
powyższych” 47.

W praktyce zatem określenie forum sądowego dla małżeństwa cywilnego 
w województwach centralnych stanowiło czynnik ograniczający jurysdykcję sądu 
konsystorskiego do małżeństw zawartych tylko na obszarze dzielnicy porosyjskiej 
lub poaustriackiej, z wyjątkiem przewidzianej przez prawo poaustriackie instytu-
cji tzw. małżeństwa cywilnego z konieczności. Małżeństwa zawarte pod rządem 
prawa dzielnicy popruskiej podlegałyby bowiem właściwości sądu powszech-
nego, w  myśl postanowienia art. XXIII Przepisów wprowadzających KPC 48.

Stanowisko prezentowane m.in. przez SN w okresie międzywojennym budzi 
wątpliwości. W sprawie właściwości sądu odnośnie do małżeństwa cywilnego 
kluczowe znaczenie miało określenie istoty tej instytucji prawnej. Nie może 
też ujść uwagi okoliczność, że różne ustawodawstwa inaczej mogą postrzegać 
religijny wymiar małżeństwa. W tym kontekście decydujące znaczenie w świetle 
prawa z 1836 roku miało wyznanie małżonków, prawo to bowiem małżeństwa 
osób bezwyznaniowych nie znało. W  rezultacie ustalenie właściwości sądu 
konsystorskiego w przedmiocie małżeństwa bezwyznaniowego byłoby niemoż-
liwe i tylko w tym przypadku można by uznać właściwość sądu powszechnego 
(art. 1 UPC). Istotne było zatem wyznanie małżonków, które przesądzało kwestię 
właściwości sądu, a nie taka czy inna istota małżeństwa jako aktu religijnego lub 
świeckiego. Do oceny tego aktu powołany był bowiem wyłącznie sąd duchowny 
właściwy ze względu na wyznanie małżonków.

Z  perspektywy historycznej stanowisko międzywojennego ustawodawcy, 
zmierzające do marginalizacji małżeństwa wyznaniowego, wydaje się zrozumiałe. 
Stąd brała się wyraźna tendencja do zawężenia pojmowania tego małżeństwa 
jako związku zawartego tylko na podstawie aktu religijnego. Niemniej tenden-
cja ta prowadziła do naruszenia przepisów wprawdzie archaicznego, jednak 
obowiązującego prawa z  1836  roku. Serwowane przez czynniki państwowe 
kontrowersyjne rozwiązania były oczywiście konsekwencją sytuacji politycz-
nej w  międzywojennej Polsce, która uniemożliwiała wprowadzenie w  życie 
świeckiego ustawodawstwa małżeńskiego. Toteż skądinąd absurdalny zabieg 
polegający na oderwaniu pojęcia małżeństwa wyznaniowego od wyznania 

47	 „Gazeta Sądowa Warszawska” 1932, nr 16.
48	 Zawarcie małżeństwa w formie bezwyznaniowej było możliwe w świetle ustawodawstwa dzielnicy 

popruskiej oraz na terenie Spiszu i Orawy. Poza tym prawo dzielnicy poaustriackiej przewidywało 
instytucję tzw. małżeństwa cywilnego z konieczności.



49

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

małżonków pozwalał na ograniczenie jurysdykcji sądu konsystorskiego. Stąd 
właśnie pogląd o decydującej roli aktu religijnego, choć w prawie małżeńskim 
z  1836  roku ustawodawca mówi wyraźnie w  tytułach kolejnych rozdziałów 
o małżeństwie osób określonego wyznania jako przedmiocie regulacji. Kwestia 
właściwości duchownego pojawia się tylko w kontekście zawarcia małżeństwa 
mieszanego, co z uwagi na charakter tego małżeństwa jest w pełni zrozumiałe.

Rozwiązanie przewidziane w przywołanym wyżej art. XXIII służyło wpro-
wadzeniu jurysdykcji sądu powszechnego tylnymi drzwiami, tj. nie poprzez 
unifikację obowiązującego w Polsce prawa małżeńskiego. Unifikacja łączyłaby 
się bowiem ze zniesieniem dotychczasowych uprawnień związków wyznanio-
wych, co, jak pokazały dzieje projektu Komisji Kodyfikacyjnej z  1929  roku, 
przekraczało możliwości dyktatury sanacyjnej. Natomiast uwolnienie katolików, 
którzy zawarli śluby cywilne, spod jurysdykcji kościelnej w  praktyce miało 
skutek podobny do unifikacji prawa. Była to zatem swego rodzaju unifikacja 
bez unifikacji.

Kwestia objęta regulacją art. XXIII znajdowała uzasadnienie w sytuacji za-
mętu w stosunkach prawnych po odzyskaniu niepodległości, który prowadził 
m.in. do unieważniania małżeństw cywilnych przez sądy duchowne na obszarze 
porosyjskim. Nie można jednak motywacji przyświecającej tej regulacji trakto-
wać jako prawidłowego miernika ustawodawstwa dzielnicowego. Jurysdykcja 
sądu duchownego według prawa małżeńskiego z 1836 roku nie wynikała z zawar-
cia małżeństwa na podstawie aktu religijnego. Prawo to mówi o małżeństwach 
osób określonego wyznania, a nie o małżeństwach zawartych w określonym 
wyznaniu. Wprawdzie art. 48 PM stanowił o zawarciu małżeństwa w formie 
trydenckiej jako obowiązującej, ale zarazem prawo to nie zawierało odpowied-
nika art. 246 KCP, który został zresztą przez nie uchylony w 1836 roku 49.

W stosunkach międzydzielnicowych rozstrzygająca była forma obowiązująca 
w dzielnicy państwa, w której małżeństwo zawarto. Ocena ważności małżeństwa 
zawartego przez osoby określonego wyznania należała do sądu duchownego, 
a okoliczność, że małżeństwo zawarto przed władzą świecką, nie przesądzała 
o  braku skutków religijnych, na co zresztą wskazywał Bolesław Wilanowski 
w przypadku małżeństw zawieranych w Niemczech. Jurysdykcją sądu konsy-
storskiego rządził zatem nie akt religijny, lecz wyznanie małżonków, w świetle 

49	 Stąd zasadny wydaje się wniosek, że zawarcie małżeństwa przed urzędowym czynnikiem w obecności 
dwóch świadków mogło wywołać skutki cywilne w świetle prawa województw centralnych, jeżeli 
jednocześnie wywoływało skutki wyznaniowe na podstawie prawa danego związku wyznaniowe-
go. Istotnym było zatem to, czy prawo danego związku wyznaniowego dopuszcza odstępstwo od 
formy religijnej lub uznaje małżeństwo zawarte bez aktu religijnego. W literaturze międzywojennej 
dopuszczono zawarcie małżeństwa cywilnego jedynie przez sporządzenie aktu stanu cywilnego na 
podstawie art. 92 KCP i 179 PM.



50

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

praw którego mogło dojść do uznania wymiaru religijnego małżeństwa, pomimo 
jego zawarcia przed władzą świecką.

Orzecznictwo SN długo nie wypracowało spójnego stanowiska w przedmiocie 
zakresu terytorialnego jurysdykcji obu konsystorzy ewangelickich w Warszawie. 
Co do zasady o jurysdykcji sądu decydują przepisy obowiązujące w jego siedzi-
bie. W tym kierunku szło także orzeczenie Izby III SN z 15 stycznia 1924 roku 
uznające, że granice prawomocności wyroku rozwodowego konsystorza kal-
wińskiego w Warszawie sprzeciwiają się dopuszczeniu i uwzględnieniu skargi 
separacyjnej na obszarze byłego zaboru austriackiego 50.

Niezależnie od rozbieżności w orzecznictwie w sprawie uznawania skutecz-
ności międzydzielnicowej wyroków konsystorskich można dostrzec wyraźną 
tendencję. Najpierw SN nie kwestionował tej skuteczności, czego przykładem jest 
m.in. wzmiankowane orzeczenie z 1924 roku. Później jednak linia orzecznictwa 
SN uległa zmianie. Zdecydowany zwrot nastąpił w latach trzydziestych. Za punkt 
wyjścia SN przyjmował wówczas postanowienia ustawy z dnia 2 sierpnia 1926 r. 
o prawie prywatnym międzydzielnicowym, uznając, że przepisy art. 17 tego prawa 

„muszą być także przez sądy duchowne przestrzegane, jeżeli ich orzeczenia mają 
mieć znaczenie orzeczeń państwowych, gdyż ustawa z 2 VIII 1926 r. jest prawem 
późniejszym niż prawo o  małżeństwie z  r.  1836, a  związki religijne nie mogą 
w myśl art. 113 Konstytucji stawać w sprzeczności z ustawami państwowemi […]”  
(„OSP” XII, poz. 19) 51. Żądanie rozwodu w Warszawie byłoby zatem wykluczone, 
gdyż sąd konsystorski nie stosował prawa dzielnicy poaustriackiej. W tej kwestii 
Maurycy Allerhand, kierując się regulacją art. 43 KPC, zajął jednak odmienne 
stanowisko, stwierdzając: „Jeżeli więc żaden z małżonków, którzy mieszkali ra-
zem na obszarze prawa austriackiego, nie przebywał stale w miejscu ostatniego 

50	 W ocenie SN „wyrok powyższy jest wyrokiem wydanym przez jeden z sądów Rzp. Polskiej i w jej 
imieniu, rozstrzyga o nieistnieniu węzła małżeńskiego między dzisiejszymi stronami procesowymi 
w sporze o rozdział małżeństwa, wyrokiem powyższym już rozwiedzionego. Właściwość swą uza-
sadnia wyrok wspomniany, na wstępie »czynu i zasad« słowami »forum sądowe określa reskrypt 
Naczelnika Państwa z 3 lipca 1919 r. Nr 2945«. Prawomocność jego jest wykazana uwierzytelnionym 
odpisem zaświadczenia konsystorza ewang.-reformowanego z dnia 12 lipca 1921 r. Jak długo tedy 
wyrok ten, formalnie ważny i  już prawomocny, prawnie w mocy istnieje i nie zostanie w sposób, 
ustawami przepisany, uchylonym, tak długo muszą go po myśli § 411 pc. uszanować wszystkie sądy, 
zwłaszcza, że ani wyraźnem swem brzmieniem, ani wynikającą z okoliczności osób, miejsca i cza-
su swą domniemaną skutecznością nie jest ograniczony do obszaru b. Królestwa Kongresowego; 
a nie należy także do sądów, obecnie przez strony przywołanych, ani nie było przedmiotem żądania 
powódki orzekać o nieważności wspomnianego wyroku” („OSP” 147/1924).

51	 SN uchwałą z 14 września 1932 roku (Rw. 1226/32) polecił wpisać do księgi zasad prawnych zasadę 
prawną, że „wyrok sądu duchownego prawosławnego, orzekający rozwód małżeństwa, zawartego na 
ziemiach b. zab. austriackiego między osobami dawniej religii rzym.–kat., z których jedna następnie 
przeszła na prawosławie, nie jest skuteczny przeciwko małżonkowi, pozostającemu przy dawnej wie-
rze, jeżeli ostatniem wspólnem prawem małżonków było prawo poaustriackie” („OSP” XII, poz. 19).



51

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

wspólnego zamieszkania, to wytoczenie powództwa w b. zab. ros. uznać należy 
jako możliwe, jeżeli tylko jeden z nich tamże przebywa” 52.

IV. Jurysdykcja międzydzielnicowa sądu konsystorskiego  
na podstawie reskryptu Naczelnika Państwa

W latach 1918–1922 Józef Piłsudski podpisywał reskrypty w sprawie o przeniesie-
nie forum do ewangelickiego sądu konsystorskiego w Warszawie także wówczas, 
gdy chodziło o  małżonków zamieszkałych w  dzielnicy poaustriackiej. Miało 
to istotne znaczenie z perspektywy zakresu reglamentacji rozwodu w Polsce. 
Judykatura nie kwestionowała tej praktyki. Takiej sprawy dotyczyło orzeczenie 
SN z 15 stycznia 1924 roku („OSP” 147/1924). Odmienne zapatrywanie prezento-
wało Ministerstwo Sprawiedliwości w opinii z 8 czerwca 1921 roku, uznając, że od-
nośnie do małżonków stale zamieszkałych w Małopolsce do rozpatrzenia sprawy 
rozwodu „powołany jest sąd cywilny państwowy w Małopolsce” 53. Pogląd ten wią-
zał się z przeświadczeniem, że rozwód uzyskany w sądzie duchownym nie może 
mieć skutku w dzielnicy, gdzie obowiązuje odmienne ustawodawstwo, bo kompe-
tencja tych sądów nie została na cały obszar państwa rozszerzona żadną ustawą.

Stanowisko Ministerstwa Sprawiedliwości trudno jednak uznać za dominu-
jące. Także po ustaniu praktyki reskryptowej inny punkt widzenia na powyższą 
kwestię nie był rzadkością. W  orzecznictwie obecne było stanowisko, które 
uznawało skuteczność wyroku konsystorskiego, chociaż oboje małżonkowie 
podlegali osobiście prawu dzielnicy poaustriackiej. W tym ujęciu orzeczenie sądu 
konsystorskiego było skuteczne, bo odmienne zapatrywanie sprzeciwiałoby 
się jednej z naczelnych zasad państwa praworządnego, głoszącej, że wszystkie 
sądy w tym samym państwie są równorzędne. Poza tym SN uznawał, że wyroki 

52	 M. Allerhand, Jurysdykcja…, dz. cyt., s. 19.
53	 AAN, MWRiOP, 19/1345. Opinia ta powstała w kontekście sprawy reskryptowej z wniosku małżonka 

zamieszkałego w byłym zaborze austriackim. W opinii nawiązano do obowiązującej w byłym zaborze 
austriackim ustawy z 1 sierpnia 1895 roku, tzw. Normy jurysdykcyjnej. W myśl tej ustawy właściwym 
był sąd okręgowy, w którego okręgu małżonkowie Musiałowiczowie mieli ostatnie wspólne miejsce 
zamieszkania. Uchylenie jego właściwości nie może zaś nastąpić nawet zgodną wolą stron. Zdaniem 
Ministerstwa Sprawiedliwości „podanie o łaskę Stefanii Joanny ze Steidenów Musiałowiczowej […] 
zmierza do osądzenia powyżej sprawy przez sąd duchowny w miejsce Sądu cywilnego państwowego, 
który […] jest jedynie i wyłącznie właściwym. Nie chodzi więc w niniejszym wypadku, jak to słusz-
nie Min. W. R. i O. P. zauważyło, o przeniesienie forum z Konsystorza rzym.–kat. do Konsystorza 
ew.–ref. w Warszawie, lecz o zmianę forum świeckiego wyłącznie właściwego w tych sprawach 
w Małopolsce na forum duchowne właściwe w b. Królestwie. Ponieważ zasady właściwości i zakres 
działania sądów uregulowane są ustawą, przeto zmiana tych norm mogłaby nastąpić również tylko 
w drodze ustawodawczej i nie może być przedmiotem aktu łaski. Ministerstwo Sprawiedliwości 
podziela zatem w zupełności zdanie Min. W. R. i O. P., że podanie Stefanii Joanny ze Steidenów M. 
nie może być przedłożone Naczelnikowi Państwa z wnioskiem przychylnym”.



52

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

wydane w zakresie prawnie dopuszczalnej kompetencji w jednej dzielnicy muszą 
być respektowane w innej dzielnicy, nawet rządzącej się odmiennymi ustawa-
mi, oraz że wyroki te są bezwzględnie skuteczne bez oglądania się na stosunki 
zachodzące między miejscem zawarcia małżeństwa i zamieszkania małżonków 
a dzielnicą, w której przeprowadzono postępowanie rozwodowe i wydano wyrok.

W  orzecznictwie SN stosunkowo długo można było dostrzec tendencje, 
które najpełniej odzwierciedlają motywy wyroku ogólnego zgromadzenia 
SN z 10  listopada 1923 roku, gdzie stwierdza się, że zasada legis patriae, domi-
nująca w stosunkach międzynarodowego prawa prywatnego, „nie może mieć 
zastosowania do stosunków międzydzielnicowych w  obrębie RP, ponieważ 
nasza konstytucja […] nie uznaje, poza województwem śląskiem, żadnych 
odrębności dzielnicowych, a  i  ustawa o  obywatelstwie z  20  I  1920  r. zna tyl-
ko obywatelstwo państwa polskiego, niwecząc w ten sposób wszelkie pojęcia 
obywatelskiej przynależności dzielnicowej, jako pozostałość dawniejszej przy-
należności państwowej do państw zaborczych” („OSP” III 149). W ramach tej 
koncepcji sytuuje się orzeczenie SN z 15 stycznia 1924 roku („OSP” 147/1924). 
Orzeczenie to zyskało poparcie Maurycego Allerhanda 54.

Praktyka reskryptowa w  latach  1918–1922  miała określone reperkusje 
prawno-polityczne. Pamiętać należy, że prawo mikołajewskie obowiązywało 
w określonym klimacie politycznym, rzutującym na orzecznictwo rozwodowe. 
W  związku z  tym jurysdykcja sądowa podlegała naciskom ze strony rozma-
itych ośrodków  – zarówno państwowych, jak i  kościelnych. W  rezultacie na 
tle praktyki reskryptowej oraz problemu orzeczeń wobec konwertytów doszło 
w początkach niepodległości do konfliktu angażującego instytucje państwowe 
i kościelne. Aspekt międzydzielnicowy praktyki reskryptowej stanowił jedynie 
dodatkowy czynnik zaostrzający spór polityczny.

Orzecznictwo konsystorza ewangelickiego opierało się, w  sprawach do-
tyczących osób zamieszkałych na terenie byłego zaboru austriackiego, na 
wydawanych niemalże do końca roku  1922  reskryptach naczelnika państwa. 

54	 W poświęconej mu glosie czytamy: „Sądy duchowne, wykonujące w b. zaborze rosyjskim jurys-
dykcję w sprawach małżeńskich osób, należących do pewnych wyznań, stoją na równi z sądami 
państwowymi, o ile chodzi o sprawy, przekazane im ustawą do załatwienia, wykonują bowiem pod 
tym względem orzecznictwo nie tylko dla kościoła, lecz i dla państwa. Z tego wynika, że orzecze-
nia sądu duchownego maja taką samą moc, jak orzeczenia sądu państwowego, i dlatego winny być 
respektowane nie tylko na obszarze prawnym, na którym są ustanowione, lecz w całem państwie. 
Jeżeli zatem sąd duchowny orzekł rozwód małżeństwa, to każdy inny sąd, czy to duchowny, czy 
też państwowy, położony na jakimkolwiek obszarze Rzeczypospolitej Polskiej, winien wysnuć 
konsekwencje z tego wyroku i nie wolno mu badać, czy też wyrok był uzasadnionym, czy też pod 
względem prawnym wadliwym. W konsekwencji po wyrzeczeniu żona od męża nie może domagać 
się alimentacji z powołaniem się na to, że jest nadal żoną; wobec materjalnej prawomocności wyro-
ku, wydanego przez sąd, posiadający jurysdykcję w sprawach małżeńskich, małżeństwa nie można 
uznać za istniejące” (glosa, „OSP” 147/1924).



53

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

Treść reskryptu nie odnosiła się w ogóle do problematyki międzydzielnicowej, 
w szczególności nie rozstrzygała kwestii prawa właściwego w sprawie rozwo-
dowej. W praktyce jednak, w przypadku wnioskodawcy zamieszkałego poza 
obszarem byłego Królestwa Kongresowego, zmiana właściwości personalnej sądu 
wiązała się przeniesieniem sprawy rozwodowej do sądu duchownego mającego 
siedzibę w Warszawie. Następstwem tej zmiany była możliwość zastosowania 
prawa materialnego obowiązującego w innej dzielnicy państwa niż ta, w której 
wnioskodawca zamieszkiwał. W ten sposób możliwe było orzeczenie rozwodu 
dla osób, które w czasie zawierania małżeństwa były wyznania rzymskokatoli-
ckiego. Przeniesienie forum sądowego skutkowało w praktyce zmianą statutu 
personalnego w zakresie stosunków międzydzielnicowych. Kryteria tej zmiany 
nie były jednak znane ówczesnemu ustawodawstwu. Do uregulowania tej kwestii 
doszło w późniejszym okresie (art. 2 prawa międzydzielnicowego) 55.

Rozstrzygnięcie kwestii międzydzielnicowej mieściło się implicite w decyzji 
naczelnika państwa o przeniesieniu forum sądowego. W ten sposób następowała 
zakamuflowana zmiana prawa właściwego w sprawie małżeńskiej. W opinii Mi-
nisterstwa Sprawiedliwości z 8 czerwca 1921 roku podniesiono, że nie chodziło 
tu w istocie o przeniesienie forum z sądu duchownego rzymskokatolickiego do 
sądu wyznania ewangelickiego w Warszawie, lecz o zmianę forum świeckiego 
wyłącznie właściwego w  tych sprawach w  Małopolsce na forum duchowne 
właściwe w byłym Królestwie Kongresowym. Ten wniosek był jednak oczywisty.

Natomiast dalszy wywód przedmiotowej opinii, a  mianowicie uwaga, że 
„zasady właściwości i  zakres działania sądów uregulowane są ustawą, przeto 
zmiana tych norm mogłaby nastąpić również tylko w drodze ustawodawczej 
i nie może być przedmiotem aktu łaski”, budzi już wątpliwości. Wszakże przenie-
sienie forum sądowego w ramach jednej dzielnicy także wymagałoby regulacji 
ustawowej, gdyż przepisy międzywyznaniowe uznać należy za bezwzględnie 
obowiązujące i za takie zresztą je uznawano w doktrynie międzywojennej. Skoro 
zaś przeniesienie forum stanowiło – według Maurycego Allerhanda – zarządze-
nie delegacyjne sądu, to kwestia, którego sądu, a ściślej – której dzielnicy sądu – 
ono dotyczy nie powinna mieć znaczenia. Nie jest zatem zrozumiałe odmienne 

55	 Według art. 2: „Kto zmienia miejsce zamieszkania, ten w dziedzinie zdolności osobistej, stosunków 
familijnych i praw spadkowych podlega prawu nowego miejsca zamieszkania dopiero po jednym 
roku”. Zgodnie ze stanowiskiem judykatury przepisy prawa międzydzielnicowego z  istoty swej 
normują działanie zbiegających się ustaw, z których jedna ma być zastosowana i jedno tym samym 
rządzić ma prawo w znaczeniu całości odnośnych przepisów dzielnicowych („Zb. Orz.” 458/1936). 
SN zdystansował się od poglądu, że zmiana statutu personalnego, którą przewidywał art. 2, wpływa 
na właściwość sądu. W literaturze międzywojennej odnotowano, że po upływie roku od wejścia 
w życie w/w prawa, tj. 13 listopada 1927 roku, pojawiła się możliwość zmiany statutu personalnego. 
Gdy do tego doszło, małżeństwo zawarte pod rządem austriackiej powszechnej księgi ustaw cywil-
nych przez katolików podlegało prawu województw centralnych.



54

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

traktowanie przeniesienia forum w ramach jednej dzielnicy od przeniesienia 
międzydzielnicowego. Jedynym wytłumaczeniem może być regulacja obowiązu-
jąca w dzielnicy poaustriackiej w kwestii dopuszczalności rozwodu dla katolików. 
Przeniesienie międzydzielnicowe prowadziło bowiem do obejścia tej regulacji.

Orzecznictwo rozwodowe związane z praktyką reskryptową nie stanowiło 
istotnego novum. Czynnik decydujący o właściwości sądu nie miał bowiem wpły-
wu ani na wykładnię przyczyn rozwodowych, ani na jakikolwiek inny element 
uwzględniany w czasie wyrokowania. Z perspektywy sądu konsystorskiego miej-
sce zamieszkania małżonków na terenie Polski nie miało zatem istotnego znaczenia.

Przykładem omawianej sytuacji jest sprawa rozwodowa małżeństwa 
Vorbrodtów. Konsystorz wyrokiem z  5  października  1922  roku rozwiązał to 
małżeństwo z  winy żony z  tytułu złośliwego opuszczenia. Żona mieszkała 
wówczas w Przemyślu. W uzasadnieniu tego wyroku jest mowa nie tylko o pod-
stawie właściwości sądu, którą stanowił reskrypt naczelnika państwa z 14 kwiet-
nia  1922  roku, ale także o  pomocy prawnej sądu powiatowego w  Przemyślu, 
którego woźny doręczył pozwanej 25 września 1922 roku pozew rozwodowy 56. 
Jurysdykcja sądu konsystorskiego w tej sprawie nie była więc kwestionowana 
przez sądy powszechne położone na obszarze byłego zaboru austriackiego.

Ponadto przedmiotowy wyrok był zgodny z wnioskiem prokuratora, który 
w swoim głosie w ogóle nie podniósł kwestii kompetencji sądu względem osoby 
zamieszkałej w dzielnicy poaustriackiej. Przeciwnie, prokurator skoncentrował 
się na zachowaniu wszystkich wymogów proceduralnych przewidzianych dla 
rozwodu z tytułu złośliwego opuszczenia w prawie Królestwa Kongresowego 57.

V. Rozstrzygnięcie kwestii jurysdykcji terytorialnej sądu 
konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego

Uregulowanie właściwości prawa materialnego w aspekcie międzydzielnicowym 
nie usunęło wszystkich wątpliwości. Szybko wyłoniła się kwestia skutków proce-
sowych ewentualnego niezastosowania prawa właściwego przez sąd konsystorski. 
Problem ten w niewielkim stopniu dotyczył orzecznictwa sądu konsystorskiego 
ewangelicko-augsburskiego, który roztropnie unikał po  1922  roku rozstrzy-
gania spraw wynikłych z  pozwów wnoszonych przez osoby zamieszkałe na 
obszarze poaustriackim. Przyjęto wówczas asekuracyjną formułę aktywności 
orzeczniczej. W  sprawach rozwodowych z  elementem międzydzielnicowym 
o właściwości konsystorza decydowały łącznie dwa czynniki. Z jednej strony 

56	 Archiwum miasta stołecznego Warszawy, Akta konsystorza ewangelicko-augsburskiego, 167/3.
57	 Tamże, 170/3.



55

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

udzielenie ślubu przez duchownego ewangelickiego, z drugiej strony wyznanie 
ewangelickie pozwanego. W  praktyce konsystorskiej za decydujący czynnik 
uznawano zawarcie małżeństwa w  formie religijnej. O  kwalifikacji religijnej 
decydowała więc forma zawarcia małżeństwa, a  nie wyznanie małżonków.

Tendencja, która charakteryzowała ewolucję stanowiska w kwestii jurysdykcji 
terytorialnej sądu konsystorskiego, nie odpowiadała liberalnemu poglądowi na 
dopuszczalność rozwodu. Okres reskryptowy cechował się praktyką orzecz-
niczą odpowiadającą niegraniczonemu terytorialnie charakterowi jurysdykcji 
sądu konsystorskiego. Praktyka ta była zapewne efektem liberalnej postawy 
naczelnika państwa w kwestii przenoszenia forum sądowego, który bez skru-
pułów kontynuował metodę postępowania zapoczątkowaną przez monarchów 
rosyjskich. Z kolei okres pomiędzy końcem 1922 roku a wejściem w życie prawa 
międzydzielnicowego nie przyniósł ostatecznego rozstrzygnięcia w przedmiocie 
poglądu na zakres jurysdykcji terytorialnej sądu duchownego. Prawo między-
dzielnicowe również nie zdecydowało o słuszności określonego stanowiska w tej 
kwestii, co zresztą wydaje się zrozumiałe z uwagi na przedmiot jego regulacji.

Nie ulega jednak wątpliwości, że wejście w życie ustawy międzydzielnicowej 
stworzyło nową sytuację prawną, w ramach której jurysdykcja sądu niekoniecz-
nie pokrywała się z właściwością prawa materialnego. Natomiast cechą sądu 
duchownego było stosowanie własnego prawa wyznaniowego. W przypadku 
sądu konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego były to przepisy o małżeństwie 
ewangelików, zamieszczone w rozdziale IV dekretu z 1836 roku. Toteż w świet-
le nowej regulacji rozstrzygnięcie sprawy z elementem międzydzielnicowym 
stanęło pod znakiem zapytania. Sąd położony w jednej dzielnicy miał bowiem 
obowiązek zastosowania prawa materialnego obowiązującego w drugiej dzielni-
cy. W praktyce rozwiązanie to wykluczało orzecznictwo sądu konsystorskiego.

Międzywojnie nie przyniosło ugruntowania podziałów będących spuścizną 
minionej epoki. W nowym ustawodawstwie nie znajdujemy przepisów, które 
wskazywałyby na jurysdykcję określonej dzielnicy. Właściwość prawa material-
nego tej czy innej dzielnicy nie uzasadniała jurysdykcji sądu tam położonego, 
w szczególności zaś właściwość prawa obszaru porosyjskiego nie uzasadniała 
jurysdykcji sądu konsystorskiego. Brak omawianego związku znalazł potwier-
dzenie w orzecznictwie SN, które wskazywało, że ustawa międzydzielnicowa 
rozstrzyga wyłącznie kwestię właściwości prawa materialnego, nie ma natomiast 
związku z jurysdykcją sądów położonych w tej czy innej dzielnicy państwa 58.

58	 SN uznał („Zb. Orz.” 296/1936), że „wywód jakoby celem uzasadnienia właściwości sądu dla 
powództwa ze stosunku małżeństwa potrzebne było wspólne przeszło roczne zamieszkanie 
małżonków w danej miejscowości, jest błędny. Przepisy prawa pryw. międzydz. nie mają za-
stosowania przy oznaczeniu właściwości sądu, gdyż sprawę tę normuje w yłącznie prze-
pis art. 43 KPC, według którego kwestia czasu wspólnego zamieszkania małżonków nie ma 



56

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

Po wejściu w życie regulacji międzydzielnicowej, w przypadku gdy małżon-
kowie podlegali różnym ustawom dzielnicowym, decydowało ich ostatnie prawo 
wspólne. Rozstrzygające było zatem ostatnie wspólne miejsce zamieszkania mał-
żonków. W przypadku gdy miejscem tym była dzielnica poaustriacka, katolicy nie 
mogli uzyskać rozwodu, gdyż prawo tej dzielnicy rozwodu w  tym wyznaniu 
nie przewidywało. Jedynym rozwiązaniem w powyższym przypadku było uzys
kanie rozwodu w sądzie konsystorskim wyznania mniejszościowego. Niezbędnym 
krokiem było uprzednie porzucenie katolicyzmu na rzecz jednego z tych wyznań.

Determinacja osób, których życie rodzinne legło w gruzach, na ogół była 
bardzo duża. Podejmowane przez nich kroki nie były dziełem przypadku. 
Konwersja obojga lub jednego z  małżonków miała na celu poddanie sprawy 
rozwodowej rozpoznaniu przez sąd dzielnicy, w  której rozwód małżeństwa 
zawartego przez katolików byłby możliwy. Często konwersja dotyczyła tylko 
jednego z małżonków. Było tak, gdy poziom konfliktu wykluczał porozumie-
nie w  kwestii rozwodu. Pozostały w  wierze katolickiej małżonek, nie mogąc 
zapobiec rozwodowi w niekatolickim sądzie duchownym, podejmował różnego 
rodzaju działania odwetowe, poczynając od kwestionowania właściwości sądu, 
a kończąc na zawartych w skargach zarzutach natury politycznej. W ten sposób 
wzrastała temperatura sporu i zaangażowanie czynników rządowych.

Zastosowanie w sprawie rozwodowej określonego prawa dzielnicowego za-
zwyczaj przesądzało o możliwości jego orzeczenia. Rozbieżności ustaw dzielnico-
wych w naturalny sposób stanowiły więc zarzewie konfliktu światopoglądowego. 
Niezastosowanie prawa właściwego przez niekatolicki sąd konsystorski było 
postrzegane w odbiorze społecznym w kategoriach politycznych, mianowicie 
nabierało cech zamachu na pozycję ustrojową wyznania rzymskokatolickiego 
w Polsce. Motyw ten powtarza się w szeregu podań kierowanych do czynników 
rządowych przez urażonych działaniami takiego sądu małżonków katolickich. 
W tym kontekście odbierano także działalność reskryptową naczelnika państwa.

Kwestię skutków niezastosowania prawa właściwego w sprawie rozwodowej 
traktowano rozmaicie. Według Maurycego Allerhanda niezastosowanie właściwe-
go prawa materialnego nie prowadziło do bezskuteczności wyroku 59. Odnosząc się 

znaczenia. Jednocześnie wspólne zamieszkanie małżonków wymagane jest tylko dla uza-
sadnienia właściwości prawa materialnego, nie zaś formalnego, którem w  zakresie stosun-
ków małżeńskich prawo międzydzielnicowe się nie zajmuje (art. 2–3  i  17 ust. z 2 VIII 1926 r.)”.

59	 Allerhand odniósł się do przypadku, gdy na gruncie art. 43 KPC sąd rozpoznawać będzie sprawę, 
w której należy stosować prawo innej dzielnicy. „Mylne byłoby zdanie, że w sprawach małżonków, 
którzy wspólnie mieszkali w pewnej dzielnicy, w braku właściwości zasadniczej, tylko sąd pań-
stwowy tej samej dzielnicy ma sprawę rozpoznawać, gdyż przepis art. 43 zawiera ogólną zasadę 
o miejscowej właściwości, a więc odnosi się także do władz, które w miejsce sądów państwowych 
orzekają. Wskutek tego w razie, gdy sąd konsystorski nie zastosuje się do prawa, które według usta-
wy o prawie pryw. międzydz. powinno być uwzględnione, nie można będzie wyroku jego uznać za 
pozbawiony doniosłości nawet ze stanowiska, któremu dał wyraz SN w wielu sprawach małżonków, 



57

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

do regulacji unifikującej postępowanie cywilne w Polsce, Allerhand zajął jedno-
znaczne stanowisko w kwestii skuteczności wyroków konsystorskich. Nie zaapro-
bował mianowicie orzecznictwa SN, w myśl którego „nawet po prawomocności 
badać należy uprawnienie sądu wyznaniowego do wydania orzeczenia i to nie 
tylko ze stanowiska przepisów, obowiązujących w b. zab. rosyjskim o uprawnie-
niu sądu wyznaniowego do orzekania co do małżeństwa stron, lecz także ze sta-
nowiska miejscowej właściwości sądu”. W tym względzie autor ten wyraził zresztą 
przekonanie, że badanie to, jeżeli już miałoby nastąpić, to „wyłącznie w tym 
kierunku, czy według art. 43 KPC sąd wyznaniowy był uprawniony do wydania 
orzeczenia, dalej czy zachowano przepisy, obowiązujące w dzielnicy porosyjskiej 
co do wyznaniowej właściwości sądu duchownego” 60. Według Allerhanda wła-
dze wyznaniowe były powołane do orzekania w sprawach małżeńskich, jeżeli 
zachodziła którakolwiek z podstaw właściwości wymienionych w art. 43 KPC 61.

Uregulowanie pozycji wyznania luterańskiego w Polsce ostatecznie rozstrzygnęło 
wątpliwości co do zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego. Kwestii 
tej dotyczył art. 34 ust. 1 dekretu Prezydenta RP z dnia 25 listopada 1936 r. o stosun-
ku państwa do Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypospolitej Polskiej 
(Dz. U. Nr 88 poz. 613). Kościół ewangelicko-augsburski uzyskał w końcu potwierdze-
nie swojego statusu, jako uznanego wyznania dysponującego jednym organem sądo-
wym właściwym pro foro interno w sprawach małżeńskich na obszarze całego kraju.

Maurycy Allerhand zinterpretował przepis art. 34 ust. 1 w/w dekretu, głoszący, 
że „o ile przepisy państwowe powierzają sądownictwu duchownemu orzekanie 
w  sprawach małżeńskich, Konsystorz Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego 
sądzi w  pierwszej i  ostatniej instancji sprawy o  nieważność lub rozwiązanie 
małżeństwa zgodnie z prawodawstwem państwowym”, w taki sposób, że orzecz-
nictwo konsystorza wprawdzie jest dopuszczalne odnośnie do całego obszaru 
państwa, jednak taką samą moc jak orzeczenia sądów państwowych mają jego 
orzeczenia tylko wtedy, gdy odnoszą się do obszaru porosyjskiego i gdy według 
państwowych przepisów prawnych jest on powołany do wydania orzeczenia.

Zdaniem Allerhanda konsystorz luterański władny był sam określić przypadki, 
w których jego orzeczenia nie mają mocy orzeczeń sądów państwowych, a byłyby 
to sprawy osób, dla których zachodzi właściwość sądów w pozostałych zaborach. 
W tych przypadkach prokurator nie brał udziału w postępowaniu. W rezultacie nie 

którzy ostatnie wspólne miejsce zamieszkania mieli na obszarze prawa austriackiego”, M. Allerhand, 
Miejscowa właściwość sądu dla spraw ze stosunku małżeństwa, „Polski Proces Cywilny” 1936, s. 21–22.

60	 Tenże, Jurysdykcja…, dz. cyt., s. 18.
61	 Art. 43 KPC stanowił: „Powództwo ze stosunku małżeństwa, jeżeli przynajmniej jedna ze stron 

ma obywatelstwo polskie, wytoczyć należy według miejsca ostatniego wspólnego zamieszkania 
w Polsce, gdy choć jedno z małżonków w tym miejscu stale przebywa; w braku zaś tych podstaw 
do zapozwania powództwo wytoczyć należy według miejsca pobytu strony pozwanej, a gdy nie ma 
i tej podstawy – według zamieszkania powoda”.



58

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

mógł zgłaszać wniosków i żądać powzięcia postanowienia w przedmiocie upraw-
nienia konsystorza 62. Orzeczenia tego typu miałyby zatem skutek pro foro interno.

Relacja art. 34 dekretu z 1936 roku do art. 43 KCP wydaje się w wywodach 
Maurycego Allerhanda zmarginalizowana. Relacja ta jednak miała kluczowe 
znaczenie. Pozwany lub powód mógł bowiem zamieszkiwać na obszarze poro-
syjskim krócej niż wymagany do zmiany statutu personalnego rok. Właściwość 
sądu konsystorskiego na forum cywilnym uznano jedynie w granicach byłego 
zaboru rosyjskiego. Czy oznaczało to zatem możliwość orzekania według prawa 
tego obszaru w każdym przypadku, o którym mowa w art. 43 KCP?

Poza tym istotna była także, dostrzeżona przez Allerhanda, wątpliwość co 
do skuteczności wyroku w przypadku niezastosowania trybu kontroli. Miano-
wicie jeżeli prokurator w czasie przepisanym nie zgłosił wniosku o powzięcie 
postanowienia w  przedmiocie właściwości albo gdy sąd konsystorski uznał 
się właściwym, a  prokurator nie wniósł zażalenia, czy w  końcu gdy SN nie 
uwzględnił zażalenia prokuratora, Allerhand uznawał wyrok sądu konsystor-
skiego w takim razie za bezwarunkowo skuteczny, co chyba pozwala na wniosek, 
że w tym przypadku skuteczność obejmowałaby cały kraj.

Zakończenie

Prawo małżeńskie po 1918 roku obowiązywało w realiach całkowicie odmiennych 
od tych, w których powstało. Jego możliwości dostosowawcze były ograniczone. 
Podejście władz państwowych do problematyki jurysdykcji międzydzielnicowej 
nie było jasne. Dominowały rozstrzygnięcia doraźne na poziomie administra-
cyjnym, które niekiedy korygowano, względnie doprecyzowywano. W praktyce 
orzeczniczej przeplatały się różnorakie koncepcje jurysdykcji sądu konsystor-
skiego. Zagadnienia kompetencyjne wysuwano na plan pierwszy, aczkolwiek 
podnoszono także wagę problemu zastosowanego w sprawie małżeńskiej prawa 
materialnego. W  ten sposób granice skuteczności wyroku konsystorskiego 
przesuwano w  tę lub drugą stronę, zależnie od aktualnego zapotrzebowania, 
a  niekiedy także interesu politycznego. W  tle bowiem zawsze była kwestia  
poziomu reglamentacji rozwodu, która wiązała się z pozycją wyznania rzymsko-
katolickiego w Polsce. Konsystorze wyznań mniejszościowych, poprzez swoje 
orzecznictwo rozwodowe, stąpały zatem po nader grząskim gruncie.

Konwersja dokonana przez małżonków katolickich miała różne skutki 
w świetle poszczególnych praw dzielnicowych. Na obszarze porosyjskim prowa-
dziła do zmiany właściwości sądu, a w konsekwencji także prawa materialnego. 

62	 M. Allerhand, Jurysdykcja…, dz. cyt., s. 15–16.



59

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

W prawie poaustriackim konwersja nie prowadziła do zmiany właściwości prawa 
materialnego w sprawie małżeńskiej. Wyznaniowa koncepcja małżeństwa, zre-
alizowana w prawie województw południowych, cechowała się niekorzystnym 
poziomem reglamentacji rozwodu z perspektywy innych praw dzielnicowych. 
Prawo poaustriackie w większym stopniu odzwierciedlało rozwiązania katolic
kiego prawa kanonicznego niż prawo obszaru porosyjskiego. Dla wielu zdeter-
minowanych mieszkańców południowej Polski nieodzowna stawała się zatem 
zmiana właściwości prawa materialnego w sprawie rozwodowej na podstawie 
regulacji innego prawa dzielnicowego. Prowadziło to do licznych konwersji 
i problemów związanych z rozwodami konwertytów.

Istotnym rozstrzygnięciem w kwestii jurysdykcyjnej była regulacja dotycząca 
małżeństwa cywilnego. Po odzyskaniu niepodległości do głosu doszedł pogląd, 
że w sprawie małżeństwa cywilnego właściwy jest sąd powszechny. W przypadku 
małżeństwa cywilnego ewangelików zasada ta znalazła swoje potwierdzenie w ju-
dykaturze jeszcze w latach dwudziestych. W przypadku małżeństwa cywilnego 
katolików kwestia była bardziej skomplikowana, stąd większa ostrożność czyn-
ników państwowych w tej sprawie. Dlatego najpierw dokonano odpowiedniego 
rozstrzygnięcia w drodze ustawodawczej, a następnie doprecyzowano zagadnie-
nie w drodze uchwały SN z 9–16 października 1937 roku („Zb. Orz.” 201/1938).

Problematyka jurysdykcji konsystorza luterańskiego w mniejszym stopniu 
wiązała się z kwestiami międzydzielnicowymi. Sąd ten bowiem unikał wikłania 
się w sprawy z udziałem mieszkańców województw południowych. Wobec tego 
w grę wchodziło tu raczej orzecznictwo w odniesieniu do dzielnicy popruskiej 
i  województw wschodnich. W  pierwszym przypadku konsystorz roztropnie 
unikał orzekania w sprawach małżeństw niezawartych w podległych sobie para-
fiach, co znajdowało uzasadnienie nie tyle prawne, co polityczne. W przypadku 
województw wschodnich doszło natomiast do politycznego usankcjonowania 
jurysdykcji konsystorza na poziomie aktu resortowego. Owa jurysdykcja 

„okólnikowa” trwała przez większość międzywojnia. Ostatecznie kwestię tę 
rozstrzygnięto dekretem prezydenta z 25 listopada 1936 roku.

Można zaryzykować tezę, że problematyka jurysdykcji konsystorza luterań-
skiego nie jest miarodajna w kwestii międzydzielnicowej. Pogląd ten jest pod 
pewnym względem słuszny. Konsystorz ten cechowała bowiem zachowawcza 
postawa, co przekładało się na niewielką ekspansywność jego orzecznictwa. 
Z drugiej jednak strony był on największym beneficjentem w tym aspekcie, gdyż 
tylko jego jurysdykcję rozszerzono na kolejną dzielnicę państwa. Podobny zabieg 
względem Sądu Duchownego Warszawsko-Chełmskiego Konsystorza Prawo-
sławnego resort wyznań szybko zaczął ograniczać do zakresu forum kościelnego.

Generalnie jednak punktem wyjścia dla międzydzielnicowej problematyki 
rozwodowej była przynależność małżonków do wyznania rzymskokatolickiego, 



60

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

którego zasady zostały odzwierciedlone w  austriackiej powszechnej księdze 
ustaw cywilnych z  1811  roku. Uchylenie właściwości tego prawa można było 
osiągnąć poprzez konwersję, która następnie podlegała ocenie w sądzie poło-
żonym w innej dzielnicy. Sąd nowego wyznania konwertyty, jeżeli tylko doszło 
do uzasadnienia jego właściwości w  sprawie rozwodowej, stosował prawo 
materialne obowiązujące w jego siedzibie. W ten sposób konwersja wiązała się 
z problematyką jurysdykcji terytorialnej. Bez problemu reglamentacji rozwodu 
na terenie Polski nie byłoby konwersji, a  bez konwersji nie byłoby problemu 
jurysdykcji terytorialnej. Gdyby nie zróżnicowanie ustaw dzielnicowych pod 
względem poziomu reglamentacji rozwodu, kwestia zakresu jurysdykcji tery-
torialnej sądu konsystorskiego najprawdopodobniej nie wywołałaby większego 
zainteresowania czynników rządowych. Prawdopodobnie nie zostałaby nawet 
dostrzeżona w judykaturze i doktrynie.

Toteż nie ulega wątpliwości, że rzeczywiste tło problematyki jurysdykcyjnej 
stanowił zróżnicowany poziom reglamentacji rozwodu. Skala tego zróżnicowania 
przesądzała często o  stosunku państwa do jurysdykcji sądu wyznania mniej-
szościowego. Zresztą konsystorz ewangelicko-augsburski stanowi w tej kwestii 
niezwykle wdzięczny przykład, czego dowodzi radykalnie odmienna ocena 
jego jurysdykcji na obszarze Śląska Cieszyńskiego i województw wschodnich.

Dostępność rozwodu to podłoże kształtującej się linii orzecznictwa SN 
w sprawach jurysdykcji terytorialnej sądu konsystorskiego. Motywacja, która 
towarzyszyła niektórym rozstrzygnięciom, choć podbudowana wnikliwą analizą 
przepisów prawa, nie wydaje się przekonywać. Długotrwały brak wyraźnego 
stanowiska ustawodawcy pogłębiał jedynie rozbieżności poglądów w  orzecz-
nictwie. Ostatecznie przeważyła tendencja, która wyeliminowała szanse na 
obejście rygorów rozwodowych obszaru poaustriackiego.

Stosunek władz państwowych do jurysdykcji sądu konsystorskiego, ujęty 
w kontekście reglamentacji rozwodu, cechuje się zadziwiającą wręcz spójnością. 
Brak kolizji tej jurysdykcji z rygorami dominującego wyznania przekładał się 
zazwyczaj na pozytywny stosunek do orzecznictwa sądu wyznania mniejszoś-
ciowego. Zjawisko to w szczególności odnosiło się do konsystorza luterańskiego. 
Problem obszaru porosyjskiego nie nastręczał poważnych trudności. Ustawodaw-
stwo obu stref byłego zaboru rosyjskiego przewidywało w sprawach małżeńskich 
luteranów jurysdykcję sądu konsystorskiego oraz analogiczny zakres reglamen-
tacji rozwodu (art. 741, t. 10, cz. 1 „Zwodu Praw Cesarstwa Rosyjskiego”). Nato-
miast w przypadku dzielnicy poaustriackiej sytuacja kształtowała się odmiennie. 
Rozciągnięcie jurysdykcji sądu konsystorskiego ewangelicko-augsburskiego na 
tę dzielnicę oznaczałoby bowiem dopuszczenie rozwodu dla osób tam zamiesz-
kałych w szerszym zakresie. Impedimentum catholicismi przeszłoby do historii.



61

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego…

A
rt

y
k
u

ły

BIBLIOGRAFIA

Allerhand M., Jurysdykcja władz wyznaniowych w sprawach małżeńskich, „Czasopismo  
Sędziowskie” 1937, nr 3–4.

Allerhand M., Miejscowa właściwość sądu dla spraw ze stosunku małżeństwa, 
„Polski Proces Cywilny” 1936.

Allerhand M., O wpływie orzeczeń w sprawach małżeńskich wydawanych przez 
sądy duchowne w b. zaborze rosyjskim na stosunki prawne w innych dzielnicach 
Rzeczypospolitej, „Przegląd Prawa Administracyjnego” 1925, nr 4–6.

Babiński L., Glosa do wyroku SN z 28 VI 1923 r. „OSP” III, 150.
Bujak T., Z praktyki międzydzielnicowego prawa małżeńskiego, „Gazeta Sądowa 

Warszawska” 1923, nr 51–52.
Ewangelickie Prawo Kościelne 1918–2018, red. M. Hintz, M. Hucała, Warszawa 2018.
Gąsior G., Polityka narodowościowa państwa na czechosłowackim śląsku cieszyń-

skim w latach 1920–1938, Warszawa 2020.
Gwiazdomorski J., Skuteczność orzeczeń sądów duchownych b. Król. Kongr. w sprawach mał-

żeńskich wobec prawa państwowego, „Przegląd Prawa Administracyjnego” 1932, t. 52.
Gwiazdomorski J., Trudności kodyfikacji osobowego prawa małżeńskiego, „Cza-

sopismo Prawne i Ekonomiczne” 1935, nr 1 (12).
Heylman A., Teorya jurysprudencyjna o wykonalności wyroków sądów zagranicznych  

rozwodowych, [b.m.w.] 1863.
Konic H., Prawo małżeńskie obowiązujące w b. Królestwie Kongresowym, Warszawa 1924.
Krukowski S., Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z  1921  r. [w:] Konstytucje  

Polskie, Studia monograficzne z  dziejów polskiego konstytucjonalizmu, t. 1,  
red. M. Kallas, Warszawa 1990.

Miszewski W., Unieważnienie orzeczenia w sprawie cywilnej na wniosek urzędu 
prokuratorskiego, „Gazeta Sądowa Warszawska” 1930, nr 38.

Rosenblűth I., Niedopuszczalność drogi sądowej w nowym ustroju sądów powszech-
nych, „Przegląd Sądowy” 1928, nr 10.

Tylbor S., Małżeństwo cywilne przed sądem powszechnym w b. Królestwie Kongre-
sowem, „Gazeta Sądowa Warszawska” 1932.

Wilanowski B., Prawo małżeńskie, [b.m.w.] 1931.
Zoll F., Międzynarodowe i międzydzielnicowe prawo prywatne w zarysie, Kraków 1945.

Streszczenie

W artykule została przedstawiona problematyka jurysdykcji międzydzielnicowej sądu 
konsystorskiego wyznania ewangelicko-augsburskiego po odzyskaniu niepodległości. 
Sąd ten miał swoją siedzibę w  Warszawie i  orzekał według prawa centralnej Polski. 



62

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Arkadiusz Fastyn

A
rt

y
k
u

ły

Do końca 1945 roku w Polsce obowiązywały ustawy z XIX wieku, uchwalone przez 
zaborców (Austria, Rosja i Prusy), którzy dokonali rozbioru ziem polskich w drugiej 
połowie XVIII wieku. Po odzyskaniu niepodległości Polska nie miała jednolitego 
systemu prawnego. Różnice dotyczyły zwłaszcza rozwodów konwertytów – katolików 
po przejściu na protestantyzm. Jedynie prawo obowiązujące na terenie byłego zaboru 
rosyjskiego przewidywało jurysdykcję sądów kościelnych w  sprawach małżeńskich. 
Orzeczenia sądów kościelnych wobec osób zamieszkałych w innych częściach Polski 
były przyczyną sporów prawnych. Wątpliwości co do jurysdykcji luterańskiego sądu 
kościelnego zostały usunięte dzięki uregulowaniu stosunków państwa polskiego 
z Kościołem luterańskim w 1936 roku.

Słowa kluczowe: małżeństwo, ewangelicy, rozwód, protestantyzm, prawo wyznaniowe, 
ewangelicka etyka seksualna i małżeńska

SUMMARY

The issue of territorial jurisdiction of the Lutheran ecclesiastical 
court in matrimonial cases after regaining independence

The article focuses on the territorial jurisdiction of the Lutheran ecclesiastical court in 
interwar Poland. This court had its seat in Warsaw and ruled according to the laws of 
central Poland. Until the end of 1945, the laws in force in Poland were the 19th – cen-
tury statutes. They had been enacted by the neighbouring countries (Austria, Russia 
and Prussia) that partitioned the Polish territory in the second half of the 18th century. 
Poland did not have a unified legal system after the restoration of independence. Dif-
ferent parts of Poland had different regulation of marriage. The differences concerned 
especially divorce for converts – Catholics after conversion to Protestantism. Only the 
law in force on the territory of the former Russian partition provided for the jurisdiction 
of ecclesiastical courts in matrimonial matters. Rulings of ecclesiastical courts against 
persons residing in other parts of Poland were the cause of legal disputes. Doubts about 
the jurisdiction of the Lutheran ecclesiastical court were removed by regulating the 
relationship of the Polish state to the Lutheran church in 1936.

Keywords: marriage, evangelicals, divorce, Protestantism, religious law, evangelical 
sex and marriage ethics



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

63

Mariusz Grabowski*

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

W sprawie normatywnej funkcji godności 
człowieka w polskiej Konstytucji

Uwagi wstępne

Przedmiotem artykułu jest problematyka dotycząca znaczenia i funkcji konstytu-
cyjnego 1 pojęcia godności człowieka w procesie stosowania prawa. Wyczerpująca 
analiza definicji godności wykracza poza ramy artykułu, toteż ograniczam się 
do przyjęcia stanowisk doktryny w tej mierze. W doktrynie prawa nie brakuje 
wypowiedzi w tej sprawie.

Przeprowadzone niżej rozważania są głosem w dyskusji co do normatywnego 
charakteru art. 30 Konstytucji. Ich celem jest analiza tego charakteru w aspek-
cie stosowania prawa, wskazanie sytuacji problematycznych w tej mierze oraz 
złożenie ewentualnych propozycji.

Ranga godności człowieka wyrażona przez prawodawcę w  ustawie zasad-
niczej ma istotne znaczenie dla rozumienia i  stosowania konstytucyjnych 
praw i wolności. Ustalenie normatywnego charakteru art. 30 Konstytucji ma 
znaczenie dla procesu stosowania prawa, toteż poruszane tu zagadnienie jest 
warte rozważenia.

W  doktrynie nie brakuje wypowiedzi dotyczących rozumienia i  walorów 
godności, zarówno jako określonej wartości oraz jako postaci mającej norma-
tywne znaczenie i funkcje. Część z nich wydaje się mieć charakter teoretycznych 
rozważań, nawet jeśli odwołują się do praktyki organów stosujących prawo. Stąd 
też tym bardziej wydają się potrzebne rozważania mające bardziej praktyczno-

-prawne znaczenie.
W powyższym aspekcie warte uwagi jest zagadnienie samodzielności nor-

matywnej godności w art. 30 Konstytucji. W konkretnych stanach faktycznych 
mogą bowiem zdarzać się sytuacje, w  których przepisy prawa stanowionego 

*	 ORCID 0000-0003-3783-6867, e-mail: m.grabowski@uksw.edu.pl
1	 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 78 poz. 483 ze 

zm., zwana dalej Konstytucją.



64

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mariusz Grabowski

A
rt

y
k
u

ły

niższego niż Konstytucja rzędu nie stanowią expressis verbis dostatecznej 
ochrony naruszanych dóbr. Może być też tak, że przepisy te wręcz obezwład-
niają taką ochronę.

I. Godność w polskim systemie prawnym

Godność człowieka jest dobrem prawnie chronionym. Zgodnie z  przepisem 
art.  30 Konstytucji, przyrodzona i  niezbywalna godność człowieka stanowi 
źródło wolności i  praw człowieka i  obywatela. Jest ona nienaruszalna, a  jej 
poszanowanie i ochrona jest obowiązkiem władz publicznych.

Godność człowieka jest pojęciem normatywnym zawartym także w ratyfiko-
wanych przez Polskę aktach prawa międzynarodowego: Powszechnej Deklaracji 
Praw Człowieka podpisanej 10 grudnia 1948 roku, która uzyskała status praw-
nie wiążący na mocy postanowień Paktów Praw Człowieka, składających się 
z Paktu Praw Obywatelskich i Politycznych oraz Paktu Praw Gospodarczych, 
Społecznych i Kulturalnych, ratyfikowanych przez Polskę 29 grudnia 1977 roku. 
Pierwsze zdanie wstępu do Deklaracji stanowi, że uznanie przyrodzonej godności 
oraz równych i niezbywalnych praw wszystkich członków wspólnoty ludzkiej 
jest podstawą wolności, sprawiedliwości i pokoju na świecie. Art. 1 Deklaracji 
brzmi: „Wszyscy ludzie rodzą się wolni i  równi w  swej godności i  w  swych 
prawach”. Do cytowanych unormowań Deklaracji odwołują się: Pakt Praw 
Obywatelskich i  Politycznych oraz Pakt Praw Gospodarczych, Społecznych 
i Kulturalnych podpisane 19 grudnia 1966 roku (Dz. U. z 1977 r. Nr 38 poz. 169) 2. 
Przepis art. 2 Traktatu o Unii Europejskiej stanowi, że organizacja ta „opiera 
się na wartościach poszanowania godności osoby ludzkiej […], jak również […] 
praw człowieka” (Dz. U. z 2004 r. Nr 90 poz. 864/30). Ponadto w preambule do 
Karty Praw Podstawowych Unii Europejskiej (Dz. Urz. UE 2016 C 202) zawarte 
jest stwierdzenie, że „Unia jest zbudowana na niepodzielnych, powszechnych 
wartościach godności osoby ludzkiej, wolności, równości i solidarności”, a prze-
pis art. 1 tej Karty stanowi, że „godność człowieka jest nienaruszalna. Musi być 
szanowana i chroniona”.

Godność nie jest znaczeniowo zdefiniowana w żadnym z aktów prawnych, 
nawet w przybliżonym zakresie, toteż wymagane jest odwołanie się do pojęć 
doktryny oraz, z racji na cel niniejszego artykułu, do stanowisk zajmowanych 
przez organy stosujące prawo. Jeśli chodzi o  te ostatnie, ograniczam się do 
orzecznictwa polskiego Trybunału Konstytucyjnego.

2	 Zob. szerzej R. Kuźniar, Prawa człowieka. Prawo, instytucje, stosunki międzynarodowe, Warszawa 2002, 
s. 101 i n.



65

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka w polskiej Konstytucji

A
rt

y
k
u

ły

II. W sprawie pojęcia godności w wypowiedziach doktryny

Nie jest celem tego artykułu wyczerpująca analiza pojęcia „godności” w polskiej 
ustawie zasadniczej. W tej mierze mamy do czynienia z licznymi i obszernymi 
wypowiedziami doktryny. Nie jest celem niniejszych rozważań ich referowanie, 
niemniej jednak konieczne jest odniesienie się do tego pojęcia w  niezbęd-
nym zakresie.

W  doktrynie prawnej trwa dyskusja co do rozumienia pojęcia „godności” 
człowieka. Odnosząc się do niego w znaczeniu szerszym, Franciszek Mazurek 
zauważa doktrynalne rozróżnienie pojęcia „godności” na dwa jej znaczenia. 
Pierwsze z nich to godność rozumiana jako doskonałość nabywana przez osobę 
ludzką. Człowiek jest „godny”, zachowuje się „z godnością” itp. Tak pojmowaną 
godność człowiek może nabyć, ale także i utracić, nie jest ona wrodzonym do-
brem osoby ludzkiej. Powołany autor tak rozumianą godność nazywa „godnością 
osobowościową” w odróżnieniu od „godności osoby”. Drugie znaczenie, czyli 

„godność osoby” ludzkiej, to wartość ontyczna, wrodzona, trwała, niezbywalna 
i zobowiązująca 3. Toteż człowiek godność po prostu „ma”, nie może jej utracić.

Godność rozumiana w tym drugim ujęciu jest pojęciem, które funkcjonuje 
w przywołanych wyżej aktach prawnych. Takim też ujęciem „godności” posłu-
guję się w niniejszym artykule.

W  doktrynie nie ma przyjętej jednoznacznej definicji „godności”. Można 
jednak wyprowadzić zgodny opis istotnych jej cech. Należą do nich: 1) samo-
istność godności, tzn., że nie została nadana żadną władzą ludzką, nie może też 
być odebrana; 2) przysługiwanie godności każdemu człowiekowi z samej i wy-
starczającej racji jego istnienia, niezależnie od cech konkretnej osoby ludzkiej; 
3) godność jest argumentem ciążącego na każdym podmiocie obowiązku ochrony 
człowieka przed instrumentalnym traktowaniem, w szczególności obowiązku 
respektowania i ochrony praw człowieka, których źródłem jest jego godność 4.

Z powyższych cech godności oraz z charakteru licznych opisowych definicji 
godności w doktrynie polskiej można wyprowadzić twierdzenie co do prawno-
naturalnego rozumienia konstytucyjnej 5 godności człowieka 6. Przykładowo: Po 

3	 F. Mazurek, Godność osoby ludzkiej jako wartość absolutna, „Roczniki Nauk Prawnych” 1993, t. 21, 
nr 1, s. 266.

4	 Zob. E. Podrez, Z historii teorii godności [w:] Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 4, red. A. Mary-
niarczak i in., Lublin 2003, s. 22.

5	 Uwaga ta jest aktualna także w odniesieniu do pozostałych, wyżej cytowanych aktów prawnych.
6	 Zob. m.in.: B. Banaszak, Prawo konstytucyjne. Zbiór przepisów, Warszawa 2015, s. 386; K. Wojtyczek, 

Konstytucyjny status jednostki w państwie polskim [w:] Prawo konstytucyjne Rzeczypospolitej Polskiej, 
red. P. Sarnecki, Warszawa 2014, s. 105–106; L. Garlicki, Polskie prawo konstytucyjne. Zarys wykładu, 
Warszawa 2018, s. 107–110; M. Piechowiak, Elementy prawnonaturalne w stosowaniu Konstytucji RP, 

„Przegląd Sejmowy” 2009, nr 5, s. 71; J. Krukowski, Godność człowieka podstawą konstytucyjnego katalogu 
praw i wolności jednostki [w:] Podstawowe prawa jednostki i ich sądowa kontrola, red. L. Wiśniewski, 



66

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mariusz Grabowski

A
rt

y
k
u

ły

pierwsze, źródłem godności człowieka jest prawo naturalne, a nie prawo stano-
wione – „dają temu wyraz […] sformułowania naszej Konstytucji, określające 
godność jako cechę przyrodzoną każdego człowieka […]. Nadaje to zasadzie 
godności człowieka rangę suprakonstytucyjną, bo wszelkie unormowania prawa 
pozytywnego (z tekstem Konstytucji włącznie) muszą szanować tę zasadę, a je-
żeli popadają z nią w kolizję, to tracą przymiot legitymizmu” 7; „Konstytucyjna 
regulacja opiera się na założeniu prawnonaturalnej podstawy praw człowieka. 
Ich źródłem jest przyrodzona i  niezbywalna godność człowieka”; 8 „konstytu-
cyjna zasada godności człowieka dla naszego kręgu cywilizacyjnego znajduje 
[…] oparcie przede wszystkim w filozofii chrześcijańskiej” 9, która zresztą w tym 
wypadku bazuje na prawnonaturalnym ujęciu. Prawnonaturalne rozumienie 
konstytucyjnej godności człowieka ma miejsce w  orzecznictwie Trybunału 
Konstytucyjnego, o czym poniżej.

Jak zauważa Franciszek Mazurek, pogląd o  chrześcijańskim bądź  – sze-
rzej – o prawnonaturalnym pochodzeniu idei godności podziela także niejeden 
filozof neomarksistowski. Ponadto powołany autor, analizując pojęcia „godno-
ści” i „praw człowieka” 10 w wypowiedziach doktryny, podkreśla w uznawaniu 
godności osoby za podstawę normatywną praw człowieka wyraźne odejście od 
pozytywizmu prawnego i ważny krok uczyniony w kierunku dalszego rozwoju 
koncepcji prawa naturalnego 11.

W niniejszym artykule podzielam definicję godności, zgodnie z którą „godność” 
należy rozumieć jako właściwość wypływającą ze struktury bytowo-osobowej  
ze względu na to, że istnieje w sobie i dla siebie jako cel, nigdy zaś jako środek 
ludzkiego działania 12. Godność, która jest „przyrodzona” 13 człowiekowi, nie 
została nadana żadną władzą ludzką i bytuje niezależnie od tej władzy. Samego 
zaś człowieka jako bytu osobowego nie można nigdy traktować jako jedynie 

Warszawa 1997, s. 38 i n.; K. Complak, O prawidłowe pojmowanie godności osoby ludzkiej w porządku RP  
[w:] Prawa i wolności obywatelskie w Konstytucji RP, red. B. Banaszak, A. Preisner, Warszawa 2002, 
s. 66 i n.; F. Mazurek, Godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka, Lublin 2001; G. Kryszeń,  
K. Prokop, Aksjologia polskiej Konstytucji, Warszawa 2017, s. 223 i n.; M. Kulig, O założeniach aksjolo-
gicznych kodeksu karnego z 1997 r. [w:] Aksjologiczne podstawy polskiego prawa karnego w perspektywie 
jego ewolucji, red. A. Grześkowiak, I. Zgoliński, Bydgoszcz 2017, s. 90 oraz bogata bibliografia w tej 
mierze wskazana w wypowiedziach powyższych autorów. Pojęcie godności należy rozumieć jako 

„właściwość wypływającą ze struktury bytowo-osobowej ze względu na to, że istnieje w sobie i dla 
siebie jako cel, nigdy zaś jako środek ludzkiego działania”, M.A. Krąpiec, Godność [w:] Powszechna 
Encyklopedia Filozofii, dz. cyt., s. 15.

7	 L. Garlicki, Polskie prawo…, dz. cyt., s. 108.
8	 K. Wojtyczek, Konstytucyjny status..., dz. cyt., s. 105; R. Kuźniar, dz. cyt., s. 34 i n.
9	 L. Garlicki, Polskie prawo…, dz. cyt., s. 107–108.
10	 W odniesieniu do cytowanych wyżej aktów prawnych, w których mają zastosowanie.
11	 F. Mazurek, Godność osoby ludzkiej jako wartość…, dz. cyt., s. 269–270.
12	 M.A. Krąpiec, dz. cyt., s. 15.
13	 Według terminologii polskiego i międzynarodowego prawodawcy.



67

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka w polskiej Konstytucji

A
rt

y
k
u

ły

środek do jakiegoś celu, lecz zawsze jako sam sobie godny cel – dobro godziwe, 
a nie tylko użyteczne czy przyjemne, niepodporządkowane dobru godziwemu 14.

III. Znaczenie i  funkcje godności na tle orzecznictwa 
Trybunału Konstytucyjnego

W orzecznictwie polskiego Trybunału Konstytucyjnego, w ślad za doktryną, wie-
lokrotnie podkreślana jest waga konstytucyjnej godności człowieka, która wraz 
z zasadą dobra wspólnego jest określana jako najważniejsza zasada konstytucyjna.  
Pełni ona funkcję metazasady w  stosunku do wszelkich pozostałych za-
sad i  postanowień ustawy zasadniczej 15. Trybunał podkreśla, że na gruncie 
art. 30 Konstytucji pojęciu godności ludzkiej należy przypisać charakter wartości 
konstytucyjnej o centralnym znaczeniu dla zbudowania aksjologii obecnych 
rozwiązań konstytucyjnych 16. Zauważa także, że ustrojodawca nadał godności 
człowieka znaczenie konstytucyjne, czyniąc z niej płaszczyznę odniesienia dla 
systemu wartości, wokół którego zbudowano Konstytucję a zarazem fundament 
całego porządku prawnego 17. W  innym orzeczeniu Trybunał Konstytucyjny 
stwierdził: „Artykuł  30 Konstytucji RP jest postanowieniem wiodącym dla 
wykładni i  stosowania wszystkich pozostałych postanowień o  prawach, wol-
nościach i  obowiązkach jednostki. Podkreśla to także preambuła do Konsty-
tucji RP, która wzywa wszystkich stosujących konstytucję do tego, aby czynili 
to, dbając o  zachowanie przyrodzonej godności człowieka, a  także art.  233  
ust. 1 Konstytucji RP, zakazując w sposób bezwzględny naruszania godności 
człowieka nawet w razie wprowadzenia nadzwyczajnego stanu państwa” 18.

Jest także – wyrażonymi w ustawie zasadniczej – istotą, podstawą i kryterium 
stosowania wszelkich norm konstytucyjnych i aktów prawnych niższego rzędu. 
Jest, obok dobra wspólnego, zasadą i kryterium egzemplifikacji w Konstytucji 

14	 M.A. Krąpiec, dz. cyt., s. 15.
15	 Zob. np.: J. Zajadło, Godność człowieka [w:] Leksykon prawa konstytucyjnego.  100 podstawowych 

pojęć, red. A. Szmyt, Warszawa 2016, s. 61 oraz powołane tam orzecznictwo Trybunału Konstytu-
cyjnego; J. Karakulski, Rzeczpospolita jako dobro wspólne [w:] A. Ciżyńska i in., Prawo konstytucyjne 
wraz z orzecznictwem Trybunału Konstytucyjnego, Warszawa 2017, s. 33 i n.; J. Oniszczuk, Konsty-
tucja Rzeczypospolitej Polskiej w orzecznictwie Trybunału Konstytucyjnego, Kraków 2000, s. 33 i n.;  
K. Complak, O bardziej prawidłowe pojmowanie konstytucyjnego pojęcia „dobro wspólne” [w:] Instytucje 
prawa konstytucyjnego w dobie integracji europejskiej. Księga jubileuszowa dedykowana Prof. Marii 
Kruk-Jarosz, red. J. Wawrzyniak, M. Laskowska, Warszawa 2009, s. 35–36.

16	 Zob. wyrok Trybunału Konstytucyjnego z dnia 30 września 2008 r., K 44/07, OTK-A 2008, nr 7 
poz. 126, s. 1131.

17	 Zob. wyrok TK z dnia 9 lipca 2009 r., SK 48/05, OTK-A 2009, nr 7 poz. 108, s. 1102.
18	 Zob. wyrok TK z dnia 23 lutego 2009 r., P 20/09, OTK-A 2010, nr 2 poz. 13. Zob. także wyroki TK 

z dnia 30 września 2008 r., K 44/07, OTK-A 2008, nr 7 poz. 126, s. 1131 oraz z dnia 24 lutego 2010 r., 
K 6/09, OTK-A 2010, nr 2 poz. 15, s. 202.



68

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mariusz Grabowski

A
rt

y
k
u

ły

wszelkich wolności i praw. W niej upatrujemy obiektywne oparcie chroniące te 
prawa przed relatywizacją, zaś wszelkie prawa i wolności człowieka są uaspek-
towieniem jego godności.

Prawnonaturalne rozumienie godności człowieka widoczne jest także 
w orzecznictwie Trybunału Konstytucyjnego. Trybunał zauważył, że godność 
jest w ustawie zasadniczej łącznikiem między prawem naturalnym a prawem 
stanowionym 19. Co więcej, dodał, że ma charakter wartości transcendentnej 20, 
a więc istniejącej poza porządkiem prawa stanowionego.

Rozważając zagadnienie normatywnych funkcji godności, należy stwier-
dzić, że w orzecznictwie Trybunału Konstytucyjnego sama godność nie była 
rozważana jako wyłączny wzorzec kontroli. Trybunał odnosi się do godności 
w sposób sytuacyjny, w aspekcie naruszenia konkretnych praw lub wolności 21.

W odwołaniu do orzecznictwa Trybunału Konstytucyjnego 22 można wyróżnić 
m.in. następujące funkcje godności człowieka w naszym systemie prawnym:

a)	 jest fundamentem całego porządku prawnego, mając walor najwyższej 
wartości w tymże porządku;

b)	 jest regulatorem i  istotą innych praw konstytucyjnych, stanowiąc dla 
nich punkt odniesienia. Tym samym nie można rozważać tych praw 
w oderwaniu od godności 23;

c)	 godność nie podlega żadnym ograniczeniom, także w  sytuacji stanu 
nadzwyczajnego czy wojennego 24;

d)	 jest wzorcem kontroli naruszenia prawa podstawowego 25, ponadto nie 
zawsze naruszenie takiego prawa jest jednocześnie naruszeniem godności, 
gdyż musi tutaj zachodzić stosowne iunctim 26;

e)	 nie podlega testowi proporcjonalności z art. 31 ust. 3 Konstytucji, gdyż 
jest wartością nieporównywalną, w tym sensie, że nie podlega miarko-
waniu, będąc niemierzalną 27.

19	 Zob. wyrok TK z dnia 9 lipca 2009 r., SK 48/05, OTK-A 2009, nr 7 poz. 108.
20	 Zob. tamże, s. 1102 oraz wyrok z dnia 5 marca 2003 r., K 7/01, OTK-A 2003, nr 7 poz. 19.
21	 Zob. M. Granat, Godność człowieka z art. 30 Konstytucji RP jako wartość i jako norma prawna, „Pań-

stwo i Prawo” 2014, nr 8, s. 3 i n.; M. Piechowiak, Godność jako fundament powinności prawa wobec 
człowieka [w:] Urzeczywistnienie praw człowieka w XXI wieku. Prawo i etyka, red. P. Morciniec,  
S.L. Stadniczenko, Opole 2004, s. 40 i n.; L. Bosek, Gwarancje godności ludzkiej i ich wpływ na polskie 
prawo cywilne, Warszawa 2012.

22	 Zob. M. Granat, dz. cyt., s. 3–19.
23	 Nie chodzi tutaj o obowiązek każdorazowej oceny naruszenia prawa w aspekcie „godności”, tylko 

o „oderwanie” w negatywnym tego słowa znaczeniu. Zob. wyrok TK z dnia 9 lipca 2009 r., SK 48/05, 
OTK-A 2009, nr 7 poz. 108.

24	 Zob. cyt. wyżej wyrok TK dotyczący stanu wojennego.
25	 Zob. wyrok TK z dnia 4 kwietnia 2001 r., K 11/00, OTK 2001, nr 3 poz. 54.
26	 Zob. wyrok TK z dnia 5 marca 2003 r., K 7/01, OTK-A 2003, nr 3 poz. 19.
27	 Zob. wyrok TK z dnia 30 września 2008 r., K 44/07, OTK-A 2008, nr 7 poz. 126. Warto podkreślić, 

że wyrok ten dotyczył „ekstremalnego” kazusu możliwości zestrzelenia samolotu pasażerskiego 



69

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka w polskiej Konstytucji

A
rt

y
k
u

ły

Poza dyskusją wydaje się podzielany powszechnie pogląd, że godność czło-
wieka oznacza konstytucyjny obowiązek państwa ochrony tej godności oraz 
stwarzania takich warunków, które umożliwiają jej poszanowanie.

IV. Problem samodzielności normatywnej art. 30 Konstytucji

Znamienny dla niniejszych rozważań jest wyrok Trybunału Konstytucyjnego, 
w którym zawarte jest stwierdzenie, iż godność nie jest zwykłą sumą wolności 
i  praw przysługujących z  natury człowiekowi, ma ona bowiem jeszcze samo-
dzielne pole zastosowania 28. Wyrok ten może posłużyć za punkt wyjścia do 
rozważenia kwestii samodzielności normatywnej konstytucyjnej zasady ochrony 
godności z art. 30 ustawy zasadniczej. Chodzi o odpowiedź na pytanie, czy może 
być ona tutaj rozumiana jako samoistne normatywne dobro, na które można 
powołać się bezpośrednio w procesie stosowania prawa.

Problem ten jest przedmiotem dyskusji w  doktrynie 29 oraz orzecznictwa 
Trybunału Konstytucyjnego. Stanowiska TK wydają się raczej negować taką 
możliwość 30. Zachodzi tu pytanie o znaczenie poruszanej normy konstytucyjnej. 
Czy mamy w tym wypadku do czynienia ze sformułowaniem podmiotowego 
prawa do godności czy też z niesamoistną normą interpretacyjną, którą stosuje 
się wyłącznie razem z  innymi skonkretyzowanymi wolnościami i  prawami 
człowieka i  obywatela? 31 Nie ulega wątpliwości, że art.  30 Konstytucji wyra-
ża zasadę konstytucyjną, która jest punktem odniesienia obowiązków państwa 
oraz podstawą tych obowiązków w  odniesieniu do różnych skonkretyzowa-
nych przez prawodawcę, na poziomie konstytucyjnym lub ustawowym, praw 

przejętego przez terrorystów.
28	 Zob. wyrok TK z dnia 5 marca 2003 r., K 7/01, OTK-A 2003, nr 3 poz. 19.
29	 Zob. J. Zajadło, dz. cyt., s. 60–61; L. Garlicki, Polskie prawo…, dz. cyt., s. 110; M. Granat, dz. cyt., 

s. 3 i n.; M. Jabłoński, Rozważania na temat znaczenia pojęcia godności człowieka w polskim porządku 
konstytucyjnym [w:] Prawa i wolności obywatelskie w Konstytucji RP, red. B. Banaszak, A. Preisner, 
Warszawa 2002, s. 92–94.

30	 Np.: wyrok TK z dnia 25 lutego 2002 r., SK 29/01, OTK-A 2002, nr 1 poz. 5. Zob. K. Complak, Uwa-
gi o godności człowieka oraz jej ochrona w świetle nowej Konstytucji, „Przegląd Sejmowy” 1998, nr 5, 
s. 44; L. Urbanek, Pojęcie godności człowieka w Konstytucji RP z 1997 r. a problem definicji, „Prawa 
Człowieka” 2000, nr 7, s. 67; M. Jabłoński, Rozważania…, dz. cyt., s. 92–94.

31	 Zob. J. Zajadło, dz. cyt., s. 60–61, gdzie autor referuje istotę sporu, przywołując jego strony. 
Zwolennikiem pierwszego poglądu (samoistna rola art. 30 Konstytucji) wydaje się m.in. K. Wojtyczek  
(Ochrona godności człowieka, wolności i równości przy pomocy skargi konstytucyjnej w polskim systemie 
prawnym [w:] Godność człowieka jako kategoria prawna. Opracowania i materiały, red. K. Complak, 
Wrocław 2001, s. 205); także, w odwołaniu do orzeczeń Trybunału Konstytucyjnego, G. Kryszeń, 
K. Prokop (dz. cyt., s. 229); argumentacja wspierająca również u L. Garlickiego (Artykuł 30 [w:] 
Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, t. 3, red. L. Garlicki, Warszawa 2003, s. 14–15). Zwo-
lennikami poglądu drugiego są m.in.: K. Complak, Uwagi o godności…, dz. cyt., s. 44; L. Urbanek, 
dz. cyt., s. 67; M. Jabłoński, Rozważania…, dz. cyt., s. 92–94.



70

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mariusz Grabowski

A
rt

y
k
u

ły

człowieka i obywatela. Ale zarazem brzmienie tego przepisu wyraźnie wskazuje, 
że przywołane w  nim wolności i  prawa człowieka i  obywatela nie mogą być 
zawężane wyłącznie do tych, które zostały expressis verbis skatalogowane przez 
prawodawcę. Wszak prawodawca ich nie przyznaje, tylko nadaje im właściwe 
ramy ochrony prawnej. Czy coś by tutaj zmieniło – z aksjologicznego punktu 
widzenia – np. wykreślenie z Konstytucji prawa do życia (art. 38 Konstytucji)? 
Czy można zamykać – w procesie stosowania prawa – możliwość „werbalizowa-
nia” i ochrony takiego prawa człowieka, które nie zostało jeszcze dostatecznie 
skonkretyzowane przez prawodawcę, a którego źródłem jest godność?

Trybunał Konstytucyjny w przedmiocie powyższego sporu wykazuje tendencję  
podzielającą niesamoistny charakter normatywny przepisu art. 30 Konstytucji 32. 
Z drugiej zaś strony nie uszedł uwadze doktryny przywołany wyżej wyrok TK, 
zawierający konkluzję, że jeśli chodzi o „intensywność sięgania do art. 30, po-
tencjał tego przepisu pozostaje […] w znacznym stopniu niewykorzystany” 33. 
Są także nieliczne orzeczenia Trybunału wydające się przyzwalać na odwołanie 
się do tego przepisu jako samoistnej normy wyrażającej podmiotowe prawo do 
godności 34. Tak np. w  jednym z orzeczeń TK, wyróżniając funkcje godności 
człowieka, wskazuje, że godność ta „stanowi prawo podmiotowe jednostki 
o odrębnej treści prawnej. Ta […] konkluzja Trybunału jest o tyle istotna, że 
godność człowieka może stać się samoistnym przedmiotem ochrony sądowej” 35. 
Wskazuje się również, że za taką samoistnością przemawia systematyka Kon-
stytucji, która bierze „przed nawias” godność człowieka w art. 30 36. Wspomaga-
jącym argumentem jest także niederogowalność godności człowieka wyrażona 
expressis verbis w art. 233 ust. 1 Konstytucji (który stanowi o nienaruszalności 
godności człowieka w stanach wyjątkowych) jako dobra wymienionego w tym 
przepisie wraz z innymi prawami i wolnościami człowieka 37.

W doktrynie podkreślany jest także pozytywny aspekt odmowy przez Trybu-
nał Konstytucyjny waloru samoistności normatywnej przepisu art. 30 Konstytucji.  
Jest nim potwierdzenie i wzmocnienie podmiotowego charakteru praw i wol-
ności człowieka, jako konsekwencja nadania omawianej normie nadrzędnego 
charakteru interpretacyjnego w wykładni prawa 38.

Możliwość bezpośredniego zastosowania normy konstytucyjnej dotyczącej 
godności człowieka byłaby pożyteczna w sytuacjach „obezwładnienia” przez 

32	 Tak np.: wyrok TK z dnia 25 lutego 2002 r., SK 29/01, OTK-A 2002, nr 1 poz. 5.
33	 L. Garlicki, Polskie prawo…, dz. cyt., s. 110.
34	 Tak np.: wyroki TK z dnia  15 października 2002 r., SK 6/02, OTK-A 2002, nr 5 poz. 65 oraz  

z 5 marca 2003 r., K 7/01, OTK-A 2003, nr 3 poz. 19.
35	 G. Kryszeń, K. Prokop, dz. cyt., s. 229.
36	 Tamże, 230.
37	 Zob. G. Kryszeń, K. Prokop, dz. cyt.; L. Garlicki, Artykuł 30, dz. cyt.
38	 Zob. M. Jabłoński, Rozważania…, dz. cyt., s. 94.



71

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka w polskiej Konstytucji

A
rt

y
k
u

ły

prawodawcę skutecznej możliwości ochrony prawa podstawowego. Za przykład 
niech posłuży kwestia ochrony tzw. wyższego dobra, czyli zgoda albo wręcz 
nakaz czynienia tzw. mniejszego zła 39. Chodzi tu np. o zagadnienie udaremnia-
nia ataków terrorystycznych poprzez „poświęcenie” innych, niewinnych ludzi, 
gdy podstawą tego „poświęcenia” nie jest ich wola, ale decyzja instytucji pań-
stwa. Tak było np. w przypadku rozkazu zestrzelenia samolotu pasażerskiego 
przejętego przez terrorystów. Możliwość takiego rozkazu była „zalegalizowana” 
w Polsce przepisami art.  122a Ustawy z dnia 3 lipca 2002 r. Prawo lotnicze 40. 
Konstytucyjność tego przepisu została słusznie zakwestionowana przez TK na 
podstawie zarzutu naruszenia godności osoby ludzkiej oraz osadzonego w niej 
prawa do życia, objętego konstytucyjną gwarancją ochrony 41.

Kolejnym problemem jest kwestia normatywnej „legalizacji” czynów sprzecz-
nych z godnością człowieka. Za przykład może posłużyć „prawna dopuszczal-
ność” dzieciobójstwa w przypadku dzieci poczętych, a jeszcze nienarodzonych 
w odniesieniu do wybranych kategorii tych dzieci 42. Praktyka stosowania prawa 
wskazuje, że odwoływanie się do wolności sumienia (klauzula sumienia) byłoby 
być może skuteczniejsze dla ochrony życia tych dzieci oraz dla zainteresowa-
nych tą ochroną, gdyby istniała możliwość bezpośredniego powołania się na 
konstytucyjne dobro, jakim jest godność człowieka.

Może zajść potrzeba ochrony podstawowej wolności, w sytuacji gdy zasto-
sowanie tej ochrony jest trudne bądź niemożliwe pod rządem obowiązujących 
przepisów prawa. W  doktrynie wskazuje się, że możliwość takiej ochrony 
byłaby stworzona – w problematycznych sytuacjach – dzięki dopuszczalności 
bezpośredniego odwołania się do konstytucyjnej godności człowieka, czyli 
przez przyjęcie, że są one samoistnymi normatywnymi dobrami, na które 
można powołać się bezpośrednio w  procesie stosowania prawa. Tak byłoby 
w sytuacjach, w których zawodzi możliwość bezpośredniego powołania się na 
inne konstytucyjne dobro 43.

39	 Argumentacja według zwolenników przytaczanych niżej przykładów regulacji prawnych. Przykłady 
te pokazują dowolny charakter tej argumentacji, skoro m.in. widoczna jest nieporównywalność bra-
nych pod uwagę dóbr lub też odwrócenie proporcji, skutkiem czego dobro wyższe jest poświęcane 
w celu ochrony dobra niższego.

40	 Dz. U. z 2002 r. Nr 130 poz. 1112 ze zm. Taką możliwość zestrzelenia przewidywała nowelizacja 
ustawy Prawo lotnicze na mocy Ustawy z dnia 2 lipca 2004 r. o zmianie ustawy o ochronie granicy 
państwowej oraz niektórych innych ustaw, Dz. U. Nr 172 poz. 1805.

41	 Zob. K. Wiak, Godność człowieka jako podstawa aksjologiczna polskiego prawa karnego [w:] Aksjologicz-
ne podstawy polskiego prawa karnego w perspektywie jego ewolucji, red. A. Grześkowiak, I. Zgoliński, 
Bydgoszcz 2017, s. 17–20.

42	 W świetle przepisów Ustawy z dnia 7 stycznia 1993 r. o planowaniu rodziny, ochronie płodu ludzkiego 
i warunkach dopuszczalności przerywania ciąży, Dz. U. z 1993 r. Nr 17 poz. 78 ze zm.

43	 Przykładowo w odniesieniu do przestępstw przeciwko obyczajności na tle przepisów art. 204 § 1 i § 2 Ko-
deksu karnego (Ustawa z dnia 6 czerwca 1997 r. Kodeks karny, tekst jedn. Dz. U. z 2018 r. poz. 1600 
ze zm.); zob. B. Błońska, Zagadnienie przedmiotu ochrony prawnokarnej w przypadku przestępstw 



72

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mariusz Grabowski

A
rt

y
k
u

ły

W doktrynie prawa karnego wskazuje się na takie właśnie sytuacje braku 
możliwości właściwej ochrony osób pokrzywdzonych przestępstwem. Jedno-
cześnie postuluje się możliwość uznania dobra człowieka jako dobra prawnie 
chronionego, o którym jest mowa w art. 30 Konstytucji. Co więcej, wskazuje 
się, że możliwość takiego odwołania jest de lege lata jedyną możliwością 
zastosowania już przewidzianych przez prawodawcę środków ochrony osób 
pokrzywdzonych lub zagrożonych przestępstwem 44. Przykładem może być 
problem ochrony osób pokrzywdzonych lub zagrożonych przestępczością 
seksualną na tle przepisów art. (204) § 1 i § 2 KK penalizujących przestępstwa 
przeciwko obyczajności (stręczycielstwo, sutenerstwo, kuplerstwo). Zdaniem 
większości przedstawicieli doktryny w przywołanych przepisach mamy do czy-
nienia z przestępstwami bez ofiar, co jest wyprowadzane z analizy przedmiotu 
ochrony zawartej w tych przepisach, czyli odpowiedzi na pytanie, jakie dobra 
są tu chronione 45. A do tych dóbr mają wyłącznie należeć obyczajność, w szcze-
gólnych tylko przypadkach dodatkowo wolność seksualna. Tym samym osoby, 
które się prostytuują, nie mają dostępu do tych wszystkich środków ochrony 
prawnej, jakie przysługują pokrzywdzonym lub zagrożonym przestępstwem. 
Stawia je to w sytuacji niekorzystnej i działa na korzyść m.in. zorganizowanej 
przestępczości na tle seksualnym 46.

Jak zasadnie się zauważa: zgoda samego zainteresowanego na wyzbycie się 
godności jest prawnie nieskuteczna 47. Zresztą z istoty (wskazany wyżej ontyczny 
charakter) godności oraz z logiki wynika, że nie można się jej wyzbyć, gdyż – jak 
przyznaje prawodawca w ustawie zasadniczej – „przysługuje ona z przyrodzenia” 
i jest „niezbywalna”, zawsze i bezwzględnie.

Słusznie podnosi się w doktrynie prawa karnego twierdzenie, że godność 
człowieka jest dobrem prawnie chronionym, niezależnie od tego, że nie jest 
wymieniona expressis verbis przepisami Kodeksu karnego 48.

eksploatacji prostytucji, „Studia Iuridica” 2006, nr 46, s. 59 i n.; B. Namysłowska-Gabrysiak, Problematyka 
statusu osoby pokrzywdzonej w świetle regulacji przestępstw zawartych w art. 204 kodeksu karnego, kcik.pl,  
http:/www.kcik.pl/doc/Problematyka_statusu_osoby_pokrzywdzonej.pdf [dostęp: 10.11.2018].

44	 B. Błońska, dz. cyt., s. 59 i n. Stanowisko popierające wskazaną autorkę zob. B. Namysłowska-
-Gabrysiak, dz. cyt.

45	 Zob. B. Namysłowska-Gabrysiak, dz. cyt., s. 4, w powołaniu na wypowiedzi m.in.: J. Warylewski, 
Art. 204 [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz, red. A. Wąsek, Warszawa 2004, s. 929;  
M. Bielski, Art. 204 [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz, red. A. Zoll, Warszawa 2008, 
s. 204. Przywołany jest tu także wyrok Sądu Apelacyjnego w Katowicach oparty na stwierdzeniu sądu, 
że są to przestępstwa bez ofiar (wyrok Sądu Administracyjnego w Katowicach z 15 grudnia 2001 r.,  
II AKa 391/01, „KZS” 2002, z. 4 poz. 41).

46	 Zob. B. Namysłowska-Gabrysiak, dz. cyt., s. 6–7.
47	 Tamże, s. 5.
48	 Zob. B. Błońska, dz. cyt.; B. Namysłowska-Gabrysiak, dz. cyt., s. 3–7.



73

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka w polskiej Konstytucji

A
rt

y
k
u

ły

Pożyteczność samoistności normatywnej konstytucyjnego dobra, którym 
jest godność, wynika także z natury samego systemu prawnego, do której na-
leży niemożliwość legislacyjnego objęcia wszystkich możliwych na przyszłość 
stanów faktycznych.

Wnioski

Konstytucyjna godność człowieka ma prawnonaturalne znaczenie. Jest to 
potwierdzone wypowiedziami znamienitej części doktryny. Takie rozumienie 
przyznaje godności orzecznictwo Trybunału Konstytucyjnego.

Uznanie prawnonaturalnego charakteru godności w polskiej ustawie zasad-
niczej jest warunkiem terminologicznego ładu i spójności systemu prawa. Po-
zwala na uniknięcie reaktywizacyjnego chaosu w procesie stosowania prawa.

Godność jest nie tylko dobrem i wartością, ale pełni też normatywne funkcje 
w polskim systemie prawa. Funkcje te zostały wyżej wskazane. O randze norma-
tywnego znaczenia godności, o której mówi przepis art. 30 Konstytucji, świadczy 
to, że jest ona najistotniejszym argumentem w procesie stosowania prawa. Nor-
matywne pojęcia wolności i praw winny być interpretowane w odwołaniu do kon-
stytucyjnego pojęcia godności człowieka. Natomiast nigdy w oderwaniu od niej.

W celu skuteczniejszej ochrony praw i wolności słusznym wydaje się postulat 
dopuszczalności bezpośredniego stosowania godności człowieka jako samoistnej 
normatywnej podstawy. Aby umożliwić realizację tego postulatu, może zajść 
potrzeba zmian przepisów Konstytucji. W tym ostatnim celu propozycją może 
być takie przeredagowanie przepisów ustawy zasadniczej, aby wyrażały one za-
sadę godności człowieka jako obecnego naczelnego kryterium wartościującego 
oraz podmiotowe prawo do tej godności jako samoistnego dobra prawnego.

Wydaje się, że właściwym miejscem dla pierwszego z  powyższych byłby 
rozdział I Konstytucji. W nim prawodawca mógłby wyrazić swą wolę w taki 
sposób, jak to obecnie czyni w art. 30. Natomiast postanowienia rozdziału II  
powinny być otwierane takim normatywnym sformułowaniem godności 
człowieka, które usuwałoby wątpliwości co do samoistności tej godności jako 
prawa podmiotowego.

Bibliografia

Banaszak B., Prawo konstytucyjne. Zbiór przepisów, Warszawa 2015.
Bielski M., Art. 204 [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz, red. A. Zoll, 

Warszawa, s. 204.



74

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mariusz Grabowski

A
rt

y
k
u

ły

Błońska B., Zagadnienie przedmiotu ochrony prawnokarnej w przypadku przestępstw 
eksploatacji prostytucji, „Studia Iuridica” 2006, nr 46, s. 37–60.

Bosek L., Gwarancje godności ludzkiej i ich wpływ na polskie prawo cywilne, War-
szawa 2012.

Complak K., O bardziej prawidłowe pojmowanie konstytucyjnego pojęcia „dobro 
wspólne” [w:] Instytucje prawa konstytucyjnego w dobie integracji europejskiej. 
Księga jubileuszowa dedykowana Prof. Marii Kruk-Jarosz, red. J. Wawrzyniak, 
M. Laskowska, Warszawa 2009, s. 29–36.

Complak K., O  prawidłowe pojmowanie godności osoby ludzkiej w  porząd-
ku RP [w:] Prawa i wolności obywatelskie w Konstytucji RP, red. B. Banaszak,  
A. Preisner, Warszawa 2002, s. 63–79.

Complak K., Uwagi o  godności człowieka oraz jej ochrona w  świetle nowej Kon
stytucji, „Przegląd Sejmowy” 1998, nr 5, s. 41–52.

Garlicki L., Artykuł 30 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, t. 3, 
red. L. Garlicki, Warszawa 2003, s. 14–15.

Garlicki L., Polskie prawo konstytucyjne. Zarys wykładu, Warszawa 2018.
Granat M., Godność człowieka z art. 30 Konstytucji RP jako wartość i jako norma 

prawna, „Państwo i Prawo” 2014, nr 8, s. 3–22.
Jabłoński M., Pojęcie i ochrona godności człowieka w orzecznictwie organów władzy 

sądowniczej w Polsce [w:] Godność człowieka jako kategoria prawna. Opracowa
nia i materiały, red. K. Complak, Wrocław 2001, s. 295–310.

Jabłoński M., Rozważania na temat znaczenia pojęcia godności człowieka w polskim 
porządku konstytucyjnym [w:] Prawa i wolności obywatelskie w Konstytucji RP, 
red. B. Banaszak, A. Preisner, Warszawa 2002, s. 81–100.

Karakulski J., Rzeczpospolita jako dobro wspólne [w:] A. Ciżyńska i  in., Prawo 
konstytucyjne wraz z orzecznictwem Trybunału Konstytucyjnego, Warszawa 2017, 
s. 29–34.

Konstytucja duszpasterska o  Kościele w  świecie współczesnym Gaudium et spes  
[b. tłum.], Kraków 1966.

Krąpiec M. A., Godność [w:] Powszechna Encyklopedia Filozofii, t.  4, red.  
A. Maryniarczak i in., Lublin 2003, s. 15–17.

Krukowski J., Godność człowieka podstawą konstytucyjnego katalogu praw 
i  wolności jednostki [w:] Podstawowe prawa jednostki i  ich sądowa kontrola,  
red. L. Wiśniewski, Warszawa 1997, s. 38–50.

Kryszeń G., Prokop K., Aksjologia polskiej Konstytucji, Warszawa 2017.
Kulig M., O  założeniach aksjologicznych kodeksu karnego z  1997 r. [w:] Aksjo

logiczne podstawy polskiego prawa karnego w  perspektywie jego ewolucji,  
red. A. Grześkowiak, I. Zgoliński, Bydgoszcz 2017.

Kuźniar R., Prawa człowieka. Prawo, instytucje, stosunki międzynarodowe, War-
szawa 2002.



75

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka w polskiej Konstytucji

A
rt

y
k
u

ły

Mazurek F., Godność osoby ludzkiej jako wartość absolutna, „Roczniki Nauk 
Prawnych” 1993, t. 21, nr 1, s. 261–271.

Mazurek F., Godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka, Lublin 2001.
Namysłowska-Gabrysiak B., Problematyka statusu osoby pokrzywdzonej w świetle regu-

lacji przestępstw zawartych w art. 204 kodeksu karnego, kcik.pl, http:/www.kcik.pl/ 
doc/Problematyka_statusu_osoby_pokrzywdzonej.pdf [dostęp: 10.11.2018].

Oniszczuk J., Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej w  orzecznictwie Trybunału 
Konstytucyjnego, Kraków 2000.

Piechowiak M., Dobro wspólne [w:] Wielka encyklopedia prawa, t. 6: Prawo kon-
stytucyjne, red. A. Łabno, Warszawa 2016, s. 474–476.

Piechowiak M., Dobro wspólne jako fundament polskiego porządku konstytucyj-
nego, Warszawa 2012.

Piechowiak M., Godność jako fundament powinności prawa wobec człowieka 
[w:] Urzeczywistnienie praw człowieka w XXI wieku. Prawo i etyka, red. P. Mor-
ciniec, S.L. Stadniczenko, Opole 2004, s. 33–54.

Piechowiak M., Konstytucyjna zasada dobra wspólnego – w poszukiwaniu kontekstu 
interpretacji [w:] Dobro wspólne. Problemy konstytucyjnoprawne i aksjologiczne, 
red. W. Wołpiuk, Warszawa 2008, s. 123–158.

Podrez E., Z historii teorii godności [w:] Powszechna Encyklopedia Filozofii, t. 4, 
red. A. Maryniarczak i in., Lublin 2003.

Urbanek L., Pojęcie godności człowieka w Konstytucji RP z 1997 r. a problem defi-
nicji, „Prawa Człowieka” 2000, nr 7, s. 66–69.

Warylewski J., Art. 204 [w:] Kodeks karny. Część szczególna. Komentarz, red. A. Wą-
sek, Warszawa 2004, s. 929.

Wiak K., Godność człowieka jako podstawa aksjologiczna polskiego prawa karnego 
[w:] Aksjologiczne podstawy polskiego prawa karnego w perspektywie jego ewo-
lucji, red. A. Grześkowiak, I. Zgoliński, Bydgoszcz 2017, s. 17–20.

Wojtyczek K., Konstytucyjny status jednostki w państwie polskim [w:] Prawo kon-
stytucyjne Rzeczypospolitej Polskiej, red. P. Sarnecki, Warszawa 2014, s. 105–106.

Wojtyczek K., Ochrona godności człowieka, wolności i  równości przy pomocy 
skargi konstytucyjnej w polskim systemie prawnym [w:] Godność człowieka jako 
kategoria prawna. Opracowania i materiały, red. K. Complak, Wrocław 2001.

Zajadło J., Godność człowieka [w:] Leksykon prawa konstytucyjnego. 100 podsta-
wowych pojęć, red. A. Szmyt, Warszawa 2016, s. 57–61.



76

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mariusz Grabowski

A
rt

y
k
u

ły

Streszczenie

Przyjęcie prawnonaturalnego znaczenia godności człowieka jest warunkiem termi-
nologicznego i aksjologicznego ładu w polskim systemie prawa. Należy postulować 
dopuszczalność bezpośredniego stosowania jako samoistnej normatywnej podstawy prz-
episów Konstytucji wyrażających zasadę godności człowieka. Aby umożliwić powyższy 
postulat, słuszną wydaje się potrzeba zmian legislacyjnych. Potrzeba ta wynika nie 
tylko z argumentów de lege lata, ale także z natury samego systemu prawnego, do której 
należy niemożliwość legislacyjnego objęcia wszystkich możliwych na przyszłość stanów 
faktycznych. W szczególności zasadne wydaje się takie przeredagowanie przepisów 
Konstytucji, aby wyrażały one zarówno zasadę godności człowieka jako obecnego kry-
terium wartościującego, ale zarazem też zawierały expressis verbis podmiotowe prawo 
do tej godności jako samoistnego dobra prawnego. Wydaje się, że właściwym miejscem 
dla takiego sposobu wyrażenia woli prawodawcy, z jakim mamy obecnie do czynienia 
w art. 30 Konstytucji, jest „ustrojowy” rozdział I Konstytucji. Natomiast postanowienia 
rozdziału II powinny być otwierane takim normatywnym sformułowaniem godności 
człowieka, które usuwałoby wątpliwości co do jej samoistności jako prawa  pod-
miotowego. Pożyteczne byłoby także wpisanie w postanowienia Konstytucji zasady 
niewiązania przez normy prawa stanowionego sprzecznych z prawnonaturalną aksjolo
gią Konstytucji, w  tym z  zasadami dobra wspólnego oraz godności człowieka.

Słowa kluczowe: Konstytucja, zasady konstytucyjne, aksjologia Konstytucji, godność 
człowieka, prawa człowieka, prawa konstytucyjne, Trybunał Konstytucyjny

Summary

On the normative function of human dignity  
in the Polish Constitution

Adopting the legal natural significance of human dignity is a condition of terminological 
and axiological order in the Polish legal system. One should postulate the admissibility 
of direct application as autonomous normative grounds, provisions of the Constitution 
expressing the human dignity. To enable the above postulate, the need for legislative 
changes seems justified. This need arises not only from de lege lata arguments, but 
also from the nature of the legal system itself, which includes the impossibility of leg-
islative coverage of all possible future facts. In particular, it seems justified to re-edit 
the provisions of the Constitution so that they express both the principle of human 
dignity as the current value criterion, but also contain expressis verbis the subjective 
right to this dignity as an inherent legal good. It seems that the right place for such 
a way of expressing the will of the legislator with which we are currently dealing in 
art. 30 of the Constitution is the “constitutional” Chapter I of the Constitution. On 
the other hand, the provisions of Chapter II should be opened by such a normative 
formulation of human dignity, which would remove doubts about its self – existence as 



77

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka w polskiej Konstytucji

A
rt

y
k
u

ły

a subjective right. It would also be useful to include in the provisions of the Constitu-
tion the principle of non-binding by law norms contrary to the legal natural axiology 
of the Constitution, including the principles of the common good and human dignity.

Keywords: Constitution, constitutional principles, axiology of the Constitution, hu-
man dignity, human rights, constitutional law, Constitutional Tribunal



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

79

Rafał Kaczmarczyk*

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako 
narzędzie realizacji przez muzułmanów 

kolektywnej wolności wyznania

Wprowadzenie

Tradycyjnie obecna na obszarze Polski grupa muzułmanów  – sunnici  – zo-
stała zorganizowana w  Muzułmański Związek Religijny w  Rzeczypospo-
litej Polskiej, działający nieprzerwanie od okresu międzywojennego. Jest 
to obecnie jedyny muzułmański związek wyznaniowy funkcjonujący na 
podstawie ustawy partykularnej, która w  prawie niezmienionej postaci obo-
wiązuje od 1936 roku. Natomiast po transformacji ustrojowej powstało kilka 
muzułmańskich związków wyznaniowych działających na podstawie wpisu 
do rejestru, a  mianowicie Stowarzyszenie Jedności Muzułmańskiej, Islam-
skie Zgromadzenie Ahl-ul-Bayt, Stowarzyszenie Muzułmańskie Ahmadiyya 
czy luźniej związane z  islamem wyznania, jak Wiara Baha’i. Poza tym na 
początku XXI wieku utworzony został jeszcze jeden sunnicki związek wy-
znaniowy, a  mianowicie Liga Muzułmańska w  Rzeczypospolitej Polskiej 1.

W Muzułmańskim Związku Religijnym według ustawy partykularnej osobo-
wość prawną wykazują się jeszcze jego jednostki terenowe, czyli Muzułmańskie 
Gminy Wyznaniowe, których związek ma kilka 2. Podobnie dla swoich jednostek 
terenowych osobowość prawną przewidziała Liga Muzułmańska, tworząc ich 
kilkanaście. Oprócz niej jeszcze Islamskie Zgromadzenie Ahl-ul-Bayt może 
mieć w swojej strukturze osoby prawne w postaci gmin wyznaniowych, szkół 

*	 E-mail: rafal.p.kaczmarczyk@gmail.com
1	 R. Kaczmarczyk, Status prawny i faktyczny muzułmańskich związków wyznaniowych w Polsce, „Studia 

z Prawa Wyznaniowego” 2016, t. 19, s. 263–287.
2	 Ponadto statut Muzułmańskiego Związku Religijnego z 2009 roku wskazuje, że związek może 

prowadzić działalność gospodarczą i w tym celu zakładać fundacje, spółki i stowarzyszenia. Choć 
w praktyce możliwości te były w minimalnym stopniu wykorzystywane, o czym będzie jeszcze mowa, 
to wskutek trudności wynikających z obowiązywania archaicznych unormowań w przedmiocie 
położenia prawnego związku, wywodzących się jeszcze z zupełnie innych stosunków prawnowyzna-
niowych, obowiązywanie statutu z 2009 roku budzi poważne wątpliwości. Tamże, s. 265, 268–271.



80

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

i  instytutów, atoli nie korzysta ono z tej możliwości. Stowarzyszenie Jedności 
Muzułmańskiej i Stowarzyszenie Muzułmańskie Ahmadiyya w ogóle w swojej 
strukturze nie przewidziały tworzenia osób prawnych 3. Wszystkie współcześnie 
istniejące muzułmańskie związki wyznaniowe prowadzą działalność wydawniczą 
oraz działalność o charakterze kulturalnym, oświatowym czy naukowym. Tym 
bardziej dziwi, że jedynie statut Wiary Baha’i przewiduje osobowość prawną dla 
swojego wydawnictwa. Zresztą jest to, obok samego związku wyznaniowego, 
jedyna osoba prawna w związku 4. Za to zostało ono w praktyce utworzone 5. Stąd 
widać, iż muzułmańskie związki wyznaniowe tworzą głównie osoby prawne o cha-
rakterze swoich jednostek terenowych. Niektóre z nich w ogóle nie przewidują 
tworzenia osób prawnych innych niż związek, a te, które przewidziały w statucie 
taką możliwość, nie korzystają z niej z przesadnym zapałem. Stąd powstaje pytanie, 
czy muzułmanie nie realizują pewnych potrzeb wynikających z wolności wyznania 
poza związkami wyznaniowymi przy użyciu całkiem innych form organizacyjnych.

Już w okresie międzywojennym w innych warunkach społeczno-politycznych 
nieuznane wyznania, nawet jeśli nietolerowane na podstawie odrębnych przepi-
sów, były tolerowane bezpośrednio na podstawie Konstytucji marcowej i mogły 
działać na mocy realizacji indywidualnej wolności sumienia i wyznania poszcze-
gólnych osób. Przy czym dla władz publicznych wszelkie przejawy ich aktywności 
były działaniem indywidualnych osób w sferze prywatnoprawnej 6. Współcześnie, 
gdy instytucja uznania przeszła szczęśliwie do historii, a gwarancje wolności 
sumienia i wyznania uległy wzmocnieniu, swoboda organizacji grup religijnych 
w Kościołach i innych związkach wyznaniowych oraz poza nimi jest jeszcze szersza.

Niewątpliwie uregulowanie położenia prawnego danej grupy wyznaniowej 
i zorganizowanie jej w formie związku wyznaniowego wpływa na status takiej 
grupy wyznaniowej i poszerza jej możliwości działania na wielu polach, w tym 
na niwie religijnej 7. Szereg uprawnień 8, w tym takich o charakterze podatkowym, 
czy szerzej finansowym, został przewidziany dla podmiotów będących związ-
kami wyznaniowymi 9, które z chwilą uzyskania osobowości prawnej stają się 

3	 Tamże, s. 273–274, 277, 283, 285.
4	 Zob. tamże, s. 281–282.
5	 Wydawnictwo Baha’i, https://sites.google.com/view/wydawnictwobah/home [dostęp: 30.07.2024].
6	 S. Grelewski, Wyznania protestanckie i sekty religijne w Polsce, Lublin 1937, s. 103–120.
7	 K. Szymańska, Normatywne podstawy funkcjonowania związków wyznaniowych w Polsce 30 stycznia 

2024 r. ordoiuris.pl, https://ordoiuris.pl/wolnosci-obywatelskie/normatywne-podstawy-funkcjo-
nowania-zwiazkow-wyznaniowych-w-polsce [dostęp: 10.08.2024].

8	 Dotyczą one zasadniczo sfery publicznoprawnej, w tym relacji z władzami publicznymi, czego eg-
zemplifikacją może być uprawnienie do nauczania religii danego związku wyznaniowego w szkole 
publicznej, zob. M. Ożóg, Rejestrowanie kościołów i innych związków wyznaniowych w trybie admini-
stracyjnym, „Forum Prawnicze” 2015, nr 2, s. 24.

9	 P. Borecki, Zakaz dyskryminacji ze względu na wyznanie lub światopogląd w prawie polskim, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 2015, t. 18, s. 167.



81

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

pełnoprawnymi uczestnikami obrotu prawnego i gospodarczego, co tyczy się 
także ich wyznaniowych osób prawnych 10. Niemniej członkowie danej grupy 
religijnej nie są zmuszeni do dążenia do uregulowania położenia prawnego 
swojego zrzeszenia o charakterze religijnym 11.

Konstytucyjnie gwarantowana każdemu wolność religii obejmuje także 
aspekt kolektywny poprzez poręczenie jednostkom prawa do uzewnętrzniania 
swoich przekonań religijnych również wraz z innymi zarówno publicznie, jak 
i prywatnie, a także w szczególności do wznoszenia świątyń, korzystania z po-
mocy religijnej w miejscu znajdowania się, nauczanie swojej religii czy wreszcie 
uczestnictwa w obrzędach i praktykach 12. Kolektywna wolność wyznania jest 
zatem przejawem indywidualnej wolności wyznania przysługującej jednostce 
ludzkiej, który może się realizować tylko w grupie 13. Przy czym grupa ta nie 
musi mieć charakteru związku wyznaniowego.

Przemawia za tym poręczenie kolektywnych aspektów wolności religii 
w rozdziale Konstytucji RP poświęconym wolnościom, prawom i obowiązkom 
człowieka i  obywatela zamiast w  postanowieniach dotyczących położenia 
prawnego Kościołów i innych związków wyznaniowych. Dodatkowo Konsty-
tucja RP gwarantuje każdemu  – niezależnie od członkostwa w  Kościele lub 
innym związku wyznaniowym o  uregulowanej sytuacji prawnej  – to, że nie 
może być zmuszany do nieuczestniczenia w praktykach religijnych 14. Potwier-
dza to także brzmienie ustawy o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, 
która tworzenie i ewentualne członkostwo w Kościołach i  innych związkach 
wyznaniowych podaje jako jeden z  przejawów realizacji wolności sumienia 
i wyznania 15, wskazując w swoim art. 2 liczne sposoby realizacji tej wolności, 
w tym takie w sposób oczywisty związane z interakcjami międzyludzkimi, jak 
np. uczestnictwo w obrzędach czy nauczanie.

Skoro prawo do zakładania nowych grup religijnych wywodzi się od prawa 
człowieka do samostanowienia 16, wolność wyznania w  ujęciu kolektywnym 

10	 Z. Zarzycki, Tryby nabywania osobowości prawnej przez kościelne osoby prawne w Polsce [w:] Kościoły 
i inne związki wyznaniowe w służbie dobru wspólnemu, red. W. Uruszczak, K. Krzysztofek, M. Mikuła, 
Kraków 2014, s. 88. O działaniu wyznaniowych osób prawnych w roli przedsiębiorcy zob. R. Skubisz. 
M. Trzebiatowski, Kościelne osoby prawne jako przedsiębiorcy rejestrowi (na przykładzie osób prawnych 
Kościoła Katolickiego), „Przegląd Prawa Handlowego” 2002, nr 3, s. 8–21.

11	 A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, s. 250.
12	 Ustawa z dnia 2 kwietnia 1997 r. – Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 78 poz. 483 ze 

zm. (dalej: Konstytucja RP), art. 53 ust. 1–2.
13	 A. Mezglewski, Utworzenie oraz rejestracja związku wyznaniowego jako przejaw wolności religijnej, 

„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2015, t. 18, s. 124–125.
14	 Art. 53 ust. 6 Konstytucji RP.
15	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. 

poz. 265 ze zm. (dalej: u.o.g.w.s.w.), art. 2 pkt 1 i 2a.
16	 A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, dz. cyt., s. 84.



82

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

powinna móc być realizowana już w najmniejszych grupach społecznych. Stąd 
wniosek, iż grupa religijna może tworzyć również li tylko zbiorowość o charak-
terze socjologicznym 17.

Sama ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania wskazuje nadto, 
iż obywatele, korzystając z wolności sumienia i wyznania, mogą kontaktować 
się ze współwyznawcami, w tym brać udział w pracach organizacji religijnych 
o zasięgu międzynarodowym 18, a przede wszystkim zrzeszać się w organizacjach 
świeckich w celu realizacji zadań wynikających z wyznawanej religii lub prze-
konań w sprawach religii 19. Katalog tych zadań nie jest w żaden sposób ograni-
czony, w szczególności zadania takie mogą być realizowane również w drodze 
działalności gospodarczej prowadzonej w zgodzie z zasadami danej religii.

Podsumowując, należy stwierdzić, iż realizacja zadań wynikających z religii 
przez grupę wyznawców może odbywać się w każdej prawnie dopuszczalnej 
formie. Do takich form można niewątpliwie zaliczyć m.in. fundacje, spółki 
prawa handlowego czy stowarzyszenia. Należy jednak pamiętać, że sytuacja 
prawna takich podmiotów jest kształtowana adekwatnie do ich formy prawnej 20, 
co w określonych warunkach może być względniejsze dla grupy wyznawców 
niż zakładanie lub uczestnictwo w związku wyznaniowym.

Niniejsze opracowanie stawia sobie za cel ustalenie tego, czy i za pomocą 
jakich instytucji prawnych muzułmanie w Polsce realizują swoją wolność wy-
znania kolektywnie również poprzez nie-wyznaniowe osoby prawne, a także 
ocenę efektywności, celowości i  form organizacyjnych takiego zaspokajania 
ich potrzeb religijnych. Na drodze do osiągnięcia tych celów analizie zostaje 
poddana działalność możliwie szerokiego katalogu „muzułmańskich” nie- 

-wyznaniowych osób prawnych. Przy czym w pierwszej kolejności zostaje podjęta 
próba zdefiniowania tego pojęcia wraz z omówieniem przydatności wybranych 
form organizacyjnych dla zaspokajania potrzeb grup religijnych.

Dotychczasowe badania nie zaadresowały właściwie zagadnienia zaspokajania 
potrzeb religijnych przez muzułmanów poprzez nie-wyznaniowe osoby prawne. 
W minimalnym zakresie omawiały one elementy muzułmańskiego ruchu sto-
warzyszeniowego. Pośród współczesnych stowarzyszeń istnieją bowiem takie, 
które mają charakter religijny – prowadzą działalność w sferze kultu religijnego 
czy też szerzej w  związku z  religią. Stowarzyszenia te jedynie sporadycznie 
i  zdawkowo są wspominane w  literaturze przedmiotu 21, natomiast  – jako że 

17	 M. Ożóg, dz. cyt., s. 24.
18	 Art. 2 pkt 6 u.o.g.w.s.w.
19	 Tamże, art. 2 pkt 11.
20	 K. Szymańska, dz. cyt.
21	 Najczęściej wymienia się wówczas z nazwy Stowarzyszenie Studentów Muzułmańskich. Np. zob. P. Bo-

recki, Status prawny muzułmanów we współczesnej Polsce (II), „Przegląd Tatarski” 2011, t. 3, nr 2, s. 26–28.



83

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

nie są związkami wyznaniowymi ani stowarzyszeniami narodowo-etnicznymi – 
Główny Urząd Statystyczny w swoich badaniach w ogóle się nimi nie zajmuje 22.

Wyróżniającym się na tle dotychczasowych opracowań jest artykuł Aldony 
Marii Piwko, w którym autorka omawia niektóre ze stowarzyszeń mogących 
służyć muzułmanom do zaspokajania potrzeb religijnych. Jednak ogranicza się 
do tych związanych z ruchem tatarskim, gdyż właśnie tatarskim związkom i sto-
warzyszeniom go poświęca. Dodatkowo, pomijając już fakt, iż artykuł ten w dużej 
mierze traktuje o zagadnieniach historycznych, abstrahuje się w nim od formy 
prawnej omawianych organizacji, bazując jedynie na literalno-językowym rozpo-
znaniu stowarzyszenia lub związku, gdy słowo takie znajduje się w nazwie danej 
organizacji. Wrzucono w ten sposób do jednego zbioru organizacje o różnym cha-
rakterze, a mianowicie stowarzyszenia, związki, a nawet związek wyznaniowy 23.

Najszerszy dotąd katalog muzułmańskich instytucji i organizacji społecznych 
wymienił w  swojej monografii Marek Czachorowski, jednak z  natury rzeczy 
koncentrował się on na ich działalności wydawniczej 24. Dość ewidentne luki 
w dotychczasowym stanie badań nad realizacją wolności wyznania przez muzuł-
manów w Polsce w oparciu o nie-wyznaniowe osoby prawne czynią zasadnym 
podjęcie tego tematu w niniejszym opracowaniu.

I. „Muzułmańska” nie-wyznaniowa osoba prawna

Skoro przedmiotem niniejszego opracowania jest analiza działalności „mu-
zułmańskich” nie-wyznaniowych osób prawnych, należy przede wszystkim 
określić, czym one są.

Pomijając Skarb Państwa, Kodeks cywilny (dalej: k.c.) nie dostarcza choćby 
otwartego katalogu osób prawnych, stanowiąc, iż osobami prawnymi są jednost-
ki organizacyjne, którym przepisy szczególne przyznają osobowość prawną 25. 
Stąd tylko takie podmioty będą brane pod uwagę w niniejszym opracowaniu. 
W ten sposób – także z uwagi na ograniczoną objętość niniejszego tekstu – dość 
arbitralnie, jak trzeba przyznać, wyłączone z  jego zakresu zostają jednostki 

22	 Zob. np. Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 2006–2008, red. M. Chmie-
lewski, Warszawa 2010; Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 2009–2011, 
red. P. Ciecieląg, M. Haponiuk, Warszawa 2013.

23	 Zob. A.M. Piwko, Związki i  stowarzyszenia tatarskie w Polsce, „Nurt SVD” 2017, nr 2, s. 10–25. 
Podobnie M. Danielewski, który łączy dwa stowarzyszenia i  istniejące muzułmańskie związki 
wyznaniowe w swoim opracowaniu, zob. M. Danielewski, Związki i stowarzyszenia muzułmańskie 
w Polsce, radawspolna.pl, http://www.radawspolna.pl/index4fdd.html?option=com_content&task= 
=view&id=23&Itemid=15 [dostęp: 30.07.2024].

24	 Zob. M. Czachorowski, Czasopiśmiennictwo tatarskie i muzułmańskie w Polsce w latach 1945–2015, 
Wrocław 2015, s. 15–72.

25	 Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. – Kodeks cywilny, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 1061 ze zm., art. 33.

http://www.radawspolna.pl/index4fdd.html%3Foption%3Dcom_content%26task%0A%3Dview%26id%3D23%26Itemid%3D15
http://www.radawspolna.pl/index4fdd.html%3Foption%3Dcom_content%26task%0A%3Dview%26id%3D23%26Itemid%3D15


84

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

organizacyjne, o których mowa w art. 331 k.c., choć np. spółki osobowe mogą 
funkcjonalnie odgrywać podobną rolę jak spółki kapitałowe, o  czym będzie 
jeszcze mowa. Pominięta zostanie także wszelka działalność wykonywana oso-
biście przez poszczególne osoby fizyczne, w tym aktywność związana z religią 
wykonywana w ramach jednoosobowej działalności gospodarczej.

Niewątpliwie przepisy szczególne, o których mowa w k.c., zawiera ustawa 
o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w  Rzeczypo-
spolitej Polskiej, która przyznaje osobowość prawną nie tylko związkowi jako 
całości, ale także jego poszczególnym gminom wyznaniowym 26. Rzecz ma się tak 
samo w odniesieniu do muzułmańskich związków wyznaniowych działających 
na podstawie wpisu do rejestru Kościołów i innych związków wyznaniowych. 
Przepisy szczególne przyznają im bowiem jako całości osobowość prawną, a ich 
jednostkom organizacyjnym również, o ile przewidują to statuty wewnętrzne 
tych organizacji 27. Spośród związków wyznaniowych wskazanych na wstępie 
trzy przewidziały w swych statutach osobowość prawną dla pewnych kategorii 
swoich jednostek organizacyjnych 28.

Poza tym, jak już wskazano na wstępie, muzułmańskie związki wyznanio-
we nie były zbyt aktywne na polu powoływania osób prawnych, w tym i tych 
przewidzianych w  statutach. Jednak nie jest to przyczyną, dla której wyżej 
omówione kategorie osób prawnych nie będą dalej analizowane w niniejszym 
opracowaniu. Wynika to bowiem z faktu, iż są to właśnie wyznaniowe osoby 
prawne, które nie stanowią przedmiotu niniejszego opracowania.

Pojęcie wyznaniowej osoby prawnej jest ugruntowane w  polskim prawie 
i  doktrynie. Oznacza ono taką osobę prawną, której celem statutowym jest 
zaspokajanie potrzeb religijnych danej grupy wyznaniowej, lub taką, która 
jest organizacyjnie związana ze związkiem wyznaniowym lub jego osobami 
prawnymi 29. Zatem zaliczają się do nich przede wszystkim same związki 

26	 Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30 poz. 240, art. 35. Ustawa przewiduje też możliwość two-
rzenia przez związek szkół dla kształcenia duchownych, lecz milczy na temat osobowości prawnej 
tych jednostek organizacyjnych. Zob. art. 33 tej ustawy. Niemniej z dyspozycji powoływanego art. 
35 wynika dość jednoznacznie, iż związek ten może na równi z innymi uczestnikami obrotu praw-
nego w nim uczestniczyć, co w szczególności w kontekście art. 18 ust. 2 i art. 28 ust. 2 u.o.g.w.s.w. 
oznacza, że MZR i jego gminy wyznaniowe mogą dla swoich celów wyznaniowych i dobroczynnych 
także tworzyć, współtworzyć i na zasadach ogólnych obracać osobami prawnymi przewidzianymi 
w innych powszechnie obowiązujących przepisach.

27	 Art. 28 ust. 2, art. 32 ust. 3 i art. 34 ust. 2 i 3 u.o.g.w.s.w. Biorąc pod uwagę, iż swoboda działalności związ-
ków wyznaniowych opiera się na powszechnie obowiązujących przepisach prawa, a w sprawach majątko-
wych winny one działać poprzez swoje osoby prawne, nie ma wątpliwości, iż związki te, tak jak i ich osoby 
prawne, mogą na zasadach ogólnych brać udział w obrocie i tworzyć oraz współtworzyć czy posiadać oso-
by prawne, o których mowa w innych ustawach, względnie udziały w nich. Zob. art. 27 ust. 2 i art. 28 ust. 1.

28	 R. Kaczmarczyk, dz. cyt., s. 277, 281–283, 285.
29	 Zob. M. Plisiecki, Wyznaniowa osoba prawna w prawie polskim, Warszawa 2013, s. 42–43.



85

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

wyznaniowe i  ich terytorialne jednostki organizacyjne czy inne jednostki 
organizacyjne przewidziane odpowiednio w  ustawie indywidualnej lub sta-
tucie, o  ile  – naturalnie  – mają osobowość prawną, ponieważ ich celem jest 
zaspokajanie potrzeb religijnych wyznawców. Do tej kategorii można, na 
bazie związku organizacyjnego, także zaliczyć organizacje międzykościelne 
czy nawet spółki, o  ile znajdują się pod kontrolą związku wyznaniowego 
lub jego osób prawnych, nawet jeśli same nie zajmują się zaspokajaniem po-
trzeb religijnych, a np. dostarczaniem związkowi wyznaniowemu środków na 
działalność poprzez świadczenie usług, prowadzenie produkcji, handlu itp.

Naturalnie istnieje też możliwość, że pewna grupa wyznaniowa nie będzie 
chciała zorganizować się w związek wyznaniowy i z jakichś przyczyn będzie  wo-
lała realizować swoje potrzeby religijne za pomocą powołanej w tym celu spółki 
z ograniczoną odpowiedzialnością lub innej nadającej się do tego osoby prawnej. 
Niemniej, pomimo swojego faktycznego celu, nie są to wyznaniowe osoby prawne, 
gdyż – jak już wskazywano – ich forma organizacyjna determinuje ich status. 
Niezależnie jednak od ewentualnych wątpliwości interpretacyjnych organizacje 
takie nie mogą być na potrzeby niniejszego opracowania uznane za wyznanio-
we osoby prawne, gdyż zniweczyłoby to główną ideę mu przyświecającą, jaką 
jest zbadanie sposobów, w  jaki wyznawcy islamu zaspokajają swoje potrzeby 
religijne, w tym związane z realizacją szczegółowych uprawnień wynikających 
z wolności sumienia i wyznania, poza strukturami związków wyznaniowych. 
Zatem wyznaniowe osoby prawne będzie rozumieć się możliwie wąsko jako 
te osoby prawne, których dotyczą uprawnienia określone w art. 13 i 21 ustawy 
o gwarancjach wolności sumienia i wyznania.

Z pewnością poza obszarem zainteresowania niniejszego tekstu pozostaną 
wszystkie państwowe i samorządowe osoby prawne, o których mowa w art. 34 
i 40 k.c. z samej natury rzeczy, gdyż jako władze publiczne lub emanacja władz 
publicznych w  świetle polskiego ładu konstytucyjnego powinny zachować 
bezstronność w sprawach przekonań religijnych, światopoglądowych i filozo-
ficznych 30. Podobnie opracowanie niniejsze nie zajmie się podmiotami nakie-
rowanymi na ściśle określony nie-religijny cel, jak np. związki sportowe czy 
partie polityczne, skupiając się na osobach prawnych, stanowiących dogodną 
platformę do realizacji różnych związanych z religią celów przez wyznawców 
islamu w Polsce.

Spośród spółek handlowych osobowością prawną obdarzone zostały spółka 
z  ograniczoną odpowiedzialnością, prosta spółka akcyjna, spółka akcyjna 31, 

30	 Art. 25 ust. 2 Konstytucji RP.
31	 Ustawa z dnia 15 września 2000 r. – Kodeks spółek handlowych, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 18 

ze zm. (dalej: k.s.h.), art. 12.



86

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

a  także spółka europejska 32. Każda z  nich może posłużyć do pozyskiwania 
środków, które mogą w dalszej kolejności być wykorzystane do finansowania 
realizacji różnych aspektów życia religijnego lub świadczyć w ramach prowadzo-
nej działalności usługi, lub wytwarzać i dostarczać towary charakteryzujące się 
zgodnością z określonymi wymogami religijnymi. Natomiast szczególnie przy-
datną w omawianym kontekście rolę odgrywałaby spółka z ograniczoną odpowie-
dzialnością, która może być zawiązana w każdym prawnie dopuszczalnym celu, 
o ile ustawa nie wyłącza takiej możliwości 33. Celem takim niewątpliwie może 
być zaspokajanie potrzeb religijnych, a w tym zapewnianie narzędzi do realizacji 
różnych szczegółowych uprawnień wynikających z wolności sumienia i wyzna-
nia. Istotne jest, że nie musi być to cel nastawiony na zysk, a więc poprzez taką 
spółkę można podejmować także np. działalność prozelityczną lub dobroczynną.

Osobowość prawną z chwilą wpisu do Krajowego Rejestru Sądowego zyskują 
również spółdzielnie 34. Te mogą prowadzić działalność społeczną i kulturalno-

-oświatową na rzecz swoich członków i ich środowiska, przy czym zasadniczy 
ich cel stanowi prowadzenie wspólnej działalności gospodarczej w  interesie 
swoich członków 35. Działalności tej tyczą się generalnie te same uwagi, które 
powyżej zostały wyrażone w odniesieniu do działalności gospodarczej spółek 
kapitałowych. W  przypadku spółdzielni można w  szczególności założyć, iż 
rolnicze spółdzielnie produkcyjne i spółdzielnie kółek rolniczych mogłyby być 
przykładowo nastawione na produkcję mięsa na ubój rytualny i przetwórstwo 
mięsa z takiego uboju pochodzącego, a spółdzielnie nastawione na szeroko pojęte 
rękodzielnictwo, w tym spółdzielnie pracy osób niewidzących i z niepełnospraw-
nościami oraz spółdzielnie rzemiosła ludowego lub artystycznego, mogłyby być 
nastawione na wytwarzanie i obrót przedmiotami kultowymi i dewocjonaliami.

Natomiast w zakresie działalności społecznej i kulturalno-oświatowej możliwo-
ści spółdzielni są co najmniej równie szerokie. Niewątpliwie spółdzielnia może do-
starczyć infrastrukturę oraz zaplecze organizacyjne na potrzeby organizacji imprez 
o zabarwieniu religijnym, w tym związanych z obchodzeniem świąt religijnych 36, 
a w miarę potrzeby ze strony członków zapewne i na potrzeby nauczania religii.

32	 Rozporządzenie Rady (WE) Nr 2157/2001 z dnia 8 października 2001 r. w sprawie statutu spółki 
europejskiej (SE), Dz. Urz. WE L. 294/2001, art. 1 ust. 3.

33	 Art. 151 § 1 k.s.h.
34	 Ustawa z dnia 16 września 1982 r. – Prawo spółdzielcze, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 593 ze zm., art. 11 § 1.
35	 Tamże, art. 1 § 1 i 2.
36	 Przemawia za tym relatywnie powszechna praktyka udostępniania spółdzielczych domów kultury na 

potrzeby organizacji wydarzeń społecznych o charakterze religijnym innych religii, w szczególności 
chrześcijańskich, takich jak opłatki świąteczne, wspólne kolędowanie czy jasełka. Zob. np. parafia 
pw. Matki Bożej Nieustającej Pomocy w Mielcu, mbnp.mielec.pl, https://mbnp.mielec.pl/multimedia-

-archive/niedziela-chrztu-panskiego-7–01–2024/ [dostęp: 30.06.2024]. AG, Jasełka i kolędowanie 
w spółdzielczym domu kultury w Nowym Targu, nowytarg24.tv, 16 stycznia 2024, https://nowytarg24.
tv/jaselka-i-koledowanie-w-spoldzielczym-domu-kultury-w-nowym-targu/ [dostęp: 30.06.2024].  



87

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

Kolejnym z potencjalnie istotnych w omawianej materii podmiotów wypo-
sażonych w osobowość prawną z chwilą wpisu do KRS jest fundacja 37. Fundacje 
mogą być tworzone w celach społecznie lub gospodarczo użytecznych zgodnych 
z podstawowymi interesami Rzeczypospolitej Polskiej. Egzemplifikację takich 
celów wskazaną w ustawie stanowią: ochrona zdrowia, rozwój gospodarki i na-
uki, oświata i wychowanie, kultura i sztuka, opieka i pomoc społeczna, ochrona 
środowiska i opieka nad zabytkami 38. Już same te przykładowe cele dają moż-
ność realizacji pewnych szczegółowych uprawnień wynikających z  wolności 
wyznania czy wspierania niektórych aspektów organizacji życia religijnego. 
Jednak należy pamiętać, że katalog ten ma charakter otwarty i nic nie stoi na 
przeszkodzie temu, by wśród celów fundacji znalazło się zaspokajanie potrzeb 
religijnych co do swojej istoty. Co więcej, o  ile statut fundacji to przewiduje, 
może ona w  rozmiarze służącym realizacji jej celów prowadzić działalność 
gospodarczą 39. Wszystko to czyni tę formę organizacji szczególnie atrakcyjną 
dla potrzeb działalności religijnej prowadzonej poza związkami wyznaniowymi.

Następnym i  ostatnim uwzględnionym w  niniejszym opracowaniu rodza-
jem osoby prawnej jest stowarzyszenie 40, będące dobrowolnym, samorządnym 
i  trwałym zrzeszeniem o celach niezarobkowych 41. Niemniej stowarzyszenie 
może prowadzić działalność gospodarczą, przy czym przychody z niej muszą być 
przeznaczane na realizację celów statutowych stowarzyszenia 42. Te mogą 
być przez nie zarówno określone samodzielnie, jak i jego programy działania, 
struktury organizacyjne i  akty wewnętrzne 43. Co ważne, w  zakresie swoich 
celów statutowych stowarzyszenie może reprezentować interesy zbiorowe 
swoich członków wobec władz publicznych, a także zabierać głos w sprawach 
publicznych 44. Stowarzyszenia co do zasady zrzeszają osoby fizyczne – osoby 
prawne mogą być co najwyżej członkami wspierającymi 45. Przy czym same 

Spółdzielczy Dom Kultury, Trwa spotkanie noworoczno-opłatkowe w  naszym domu kultury,  
facebook.com, https://www.facebook.com/SpoldzielczyDomKultury/posts/trwa-spotkanie-
noworoczno-op%C5%82atkowe-w-naszym-domu-kultury-gospodarze-i-organizat/1152388678226697/ 
[dostęp: 30.06.2024].

37	 Ustawa z dnia 6 kwietnia 1984 r. o fundacjach, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 166 ze zm., art. 7 ust. 2.
38	 Tamże, art. 1.
39	 Tamże, art. 5 ust. 1 i 5.
40	 Zob. Ustawa z dnia 7 kwietnia 1989 r. – Prawo o stowarzyszeniach, tekst jedn. Dz. U. z 2020 r.  

poz. 2261 ze zm., art. 17 ust. 1. Zaznaczyć przy tym należy, iż stowarzyszenia zwykłe nie będą wzię-
te pod uwagę w niniejszym opracowaniu z uwagi na brak osobowości prawnej, zob. art. 40 ust. 1. 
Natomiast co do stowarzyszeń, o ile przewiduje to ich statut, ich terenowe jednostki organizacyjne 
mogą zyskać osobowość prawną, zob. art. 10a.

41	 Tamże, art. 2 ust. 1.
42	 Tamże, art. 34.
43	 Tamże, art. 2 ust. 2.
44	 Tamże, art. 1 ust. 2–3.
45	 Tamże, art. 1 ust. 1, art. 3–4 i 10 ust. 3.



88

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

stowarzyszenia mogą tworzyć związki, do których mogą wchodzić również osoby 
prawne, z zastrzeżeniem, iż te prowadzące działalność gospodarczą mogą być 
tylko członkiem wspierającym związku 46. Stowarzyszenia mogą też wchodzić 
w skład organizacji o zasięgu międzynarodowym 47.

Wszystko to sprawia, iż stowarzyszenia są  – jak się wydaje  – najlepszym 
ekwiwalentem dla związków wyznaniowych, do których są funkcjonalnie 
i organizacyjnie zbliżone. Jakkolwiek stowarzyszenie nie korzysta z uprawnień 
przynależnych związkowi wyznaniowemu, jednak w określonych warunkach 
przyjęcie takiej formy organizacyjnej może być względniejsze dla wiernych. Już 
sama zmiana organu rejestrowego z organu administracji na sąd powszechny 
może mieć niebagatelne znaczenie. Dodatkowo cudzoziemcy mający miejsce 
zamieszkania na terenie Polski są w zakresie prawa zrzeszania się w stowarzy-
szeniach zrównani ustawowo z obywatelami polskimi, a mogą być z nimi na 
mocy statutu stowarzyszenia także zrównani cudzoziemcy takiego miejsca 
zamieszkania nieposiadający 48. Może to się okazać nader zachęcające w sytuacji, 
gdyby odpowiedni związek wyznaniowy ograniczał prawo do członkostwa tylko 
do obywateli i osób np. posiadających prawo stałego pobytu, a nawet zastrze-
gał bierne prawo wyborcze w związku dla obywateli polskich. Nadto dużym 
ułatwieniem w porównaniu ze związkami wyznaniowymi w organizacji życia 
religijnego jest fakt, iż dla założenia stowarzyszenia wystarczy zaledwie siedem 
osób 49, podczas gdy po niekorzystnych zmianach z  lat dziewięćdziesiątych 
ubiegłego wieku do utworzenia związku wyznaniowego w trybie rejestrowym 
wymagany jest wniosek podpisany aż przez stu obywateli polskich 50.

W III RP odrodził się narodowo-etniczny, w tym także nieformalnie funk-
cjonujący w  PRL tatarski ruch zrzeszeniowy. W  1992 roku został utworzony 
Związek Tatarów Polskich z siedzibą w Bohonikach, który swoimi tradycjami 
odwołuje się do Związku Kulturalno-Oświatowego Tatarów w Rzeczypospo-
litej Polskiej. W 2004 roku nastąpiła zmiana nazwy organizacji i obecnie nosi 
ona nazwę Związek Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej 51. W 2011 roku Związek 
miał trzy oddziały w  Białymstoku, Bohonikach i  Gdańsku. Liczył wówczas 
137 członków 52. W swojej działalności stowarzyszenie to m.in. organizuje zjazdy 

46	 Tamże, art. 22.
47	 Tamże, art. 5 ust. 2.
48	 Tamże, art. 4.
49	 Tamże, art. 9.
50	 Zob. art. 31 ust. 1 u.o.g.w.s.w.
51	 S. Chazbijewicz, Tatarzy w Gdańsku i na Pomorzu Gdańskim po roku 1945, „Przegląd Tatarski” 2009, 

t. 1, nr 1, s. 6. Zob. Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 2009–2011, 
red. P. Ciecieląg, M. Haponiuk , dz. cyt., s. 368–369.

52	 Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 2009–2011, red. P. Ciecieląg, 
M. Haponiuk, dz. cyt., s. 368–369.



89

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

integracyjne, współpracuje z Tatarami z Litwy, Białorusi, Krymu i innych stron 
świata oraz z  gdańską muzułmańską gminą wyznaniową Muzułmańskiego 
Związku Religijnego oraz z nim samym. Przykładowo stowarzyszenie wzięło 
udział w  Dniach Etnicznych w  2004 i  2005 roku, które były organizowane 
pod patronatem marszałka Województwa Pomorskiego 53. Dzięki aktywności 
tatarskiej społeczności Pomorza powstało w  Gdańsku Narodowe Centrum 
Kultury Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej. W  Gdańsku od niecałej dekady 
działa także Związek Szlachty Tatarskiej b. Wielkiego Księstwa Litewskiego, 
będący częścią Światowego Związku Szlachty Tatarskiej – Medżlisu Murzów 
Tatarskich. Zajmuje się on m.in. kwestią potwierdzania szlachectwa Tatarów 54.

Także inne nacje, potencjalnie związane z islamem, powołały swoje stowa-
rzyszenia po transformacji. W roku 2011 działały jeszcze takie cztery. Dwa z nich 
założyli w latach dziewięćdziesiątych Syryjczycy. Stowarzyszenie Emigrantów 
Syryjskich w  Polsce zarejestrowano w  1993 roku, a  Stowarzyszenie Syryjskie 
w Polsce, liczące w chwili założenia 20 członków, w 1995 roku. Obydwa istnieją 
prawdopodobnie czysto formalnie, bo brak o nich danych późniejszych niż z 
1995 r. z brakiem danych o siedzibie włącznie 55. Ponadto funkcjonuje Stowarzy-
szenie Społeczno-Kulturalne Jemeńczyków w Polsce z siedzibą w Warszawie, 
zarejestrowane w 2006 roku. Zaczynając od 40 członków w 2007 roku, w 2008 
liczyło ono już 120 osób, by poprzez szczyt na poziomie 200 osób w 2010 osiągnąć 
140 członków w 2011 roku. Stowarzyszenie przedsiębierze działania o charak-
terze integrującym diasporę jemeńską w Polsce 56. Także w Warszawie działa 
Stowarzyszenie Somalijskie w RP, zarejestrowane w 2007 roku. Jego liczebność 
utrzymuje się na stałym poziomie 15 członków 57.

Chociaż stowarzyszenia tego typu mogą organizować wydarzenia o  cha-
rakterze religijnym, np. w celu integracji diaspory, są to jednak stowarzyszenia 
narodowe i etniczne, a zatem nie wyznaniowe. Koniecznym podkreślenia jest fakt, 
że przynależność narodowo-etniczna nie oznacza automatycznej przynależności 
religijnej, która może różnić się z  wielu względów zarówno społecznych, jak 
i subiektywnych. W związku z tym stowarzyszenia takie nie będą analizowane 
w niniejszym opracowaniu, z wyjątkiem tych, co do których w sposób oczywisty 
stwierdzono działalność o charakterze religijnym. Natomiast badane są orga-
nizacje, których związek z islamem lub muzułmanami nie budzi wątpliwości.

53	 S. Chazbijewicz, dz. cyt., s. 6; Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 
2009–2011, red. P. Ciecieląg, M. Haponiuk, dz. cyt., s. 368–369.

54	 D. Murman-Smajkiewicz, Reaktywacja szlacheckich certyfikatów, „Przegląd Tatarski” 2013, t. 5, nr 3, s. 1.
55	 Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 2009–2011, red. P. Ciecieląg, 

M. Haponiuk, dz. cyt., s. 390–391.
56	 Tamże, s. 377–378.
57	 Jedyne odchylenie punktowe w 2008 roku – 25 członków, tamże, s. 379.



90

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

W  związku z  powyżej powołanymi okolicznościami badanie skupiło się 
na ustaleniu istniejących fundacji, spółdzielni, spółek kapitałowych oraz sto-
warzyszeń o charakterze muzułmańskim i wstępnej analizie ich działalności. 
Uwarunkowało to przyjętą metodologię badań, która obok dostępnej literatury 
za punkt wyjścia przyjęła kwerendę wpisów KRS poprzez wyszukanie fraz 

„halal”, „islam”, „muzułmański”, „sufi”, „waqf ” czy „zakat” wraz z ich odmianą 
gramatyczną, po czym nastąpiła analiza danych o działalności zidentyfikowanych 
podmiotów wraz z zapytaniem do muzułmańskich związków wyznaniowych, 
czy współpracują z pewnymi z zebranej listy podmiotów nie-wyznaniowych lub 
identyfikują pewne z nich jako założone przez swoich członków lub wiernych 58.

Tu zaznaczyć należy, iż ograniczenia tego typu założeń metodologicznych 
występują, przez co opracowanie niniejsze nie stawia sobie za cel omówienia 
wszystkich istniejących w Polsce nie-wyznaniowych osób prawnych o charak-
terze muzułmańskim. Na wstępie można też odnotować, iż nie stwierdzono 
istnienia spółdzielni założonych dla realizacji potrzeb religijnych muzułmanów.

II. Fundacje i stowarzyszenia

Najstarszym stowarzyszeniem muzułmańskim jest Stowarzyszenie Studentów 
Muzułmańskich z siedzibą w Białymstoku (założone na zjeździe w Gdańsku 
w 1989 roku i zarejestrowane w 1991 roku przez grupę arabskich studentów, głów-
nie z Białegostoku i Gdańska). Do jego celów należy dbanie o przestrzeganie 
zasad islamu przez studentów, pomoc w umożliwieniu im ich przestrzegania, 
pogłębianie wiedzy studentów o islamie oraz samopomoc materialna 59. To samo 
grono osób założyło w 1996 roku Muzułmańskie Stowarzyszenie Kształtowania 
Kulturalnego z siedzibą w Lublinie. Do celów stowarzyszenia należą stwarzanie 
możliwości pogłębiania wiedzy członków o sztuce, kulturze i cywilizacji islamu 
i popularyzacja tej wiedzy, reprezentowanie członków wobec władz państwo-
wych, samorządowych i organizacji pozarządowych, samopomoc materialna, 
współpraca z instytucjami publicznymi i organizacjami dla realizacji tych celów 
i pogłębianie wzajemnej tolerancji i współpracy międzywyznaniowej. Jest ono też 
wpisane do rejestru przedsiębiorców. Jako przedmiot działalności wskazano tam 
działalność wydawniczą, gastronomiczną, obrót nieruchomościami i wynajem 

58	 Do chwili złożenia tekstu do redakcji odpowiedź na zapytanie nadeszła jedynie od Muzułmańskiego 
Związku Religijnego oraz Stowarzyszenia Jedności Muzułmańskiej.

59	 Rejestr stowarzyszeń, innych organizacji społecznych i zawodowych, fundacji oraz samodzielnych 
publicznych zakładów opieki zdrowotnej (dalej: Rejestr stowarzyszeń), nr KRS 0000031668; P. Bo-
recki, Status…, dz. cyt., s. 26–28.



91

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

oraz prowadzenie przedszkoli i  szkół językowych 60. Obydwa stowarzyszenia 
mają charakter sunnicki i  chociaż są niezależnymi organizacjami, to ściśle 
współpracują z Ligą Muzułmańską w RP 61.

Drugą grupę fundacji i stowarzyszeń stanowią te w pewien sposób związane 
z drugim sunnickim związkiem wyznaniowym, czyli Muzułmańskim Związ-
kiem Religijnym w  Rzeczypospolitej Polskiej. Choć warto zaznaczyć, że nie 
jest to na ogół powiązanie organizacyjne, a personalne. Organizacje te są lub 
były tworzone przez osoby, które przynajmniej przez jakiś czas były członka-
mi tego związku. Dobrym przykładem takiego stowarzyszenia jest działające 
od 1991 roku w Gdańsku Towarzystwo Kultury Muzułmańskiej (później także 
Towarzystwo Kultury Muzułmańskiej Tatarów Polskich i Towarzystwo Kultury 
Muzułmańskiej w Rzeczypospolitej Polskiej). Z powodu konfliktów w środo-
wisku przechodziło ono pewne perturbacje i zostało zarejestrowane jako sto-
warzyszenie ponownie w 2004 roku. Do jego celów należało reprezentowanie 
szeroko pojętej kultury islamu, dialog z  innymi religiami monoteistycznymi, 
a także przeciwdziałanie dyskryminacji. Jakkolwiek Aldona Maria Piwko po-
daje, że w 2017 roku stowarzyszenie prężnie działa, faktem jest, iż zostało ono 
wykreślone z rejestru w roku 2007 62.

Narodowe Centrum Kultury Tatarów Rzeczypospolitej Polskiej z siedzibą 
w Gdańsku działa od 2007 roku. Jest to stowarzyszenie, od 2016 roku wpisane 
także do rejestru przedsiębiorców i mające status organizacji pożytku publiczne-
go 63. Dla niniejszego opracowania jest ono istotne jedynie o tyle, że od 2011 roku 
prowadzi w Gdańsku szkołę koraniczną 64.

Natomiast Fundacja Muzułmańskie Centrum Kulturalno-Oświatowe 
im. „Alrashad Way” z siedzibą w Warszawie działało przy ulicy Wiertniczej 103 
w latach 2009–2016. Do jej celów należało pogłębianie wiedzy o muzułmańskiej 
religii, nauce, kulturze i sztuce, promowanie działalności informacyjnej i wspie-
ranie edukacji w tym zakresie we wszystkich grupach wiekowych, wspieranie 
zainteresowanych w ich rozwoju i samodoskonaleniu poprzez krzewienie warto-
ści islamu, wspieranie dialogu międzykulturowego na podstawie symboli i war-
tości wspólnego dziedzictwa kulturowego, działalność charytatywna i pomoc 
potrzebującym w Polsce i na świecie oraz promowanie idei pokoju na świecie 65.

Kolejnym podmiotem działającym pod tym adresem była Fundacja Cen-
trum Kultury Islamu z  siedzibą w  Warszawie. Działała ona od 2003 roku. 

60	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000035672.
61	 M. Danielewski, dz. cyt.
62	 Zob. A.M. Piwko, dz. cyt., s. 22–23; Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 192711.
63	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000291230.
64	 A.M. Piwko, dz. cyt., s. 22.
65	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000369881. Warto zaznaczyć, że wskazany adres jest adresem siedziby 

Muzułmańskiej Gminy Wyznaniowej w Warszawie.



92

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

Prezesem zarządu fundacji był mufti MZR w  RP Tomasz Miśkiewicz, który 
później został również jej likwidatorem. Celami działania fundacji były propa-
gowanie religii i kultury islamu, popieranie i inicjowanie działalności służącej 
upowszechnianiu twórczości naukowej i kulturalnej islamu, upowszechnianie 
wiedzy o  miejscu i  roli islamu w  społeczeństwie obywatelskim, upowszech-
nianie twórczości naukowej i  kulturalno-duchowej w  dziedzinie islamskiego 
monoteizmu i promowanie twórczości w dziedzinie kultury islamu. Fundacja 
była też wpisana do rejestru przedsiębiorców. Do jej przedmiotu działalności 
należały, generalizując, produkcja żywności i  napojów, produkcja odzieży, 
produkcja przedmiotów z  drewna, korka i  materiałów do wyplatania, pro-
dukcja materiałów piśmienniczych, działalność wydawnicza i  poligraficzna, 
reprodukcja i wytwarzanie nagrań dźwiękowych i nośników komputerowych, 
produkcja szkła płaskiego, produkcja monet i  medali oraz zabawek, a  także 
sprzedaż detaliczna tych wszystkich rzeczy oraz obuwia i wyrobów skórzanych 
oraz artykułów używanych oraz catering, reklama, działalność dochodzenio-
wo-detektywistyczna i  ochroniarska, organizowanie targów, szpitalnictwo 
i działalność paramedyczna, działalność pielęgniarska, pozostała działalność 
opiekuńczo-medyczna z  zakwaterowaniem, opieka wychowawczo-społeczna 
bez zakwaterowania, produkcja i  rozpowszechnianie filmów i  nagrań wideo 
oraz pozostała działalność rozrywkowa. Po przeprowadzeniu likwidacji do 
2020 roku została ona wykreślona z KRS 16 lutego 2021 roku 66. Jest to jedyna 
z  omawianych tu fundacji, do której założenia przyznaje się MZR w  RP 67.

Kolejną fundacją w pewnym okresie zarejestrowaną pod adresem przy ulicy 
Wiertniczej 103 w Warszawie jest istniejąca od czerwca 2021 roku Muzułmańska 
Fundacja na Rzecz Edukacji i  Integracji. Fundacja została także wpisana do 
rejestru przedsiębiorców. Do celów jej działalności należą działania na rzecz 
utworzenia i funkcjonowania centrum integracji – przedszkole i szkoła, wspiera-
nie dzieci i młodzieży w procesie integracji i nauki na etapie przedszkola i szkoły, 
pomoc stypendialna dla szczególnie uzdolnionej młodzieży oraz wymiana mię-
dzynarodowa młodzieży, uczniów i studentów, działalność w zakresie wspierania 
nauki i  recytacji Koranu oraz języka arabskiego, inicjowanie   i  prowadzenie 
różnych form działalności kulturalnej, edukacyjnej, społecznej i religijnej we 
współpracy z organizacjami administracji rządowej i samorządowej na szczeblu 
krajowym i  międzynarodowym, promocja wolontariatu i  innych form zaan-
gażowania społecznego, wspieranie integracji społecznej, w  tym wspieranie 
adaptacji i integracji muzułmanów, którzy wybrali Polskę na miejsce stałego lub 

66	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000173206.
67	 Odpowiedź z dnia 13 sierpnia 2024 r. na prośbę autora o udzielenie informacji, udzielona przez 

Ewelinę Doroszkiewicz z Kancelarii Muftiego Rzeczypospolitej Polskiej Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej.



93

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

czasowego miejsca pobytu, promocja i wspieranie dialogu międzykulturowego, 
międzyreligijnego i przeciwdziałanie dyskryminacji, działalność charytatywna 
na rzecz osób potrzebujących i w trudnej sytuacji życiowej 68. Generalnym celem 
fundacji jest utworzenie muzułmańskiego przedszkola, szkoły i centrum kul-
tury. Niemniej prowadzi ona także Polskie Centrum Certyfikacji Halal, która 
zajmuje się certyfikacją szerokiej gamy produktów 69. W związku z tym wydaje 
się, że nie jest organizacją zależną od MZR w RP.

Kolejną fundacją jest, działająca w Białymstoku od 2003 roku, Fundacja im. 
Światowego Zgromadzenia Młodzieży Muzułmańskiej w  Rzeczypospolitej 
Polskiej. Prezesem jej zarządu był od jej powstania do 2020 roku mufti MZR 
w RP Tomasz Miśkiewicz. Co ciekawe, wówczas wykreślono z rejestru dane 
o członkach zarządu i wydaje się, iż władze fundacji pozostają obecnie nieob-
sadzone. Jej cele są analogiczne z celami wyżej omówionej Fundacji Centrum 
Kultury Islamu, a wśród nich dodatkowo znajduje się organizowanie seminariów, 
konferencji itp. oraz działalność wydawnicza promująca rolę islamu na świecie, 
fundowanie stypendiów twórcom to czyniącym oraz utalentowanym dzieciom 
i młodzieży oraz dofinansowanie potrzeb życiowych osób tego potrzebujących. 
Fundacja prowadzi także działalność gospodarczą w zakresie produkcji odzieży, 
produkcji spożywczej, rolnej i ogrodniczej, działalności turystycznej, poligra-
ficznej i  reprodukcji nośników informacji, reklamy, budownictwa, produkcji 
drewna i  wyrobów z  drewna, usług transportowych, informatyki, fotografii, 
leasingu, organizacji wystaw, giełd, przetargów i  aukcji, produkcji filmowej, 
audycji radiowo-telewizyjnych i  przedstawień, marketingu, badania rynku, 
konsultingu i doradztwa oraz handlu hurtowego i detalicznego 70.

Ostatnim z tej grupy podmiotów jest założone w kwietniu 2022 roku Stowa-
rzyszenie Gdańskie Centrum Kultury Muzułmańskiej z siedzibą w Gdańsku. 
Prezesem jego zarządu jest jeden z dawnych imamów Muzułmańskiej Gminy 
Wyznaniowej w Gdańsku Hani Hraish. Celem działania organizacji jest dzia-
łalność kulturalno-edukacyjna w  zakresie wiedzy o  islamie, islamu w  Polsce, 
kultury i  sztuki muzułmańskiej, arabskiej oraz tatarskiej, reprezentowanie 
członków społeczności muzułmańskiej wobec władz państwowych i samorządo-
wych oraz organizacji pozarządowych, reprezentowanie polskich muzułmanów 
wobec muzułmańskich ośrodków zagranicznych, działalność religijna związana 
z obrzędami religijnymi, nauczanie religii oraz języka arabskiego, a także definio-
wanie i adresowanie pomocy humanitarnej dla wszystkich osób bez względu na 

68	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000905391.
69	 Muzułmańska Fundacja na Rzecz Edukacji i  Integracji, mfei.org.pl, https://mfei.org.pl/halal/ 

[dostęp: 15.08.2024].
70	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000177178.



94

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

wyznanie, narodowość i obywatelstwo, w szczególności poszukujących schronie-
nia przed konfliktami zbrojnymi, prześladowaniami oraz klęskami żywiołowymi 71.

Niemniej istnieją jeszcze liczne muzułmańskie fundacje i  stowarzyszenia, 
które nie są tak ściśle powiązane ze środowiskami teraz lub niegdyś skupionymi 
w związkach wyznaniowych.

Od 1999 roku w podwarszawskich Ząbkach istnieje Stowarzyszenie Związek 
Muzułmanów Polskich, którego celem jest popieranie i upowszechnianie dzia-
łalności naukowej i  kulturalno-duchowej w  dziedzinie tauhid 72 (islamskiego 
monoteizmu) i dyscyplinach pokrewnych, popieranie upowszechnianie praw 
człowieka na obszarze kultury islamu, wspieranie działań w zakresie ochrony 
środowiska, świadczenie pomocy bezdomnym i  bezrobotnym, świadczenie 
pomocy dzieciom uzdolnionym 73.

Także w  Ząbkach istnieje, powstała w  2004 roku, Fundacja „Islamskie 
Centrum Przyjaźni”. Fundacja działa na rzecz integracji osób wyznania muzuł-
mańskiego w kraju pobytu, propagowania nauczania języków obcych, prowadzi 
działalność charytatywną na rzecz osób potrzebujących, biednych i bezdomnych. 
Do celów fundacji należy też niesienie pomocy prawnej muzułmanom w Polsce 
oraz kultywowanie tradycji muzułmańskich na jej terytorium 74.

Z kolei Instytut Kultury Świata Muzułmańskiego jest fundacją, która działa 
od 2008 roku w Krakowie. Fundacja prowadzi działalność oświatową, wysta-
wienniczą w duchu pokoju i tolerancji, a także działa na rzecz kultury, sztuki, 
ochrony dóbr kultury i  tradycji, upowszechniania i  ochrony wolności, praw 
człowieka i praw obywatelskich oraz wspierania demokracji 75.

Natomiast we Wrocławiu działa Stowarzyszenie Instytut Studiów nad 
Islamem. Organizacja powstała w  2009 roku, a  celem jej działalności jest 
prowadzenie badań, upowszechnianie wiedzy o islamie, świecie islamu i o sto-
sunkach Polski ze światem islamu, dialog z  chrześcijaństwem i  innymi re-
ligiami (szczególnie tymi monoteistycznymi), nauczanie języka arabskiego 
i  promowanie wiedzy o  tym języku, budowanie pomostu zrozumienia po-
między przedstawicielami różnych tradycji i  światopoglądów, koordynowa-
nie przedsięwzięć służących poznaniu społeczeństwa polskiego i  żyjących 
w  nim muzułmanów, a  także nawiązywanie kontaktów naukowych i  in-
spirowanie międzynarodowej współpracy uniwersyteckiej. Stowarzyszenie 
prowadzi także działalność gospodarczą w  zakresie badań naukowych i  roz-
wojowych, tłumaczeń, nauki języków obcych, organizacji wystaw  i  targów. 

71	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000977589.
72	 Polska pisownia uproszczona, użyta w tekście wpisu do KRS.
73	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000124554.
74	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000210635.
75	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000297337.



95

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

Ponadto podmiot prowadzi także działalność edukacyjną, wydawniczą 
i sprzedaż detaliczną książek, czasopism, gazet i artykułów piśmienniczych 76.

Od 2012 roku działa zarejestrowana w 2014 roku Muzułmańska Fundacja Po-
mocy z siedzibą w Katowicach. Do przedmiotu działalności tej organizacji należy 
popularyzowanie postaw społecznych i tolerancji w stosunku do mniejszości 
wyznaniowych, narodowych, obcokrajowców, a także ich rodzin oraz pomoc 
w krzewieniu, kultywowaniu i wzmacnianiu ich wartości duchowych i kultu-
rowych w Polsce i za granicą, adaptacja i  integracja obywateli zagranicznych, 
którzy wybrali Polskę na miejsce zamieszkania lub pobytu, którzy pochodzą 
z odrębnej kultury, religii lub tradycji, pomoc charytatywna dla osób w trudnej 
sytuacji życiowej, dzieci i młodzieży z rodzin patologicznych 77.

W innym mieście wojewódzkim – Poznaniu – w 2010 roku powstała fundacja 
Polski Instytut Halal. Fundacji obok takich haseł, jak działanie na rzecz dobra 
i  lepszego życia społeczności świata, światowa działalność charytatywna czy 
prace na rzecz światowego pokoju, szerzenie postaw tolerancji, autentycznego 
zrozumienia i dialogu dla ogólnego dobra ludzkości, przyświecają cele związane 
z  rynkiem halal. Mianowicie są to monitorowanie produktów i  rynku halal, 
wspomaganie i rozwój polskiego rynku halal, stwarzanie możliwości i rozwoju 
krajowego i  międzynarodowego rynku halal, w  tym organizowanie i  prowa-
dzenie rozmaitych działań na rzecz przedsiębiorstw i poszerzania rynku halal, 
pomoc w umiędzynarodowieniu systemu halal, wsparcie międzynarodowego 
i światowego rynku halal, udzielanie pomocy i wsparcia producentom, w tym 
halal, pomoc w dotarciu polskim producentom halal do odbiorców i nowych 
rynków halal, badań naukowych w dziedzinie halal, podnoszenie świadomości 
publicznej o systemach jakości i rzetelności producentów, w szczególności halal, 
pomoc we wdrożeniu i monitorowanie systemu halal, systemy jakości i certy-
fikowanie produktów halal, wspomaganie organizacji z tego pola, budowanie 
świadomości konsumenckiej w dziedzinie halal, szkolenie pracowników halal. 
Polski Instytut Halal prowadzi też działalność gospodarczą w zakresie pozostałej 
działalności: usługowej, edukacji pozaszkolnej, doradztwa w zakresie prowadze-
nia działalności gospodarczej i zarządzania, profesjonalnej, naukowej i technicz-
nej działalności usługowej w zakresie informacji i organizacji członkowskich 78.

Warto zaznaczyć, że w  Polsce działają również stowarzyszenia szyickie 
i reprezentujące inne nurty wypływające z islamu.

Przede wszystkim w Warszawie od 2014 roku działa Stowarzyszenie Dialo-
gu Islamskiego (do maja 2021 roku funkcjonujące pod nazwą Stowarzyszenie 
Islamskie Polski). Celem działania stowarzyszenia jest promocja solidarności 

76	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000336045.
77	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000421045.
78	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000368309.



96

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

między ludźmi różnych religii i kultur, podejmowanie działań na rzecz aktywi-
zacji i rozwoju lokalnej społeczności islamskiej, wspieranie aktywności społecz-
nej i kulturowej młodzieży, w szczególności islamskiej, wspieranie współpracy 
oraz integracji w dziedzinach życia religijnego i społecznego, upowszechnianie 
i  promocja zachowań etycznych, podejmowanie działań na rzecz rozwoju re-
ligijnego i kulturowego, w szczególności młodego pokolenia oraz działalność 
edukacyjna, naukowa, oświatowa skierowana do wszystkich grup wiekowych, 
mająca na celu pogłębienie wiedzy o różnych kulturach, w tym islamu, a także 
pogłębianie świadomości religijnej społeczeństwa. Stowarzyszenie prowadzi 
także działalność gospodarczą w  zakresie pozostałej działalności usługowej 
oraz wynajmu i dzierżawy innych maszyn, urządzeń i dóbr.

Wyróżniające na tle pozostałych fundacji i stowarzyszeń jest to, że Stowa-
rzyszenie Dialogu Islamskiego od maja 2021 roku ma status organizacji pożytku 
publicznego, co m.in. umożliwia przekazywanie mu 1,5% podatku w  ramach 
rozliczenia rocznego podatku dochodowego od osób fizycznych. Organizacje 
pożytku publicznego wykonują swoją działalność statutową odpłatnie lub 
nieodpłatnie. Stowarzyszenie Dialogu Islamskiego odpłatnie udziela wsparcia 
prawnego i pomocy merytorycznej dla napływającej ludności islamskiej, a także 
prowadzi działalność związaną z  wystawianiem przedstawień artystycznych, 
pozostałą działalnością rozrywkową i rekreacyjną oraz wydawaniem czasopism 
i periodyków. Natomiast nieodpłatnie stowarzyszenie organizuje konferencje, 
wykłady, szkolenia i spotkania promujące solidarność między ludźmi o różnej 
religii i kulturze oraz pokój na świecie, organizuje konferencje, wykłady, szko-
lenia i spotkania pozwalające poznać islamskiej społeczności zwyczaje panujące 
w Europie oraz integrujące z obywatelami polskimi, organizuje imprezy o cha-
rakterze religijnym, kursy językowe dla uchodźców, udziela pomocy finansowej 
dla najbardziej potrzebujących rodzin islamskich w Polsce i za granicą, a także 
organizuje posiłki dla najbardziej potrzebujących 79.

Zatem stowarzyszenie nie tylko prowadzi działalność dobroczynną, co jest 
istotne z  perspektywy religijnej jako jałmużna, ale bezpośrednio zaspokaja 
potrzeby religijne warszawskich szyitów. Jest to bowiem organizacja skupiająca 
szyitów z  odłamu uznającego dwunastu Imamów (jak większość organizacji 
szyickich w Polsce). Organizuje ono regularne spotkania o charakterze religijnym, 
głównie w dni urodzin i śmierci proroka Muhammada oraz dwunastu Imamów 80.

79	 Rejestr przedsiębiorców i Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000554511.
80	 Według deklaracji Stowarzyszenia Jedności Muzułmańskiej stowarzyszenie to „udziela wsparcia 

poprzez udostępnianie wsparcia organizacyjnego lub mediów społecznościowych w celach promocyj-
nych, a jego członkowie przez aktywny udział w spotkaniach, Stowarzyszeniu Dialogu Islamskiego. 
Niemniej to ostatnie stanowi samodzielną organizację, a jego członkowie nie są członkami Stowa-
rzyszenia Jedności Muzułmańskiej”; odpowiedź z dnia 15 sierpnia 2024 r. na prośbę autora o udzie-
lenie informacji, udzielona przez Arka Miernika ze Stowarzyszenia Jedności Muzułmańskiej, pkt 1.



97

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

Biorąc pod uwagę osobę patrona, następne dwa stowarzyszenia również 
skupiają wyznawców szyizmu uznających dwunastu Imamów. Mogą one 
być w  pewnym stopniu związane z  Islamskim Zgromadzeniem Ahl-ul-Bayt 
lub być w pełni niezależnymi organizacjami wiernych. Pierwszym z nich jest 

„Nemezis” Stowarzyszenie im. Ajatollaha Chomeiniego  – Integracji Młodzie-
ży Muzułmańskiej  – w  Organizacji Wyżywienia, Nauki i  Sportu z  siedzibą 
w Opolu. Zostało ono założone w 2000 roku, a celami jego działalności są za-
pewnienie głodującym dzieciom i młodzieży krajów muzułmańskich żywności, 
leków, dostępu do nauki i sportu, a w związku z tym ingerencja w zachodzące 
zdarzenia, organizowanie bezpieczeństwa środków transportu i pracowników 
dowożących żywność, czynne włączanie się w działania na rzecz zachowania 
pokoju i ochrony środowiska naturalnego, zapewnienie udziału w nauce wysoko 
wykwalifikowanych naukowców, organizacja imprez sportowych, zwłaszcza 
walk sportów walki dalekiego wschodu, udzielanie muzułmańskim studentom 
pomocy w studiowaniu w Polsce, popularyzacja kultury i nauki islamu 81.

Także w Opolu działa od 2007 roku stowarzyszenie pod nazwą „Berenika” 
Konstelacja Symbiozy Młodzieży Polskiej, Izraelskiej, Muzułmańskiej, Unii 
Europejskiej w  Rozwoju Kształcenia, Kultury, Przyjaźni, Pokoju i  Sztucznej 
Inteligencji, założone przez tę samą grupę ludzi. Celami stowarzyszenia są 
propagowanie wiedzy o możliwościach i prawach młodzieży, dopominanie się 
o prawa polityczne młodzieży, badania nad innymi formami inteligencji, w tym 
sztuczną inteligencją oraz rozwój prac nad nowymi źródłami energii, a także 
ekonomiczne umożliwianie nauki młodzieży, zapewnianie jej godnego życia 
i wszelka legalna pomoc dla tej grupy społecznej 82.

W  Warszawie działa nadto, założone także w  2000 roku, Muzułmańskie 
Towarzystwo Ahmadiyya Rozwoju Islamu  – Polska. Towarzystwo powstało 
w  celu prezentacji reformatorskiego kierunku islamu  – ahmadiyya Lahore, 
a także w celu zbierania publikacji książkowych i broszur na temat islamu i jego 
kierunków rozwoju ze szczególnym uwzględnieniem publikacji na temat historii 
islamu w Polsce 83. Jest to grupa wyznaniowo różna od tej skupionej w związku 
wyznaniowym Stowarzyszenie Muzułmańskie Ahmadiyya. Odłączyło się odeń 
w 1914 roku. Choć istnieją pewne różnice natury teologicznej, istotne jest też to, 
że wyznawcy ci – w odróżnieniu od reprezentowanych przez Stowarzyszenie 
Muzułmańskie Ahmadiyya – nie uznają zwierzchnictwa kalifa, mającego siedzi-
bę w Pakistanie 84. Wydaje się, że prowadzenie działalności tej grupy religijnej 
w formie stowarzyszenia jest szczególnie uzasadnione choćby z uwagi na jego 

81	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000038950.
82	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000292222.
83	 Rejestr stowarzyszeń, nr KRS 0000056029.
84	 S.R. Valentine, Islam and the Ahmadiyya Jamaat. History, belief, practice, London 2008, s. 56–57.



98

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

liczebność. Wyznawcy tego odłamu ruchu ahmadiya stanowią bowiem jedynie 
0,2% wszystkich wyznawców ahmadiyyi na świecie 85.

Na koniec wypada wspomnieć organizacje o charakterze ekumenicznym – 
Radę Wspólną Katolików i Muzułmanów, w której z ramienia islamu udział biorą 
przedstawiciele Ligi Muzułmańskiej, Muzułmańskiego Związku Religijnego 
i Stowarzyszenia Jedności Muzułmańskiej. Jednym z ekumenicznych przejawów 
aktywności tego tworu są, organizowane w Kościele katolickim, doroczne dni 
islamu 86. Z formalnego punktu widzenia Rada jest stowarzyszeniem założonym 
przez osoby fizyczne (nie poszczególne Kościoły i inne związki wyznaniowe) 
i zarejestrowanym w 1997 roku. Jej siedzibę stanowi Warszawa, a jej celem jest 
dążenie do wzajemnego i  stałego poznania religii, historii, kultury i  tradycji 
katolicyzmu i  islamu, dążenie do przezwyciężenia uprzedzeń wynikających 
z wzajemnej nieznajomości, a także stworzenie atmosfery sprzyjającej swobo-
dzie praktyk religijnych obu religii z  poszanowaniem wzajemnej odrębności 
i inności. Działa głównie w zakresie doradztwa 87.

III. Spółki kapitałowe

Spółki kapitałowe mogą być wykorzystywane do zbierania środków na działal-
ność religijną, ale przede wszystkim służą do prowadzenia działalności gospo-
darczej, w tym wypadku działalności zgodnej z islamem. Tę zgodność z kolei 
potwierdzają odpowiednie certyfikaty, które również mogą być wydawane 
w ramach działalności spółek kapitałowych.

Od maja 2022 roku istnieje Halal Correct Poland sp. z o.o. z siedzibą pierwot-
nie w Łodzi, a obecnie w Warszawie. Przedmiot działalności tej spółki stanowi 
pozostała działalność usługowa 88. Jest nią właśnie kontrola i certyfikacja produk-
tów halal, co ciekawe, prowadzona według danych ze strony internetowej spółki 
od 2017 roku pod tą samą firmą 89. W lutym 2024 roku powstała jednoosobowa 
Cirta Halal sp. z o.o. z siedzibą w Krakowie. Działa ona w obszarze działalno-
ści pozostałych organizacji członkowskich gdzie indziej niesklasyfikowanej, 

85	 Tamże, s. 60.
86	 Rada Wspólna Katolików i Muzułmanów, radawspolna.pl, https://www.radawspolna.pl/ [dostęp: 

10.05.2016 oraz 15.08.2024]; odpowiedź z dnia 13 sierpnia 2024 r. na prośbę autora o udzielenie 
informacji, udzielona przez Ewelinę Doroszkiewicz z Kancelarii Muftiego Rzeczypospolitej 
Polskiej Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej oraz odpowiedź 
z dnia 15 sierpnia 2024 r. na prośbę autora o udzielenie informacji, udzielona przez Arka Miernika 
ze Stowarzyszenia Jedności Muzułmańskiej, pkt 2.

87	 Co ciekawe, stronę katolicką szeroko reprezentują przedstawiciele polskiej orientalistyki; Rejestr 
stowarzyszeń, nr KRS 0000321914.

88	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000971752.
89	 Halal Correct Poland, halalcorrect.pl, https://halalcorrect.pl/ [dostęp: 15.08.2024].



99

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

a także pozostałej działalności w zakresie informacji, pozostałego doradztwa 
w  zakresie prowadzenia działalności gospodarczej i  zarządzania, pozostałej 
działalności profesjonalnej, naukowej i technicznej oraz pozostałej działalności 
usługowej 90. Obszar działania i osoba wspólnika łączą ją z inną jednoosobową 
spółką, a  mianowicie z  istniejącą od października 2021 roku Halal Quality 
Control Poland z siedzibą w Warszawie 91. Spółka przyznaje certyfikaty HQC, 
które są najstarszymi tego typu certyfikatami w  Europie, uznawanymi w  aż 
53 państwach 92. Globar Halal Systems (również jednoosobowa) sp. z o.o. z sie-
dzibą w Warszawie działa od października 2023 roku na tych samych polach. 
Osoba wspólnika łączy ją ze spółką Halal Correct Poland 93. Kolejną spółką cer-
tyfikującą produkty halal jest zawiązana w styczniu 2019 roku, a zarejestrowana 
we wrześniu tego roku, Halal Quality Assurance sp. z o.o. z siedzibą w Kaliszu. 
Według danych rejestrowych zajmuje się ona badaniami i analizami związanymi 
z  jakością żywności, pozostałą działalnością organizacji członkowskich oraz 
restauracjami i punktami gastronomicznymi 94.

Obok certyfikacji produktów halal najwięcej spółek jest przeznaczonych do 
prowadzenia zgodnej z islamem działalności, głównie produkcji żywności halal, 
w tym przede wszystkim mięsa i wyrobów z mięsa. Od maja 2022 roku istnieje 
HFC Halal Ford Company spółka z ograniczoną odpowiedzialnością z siedzibą 
w Poznaniu. Spółka zajmuje się produkcją wyrobów z mięsa, włączając wyroby 
z mięsa drobiowego, a  także przetwarzaniem i konserwacją mięsa z wyłącze-
niem drobiu, sprzedażą hurtową żywych zwierząt, sprzedażą hurtową owoców 
i warzyw, sprzedażą hurtową mięsa i wyrobów z mięsa, sprzedażą detaliczną 
mięsa i wyrobów z mięsa prowadzoną w wyspecjalizowanych sklepach, a nawet 
transportem drogowym towarów, działalnością wspomagającą transport lądowy, 
wyszukiwaniem miejsc pracy i pozyskiwaniem pracowników oraz działalnością 
agencji pracy tymczasowej 95.

Przetwarzaniem i  konserwacją oraz produkcją wyrobów z  mięsa, a  także 
sprzedażą hurtową mięsa i wyrobów z niego zajmują się także takie podmioty, 
jak istniejąca od lutego 2022 roku World Halal Meat jednoosobowa sp. z o.o. 
z siedzibą pierwotnie w Bojanowie, a obecnie w Lesznie 96; istniejąca od czerwca 

90	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0001087361.
91	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000928784.
92	 Halal Quality Control, hqc.eu, https://hqc.eu/en [dostęp: 15.08.2024]. Spółka jednak nie jest kapita-

łowo związana z podmiotami zagranicznymi. Co ciekawe, wspólnik ów wydaje także certyfikaty halal 
w ramach swojej jednoosobowej działalności gospodarczej, którą prowadzi w Gliwicach w zakresie 
organizacji i kontroli uboju halal; zob. Cirta Halal [hasło w:] Centralna Ewidencja i Informacja 
o Działalności Gospodarczej, cedig.gov.pl, [dostęp: 15.08.2024].

93	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0001064539.
94	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000797178.
95	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000973679.
96	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000952480.



100

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

2021 roku Halal Al-Anwar Service sp. z o.o. z siedzibą w Katowicach 97; istniejąca 
od maja 2021 roku Sindbad Halal sp. z o.o. z siedzibą w Warszawie 98; istnieją-
ca od stycznia 2021 roku Halal Expo Service sp. z o.o. z siedzibą w Bogucinie 
w gminie Fabianki w powiecie włocławskim 99; istniejąca od czerwca 2019 roku 
EU Halal Poultry sp. z o.o. z siedzibą w Szczytnikach w powiecie kaliskim 100; 
istniejąca od stycznia 2019 roku International Halal Group sp. z o.o. z siedzibą 
w Katowicach 101; istniejąca od sierpnia 2017 roku Halal Ford Poland sp. z o.o. 
z siedzibą w miejscowości Mokrsko w powiecie wieluńskim, która jest multidy-
scyplinarnym producentem produktów premium żywności halal 102; istniejąca 
w okresie od maja 2017 roku do stycznia 2024 roku Al Halal sp. z o.o. z siedzi-
bą w Olszanie w gminie Podegrodzie w powiecie nowosądeckim, która uległa 
likwidacji 103; istniejąca od marca 2017 roku Halal Euro Meat sp. z o.o. z siedzibą 
w Golubiu-Dobrzyniu 104; istniejąca w latach 2012–2017 jednoosobowa Poland 
Halal Ford sp. z o.o. z siedzibą w Warszawie 105 czy istniejąca w latach 2012–2019 
jednoosobowa Halal Globar sp. z o.o. z siedzibą w Warszawie 106.

Do tego dochodzi cała gama pośredników i hurtowników produktów halal. 
Od stycznia 2019 roku istnieje H.S. Halal Drop sp. z o.o. z siedzibą w Warszawie, 
której głównym przedmiotem działalności jest działalność agentów zajmujących 
się sprzedażą żywności, napojów i wyrobów tytoniowych, a także m.in. przetwa-
rzanie i konserwacja mięsa drobiowego czy działalność związana z pakowaniem 

97	 Zajmuje się ona dodatkowo analizami i badaniami związanymi z jakością żywności, hodowlą i cho-
wem zwierząt, transportem lądowym, organizacją targów i działalnością związaną z tłumaczeniami, 
zob. Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000905819.

98	 Działalność dotyczy mięsa drobiowego, przy czym obok wspomnianego spółka działa w przygoto-
waniu posiłków, cateringu, transporcie, produkcji soków, działalności restauracji i transportu. Jest 
to zatem zapewne firma cateringowa. Zob. Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000900027.

99	 Dodatkowo spółka zajmuje się hurtem warzyw i owoców, jaj, mleczarstwem i sprzedażą w sklepach 
z przewagą żywności oraz wyspecjalizowanych w sprzedaży owoców, warzyw i mięsa. Zob. Rejestr 
przedsiębiorców, nr KRS 0000877425.

100	 Nastawiona na mięso drobiowe zajmuje się także sprzedażą pojazdów, transportem lądowym itd. 
Zob. Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000783115.

101	 Zajmuje się ona także robotami budowlanymi, sprzedażą hurtową i detaliczną oraz naprawą po-
jazdów samochodowych oraz fryzjerstwem i działalnością zakładów kosmetycznych. Zob. Rejestr 
przedsiębiorców, nr KRS 0000766826.

102	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000692815; Halal Ford Poland, halalfoodpoland.com,  
http://halalfoodpoland.com/ [dostęp: 15.08.2024].

103	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000679140.
104	 Przedsiębiorstwo zajmuje się wyłącznie produkcją wyrobów z mięsa. Zob. Rejestr przedsiębiorców, 

nr KRS 0000666271.
105	 Wskazany zakres przedmiotu działalności może sugerować, iż przedsiębiorstwo również certyfiko-

wało produkty halal. Mogło też ono świadczyć usługi z zakresu finansów muzułmańskich, jako że 
w zakres przedmiotu jej działalności wchodziły także leasing finansowy oraz udzielanie pozostałych 
form kredytu. Zob. Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000438268.

106	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000422679.



101

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

oraz sprzedaż hurtowa i detaliczna 107. Z kolei istniejąca od listopada 2020 roku 
European Agent of Halal sp. z o.o. z siedzibą w Warszawie zajmuje się hurtową 
sprzedażą szerokiej gamy produktów spożywczych 108. Hurtem mięsa zajmuje się 
również istniejąca od sierpnia 2019 roku Halal Interplus (dawniej Interplus Trans) 
sp. z o.o. z siedzibą w Nysie 109. Natomiast hurtem mięsa i żywych zwierząt zajmuje 
się od listopada 2017 roku World of Halal Blef sp. z o.o. z siedzibą we Wrocławiu 110.

Ponadto pod firmą Halal działa także jednoosobowa spółka z ograniczoną od-
powiedzialnością z siedzibą w Warszawie zajmująca się wielobranżowym hurtem 
rozmaitych towarów, zapewne tylko tych zgodnych z islamem – sprzedażą hurto-
wą, w przeważającym zakresie pojazdów samochodowych, choć według danych 
rejestrowych prowadzi także m.in. hurtową sprzedaż roślin i żywych zwierząt 111.

Również lokale gastronomiczne o  charakterze halal i  sklepy mięsne halal 
mogą być prowadzone w formie spółek kapitałowych lub przez takie spółki jako 
część ich działalności. Przykładem takiego przedsięwzięcia jest istniejący od 
lipca 2022 roku Halal Wielkopolski sp. z o.o. z siedzibą w Poznaniu, zajmująca się 
sprzedażą detaliczną mięsa i wyrobów z mięsa w wyspecjalizowanych sklepach 112. 
Z kolei od lutego 2019 roku istnieje Halal sp. z o.o. z siedzibą w Gdańsku, która 
zajmuje się sprzedażą detaliczną pozostałych towarów w wyspecjalizowanych 
sklepach, sprzedażą detaliczną mięsa i wyrobów z mięsa, pieczywa, wyrobów 
cukierniczych i  ciastek prowadzoną w  wyspecjalizowanych sklepach, działal-
nością restauracji i punktów gastronomicznych, cateringiem, przygotowaniem 
i podawaniem napojów, a także działalnością rachunkowo-księgową i doradz-
twem podatkowym oraz pozostałym doradztwem w  zakresie prowadzenia 
działalności gospodarczej i zarządzania. Co ciekawe, jednym ze wspólników 
oraz członków zarządu spółki jest były przewodniczący Muzułmańskiej Gminy 
Wyznaniowej w Gdańsku Olgierd Chazbijewicz 113.

W  latach 2017–2022 istniała natomiast Roaster Halal sp. z o.o. z  siedzibą 
w Warszawie, jako przeważający przedmiot działalności wskazała restauracje 
i punkty gastronomiczne 114. Mięsny sklep halal może też prowadzić istniejąca 

107	 Do tego dochodzi jeszcze działalność związana z przetwarzaniem danych, hosting i działalność 
portali internetowych, działalność związana z transportem i magazynowaniem towarów itd. Zob. 
Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000767480.

108	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000871089.
109	 Wydaje się, że jest to działalność uboczna tej spółki, zajmującej się głównie transportem, różną 

działalnością związaną z odpadami, transportem, edukacją pozaszkolną itd. Zob. Rejestr przedsię-
biorców, nr KRS 0000801124.

110	 Oprócz tego spółka zajmuje się szeroką gamą działalności o charakterze budowlanym. Zob. Rejestr 
przedsiębiorców, nr KRS 0000703868.

111	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000385086.
112	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000984009.
113	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000770261.
114	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000666011.



102

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

od listopada 2016 roku Halal Ahmad sp. z o.o. z siedzibą w Białymstoku 115. Restaura-
cje i inne placówki gastronomiczne stanowiły przedmiot przeważającej działalności 
istniejącej w latach 2016–2019 Shayan Halal Shami sp. z o.o. z siedzibą w Krakowie 116.

Istnieją też przedsiębiorstwa stricte przetwórcze, jak działająca od wrześ-
nia 2015 roku Halal Brothers sp. z o.o. z siedzibą w Pleszewie 117.

Zgodność z islamem to jednak nie tylko żywność. Znaczącą gałąź tego obsza-
ru rynku stanowią usługi finansów muzułmańskich. Również w Polsce można 
znaleźć przykład związanego z tym podmiotu. Islamic Dinar sp. z o.o. z siedzibą 
w Warszawie istnieje od lutego 2024 roku. Przeważającą aktywność tej spółki 
stanowi doradztwo w zakresie działalności gospodarczej i zarządzania oraz po-
zostałe pośrednictwo pieniężne, a poza tym spółka działa w zakresie działalności 
usługowej w zakresie informacji, pozostałego doradztwa w zakresie prowadzenia 
działalności gospodarczej i zarządzania, reklamy, badania rynku i opinii publicz-
nej działalności związanej z oprogramowaniem i doradztwem w zakresie informa-
tyki, najmu i dzierżawy, działalności związanej z obsługą rynku nieruchomości, 
pozostałej działalności profesjonalnej, naukowej i technicznej oraz sprzedaży 
hurtowej i detalicznej z wyłączeniem sprzedaży pojazdów samochodowych 118. 
Większościowym udziałowcem spółki jest Ashafaq Ahmed – fundator i CEO 
całego przedsięwzięcia pod firmą Islamic Dinar. Stąd wniosek, iż spółka ta jest 
częścią (jako przyszły oddział krajowy lub podwykonawca pewnych aspektów 
przedsięwzięcia) projektu pierwszej muzułmańskiej, zgodnej z zasadami prawa 
muzułmańskiego kryptowaluty w technologii blockchain, umożliwiającej m.in. 
transakcje znane w  bankowości muzułmańskiej i  odprowadzanie zakatu 119.

Ponadto słowa o muzułmańskiej konotacji w nazwie mają spółki, co do których 
trudno orzec, czy realizują jakieś funkcje religijne bez pogłębionej analizy ich fak-
tycznych działań. Na przykład od lutego 2024 roku istnieje Sufi sp. z o.o. z siedzi-
bą w Krakowie. Przedmiot jej działalności stanowi pozostałe doradztwo związane 
z działalnością gospodarczą i zarządzaniem, a także działalność wspomagająca:

115	 W zakres jej działalności wchodzi sprzedaż detaliczna mięsa w wyspecjalizowanych sklepach oraz 
przetwarzanie i konserwacja mięsa oraz produkcja wyrobów z mięsa. Podobnie zresztą jak wytwarza-
nie tłuszczów i olejów, działalność budowlana i transport towarów. Jednak przeważającą działalność 
spółki stanowi hurt owoców i warzyw. Zob. Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000644845.

116	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000631143.
117	 W tym wypadku to przetwarzanie i konserwowanie mięsa z drobiu. Zob. Rejestr przedsiębiorców, 

nr KRS 0000576754.
118	 Została ona zawiązana poprzedniego dnia przez pośrednika pod firmą Lumirovatus. Następnie od-

sprzedano udziały obecnym udziałowcom i zmieniono nazwę spółki. Zob. Rejestr przedsiębiorców, 
nr KRS 0001090682.

119	 Islamic Dinar, Pioneering Shariah-compliant Cryptoasset, islamicdinar.org, https://www.islamicdinar.org/  
[dostęp: 15.08.24].



103

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

•	 edukację,
•	 działalność maklerską związaną z  rynkiem papierów wartościowych 

i towarów giełdowych,
•	 działalność firm centralnych i  holdingów z  wyłączeniem holdingów 

finansowych,
•	 działalność agentów zajmujących się sprzedażą różnych towarów,
•	 wynajem i zarządzenie nieruchomościami własnymi lub dzierżawionymi,
•	 działalność rachunkowo-księgową i doradztwo podatkowe,
•	 działalność związaną z organizacją targów, wystaw i kongresów,
•	 pozostałą działalność wspierającą prowadzenie działalności gospodarczej,
•	 działalność organizatorów turystyki 120.
Z  jednej strony można się w  tym katalogu doszukiwać wspomagania dla 

nauczania religii czy organizacji pielgrzymek, ale z  drugiej strony powyższy 
katalog obszarów działalności stanowi spójną całość i dla w pełni świeckiego 
biznesu, np. centrum szkoleniowo-konferencyjnego.

W dalszej kolejności można stwierdzić słowa o konotacji religijnej w firmach 
spółek, których aktywność trudno by podciągnąć pod działalność o charakterze 
religijnym. Oczywiście mogą one obsługiwać – np. w sferze transportu – inne 
przedsięwzięcia o takim charakterze. Użycie religijnych terminów w ich firmach 
może być jednak jedynie chwytem marketingowym, mającym zachęcić poten-
cjalnych klientów lub pracowników do nawiązania relacji. Przykładem może być 
istniejąca od 2021 roku Muslim sp. z o.o. z siedzibą w Warszawie, która zajmuje 
się pozostałym transportem lądowym pasażerskim gdzie indziej niesklasyfikowa-
nym 121. Z kolei w Brodnicy od maja 2023 roku działa AR Halal sp. z o.o. Przedmiot 
jej aktywności stanowi działalność usługowa wspierająca transport lądowy 122.

Na koniec wskazać należy, iż istnieją również podmioty, co do których 
można ze znaczną dozą pewności przypuszczać, że słowo o  konotacjach 
religijnych zostało użyte w  ich nazwie niefrasobliwie lub przypadkowo. Do 
podmiotów takich można zaliczyć np. Sufi Nieruchomości sp. z o.o. z siedzibą 
we Wrocławiu, zajmującą się pośrednictwem w obrocie nieruchomościami 123, 
czy Sufi Kebab sp. z o.o. z siedzibą w Wierzchlasie w województwie łódzkim, 
prowadzącą działalność gastronomiczną, a według danych rejestrowych także 
szeroką aktywność w zakresie sprzedaży detalicznej 124.

Podsumowując, wskazać należy, iż wszystkie spółki kapitałowe, co do któ-
rych udało się ustalić związek z działalnością o charakterze religijnym, czyli 

120	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0001088871.
121	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000918804.
122	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0001036360.
123	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0000997601.
124	 Rejestr przedsiębiorców, nr KRS 0001116551.



104

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

wszystkie wyżej wymienione, to spółki z  ograniczoną odpowiedzialnością. 
Ponadto wszystkie miały pośród swoich udziałowców jedynie osoby fizyczne, 
a zatem stanowią narzędzie nie tylko świadczenia usług m.in. dla muzułmanów 
czy zgodnych z islamem, ale przede wszystkim świadczenia usług czy handlu 
prowadzonych przez samych muzułmanów.

Zakończenie

Muzułmańskie stowarzyszenia i  fundacje są bardzo ważnym elementem ru-
chu zrzeszeniowego oraz aktywności społecznej i  religijnej muzułmanów we 
współczesnej Polsce. Ci bowiem dobrze posługują się ogólnodostępnymi instru-
mentami prawnymi dla zaspokajania swych potrzeb religijnych, tworząc liczne 
podmioty tego typu. Według ustaleń autora w III RP do roku 2024 powstało 
co najmniej 10 stowarzyszeń muzułmańskich, w tym jedno już zlikwidowane, 
jedno posiadające status organizacji pożytku publicznego i cztery prowadzące 
działalność gospodarczą, oraz osiem fundacji, w tym cztery prowadzące dzia-
łalność gospodarczą i dwie już zlikwidowane. W pewnym wymiarze potrzeby 
religijne zaspokajają też niektóre stowarzyszenia o charakterze etnicznym.

W ten sposób muzułmanie realizują swoją wolność wyznania co do jej istoty, 
gdyż w ramach stowarzyszeń i fundacji korzystają z posług religijnych, uczestni-
czą w obrzędach i innych imprezach o charakterze religijnym. Opierając się na 
tych instytucjach, mogą też realizować różne uprawnienia szczegółowe wynika-
jące z wolności wyznania, jak prawo do działalności prozelitycznej, nauczania 
swojej religii, zaopatrzenie się w mięso, produkty mięsne oraz inne produkty 
i usługi halal, a także poświadczać taką zgodność z islamem poprzez wydawanie 
certyfikatów halal. Organizują, animują i integrują też w ten sposób poszczegól-
ne społeczności muzułmańskie, a także popularyzują wiedzę o islamie i dialog 
międzykulturowy i ekumeniczny. Co ważne z religijnej perspektywy, poprzez te 
organizacje muzułmanie prowadzą szeroko zakrojoną działalność dobroczynną, 
zarówno dla członków swoich społeczności, jak i wszystkich potrzebujących.

Kilka przyczyn, poza samą przydatnością dla tych celów fundacji i stowarzy-
szeń, przemawia za podjęciem działalności religijnej poza związkami wyznanio-
wymi. Po pierwsze, niektóre grupy wyznaniowe są za mało liczne, by sprostać 
wymogom, jakie w tym względzie stawia u.o.g.w.s.w. Muszą one działać zatem 
w formie stowarzyszenia, ewentualnie fundacji. Poza tym być może za mało liczne, 
aby założyć własny związek wyznaniowy, są grupy, które z pewnych przyczyn nie 
chcą przyłączać się do istniejących związków wyznaniowych, znajdując wystar-
czającymi podstawy działalności religijnej, jakie dają fundacje i stowarzyszenia.



105

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

Zresztą np. fundacje wydają się wręcz stworzone do realizacji przez nie pew-
nych wyłączonych z ogółu życia religijnego przedsięwzięć, niezależnie od tego, 
czy zakładają je przedstawiciele związku wyznaniowego czy grupa wiernych. 
Celami takimi może być np. prowadzenie szkoły czy działalność charytatyw-
na. Władze lub członkowie związków wyznaniowych mogą nawet dążyć do 
wyprowadzenia pewnych sfer aktywności religijnej poza związek wyznaniowy 
do niezależnego odeń podmiotu, kierując się przy tym zwiększeniem swobo-
dy działania, możliwymi korzyściami czy kwestiami quasi-marketingowymi. 
Ostatnią z przyczyn zakładania fundacji i stowarzyszeń dla celów religijnych są 
konflikty w związkach wyznaniowych, prowadzące do secesji lub wypchnięcia 
z  nich grupy członków, którzy zakładają fundację lub stowarzyszenie w  celu 
substytucji związku wyznaniowego, w którym nie mogą już działać.

Jeszcze liczniejsze są muzułmańskie spółki kapitałowe. Są to w  zasadzie 
wyłącznie spółki z ograniczoną odpowiedzialnością w liczbie kilkudziesięciu, 
w których udziałowcami są wyłącznie osoby fizyczne. Zasadniczo to podmio-
ty, w których muzułmanie prowadzą produkcję lub świadczą usługi dla muzuł-
manów lub w zgodzie z zasadami islamu. Przeważnie w tej formie prowadzona 
jest zarówno certyfikacja produktów halal oraz przetwórstwo mięsne i produkcja 
wyrobów z mięsa pochodzącego z uboju rytualnego, sprzedaż, także hurt takimi 
towarami, jak i  w  ogóle sprzedaż hurtowa i  detaliczna produktów certyfiko-
wanych jako halal, a także świadczenie usług wyposażonych w taki certyfikat.

W formie spółek kapitałowych mogą być prowadzone m.in. restauracje, firmy 
cateringowe, zakłady fryzjerskie i kosmetyczne czy pojedyncze sklepy. Odnoto-
wano też podmioty zajmujące się finansami muzułmańskimi. Prowadzenie takiej 
działalności i  korzystanie z  jej efektów przez konsumentów, w  szczególności 
zaopatrzenie się mięso i produkty mięsne pochodzące z uboju rytualnego czy 
szerzej artykuły i usługi halal, stanowi przejaw wolności religijnej.

Spółki z ograniczoną odpowiedzialnością wydają się dobrym narzędziem 
do tego typu działalności. Liczba ich będzie zapewne się zwiększać w obliczu 
rosnącego rynku produktów i usług halal.

W  Polsce współczesnej muzułmanie dobrze odnajdują się w  sferze pry-
watnoprawnej w  ramach stowarzyszeń i  fundacji oraz spółek z  ograniczoną 
odpowiedzialnością. W  ramach zróżnicowanych struktur zaspokajają swoje 
potrzeby religijne poprzez nie-wyznaniowe osoby prawne, realizując w  ten 
sposób swoją wolność wyznania zarówno co do jej istoty, jak i  rozmaitych 
wynikających zeń uprawnień szczegółowych. Niewątpliwie zagadnienie to 
wymaga jeszcze dalszych badań, w  szczególności na pogłębioną analizę swo-
jej działalności zasługują wskazane w  niniejszym opracowaniu podmioty.



106

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

Bibliografia

AG, Jasełka i kolędowanie w spółdzielczym domu kultury w Nowym Targu, nowy-
targ24.tv, 16 stycznia 2024, https://nowytarg24.tv/jaselka-i-koledowanie-w- 
spoldzielczym-domu-kultury-w-nowym-targu/ [dostęp: 30.06.2024].

Borecki P., Status prawny muzułmanów we współczesnej Polsce (II), „Przegląd 
Tatarski” 2011, t. 3, nr 2, s. 26–28.

Borecki P., Zakaz dyskryminacji ze względu na wyznanie lub światopogląd w prawie 
polskim, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2015, t. 18, s. 135–200.

Chazbijewicz S., Tatarzy w Gdańsku i na Pomorzu Gdańskim po roku 1945, „Prze-
gląd Tatarski” 2009, t. 1, nr 1, s. 4–6.

Cirta Halal, cirtahalal.com, http://www.cirtahalal.com/ [dostęp: 15.08.2024].
Czachorowski M., Czasopiśmiennictwo tatarskie i muzułmańskie w Polsce w  la-

tach 1945–2015, Wrocław 2015.
Danielewski M., Związki i stowarzyszenia muzułmańskie w Polsce, radawspolna.pl,  

http://www.radawspolna.pl/index4fdd.html?option=com_content&task=
view&id=23&Itemid=15 [dostęp: 30.07.2024].

Grelewski S., Wyznania protestanckie i sekty religijne w Polsce, Lublin 1937.
Halal Correct Poland, halalcorrect.pl, https://halalcorrect.pl/ [dostęp: 15.08.2024].
Halal Ford Poland, halalfoodpoland.com, http://halalfoodpoland.com/  

[dostęp: 15.08.2024].
Halal Quality Control, hqc.eu, https://hqc.eu/en [dostęp: 15.08.2024].
Islamic Dinar, Pioneering Shariah-compliant Cryptoasset, islamicdinar.org, 

https://www.islamicdinar.org/ [dostęp: 15.08.24].
Kaczmarczyk R., Status prawny i faktyczny muzułmańskich związków wyznanio-

wych w Polsce, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2016, t. 19, s. 263–287.
Mezglewski A., Utworzenie oraz rejestracja związku wyznaniowego jako przejaw 

wolności religijnej, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2015, t. 18, s. 123–134.
Mezglewski A., Misztal H., Stanisz P., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2008.
Murman-Smajkiewicz D., Reaktywacja szlacheckich certyfikatów, „Przegląd Ta-

tarski” 2013, t. 5, nr 3, s. 1–2.
Muzułmańska Fundacja na Rzecz Edukacji i Integracji, mfei.org.pl, https://mfei.org.pl/ 

halal/ [dostęp: 15.08.2024].
Ożóg M., Rejestrowanie kościołów i innych związków wyznaniowych w trybie ad-

ministracyjnym, „Forum Prawnicze” 2015, nr 2, s. 23–40.
Parafia pw. Matki Bożej Nieustającej Pomocy w  Mielcu, mbnp.mielec.pl,  

https://mbnp.mielec.pl/multimedia-archive/niedziela-chrztu-panskiego- 
7–01–2024/ [dostęp: 30.06.2024].

Piwko A.M., Związki i stowarzyszenia tatarskie w Polsce, „Nurt SVD” 2017, nr 2, s. 10–25.
Plisiecki M., Wyznaniowa osoba prawna w prawie polskim, Warszawa 2013.

https://nowytarg24.tv/jaselka-i-koledowanie-w-%0Aspoldzielczym-domu-kultury-w-nowym-targu/
https://nowytarg24.tv/jaselka-i-koledowanie-w-%0Aspoldzielczym-domu-kultury-w-nowym-targu/
https://mfei.%0Aorg.pl/halal/
https://mfei.%0Aorg.pl/halal/


107

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

Rada Wspólna Katolików i Muzułmanów, radawspolna.pl, https://www.rada-
wspolna.pl/ [dostęp: 10.05.2016 oraz 15.08.2024].

Skubisz R., Trzebiatowski M., Kościelne osoby prawne jako przedsiębiorcy reje-
strowi (na przykładzie osób prawnych Kościoła Katolickiego), „Przegląd Prawa 
Handlowego” 2002, nr 3, s. 8–21.

Spółdzielczy Dom Kultury, Trwa spotkanie noworoczno-opłatkowe w naszym domu 
kultury, facebook.com, https://www.facebook.com/SpoldzielczyDomKultury/
posts/trwa-spotkanie-noworoczno-op%C5%82atkowe-w-naszym-domu-

-kultury-gospodarze-i-organizat/1152388678226697/ [dostęp: 30.06.2024].
Szymańska K., Normatywne podstawy funkcjonowania związków wyznaniowych 

w Polsce 30 stycznia 2024 r., ordoiuris.pl, https://ordoiuris.pl/wolnosci-obywa-
telskie/normatywne-podstawy-funkcjonowania-zwiazkow-wyznaniowych-

-w-polsce [dostęp: 10.08.2024].
Valentine S.R., Islam and the Ahmadiyya Jamaat. History, belief, practice, London 2008.
Wydawnictwo Baha’i, https://sites.google.com/view/wydawnictwobah/home 

[dostęp: 30.07.2024].
Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 2006–2008, 

red. M. Chmielewski, Warszawa 2010.
Wyznania religijne, stowarzyszenia narodowościowe i etniczne w Polsce 2009–2011, 

red. P. Ciecieląg, M. Haponiuk, Warszawa 2013.
Zarzycki Z., Tryby nabywania osobowości prawnej przez kościelne osoby prawne 

w Polsce [w:] Kościoły i inne związki wyznaniowe w służbie dobru wspólnemu, 
red. W. Uruszczak, K. Krzysztofek, M. Mikuła, Kraków 2014, s. 71–89.

Akty prawne

Rozporządzenie Rady (WE) Nr 2157/2001 z dnia 8 października 2001 r. w sprawie 
statutu spółki europejskiej, Dz. Urz. WE L. 294/2001.

Ustawa z  dnia 15 września 2000 r.  – Kodeks spółek handlowych, tekst jedn. 
Dz. U. z 2024 r. poz. 18 ze zm.

Ustawa z dnia 16 września 1982 r. – Prawo spółdzielcze, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. 
poz. 593 ze zm.

Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst 
jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 265 ze zm.

Ustawa z  dnia 2 kwietnia 1997 r.  – Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, 
Dz. U. Nr 78 poz. 483 ze zm.

Ustawa z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30 poz. 240 ze zm.



108

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. – Kodeks cywilny, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. 
poz. 1061 ze zm.

Ustawa z  dnia 6 kwietnia 1984 r. o  fundacjach, tekst jedn. Dz. U. z  2023 r. 
poz. 166 ze zm.

Ustawa z  dnia 7 kwietnia 1989 r.  – Prawo o  stowarzyszeniach, tekst jedn. 
Dz. U. z 2020 r. poz. 2261 ze zm.

Rejestry publiczne

Cirta Halal [hasło w:] Centralna Ewidencja i Informacja o Działalności Gospo-
darczej, ceidg.gov.pl [dostęp: 15.08.2024].

Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000977589.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0001088871.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000031668.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000035672.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000038950.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000056029.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000124554.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000173206.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000177178.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000192711.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000210635.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000291230.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000292222.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000297337.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000321914.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000336045.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000368309.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000369881.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000385086.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000421045.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000422679.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000438268.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000554511.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000576754.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000631143.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000644845.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000666011.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000666271.



109

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nie-wyznaniowe osoby prawne jako…

A
rt

y
k
u

ły

Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000679140.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000692815.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000703868.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000766826.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000767480.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000770261.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000783115.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000797178.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000801124.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000871089.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000877425.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000900027.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000905391.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000905819.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000918804.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000928784.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000952480.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000971752.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000973679.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000984009.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0000997601,
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0001036360.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0001064539
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0001087361.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0001090682.
Krajowy Rejestr Sądowy, nr 0001116551.

Inne materiały

Odpowiedź z dnia 13 sierpnia 2024 r. na prośbę autora o udzielenie informacji, 
udzielona przez Ewelinę Doroszkiewicz z Kancelarii Muftiego Rzeczypospoli-
tej Polskiej Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej.

Odpowiedź z dnia 15 sierpnia 2024 r. na prośbę autora o udzielenie informacji, 
udzielona przez Arka Miernika ze Stowarzyszenia Jedności Muzułmańskiej.



110

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rafał Kaczmarczyk

A
rt

y
k
u

ły

Streszczenie

Celem niniejszego artykułu jest ustalenie, czy i w jaki sposób muzułmanie w Polsce 
wykorzystują nie-wyznaniowe osoby prawne do realizacji kolektywnej wolności wyz-
nania, a także ocena celowości, efektywności i form organizacyjnych tych sposobów. 
W  pierwszej kolejności wskazuje się na możliwość realizacji kolektywnej wolności 
wyznania poza związkami wyznaniowymi oraz dokonuje się selekcji nadających się do 
tego osób prawnych. Następnie analizie zostaje poddana działalność muzułmańskich 
fundacji, stowarzyszeń, a  także spółek kapitałowych. Muzułmanie bowiem chętnie 
i relatywnie często wykorzystują te narzędzia do realizacji wolności wyznania i pewnych 
wynikających z niej uprawnień szczegółowych.

Słowa kluczowe: fundacje, kolektywna wolność wyznania, muzułmanie, nie-wyznaniowe 
osoby prawne, spółki prawa handlowego, stowarzyszenia

SUMMARY

NON-DENOMINATIONAL LEGAL ENTITIES AS A TOOL FOR MUSLIMS TO REALISE 
THEIR COLLECTIVE FREEDOM OF RELIGION

The paper aims to specify whether and how Muslims in Poland use the non-church legal 
entities for exercising their collective freedom of religion as well as to assess usefulness, 
effectiveness, and organizational means of such a conduct. First, it points out the pos-
sibility of excersing of the collective freedom of religion outside the religious unions. 
The paper specifies the legal entities that are the most appropriate for achieving the 
goal. Then it analyses activity of the Muslim associations, companies, and foundations. 
Since, Muslims use them readily and quite often for excersing their collective freedom 
of religion as well as certain rights and needs resulting from it.

Keywords: foundations, collective freedom of religion, Muslims, non-church legal 
entities, commercial law companies,  associations



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

111

Jakub Niedziółka*

Uniwersytet Jagielloński

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające 
rozporządzenie w sprawie warunków 
i sposobu organizowania nauki religii 

w publicznych przedszkolach i szkołach – 
uwagi krytyczne

26  lipca  2024  roku zostało wydane Rozporządzenie Ministra Edukacji zmie-
niające rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki 
religii w publicznych przedszkolach i szkołach (dalej: nowe Rozporządzenie) 1. 
Ten akt prawny wszedł w życie 1 września 2024 roku.

Wywołało ono bardzo wiele emocji wśród przedstawicieli Kościołów i innych 
związków wyznaniowych. Rozporządzenie zmienia bowiem sposób organizacji 
lekcji religii w szkołach w ten sposób, że pozwala tworzyć grupy międzyklasowe 
lub międzyoddziałowe nawet w sytuacji, w której z każdej klasy na lekcję religii 
zapisało się więcej niż wymagane minimum siedmioro uczniów. Dotychczas 
na takie rozwiązania nie pozwalało prawo.

Niedługo po wydaniu tego aktu prawnego dość stanowczo zareagowała 
Konferencja Episkopatu Polski (KEP) i  Polska Rada Ekumeniczna (PRE) 2, 
które złożyły petycje do Pierwszej Prezes Sądu Najwyższego, aby ta zaskarżyła 
nowe Rozporządzenie do Trybunału Konstytucyjnego 3.

Przedmiotowy artykuł ma na celu odpowiedzieć na pytanie naukowe 
o  zasadność stanowiska Kościołów i  innych związków wyznaniowych, które 
zgłaszają poważne zastrzeżenia do powyższego rozporządzenia. W  tym celu 

*	 ORCID 0009-0007-4352-1120, e-mail: jakub.niedziolka@student.uj.edu.pl
1	 Dz. U. z 2024 r. poz. 1158.
2	 Polska Rada Ekumeniczna (PRE) to organizacja powstała w roku 1946, zrzeszająca Polski Autokefa-

liczny Kościół Prawosławny, Kościół Chrześcijan Baptystów w RP, Kościół Ewangelicko-Augsburski 
w RP, Kościół Ewangelicko-Metodystyczny w RP, Kościół Ewangelicko-Reformowany w RP, Koś-
ciół Polskokatolicki w RP, Kościół Starokatolicki Mariawitów w RP oraz Społeczne Towarzystwo 
Polskich Katolików i Towarzystwo Biblijne w Polsce.

3	 Petycje Kościołów w sprawie rozporządzenia dotyczącego nauki religii, ekumenia.pl, https://ekumenia.pl/ 
aktualnosc/petycje-kosciolow-w-sprawie-rozporzadzenia-dotyczacego-nauki-religii/ [dostęp: 
23.10.2024].



112

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Jakub Niedziółka

A
rt

y
k
u

ły

należy przeanalizować formę i  treść tego dokumentu w  celu ocenienia jego 
zgodności z obowiązującym porządkiem prawnym.

Analizę należy rozpocząć od oceny zgodności nowego Rozporządzenia z Kon-
stytucją RP 4 oraz Ustawy z dnia 7 września 1991 r. o systemie oświaty (dalej: usta-
wa o systemie oświaty) 5, a konkretnie jej artykułem 12, którego treść przytaczam:

1.	 Publiczne przedszkola i szkoły podstawowe organizują naukę religii na 
życzenie rodziców, publiczne szkoły ponadpodstawowe na życzenie bądź 
rodziców, bądź samych uczniów; po osiągnięciu pełnoletności o pobie-
raniu nauki religii decydują uczniowie.

2.	 Minister właściwy do spraw oświaty i  wychowania w  porozumieniu 
z władzami Kościoła Katolickiego i Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego oraz innych kościołów i związków wyznaniowych określa, 
w drodze rozporządzenia, warunki i sposób wykonywania przez szkoły 
zadań, o których mowa w ust. 1.

Rozporządzenie, o którym mowa w powyższym artykule, to Rozporządzenie 
Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków 
i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach 6. 
Są w nim zawarte przepisy, które w sposób szczegółowy regulują organizację 
lekcji religii w szkołach publicznych. W tym miejscu warto przywołać m.in. § 2, 
który stanowi o tym, że:

Przedszkole i szkoła mają obowiązek zorganizowania lekcji religii dla grupy 
nie mniejszej niż siedmiu uczniów danej klasy lub oddziału (wychowanków 
grupy przedszkolnej). Dla mniejszej liczby uczniów w  klasie lub oddziale 
(wychowanków w grupie) lekcje religii w przedszkolu lub szkole powinny 
być organizowane w grupie międzyoddziałowej lub międzyklasowej.

Nowe Rozporządzenie wprowadza natomiast nowe brzmienie § 2:

1. Przedszkole i szkoła organizują naukę religii w grupie obejmującej wycho-
wanków danego oddziału albo uczniów danego oddziału lub danej klasy, jeżeli 
na naukę religii w danym oddziale lub danej klasie zgłosi się nie mniej niż 
siedmiu wychowanków tego oddziału albo uczniów tego oddziału lub tej klasy.

4	 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. Dz. U. z 1997 r. Nr 78 poz. 483 ze zm.
5	 Ustawa z dnia 7 września 1991 r. o systemie oświaty, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 750 ze zm.
6	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r. poz. 983.



113

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające rozporządzenie…

A
rt

y
k
u

ły

Następnie w tym paragrafie dodano nowe ustępy o treści:

1a. W  przypadku gdy na naukę religii zgłosi się mniej niż siedmiu wycho-
wanków danego oddziału albo uczniów danego oddziału lub danej klasy 
przedszkole i szkoła organizują naukę religii dla wychowanków tego oddziału 
albo uczniów tego oddziału lub tej klasy w grupie międzyoddziałowej lub 
grupie międzyklasowej.
1b. Przedszkole i szkoła mogą organizować naukę religii również w grupie 
międzyoddziałowej lub międzyklasowej obejmującej:
1) wychowanków oddziałów albo uczniów oddziałów lub klas, w których na 
naukę religii zgłosiło się nie mniej niż siedmiu wychowanków albo uczniów 
w poszczególnych oddziałach lub klasach, lub
2) wychowanków oddziałów albo uczniów oddziałów lub klas, w których na 
naukę religii zgłosiło się nie mniej niż siedmiu wychowanków albo uczniów 
w poszczególnych oddziałach lub klasach, oraz wychowanków oddziałów albo 
uczniów oddziałów lub klas, w których na naukę religii zgłosiło się mniej niż 
siedmiu wychowanków albo uczniów w poszczególnych oddziałach lub klasach.

W kolejno dodanych ustępach wprowadza się normy określające maksymalną 
liczebność powyższych grup, tj. dla przedszkola i klas I–III szkoły podstawowej 
jest to 25 uczniów, a dla pozostałych 28 uczniów.

Na tej podstawie można stwierdzić, że wprowadzona zmiana ilościowa do-
tyczy sposobu tworzenia oddziałów międzyklasowych. Według poprzednich 
przepisów takie oddziały tworzyło się tylko w wypadku, w którym na religię 
z  jednej klasy zapisało się mniej niż siedem osób. Jednak zgodnie z  nowym 
Rozporządzeniem (§  2  ust.  1b) można takie grupy międzyklasowe tworzyć, 
gdy z  jednej klasy zgłosiło się „nie mniej niż siedmiu wychowanków lub ucz-
niów”. Oznacza to, że dyrektorzy szkół i przedszkoli mają zwiększoną swobodę 
decyzyjną w zakresie dowolności tworzenia grup międzyklasowych, przez co 
w praktyce może dojść do zmniejszenia liczby lekcji religii, a tym samym zmniej-
szenia wynagrodzeń katechetów. Najlepiej zilustrować to na poniższym przy-
kładzie, porównującym sytuacje według poprzednich i  obecnych przepisów:

Przykład 1.

Według dotychczasowych przepisów: jeśli z  każdej z  trzech klas zgłosiło się 
ośmioro uczniów to szkoła miała obowiązek zorganizować lekcje religii dla 
każdej z klas z osobna, tj. łącznie trzy lekcje religii.

Według nowego rozporządzenia: jeśli z  każdej z  trzech klas zgłosiło się 
ośmioro uczniów, to szkoła nie ma obowiązku organizowania lekcji religii dla 



114

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Jakub Niedziółka

A
rt

y
k
u

ły

każdej z klas z osobna, tj. trzech lekcji religii, ale może, korzystając z § 2 ust. 1b 
nowego Rozporządzenia, stworzyć jedną dwudziestoczteroosobową grupę 
i zmniejszyć liczbę lekcji religii do jednej lub dwóch grup, np. po 12 osób każda, 
wraz ze zmniejszeniem liczby lekcji religii do dwóch.

Ciekawą kwestią byłaby próba zbadania wpływu nowej regulacji prawnej na 
uczniów, ale teraz na uwagę zasługuje przypuszczenie, że katecheta nauczający re-
ligii w szkole z podanego wyżej przykładu może pracować do dwóch godzin mniej 
niż dotychczas, zatem jego wynagrodzenie może ulec znacznemu obniżeniu.

Przy jego edukacji katechetycznej w  większej liczbie klas taka zmiana 
w wynagrodzeniu może być dla niego jeszcze większa. Do takiej sytuacji do-
szłoby, jeśli szkoły skorzystałyby z możliwości połączenia grup, a jak wynika 
z § 2 ust. 1b szkoły mają jedynie taką możliwość, a nie obowiązek. Można zatem 
wywnioskować, że obniżenie wynagrodzenia katechetów nie musi mieć miej-
sca, ale przepis daje możliwość stworzenia przez szkoły takich sytuacji. Biorąc 
pod uwagę, że środki finansowe na edukację pochodzą z budżetów jednostek 
samorządowych, to ich włodarze (prezydenci miast, burmistrzowie i wójtowie) 
o oszczędny program wydatków mogą odpowiednio zadbać.

Podobne uwagi do treści nowego Rozporządzenia zgłaszał w czerwcu Rzecz-
nik Praw Obywatelskich. W  liście do minister edukacji zwrócił uwagę na to, 
że „nowa organizacja lekcji religii będzie skutkować zmniejszeniem się liczby 
godzin, a co z tym związane, redukcją zatrudnienia katechetów” 7.

PRE w  swoim stanowisku zwraca uwagę na problem nieodpowiedniego 
zabezpieczenia sytuacji ekonomicznej katechetów poprzez bardzo krótkie 
vacatio legis nowego rozporządzenia. Rozporządzenie zostało wydane  26  lip-
ca  2024  roku i  ogłoszone w  Dzienniku Ustaw  1  sierpnia  2024  roku, a  weszło 
w życie już 1 września 2024, co w istocie daje niewiele czasu na proces wdro-
żeniowy nowego Rozporządzenia. Zdaniem PRE jest to zbyt krótki okres dla 
katechetów, aby ci byli w stanie zmienić swoje kwalifikacje zawodowe (peda-
gogiczne) i przystosować się do edukacji innych przedmiotów, przez co część 
z nich może utracić pracę, a na pewno część wynagrodzenia 8. Należałoby uznać, 
że jest to zarzut zasadny, ale jedynie pod warunkiem przeprowadzenia przez 
dyrektorów szkół i przedszkoli powszechnego procesu łączenia grup szkolnych, 
co prawdopodobnie nie będzie miało miejsca w  każdej szkole. Zatem utrata 
wynagrodzenia przez katechetów jest możliwa, ale nie pewna i musi być badana 
na każdym poziomie osobno. Wątpliwości nasuwa jednak stworzenie takiej 
możliwości prawnej przez państwo bez należytego zabezpieczenia interesów 

7	 M. Wiącek, List Rzecznika Praw Obywatelski do Minister Edukacji z 10.06.2024 r. bip.brpo.gov.pl,  
https://bip.brpo.gov.pl/sites/default/files/2024–06/Do_MEN_szkoly_religia_nauka_10_06_2024.pdf  
[dostęp: 31.10.2024].

8	 Petycje Kościołów…, dz. cyt.



115

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające rozporządzenie…

A
rt

y
k
u

ły

osób, które faktycznie będą przez tę zmianę potencjalnie pokrzywdzone, a zatem 
katechetów, którzy w wyniku łączenia grup będą prowadzić mniej lekcji religii.

Spośród różnych źródeł prawa, z  których mógłby wynikać obowiązek 
państwa do prawidłowego zabezpieczenia interesu katechetów, na oczywi-
ste prowadzenie wysuwa się Konstytucja RP, a  konkretnie poszanowanie 
zasady demokratycznego państwa prawnego przewidzianej w art. 2. Zgodnie 
z  przywołanym przepisem każdy akt prawny powinien być wydawany z  od-
powiednio długim vacatio legis, tak aby każdy zainteresowany obywatel mógł 
się zapoznać i  dostosować do nowych przepisów, „ustawodawca powinien 
uwzględnić sytuację osób, których zaufanie do państwa i  prawa wymaga za-
pewnienia ochrony w drodze stosownych rozwiązań przyjętych w przepisach 
przejściowych, a także powinien każdorazowo ustanawiać odpowiednią vacatio 
legis, umożliwiając obywatelom dostosowanie się do nowej regulacji prawnej” 9.

W przywołanej sytuacji nasz ustawodawca państwowy nie przewidział jednak 
przepisów przejściowych, mogących szerzej niż obecnie ochronić interesy nauczy-
cieli religii, ale i dyrektorów szkół i przedszkoli. Nasuwającym się wnioskiem jest 
zatem stwierdzenie, że ich interes mógł zostać naruszony w stopniu nieadekwat-
nym do potencjalnych rozwiązań i możliwości państwa oraz nie wprowadzono 
rozwiązania przejściowego, które stworzyłoby dla nich łagodniejsze dostosowanie 
się do nowej sytuacji prawnej i faktycznej, spowodowanej ewentualnym maso-
wym łączeniem się klas i tym samym zmniejszeniem pensum i wynagrodzeń.

Ponadto odpowiednio skonstruowany czas vacatio legis dla nowego rozpo-
rządzenia powinien być dla wszystkich zainteresowanych przykazany, „aby 
osoby te mogły mieć czas na […] co do zasady dokończenie przedsięwzięć już 
rozpoczętych pod rządami przepisów dotychczasowych” 10.

Miesięczny okres vacatio legis w przypadku dotyczącym organizacji roku szkol-
nego wydaje się nieadekwatny do skali potrzeb i oczekiwań, nie tylko ze względu 
na kwestię potencjalnej konieczności zmiany kwalifikacji zawodowych dotych-
czasowych katechetów, ale organizacji roku w ogóle i dostosowania programu 
nauczania. Organizacja roku szkolnego jest skomplikowanym procesem, a moż-
liwość łączenia grup daje szkołom dodatkowe wolne sale i zmiany godziny zajęć.

Jako że uczeń (lub rodzic w przypadku niepełnoletnich uczniów) musi zapisać się 
na religię we wrześniu (po rozpoczęciu roku szkolnego) 11, szkoła do samego końca 
nie wie, ile osób będzie na naukę religii uczęszczać. Daje to dyrekcji szkół i przed-
szkoli zbyt mało czasu na podjęcie decyzji o połączeniu klas. Tym samym ogranicza 

9	 M. Florczak-Wątor, Art. 2 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, red. P. Tuleja, War-
szawa 2023.

10	 M. Zubik, W. Sokolewicz, Art. 2 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, t. 1, red. L. Gar-
licki, Warszawa 2016.

11	 A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, s. 175–177.



116

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Jakub Niedziółka

A
rt

y
k
u

ły

to możliwości sprawnej organizacji roku szkolnego i opóźnia je, co może wpłynąć 
zarówno na komfort pracy uczniów, jak i nauczycieli oraz kadry dyrektorskiej.

Samo wprowadzenie nowego Rozporządzenia z  tak krótkim vacatio legis 
może stanowić usprawiedliwienie do tworzenia innych, bardziej ingerujących 
w organizację roku szkolnego regulacji prawnych w przyszłości. Nie tylko w kon-
tekście nauczania lekcji religii, ale także innych przedmiotów szkolnych objętych 
programem nauczania. Wydaje się zatem, że przy zmianie organizacji roku 
szkolnego nowe Rozporządzenie powinno wejść w życie nie w bieżącym, ale 
w kolejnym roku szkolnym, co miało miejsce np. w przypadku innego rozpo-
rządzenia zmieniającego liczbę lekcji religii z dwóch do jednej w tygodniu 12.

Należy również zwrócić uwagę, że w literaturze prawa wyznaniowego pojawia-
ły się także głosy, które twierdziły, że materia, którą przewiduje to rozporządzenie, 
powinna być uregulowana w akcie prawnym rangi ustawy, a nie jedynie aktu 
wykonawczego 13, choćby ze względu na naruszenie „art. 53 ust. 5 Konstytucji, 
który dla wprowadzenia ograniczeń w zakresie uzewnętrzniania religii wymaga 
formy ustawowej” 14. Argument przedstawiony przez Pawła Boreckiego zasługuje 
na szczególne wyróżnienie w  tej dyskusji. Zauważa on bowiem, że odgórne 
ustalenie minimalnej liczebności grupy negatywnie wpłynie na mniejszościowe 
wyznania. Słusznie twierdzi, że mniejsze grupy będą musiały pobierać naukę 
w grupach międzyszkolnych, co znacząco obniża komfort ich pracy i utrudnia 
uczęszczanie na zajęcia religii 15. Konsekwencją takiej sytuacji jest to, że część 
rodziców, nie mogąc zapewnić dziecku możliwości uczęszczania  na zajęcia 
w grupie międzyszkolnej, nie będzie zapisywać swojego dziecka na religię. Tym 
samym pozbawia to dziecko (co najmniej w części) edukacji religijnej, do której 
ma prawo, co zauważa między innymi Michał Pietrzak: „Konstytucja i ustawa 
o  systemie oświaty gwarantują wszystkim uczniom prawo do pobierania na-
uki religii w szkołach a minister pozbawia tego prawa niemal wszystkie dzieci 
nierzymskokatolickie” 16. O ile same minimalne liczby uczniów w grupie wydają 
się uzasadnione ze względów praktycznych, powinny być one wprowadzone 
w przepisach rangi ustawowej, aby nie były niezgodne z art. 53 ust. 5 Konstytucji 17.

12	 Projekt rozporządzenia Ministra Edukacji ws. sposobu organizowania nauki religii w szkołach skierowany 
do konsultacji społecznych, gov.pl, https://www.gov.pl/web/edukacja/projekt-rozporzadzenia-ministra-

-edukacji-ws-sposobu-organizowania-nauki-religii-w-szkolach-skierowany-do-konsultacji-spolecz-
nych [dostęp: 23.10.2024].

13	 A. Mezglewski, Polski model edukacji religijnej w szkołach publicznych, Lublin 2009, s. 116–118.
14	 P. Borecki, Konstytucyjność regulacji szkolnej nauki religii (głos w dyskusji), „Studia prawnicze” 2008, 

nr 2 (176), s. 34.
15	 Tamże.
16	 M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2010, s. 261–262.
17	 I. Lach, Dziecko jako podmiot wolności sumienia i wyznania, Warszawa 2016, s. 52–53.



117

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające rozporządzenie…

A
rt

y
k
u

ły

Warto zwrócić uwagę na to, że nowe rozporządzenie pozwala na arbitralne 
łączenie klas, w tym klas na różnych etapach edukacji 18. Sprawia to, że dzieci, 
które pracowały do tej pory wewnątrz grupy swoich rówieśników, będą musiały 
chodzić na zajęcia z nieznanymi sobie osobami z niższych lub wyższych etapów 
edukacji, co zasadniczo uniemożliwia realizację programu zajęć. Dzieje się tak, 
ponieważ po połączeniu kilku grup z różnych poziomów edukacji uczniowie,  
np. ośmioro z klasy I, ośmioro z klasy II i ośmioro z klasy III, stworzą jedną 
grupę, w której będą 24 osoby. Każda z nich będzie na innym etapie realizacji 
podstawy programowej lekcji religii; II klasa będzie miała spore zaległości 
względem klasy III, a klasa I względem II. Pozwolenie na łączenie klas może 
doprowadzić do sytuacji, w której nie będzie dało się religii w szkole nauczać. 
Może to zatem stanowić ograniczenie prawa do edukacji religijnej. Jest ono 
chronione zarówno przez przepisy prawa międzynarodowego 19, jak i Konstytucję. 
Zgodnie natomiast z art. 53 ust. 5 Konstytucji wolność uzewnętrzniania religii 
może być ograniczana tylko w drodze ustawy. Jeśli można uznać, że doszło do 
takiego ograniczenia w nowym rozporządzeniu, to jest ono niezgodne z Kon-
stytucją przez niezachowanie właściwej hierarchii aktów prawnych.

Kolejnym argumentem używanym w petycji zarówno przez KEP, jak i PRE 
jest niezgodność nowego Rozporządzenia z art. 12 ust. 2 ustawy o systemie oświa-
ty, który przewiduje, że: „Minister właściwy do spraw oświaty i wychowania 
w porozumieniu z władzami Kościoła Katolickiego i Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego oraz innych kościołów i  związków wyznaniowych 
określa, w drodze rozporządzenia, warunki i sposób wykonywania przez szkoły 
zadań, o których mowa w ust. 1”.

Biorąc pod uwagę protesty wielu Kościołów i argumenty przez nich podno-
szone, można stwierdzić, że takiego porozumienia nie było. Wynika z tego, że 
minister, wydając nowe Rozporządzenie zmieniające, nie dopełnił obowiązku 
zawarcia porozumienia między ministrem a Kościołami i  innymi związkami 
wyznaniowymi. Argumentacja KEP i PRE wydaje się zatem zgodna ze stanem 
prawnym, tym bardziej że samo Ministerstwo nie poinformowało o istnieniu 
porozumienia między nim a Kościołami i innymi związkami wyznaniowymi. 
Ustawa o systemie oświaty chroni bowiem prawo ucznia do edukacji religijnej 
zagwarantowane w art. 53 ust. 4 Konstytucji RP przed arbitralnym działaniem 
rządu mogącego ograniczyć to prawo, np. przez całkowite usunięcie naucza-
nia religii ze szkoły poprzez zmniejszenie liczby godzin do zera na drodze roz-
porządzenia z pominięciem regulacji ustawowych i konstytucyjnych. Ponadto 

18	 Zob. § 2 ust. 1c Rozporządzenia Ministra Edukacji z dnia 26 lipca 2024 r. zmieniające rozporządzenie 
w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach, 
Dz. U. z 2024 r. poz. 1158.

19	 J. Krukowski, Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, s. 160–161.



118

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Jakub Niedziółka

A
rt

y
k
u

ły

chroni to też prawo rodziców do zapewnienia dzieciom wychowania i naucza-
nia moralnego i  religijnego zgodnie ze swoimi przekonaniami: „W  świetle 
art. 48 ust.  1 Konstytucji rodzice mają prawo do wychowania dzieci zgodnie 
z  własnymi przekonaniami. Wychowanie to powinno uwzględnić stopień 
dojrzałości dziecka, a także wolność jego sumienia i wyznania oraz jego prze-
konania. W kontekście komentowanego przepisu zasadę tę należy odczytywać 
łącznie z art. 53 Konstytucji wyrażającą wolność sumienia i wyznania. Zgodnie 
z art. 53 ust. 3 Konstytucji rodzice mają prawo do zapewnienia dzieciom wycho-
wania i nauczania moralnego i religijnego zgodnie z własnymi przekonaniami” 20.

W przypadku omawianego nowego Rozporządzenia nie dochodzi do narusze-
nia przywoływanych przepisów gwarancyjnych w stopniu powodującym całkowi-
te usunięcie religii ze szkół, jednak brak porozumienia może stanowić zachętę dla 
prawodawcy w kierunku ich alienacji, które naruszałoby prawa zagwarantowane 
Kościołom i innym związkom wyznaniowym nauczającym religii w szkołach. 
Zatem, aby móc zmienić nowe Rozporządzenie bez porozumienia odpowiednich 
władz, należałoby najpierw zmienić obowiązującą ustawę o systemie oświaty.

Pogląd przeciwny co do potrzeby zawarcia takiego „porozumienia”  z art. 12 
ust. 2 można odnaleźć w orzeczeniu Trybunału Konstytucyjnego z dnia 20 kwiet-
nia  1993  r. TK stwierdził w  nim, że „Przyjmując jako punkt wyjścia zasadę 
domniemania, że ustawodawca działa racjonalnie, należy przyjąć, że pojęcie 
»w  porozumieniu« użyte w  ustawie nie może oznaczać powszechnej zgody 
wszystkich Kościołów i związków wyznaniowych działających w Polsce. Biorąc 
bowiem pod uwagę zarówno ilość, jak i zróżnicowanie tych podmiotów, jest 
rzeczą mało prawdopodobną osiągnięcie ich całkowitej i wspólnej akceptacji 
spraw uregulowanych zaskarżonym rozporządzeniem” 21. Dalej Trybunał argu-
mentuje, iż „Pojęcie »w  porozumieniu« użyte przez ustawodawcę nie może 
zatem być traktowane, jako równoznaczne z pojęciem zgody wszystkich dzia-
łających w Polsce Kościołów i związków wyznaniowych. Gdyby ustawodawca 
chciał nadać pojęciu porozumienia taką treść wyraźnie by to sformułował 
w art. 12 ust. 2 ustawy o systemie oświaty” 22. W dalszej części TK przekonuje, że 
zwrot „w porozumieniu” należy w istocie rozumieć jako „opinię”, tzn. że przepis 
stwarza Kościołom i  innym związkom wyznaniowym możliwość wyrażenia 
opinii. Dzieje się tak dlatego, że przepis ten, zdaniem Trybunału, nakłada na 
ministra „jedynie obowiązek zebrania informacji i wymiany poglądów o stano-
wiskach wszystkich Kościołów i związków wyznaniowych zainteresowanych 

20	 A. Piszko, Art. 12 [w:] Ustawa o systemie oświaty. Komentarz, Warszawa 2018.
21	 Orzeczenie Trybunału Konstytucyjnego z dnia 20 kwietnia 1993 r. U 12/92, „OTK” 1993, nr 1 poz. 9.
22	 Tamże.



119

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające rozporządzenie…

A
rt

y
k
u

ły

nauczaniem religii w szkołach publicznych, aby móc najpełniej uwzględnić ich 
oczekiwania, pozostając w  zgodzie z  przepisami Konstytucji i  z  ustawami” 23.

Trudno jednak zgodzić się z zaprezentowaną argumentacją TK. Odchodzi 
ona od wykładni językowej ustawy, uznając ją za nieracjonalną ze względu na 
potencjalną niemożliwość osiągnięcia porozumienia za wszystkimi Kościołami 
i innymi związkami wyznaniowymi, wynikającą ze zbyt dużej ich liczby. Przyj-
muje się, że odejście od wykładni językowej tego przepisu jest akceptowalne 
m.in. w  przypadku, gdy wykładnia prawa może prowadzić do absurdalnych 
wniosków 24. Gdy stosowanie samej wykładni językowej może dać nieadekwatny 
wynik, należy porównać ją z wykładnią systemową i funkcjonalną 25.

Trybunał wychodzi z założenia „racjonalnego” ustawodawcy i „racjonalności 
jego działania”. Stwierdzenie przez Trybunał, że gdyby ustawodawca chciał, 
aby rozumieć „porozumienie” jako zgodę, to właśnie tego wyrażenia użyłby 
w ustawie, można oceniać bardzo niekorzystnie dla samego werdyktu Trybunału. 
Zgodnie z proponowaną przez TK koncepcją „racjonalnego ustawodawcy”, gdyby 
ustawodawca chciał, aby Kościoły i inne związki wyznaniowe wyraziły jedynie 
swoje stanowisko i poglądy, to nie użyłby w przepisie słowa „w porozumieniu”, 
a skorzystałby np. ze zwrotu „zasięga opinii”. Skoro bowiem ustawodawca jest 

„racjonalny”, należy z  całą pewnością założyć, że użyłby w  przepisie ustawy 
właśnie takiego zwrotu, jakiego chciał tam użyć i  jakie najpełniej oddałoby 
znaczenie, które chciał mu nadać, szczególnie w  wypadku, w  którym zwrot 
ten ma bardzo duże znaczenie prawne. Trybunał, pomijając aspekt systemowej 
wykładni, doprowadził w istocie do niebezpiecznego precedensu. Zmiana uży-
tego zwrotu „w porozumieniu” na inny, np. „po zasięgnięciu opinii”, nie tylko 
zmieniłaby całkowicie sens tego przepisu, ale może prowadzić do interpretacji, 
że przy obiektywnej trudności realizacji „porozumienia” można bez przeszkód 
odejść od niego na rzecz „zasięgnięcia opinii”, nawet bez próby porozumienia 
się z innym podmiotem, o ile „porozumienie” lub „zgoda” nie wydają się racjo-
nalne. Zatem w powyższym przypadku pominięcie wykładni systemowej może 
doprowadzić do nieprawidłowości wewnątrz systemu prawa 26.

TK nie odczytał również poprawnie funkcji tego przepisu. Skupiając się na 
głównym celu, jakim jest danie Kościołom i innym związkom wyznaniowym 
możliwości wyrażenia stanowiska co do proponowanej treści rozporządzenia, 
pominął całkowicie drugą funkcję tego przepisu. Jest nią ochrona prawa do 
zapewnienia dzieciom wychowania i nauczania moralnego i religijnego zgodnie 

23	 Tamże.
24	 T. Chauvin, T. Stawecki, P. Winczorek, Wstęp do prawoznawstwa, Warszawa 2021, s. 253.
25	 Postanowienie Sądu Najwyższego z dnia 26 kwietnia 2007 r. I KZP 6/07, „OSNKW” 2007, nr 5 

poz. 37.
26	 S. Lewandowski [w:] Logika dla prawników. Wydanie 12, red. A. Malinowski, Warszawa 2020, s. 258–260.



120

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Jakub Niedziółka

A
rt

y
k
u

ły

z przekonaniami rodziców (art. 53 ust. 3 Konstytucji RP) oraz prawa do naucza-
nia religii w szkołach (art. 53 ust. 4 Konstytucji RP) przed arbitralnym działaniem 
państwa. „Porozumienie”, o którym mowa w art.  12 ust. 2 ustawy o systemie 
oświaty, stanowi barierę przed potencjalną próbą ograniczenia konstytucyjnych 
praw człowieka (ucznia) przez redukcję liczby lekcji religii do zera. Jest to me-
chanizm obronny przyznany przez Rzeczpospolitą jej obywatelom, chcącym, aby 
ich dzieci uczęszczały na lekcje religii. Ponadto przepis ten chroni także pracę 
katechetów nauczających religię. Wynika to z faktu, że każdorazowe porozumie-
nie między państwem a Kościołami i związkami wyznaniowymi nauczającymi 
religii w  szkole może brać pod uwagę ich sytuację materialną, zaistniałą po 
zmianie rozporządzenia. Natomiast okres na przygotowanie porozumienia daje 
dodatkowy czas samym katechetom na zdobycie nowych kompetencji czy wyra-
żenie swojego stanowiska wobec proponowanych zmian, które mogą ich dotknąć.

W orzeczeniu Trybunału można dostrzec jeszcze inne zagadnienie wyma-
gające uwagi. TK, mówiąc o zebraniu opinii od Kościołów i innych związków 
wyznaniowych, używa zwrotu „zainteresowanych nauczaniem religii w  szko-
łach publicznych” 27, podczas gdy ustawa mówi o porozumieniu z „Kościołem 
Katolickim, Polskim Autokefalicznym Kościołem Prawosławnym oraz innymi 
kościołami i związkami wyznaniowymi”, nie zawężając tego jedynie do tych 
zainteresowanych nauczaniem religii. Należy zgodzić się z przedstawionym przez 
Michała Pietrzaka stanowiskiem, że „Przez wprowadzenie pojęcia «zaintereso-
wane» Kościoły i związki wyznaniowe [Trybunał – J.N.] naruszył konstytucyjną 
zasadę równouprawnienia wszystkich Kościołów i  związków wyznaniowych. 
[…] Nie powołał się bowiem na żadne kryterium, które by pozwoliło odróżnić 
zainteresowanych od niezainteresowanych” 28. Należy przyjąć, że minister po-
winien próbować porozumieć się z każdym ze 193 Kościołów i innych związków 
wyznaniowych, choćby dlatego, żeby ustalić, który z nich spełnia warunki do 
prowadzenia lekcji religii w szkołach publicznych i może je prowadzić, a który nie.

Orzeczenie to, jak zatem wykazano, budzi bardzo duże wątpliwości co do jego 
zgodności z prawem, a najlepiej ilustrują to słowa Michała Pietrzaka: „w konse-
kwencji przyjętej interpretacji TK nadał art. 12 ust. 2 ustawy o systemie oświaty 
[…] następującą treść: Minister Edukacji Narodowej po zasięgnięciu opinii Koś-
cioła Katolickiego i Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego oraz 
innych zainteresowanych Kościołów i związków wyznaniowych określa […]” 29.

W  świetle przytoczonych wyżej argumentów nie sposób nie zgodzić się 
z powyższym poglądem, ponieważ odejście od sformułowania „w porozumieniu” 

27	 Orzeczenie TK z dnia 20 kwietnia 1993 r. dz. cyt.
28	 M. Pietrzak, Glosa do orzeczenia TK z dnia 20 kwietnia 1993 r. U 12/92, „Państwo i Prawo” 1993, 

nr 8 (570), s. 110.
29	 Tamże.



121

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające rozporządzenie…

A
rt

y
k
u

ły

do zwrotu „obowiązku zebrania informacji i wymiany poglądów” całkowicie 
zmienia sens obowiązującego wciąż tekstu ustawy, zmniejszając tym samym 
niezależność Kościołów i innych związków wyznaniowych w relacjach z pań-
stwem oraz obniżając standardy ochrony praw i  wolności konstytucyjnych 
przewidzianych w art. 53 Konstytucji RP.

Zgodnie jednak z  art.  190  ust.  1  Konstytucji RP orzeczenie to ma moc 
powszechnie obowiązującą i  jest ostateczne 30. Zatem do czasu ewentualnego 
ponownego podjęcia przez Trybunał tej kwestii nie jest możliwe stosowanie 
interpretacji odmiennej.

Należy zatem stwierdzić, że nowe Rozporządzenie w aspektach materialnych 
może naruszać istniejący porządek prawny zarówno przez nieodpowiednio 
zdefiniowane vacatio legis i  brak przepisów przejściowych, jak i  w  kwestii 
formalnej, tj. braku porozumienia ministra z Kościołami i innymi związkami 
wyznaniowymi nauczającymi religii w szkole, przy uznaniu nieprawidłowości 
w orzeczeniu Trybunału Konstytucyjnego lub ewentualnym nowym orzeczeniu, 
które uwzględniłoby uwagi do orzeczenia poprzedniego.

Ostatnim aspektem pozostaje kwestia zbadania niezgodności nowego 
Rozporządzenia z Konstytucją RP (art. 2, art. 25 ust. 5, art. 53 ust. 3 i 4) oraz 
z ustawą o systemie oświaty. Z informacji prasowych można dowiedzieć się, że 
KEP i PRE złożyły petycje do Pierwszej Prezes SN z prośbą o wystąpienie do 
TK z wnioskiem o kontrolę. Jest to w pełni zgodne z prawem petycyjnym, gdyż 
zgodnie z art. 2 ustawy o petycjach petycję może wnieść osoba prawna lub grupa 
podmiotów do organu władzy publicznej w związku z wykonywanymi przez nie 
zadaniami. Zgodnie z art. 191 ust. 1 pkt 1 Konstytucji RP Pierwszy Prezes SN 
jest organem uprawnionym do wnoszenia wniosku do TK o zbadanie zgodności 
rozporządzenia z treścią Konstytucji RP, ustawy i umowy międzynarodowej 
(art.  188  pkt  3  Konstytucji RP). Sama Pierwsza Prezes SN natomiast złożyła 
wniosek do TK o  zbadanie nowego rozporządzenia z  obecnym porządkiem 
prawnym, a  Trybunał wydał zabezpieczenie, które ma zawiesić stosowanie 
rozporządzenia MEN do czasu zbadania go przez TK 31.

Samo jednak działanie KEP i PRE nie wydaje się jasne ze względu na to, że 
Kościoły i inne związki wyznaniowe zgodnie z art. 191 ust. 1 pkt 5 Konstytucji RP 
także mogą wnosić takie wnioski do TK, jeśli akt normatywny dotyczy spraw 
objętych zakresem ich działalności. Sprawdzenia wymaga zatem, czy kwestia 
organizacji religii w szkołach jest jedną ze spraw objętych zakresem działalno-
ści np. Kościoła katolickiego. W tym celu należy zapoznać się z treścią Ustawy 

30	 W. Skrzydło, Art. 190 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, wyd. VII, Warszawa 2013.
31	 M. Sewastianowicz, P. Rojek-Socha, Jest zabezpieczenie TK w  sprawie lekcji religii, prawo.pl,  

https://www.prawo.pl/oswiata/wniosek-do-tk-w-sprawie-lekcji-religii-jest-zabezpieczenie,528790.html 
[dostęp: 23.10.2024].



122

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Jakub Niedziółka

A
rt

y
k
u

ły

z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypo-
spolitej Polskiej 32. W artykułach 18–24 znajdują się przepisy dotyczące nauczania 
religii. W podanych przepisach Państwo uznaje prawo Kościoła katolickiego do 
nauczania religii (art. 18), a zgodnie z art. 19 ust. 2 takie nauczanie może odby-
wać się w szkole. Regulacje dotyczące nauczania religii znajdują się w dziale II 
przywołanej ustawy pt. „Działalność Kościoła”. Zatem zarówno z przesłanek 
materialnych (przyznania Kościołowi katolickiemu prawa nauczania religii 
w szkole), jak i formalnych (umieszczenia ich w dziale „Działalność Kościoła”) 
należy uznać, że zmiana nowego Rozporządzenia dotyczącego organizacji lekcji 
religii leży w kręgu spraw objętych zakresem działalności Kościoła katolickiego.

Jeśli chodzi np. o  Polski Autokefaliczny Kościół Prawosławny, to w  Usta-
wie z dnia 4  lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego 33, choć skromniejsze ilościowo, również znajdują 
się przepisy przyznające temu Kościołowi prawo do nauczania religii (art. 15). 
Zatem i w tym przypadku można zgodzić się, że leży to w kręgu spraw objętych 
zakresem działalności Kościoła. Podobne regulacje znajdują się w ustawach in-
dywidualnych Kościołów protestanckich zrzeszonych w PRE.

Należy zatem uznać, że zarówno Kościół katolicki, jak i poszczególni człon-
kowie PRE są uprawnieni do bezpośredniego złożenia wniosku do TK o zbada-
nie zgodności nowego Rozporządzenia z Konstytucją RP i ustawą o systemie 
oświaty. Sam wybór odpowiedniej ścieżki inicjującej proces sprawdzania jest 
autonomicznym wyborem Kościoła katolickiego i  PRE. Ścieżka petycji do 
Pierwszej Prezes SN jest zatem jak najbardziej dozwolona i zgodna z prawem, 
jednak wydaje się dłuższa niż samodzielne złożenie wniosku do TK przez Kościół 
i inny związek wyznaniowy. Mogło to szczególnie zastanawiać ze względu na 
krótkie vacatio legis i wejście w życie rozporządzenia już 1 września 2024 roku, 
co dawało bardzo mało czasu na działanie 34.

Aby zażegnać powstały problem prawny, należałoby przede wszystkim 
wycofać z obrotu prawnego potencjalnie wadliwe nowe Rozporządzenie i jak 
najszybciej przystąpić do rozmów z Kościołami i innymi związkami wyznanio-
wymi, aby proponowane przez Ministerstwo zmiany mogły być wprowadzone 
np. z  początkiem kolejnego roku szkolnego, z  zachowaniem pewności co do 
poprawności trybu, w jakim zostanie ono wprowadzone.

32	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1966 ze zm.
33	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 544.
34	 M. Przeciszewski, Prof. Borecki: Rozporządzenie minister Barbary Nowackiej jest wadliwe i nielegalne, 

rp.pl, https://www.rp.pl/polityka/art40953921-prof-borecki-rozporzadzenie-minister-barbary-
-nowackiej-jest-wadliwe-i-nielegalne [dostęp: 31.10.2024].



123

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające rozporządzenie…

A
rt

y
k
u

ły

Bibliografia

Borecki P., Konstytucyjność regulacji szkolnej nauki religii (głos w dyskusji), „Studia 
prawnicze” 2008, nr 2 (176), s. 31–40.

Chauvin T., Stawecki T., Winczorek P., Wstęp do prawoznawstwa, Warszawa 2021.
Florczak-Wątor M., Art. 2 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, 

red. P. Tuleja, Warszawa 2023.
Krukowski J., Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2008.
Lach I., Dziecko jako podmiot wolności sumienia i wyznania, Warszawa 2016.
Lewandowski S. [w:] Logika dla prawników. Wydanie  12, red. A. Malinowski, 

Warszawa 2020, s. 258–260.
Mezglewski A., Polski model edukacji religijnej w szkołach publicznych, Lublin 2009.
Mezglewski A., Misztal H., Stanisz P., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2008.
Petycje Kościołów w sprawie rozporządzenia dotyczącego nauki religii, ekumenia.pl, 

https://ekumenia.pl/aktualnosc/petycje-kosciolow-w-sprawie-rozporzadzenia- 
dotyczacego-nauki-religii/ [dostęp: 23.10.2024].

Pietrzak M., Glosa do orzeczenia TK z dnia 20 kwietnia 1993 r. U 12/92, „Państwo 
i Prawo” 1993, nr 8 (570), s. 109–115.

Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2010.
Piszko A., Art. 12 [w:] Ustawa o systemie oświaty. Komentarz, Warszawa 2018.
Projekt rozporządzenia Ministra Edukacji ws. sposobu organizowania nauki religii 

w szkołach skierowany do konsultacji społecznych, gov.pl, https://www.gov.pl/web/
edukacja/projekt-rozporzadzenia-ministra-edkacji-ws-sposobu-organizowania- 
nauki-religii-w-szkolach-skierowany-do-konsultacji-spolecznych [dostęp: 23.10.2024].

Przeciszewski M., Prof. Borecki: Rozporządzenie minister Barbary Nowackiej jest 
wadliwe i nielegalne, rp.pl, https://www.rp.pl/polityka/art40953921-prof-borecki- 
rozporzadzenie-minister-barbary-nowackiej-jest-wadliwe-i-nielegalne [dostęp:  
31.10.2024]

Sewastianowicz M., Rojek-Socha P., Jest zabezpieczenie TK w sprawie lekcji religii, 
prawo.pl, https://www.prawo.pl/oswiata/wniosek-do-tk-w-sprawie-lekcji-
religii-jest-zabezpieczenie,528790.html [dostęp: 23.10.2024].

Skrzydło W., Art.  190 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, 
Warszawa 2013.

Wiącek M., List Rzecznika Praw Obywatelski do Minister Edukacji Narodowej 
z 10.06.2024 r. bip.brpo.gov.pl, https://bip.brpo.gov.pl/sites/default/files/2024–06/
Do_MEN_szkoly_religia_nauka_10_06_2024.pdf [dostęp:  31.10.2024].

Zubik M., Sokolewicz W., Art. 2 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Ko-
mentarz, t. 1, red. L. Garlicki, Warszawa 2016.



124

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Jakub Niedziółka

A
rt

y
k
u

ły

Akty prawne

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. Dz. U. z 1997 r. 
Nr 78 poz. 483 ze zm.

Orzeczenie Trybunału Konstytucyjnego z  dnia  20  kwietnia  1993  r. U  12/92, 
„OTK” 1993, nr 1 poz. 9.

Postanowienie Sądu Najwyższego z  dnia  26  kwietnia  2007  r. I  KZP  6/07, 
„OSNKW” 2007, nr 5 poz. 37.

Rozporządzenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w spra-
wie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przed-
szkolach i szkołach, tekst jedn. Dz. U. z 2020 r. poz. 983.

Rozporządzenie Ministra Edukacji z  dnia  26  lipca  2024  r. zmieniające roz-
porządzenie w  sprawie warunków i  sposobu organizowania nauki religii 
w publicznych przedszkolach i szkołach, Dz. U. z 2024 r. poz. 1158.

Ustawa z  dnia  17  maja  1989  r. o  stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1966 ze zm.

Ustawa z dnia 4 lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 544.

Ustawy z dnia 7 września 1991 r. o systemie oświaty, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. 
poz. 750 ze zm.

Ustawa z dnia 11 lipca 2014 r. o petycjach, tekst jedn. Dz. U. z 2018 r. poz. 870.

Streszczenie

W  poniższym artykule autor przedstawia zmiany wprowadzane w  rozporządze- 
niu w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przed-
szkolach i szkołach oraz analizuje zgodność powyższych przepisów z obowiązującym 
porządkiem prawnym. W szczególności autor bada zgodność nowego rozporządzenia 
z ustawą o systemie oświaty, a także Konstytucją, a także porównuje aktualną sytuację 
prawną z podobnymi przypadkami, które miały miejsce w przeszłości, m.in. poprzez 
ocenę trafności argumentacji wyroku Trybunału Konstytucyjnego, który wypowiadał 
się w podobnej sprawie. W zakończeniu autor analizuje możliwe konsekwencje prawne 
wejścia w życie nowego rozporządzenia.

Słowa kluczowe: nauka religii w  szkole, katecheza, prawo do edukacji religijnej, 
prawo oświatowe



125

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające rozporządzenie…

A
rt

y
k
u

ły

SUMMARY

REGULATION OF THE MINISTER OF EDUCATION AMENDING THE REGULATION ON 
THE CONDITIONS AND METHODS FOR ORGANISING RELIGIOUS EDUCATION IN 

PUBLIC NURSERIES AND SCHOOLS – CRITICAL REMARKS

In the following article, the author presents the changes introduced in the regulation 
on the conditions and methods for organising religious education in public nurseries 
and schools, and analyses the legality of these provisions with the current legal system. 
In particular, the author examines the legality of the new regulation with the Education 
System Act and the Constitution, and compares the current legal situation with similar 
cases from the past, including an assessment of the Constitutional Tribunal judgement 
on a related matter. In conclusion, the author analyses the potential legal consequences 
of the new regulation coming into force.

Keywords: religious education, catechism, right to religious education, education law



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

127

Piotr Nowak*

Chrześcijańska Akademia Teologiczna w Warszawie

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła 
Zielonoświątkowego w RP  

i instytucji go poprzedzających

Wprowadzenie

Celem niniejszego artykułu jest ukazanie procesu kształtowania się sytuacji praw-
nej Kościoła Zielonoświątkowego w Rzeczypospolitej Polskiej, uwzględniając 
wszystkie wspólnoty, z których ten związek wyznaniowy się wywodzi, w okresie 
zaborów, okresie międzywojennym, czasie okupacji niemieckiej i Polski Ludowej, 
aż po rok 1997, kiedy to została uchwalona regulująca jego status ustawa sejmu.

Kościół Zielonoświątkowy w  RP jest częścią ruchu zielonoświątkowego, 
czyli pentekostalnego. Powstanie współczesnego pentekostalizmu 1 łączy się 
przede wszystkim z  dwoma ośrodkami w  Stanach Zjednoczonych. Pierwszy 
to Bethel Bible College w  Topece, prowadzony przez Charlesa F. Parhama 
(1873–1929) 2, gdzie podczas modlitwy 1 stycznia 1901 roku wystąpiła glosolalia 
(mówienie „innymi językami”), specyficzne zachowanie religijne typowe dla 
zielonoświątkowców. Kolejnym ośrodkiem stała się kaplica przy Azusa Street 
w Los Angeles, w której w 1906 roku kaznodzieja William Seymour (1870–1922) 
organizował charyzmatyczne zgromadzenia przebudzeniowe 3.

*	 ORCID 0000-0003-1802-6463, e-mail: p.nowak@chat.edu.pl
1	 Według Waltera J. Hollenwegera za zielonoświątkowców uważa się tych, „którzy nauczają co najmniej 

o dwóch następujących po sobie i różnych przełomowych przeżyciach w życiu chrześcijanina (odro-
dzenie i chrzest w Duchu). […] Zielonoświątkowcy podkreślają znaczenie szczególnego dzieła łaski 
Bożej, będącego następstwem nawrócenia, jakim jest chrzest Duchem Świętym, zwany także chrztem 
w Duchu Świętym, a którego zewnętrznym przejawem jest dar glosolalii”, zob. W. Włoch, Zielono-
świątkowy ruch [w:] Religia. Encyklopedia PWN, red. T. Gadacz, B. Milerski, Warszawa 2003, t. 9, CD.

2	 Charles F. Parham sformułował definicję teologiczną pentekostalizmu, łącząc „języki” z chrztem 
Duchem Świętym, co znaczyło, że chrzest Duchem Świętym jest zawsze potwierdzany przez mó-
wienie innymi językami. Zob. M. Kamiński, Kościół Zielonoświątkowy w Polsce w latach 1988–2008. 
Studium historyczno-ustrojowe, Warszawa 2012, s. 25.

3	 W. Włoch, dz. cyt.; V. Synan, Pentecostalism: William Seymour. What scoffers viewed as a weird 
babble of tongues became a world phenomenon after his Los Angeles revival, christianitytoday.com,  
http://www.christianitytoday.com/history/issues/issue-65/pentecostalism-william-seymour.html 
[dostęp: 14.04.2022].

http://www.christianitytoday.com/history/issues/issue-65/pentecostalism-william-seymour.html


128

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

Nowo powstały ruch zielonoświątkowy bardzo dynamicznie rozwijał się 
zarówno w Ameryce, jak też na innych kontynentach, w tym w Europie, gdzie 
dotarł już w  1907  roku 4. Na ziemiach polskich rozprzestrzeniał się przede 
wszystkim w dwóch nurtach – jako Związek dla Stanowczego Chrześcijaństwa 
(używano także nazwy Związek Stanowczych Chrześcijan) oraz Związek Zborów 
Chrześcijan Wiary Ewangelicznej (używano także nazwy Kościół Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej) 5. Po kilkudziesięciu latach – po okresie uczestnictwa ich 
reprezentantów w innej denominacji, którą był Zjednoczony Kościół Ewange
liczny – obydwa związki połączyły się, tworząc Kościół Zielonoświątkowy w RP 6.

I. Związek dla Stanowczego Chrześcijaństwa

Związek dla Stanowczego Chrześcijaństwa (Bund für entschiedenes Christentum) 
został zarejestrowany przez władze austriackie w starostwie w Cieszynie dekre-
tem nr 30301 z 15 sierpnia 1910 roku 7. Był pierwszą zielonoświątkową wspólnotą 
utworzoną i zarejestrowaną przez Polaków na ziemiach polskich. Założycielami 
Związku były osoby wykluczone z neopietystycznej Społeczności Chrześcijań-
skiej działającej od 1904 roku w ramach Kościoła ewangelicko-augsburskiego na 
Śląsku Cieszyńskim. Powodem wykluczenia ze Społeczności była ich odmowa 
zaniechania wyznawania idei oraz stosowania praktyk zielonoświątkowych, 
które przyjęli już w 1908 roku 8.

4	 D. Bundy, Thomas Ball Barratt, Paper presented at the 10th EPCRA conference in Leuven, Belgium, 
seeking4truth.com, http://www.seeking4truth.com/thomas_ball_barratt.htm [dostęp: 14.04.2022]; 
A. Richter, Thomas Ball Barratt (1862–1940) – pionier pentekostalizmu europejskiego [rozprawa doktor-
ska obroniona na Wydziale Teologicznym Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie], 
Warszawa 2018 [maszynopis w Bibliotece Głównej ChAT].

5	 E. Czajko, Sytuacja prawna ruchu zielonoświątkowego w Polsce w perspektywie historycznej, Warszawa 
2000, s. 7–8.

6	 Należy zauważyć, że istniały także społeczności pentekostalne działające niezależnie od wymie-
nionych związków, tworząc własne struktury eklezjalne. Pierwsze wspólnoty zielonoświątkowe na 
terenach Polski podzielonej zaborami powstawały we wschodniej części Cesarstwa Niemieckiego. 
Środowiskiem szczególnie podatnym na idee pentekostalne okazał się neopietystyczny ruch Ge-
meinschaftsbewegung, „który poprzedzał i ostatecznie wyłonił z siebie niemiecki pentekostalizm. 
Jego kaznodzieje, po rozłamie w 1909 roku, zorganizowali zielonoświątkowe Kościoły Niemiec”, 
zob. Z. Pasek, Ruch zielonoświątkowy. Próba monografii, Kraków 1992, s. 140.

7	 E. Czajko, dz. cyt., s. 7.
8	 Kwestiami spornymi pomiędzy luteranami i zielonoświątkowcami były: prawdziwa pokuta, chrzest 

dorosłych, chrzest Duchem Świętym i Wieczerza Pańska, zob. H.R. Tomaszewski, Wspólnoty chrześ-
cijańskie typu ewangeliczno-baptystycznego na terenie Polski w latach 1858–1958, Warszawa 2006, s. 139; 
M. Kamiński, dz. cyt., s. 38; Z. Pasek, dz. cyt., s. 144 i n.; W. Gajewski, Kościół zielonoświątkowy: 
Geneza, dzieje, teologia, duchowość i perspektywy [w:] Nierzymskokatolickie Kościoły chrześcijańskie 
we współczesnej Polsce, red. Z.J. Winnicki, T. Dębowski, Toruń 2007, s. 124.



129

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego…

A
rt

y
k
u

ły

Uzyskana przez Stanowczych Chrześcijan legalizacja miała formę stowarzy-
szenia kulturalno-oświatowego. W zarejestrowanym statucie brakuje deklaracji 
doktrynalnej, a jako główny cel działalności związku podano: humanitarność, 
budzenie i wykonywanie miłosierdzia chrześcijańskiego, pielęgnowanie wstrze-
mięźliwości, ratowanie ludzi upadłych i pijaków z ich duchowej i cielesnej nędzy, 
opieka nad chorymi, sierotami, kalekami i starcami, pielęgnowanie chrześcijań-
skiej społeczności. Formalnie członkowie związku nadal należeli do Kościoła 
luterańskiego, w którym zawierali małżeństwa i chrzcili dzieci, natomiast życie 
religijne pielęgnowali w swoich zborach, gdzie uczestniczyli w nabożeństwach 
z Wieczerzą Pańską, otrzymywali bezpośrednią opiekę duszpasterską i formację 
duchową oraz brali udział w  organizowanych przedsięwzięciach ewangeliza-
cyjnych i prospołecznych. Taki stan rzeczy miał miejsce aż do 1947 roku, tj. do 
powstania Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego 9.

Przed 1914 rokiem związek składał się z czterech zborów (w Tyrze, Nieborach, 
Dolnym Żukowie, Ustroniu) i  liczył ponad 80 osób 10. Po I  wojnie światowej 
powstały kolejne zbory: Sucha Góra, Wisła Malinka, Wisła Głębce, Milików, 
Gródek. W okresie międzywojennym działalność Stanowczych Chrześcijan nie 
napotykała większych przeszkód. W 1939 roku związek liczył około 2000 człon-
ków 11. Podczas II wojny światowej władze okupacyjne zakazały organizowania 
nabożeństw, co zmusiło członków zborów do zbierania się w małych grupach 

„po domach”. Po roku 1945 Stanowczy Chrześcijanie zacieśnili kontakty z  in-
nymi grupami typu ewangelikalnego, co doprowadziło do ich wejścia w skład 
Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego w 1947 roku 12.

II. Związek Zborów Chrześcijan Wiary Ewangelicznej

Ruch pentekostalny na Kresach Wschodnich Rzeczypospolitej rozwijał się 
przede wszystkim dzięki repatriantom ze Stanów Zjednoczonych i  Kanady. 
Po zakończeniu I  wojny światowej wracali do kraju pełni pasji do głoszenia 
Ewangelii i  propagowania idei zielonoświątkowych. Zakładali „samodzielne 
i niezależne zbory (ewangelicznych chrześcijan – zielonoświątkowców, ewan-
gelicznych chrześcijan w duchu apostolskim, pięćdziesiątników), które ubiegały 
się o legalizację” 13. W Polsce północnej i centralnej zbory powstawały przede 

9	 Z. Pasek, dz. cyt., s. 146.
10	 A. Kominek, Ruch Stanowczych Chrześcijan, „Chrześcijanin” 1977, nr 7–8, s. 36–37.
11	 Z. Pasek, dz. cyt., s. 149–150.
12	 Tamże.
13	 H.R. Tomaszewski, Wspólnoty chrześcijańskie…, dz. cyt., s. 141.



130

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

wszystkim „pod wpływem anglosaskich organizacji misyjnych, a składały się 
głównie z osób narodowości niemieckiej” 14.

Wyzwania stojące przed młodym ruchem religijnym doprowadziły w drugiej 
połowie lat dwudziestych do stopniowego zacieśniania kontaktów pomiędzy 
zborami z Kresów Wschodnich, Pomorza i Polski Centralnej. Dynamiczny wzrost 
liczby zborów oraz wiernych domagał się między innymi przygotowanych kadr 
duchownych i nauczycielskich, rozwoju administracji, działalności wydawniczej 
i charytatywnej. Z tych powodów, podczas pierwszego ogólnopolskiego zjazdu 
delegatów zborów zielonoświątkowych w dniach 22–25 maja 1929 roku w Starej 
Czołnicy (powiat łucki), została podjęta decyzja o powołaniu Związku Zborów 
Chrześcijan Wiary Ewangelicznej (ZZChWE) z centralą w Łodzi 15. Zaakcepto-
wano przygotowany statut, wyznanie wiary oraz wybrano jedenastoosobowy 
Komitet Związku, którego prezesem został Arthur Bergholz 16.

Według danych przekazanych Ministerstwu Wyznań Religijnych i Oświece-
nia Publicznego w roku 1931 Związek Zborów Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 
liczył 8178 wiernych zrzeszonych w  111 zborach 17. Jednak zdaniem Vladimira 
Franchuka w 1931 roku Związek miał 12 204 wiernych, natomiast w roku 1939 – 
około 25 000 wiernych w 300 zborach 18.

Należy podkreślić, że pomimo podejmowanych starań w okresie międzywo-
jennym Związek nie uzyskał od państwa legalizacji 19. Sporządzona w MWRiOP 
tabela pt. Związki wyznaniowe prawnie nie uznane na całym obszarze Rzeczypospo-
litej – stan prawny z 1 I 1938 roku przedstawia stan prawny zielonoświątkowców 
bardzo jednoznacznie: „b. dzielnica pruska – nie uznani, b. dzielnica rosyjska – 
tolerowani, b. dzielnica austriacka – nie uznani” 20.

Podczas II wojny światowej niemieckie władze okupacyjne (podobnie 
jak w przypadku Stanowczych Chrześcijan na Śląsku Cieszyńskim) zakazały 

14	 M. Kamiński, dz. cyt., s. 50.
15	 H.R. Tomaszewski, Wspólnoty chrześcijańskie…, dz. cyt., s. 142–143. Na temat powstania ZChWE 

pisał Henryk Świątkowski: „Uznając, że «w kraju są ludzie, którzy przywłaszczyli sobie nazwę 
zielonoświątkowców, a życie ich i praktyki religijne nie zgadzają się z Pismem św.», obecnie chcą 
oni odrzucić tę nazwę i wystąpili do Min. W. R. i O. P. z podaniem o zarejestrowanie ich związku 
p.n. «Chrześcijan Wiary Ewangelicznej»”, zob. H. Świątkowski, Wyznania religijne w Polsce ze szcze-
gólnym uwzględnieniem ich stanu prawnego, cz. 1: Wyznania i związki religijne, Warszawa 1937, s. 192.

16	 Tamże, s. 24. Arthur Bergholz był pastorem niemieckiego zboru zielonoświątkowego w Łodzi, zob. 
G. Sommer, The Influence of German Pentecostal Churches in Foreign Countries on the Development of 
Pentecostalism in Germany (HT), A Lecture at the University of Leuven, Belgium, in September 2003, 
s. 5, pmgermany.com, http://pmgermany.com/wp-content/uploads/2010/08/germanethnic_pen-
tecostals.pdf [dostęp: 20.05.2022].

17	 Archiwum Kościoła Zielonoświątkowego, Odpowiedź Związku Zborów Chrześcijan Wiary Ewan-
gelicznej z dnia 20 lutego 1931 r. na pytania Ministerstwa WRiOP.

18	 M. Kamiński, dz. cyt., s. 50–51.
19	 Tamże, s. 52.
20	 Archiwum Akt Nowych, MWRiOP, s. 149–152, za: K. Krasowski, Związki wyznaniowe w  II 

Rzeczypospolitej. Studium historyczno-prawne, Warszawa 1988, s. 59.



131

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego…

A
rt

y
k
u

ły

organizowania nabożeństw, co zmusiło członków zborów do potajemnych 
spotkań w małych grupach. W 1942 roku liderzy ZZChWE, w trosce o ochronę 
wiernych i przetrwanie zborów, nawiązali kontakt z księdzem superintendentem 
Konstantym Najderem, a ten przyjął ich do Kościoła metodystycznego, dając im 

„parasol ochronny”. Stało się tak dzięki porozumieniu zawartemu we Lwowie, 
na podstawie którego „Kościół Metodystyczny jako prawnie uznany i działający 
związek wyznaniowy w Generalnym Gubernatorstwie, otoczył opieką organiza-
cyjną i prawną społeczności zielonoświątkowe funkcjonujące w okolicach Prze-
myśla i Lwowa, w rejonie dawnych województw: lwowskiego, stanisławowskiego, 
tarnopolskiego, gwarantując im autonomię dotyczącą organizacji zborów, sprawo-
wania nabożeństw, a także zachowania własnych struktur organizacyjnych. Moż-
na powiedzieć był to swego rodzaju Kościół w polskim Kościele Metodystów” 21.

Po wojnie zbory zielonoświątkowe powróciły do organizowanych na nowo 
własnych związków wyznaniowych 22, choć niektórzy zielonoświątkowcy pozo-
stali członkami Kościoła metodystycznego 23.

III. Zielonoświątkowcy w Zjednoczonym 
Kościele Ewangelicznym

Po zakończeniu II wojny światowej, w nowej polskiej rzeczywistości politycznej, 
Kościoły (związki, zrzeszenia) typu ewangelikalnego (w tym zielonoświątkowe) 
podejmowały próby utworzenia unii kościelnych. Jedną z nich, w celu „nawią-
zania szczerej wzajemnej współpracy i bratniego współżycia”, z jednoczesnym 
prawem każdego z Kościołów do zachowania dotychczasowej autonomii, było 
zorganizowanie Unii Kościołów Ewangelicznych 24.

21	 W tym przypadku można mówić o swoistej unii kościelnej zawartej przez zielonoświątkowców z me-
todystami, zob. Z. Kamiński, Metodystyczne Seminarium Teologiczne im. Jana Łaskiego w Warszawie 
w latach 1923–2013 [w:] Methodos. Przegląd teologiczno-społeczny Wyższego Seminarium Teologicznego 
im. Jana Łaskiego w Warszawie, red. Z. Kamiński, E. Puślecki, Warszawa 2024, s. 48–52.

22	 Tamże, s. 51.
23	 Z rodziny o tradycjach zielonoświątkowych pochodził np. ks. sup. Adam Kuczma, zwierzchnik 

Kościoła metodystycznego w latach 1983–1989, zob. E. Puślecki, Ewangelik wyznania metodystycznego 
[w:] Ekumenizm i ewangelicyzm. Studia ofiarowane Profesorowi Karolowi Karskiemu w 70. urodziny, 
red. M. Hintz, T.J. Zieliński, Warszawa 2010, s. 365; K. Karski, Kuczma Adam [w:] tegoż, Leksykon 
Ekumenistów, „Studia i Dokumenty Ekumeniczne” 2012, nr 1–2: Zeszyt specjalny, s. 102–103.

24	 Do tworzenia Unii Kościołów Ewangelicznych przystąpiły: Związek Zborów Ewangelicznych 
Chrześcijan, Związek Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, Zjednoczenie Kościołów Chrystusowych, 
Wolni Chrześcijanie, jako zrzeszenie religijne Zwolenników Nauki Pierwotnych Chrześcijan, 
oraz Stanowczy Chrześcijanie, zob. AAN ZKE, sygn. 1, Pismo Związku Zborów Ewangelicznych 
Chrześcijan: Projekt Unii Wyznań Ewangelicznych, Warszawa 31 X 1946 r.; AAN ZKE, sygn. 1, 
Statut Unii Wyznań Ewangelicznych w Polsce. Do przystąpienia do Unii zapraszano też baptystów, 
lecz bezskutecznie, zob. AAN ZKE, sygn. 1, Pismo Związku Zborów Ewangelicznych w Polsce do 
Kościoła Baptystów w Polsce, Warszawa 15 I 1947 r.; AAN ZKE, sygn. 1, Pismo do Braci Baptystów 



132

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

Z pięciu wyznań, które miały ją utworzyć, w zjeździe („konferencji braterskiej” 25) 
w dniach 24–26 maja 1947 roku w Ustroniu uczestniczyły tylko trzy: Związek dla 
Stanowczego Chrześcijaństwa (zielonoświątkowcy), Związek Ewangelicznych 
Chrześcijan oraz Zjednoczenie Wolnych Chrześcijan. Podczas zjazdu wymienio-
ne konfesje powołały do istnienia Zjednoczony Kościół Ewangeliczny (ZKE) 26. 
Było to dobrowolne połączenie się w jeden organizm eklezjalny trzech wcześniej 
niezależnych, aczkolwiek w dużym stopniu podobnych organizacji kościelnych 27.

Przywódcy Kościoła natychmiast podjęli działania mające na celu uzyskanie 
legalizacji ZKE, jednak w tej kwestii władze państwowe stwarzały wiele trudno-
ści. Ministerstwo Administracji Publicznej (MAP) otrzymało oficjalne pismo 
o ukonstytuowaniu się ZKE oraz jego statut, ale „jedynie przyjęło do wiadomości 
utworzenie Kościoła” 28 i poinformowało, że „Zjednoczony Kościół Ewangeliczny 
złożył do Ministerstwa swój statut, na podstawie którego do czasu jego zatwier-
dzenia może prowadzić swoją działalność religijną” 29. Niewątpliwie decyzja ta 
była spowodowana chęcią kontroli całokształtu działalności nowej konfesji.

W tej sytuacji, podczas kolejnych konsultacji, Departament Wyznań, w poro-
zumieniu z przedstawicielami ZKE, dokonał zmian w projekcie statutu polegają-
cych na wykreśleniu zdań o zachowaniu jedności religijnej ze współwyznawcami 
Kościołów zagranicznych i  działalności pozareligijnej oraz słów związanych 
z  kursami biblijnymi, szkołami czy też działalnością kulturalno-oświatową. 
Dodatkowo Departament Wyznań przedstawił „kilka klauzul, zobowiązujących 

zrzeszonych w Kościele Ewang. Chrześc. Baptystów, Warszawa 16 lutego 1947 roku; AAN ZKE, 
sygn. 1, Pismo Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego, Zjednoczenie Wolnych Chrześcijan, do 
Polskiego Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan Baptystów, Warszawa 28 VI 1947 roku, s. 1–2. Pier-
wotnie istniał plan, by do tego Kościoła unijnego należeli także metodyści, zob. AAN ZKE, sygn. 16, 
Okólnik Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego Nr 1, s. 1.

25	 W ZKE i  tworzących go ugrupowaniach mianem braci i sióstr określano wszystkich członków 
Kościołów ewangelikalnych, stąd np. określenie – konferencja braterska.

26	 AAN ZKE, sygn. 1, Pismo Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego do Polskiego Kościoła Ewan-
gelicznych Chrześcijan Baptystów, Warszawa 10 VI 1947 r. W wyniku wyborów w skład Najwyższej 
Rady Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego weszli: Stanisław Krakiewicz – prezes, Franciszek 
Więckiewicz i Karol Śniegoń – wiceprezesi, Ludwik Szenderowski – I sekretarz, Zdzisław Repsz – 
II sekretarz, Gustaw Stephan – I skarbnik, Władysław Łukawski – II skarbnik oraz członkowie: 
Bronisław Stawiński, Jan Wójtowicz, Paweł Folwarczny, Józef Mrózek, Adolf Małysz, Jan Śliwka, 
Paweł Cieślar, Józef Polok, zob. AAN ZKE, sygn. 16, Okólnik Zjednoczonego Kościoła Ewangelicz-
nego Nr 1, s. 1.

27	 Więcej na temat powstania ZKE zob. H.R. Tomaszewski, Zjednoczony Kościół Ewangeliczny 1947–1987, 
Warszawa 2009; J. Mironczuk, Polityka państwa wobec Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego w Polsce 
(1947–1989), Warszawa 2006, s. 32–56.

28	 P. Nowak, Kształcenie teologiczne w Zjednoczonym Kościele Ewangelicznym (1948–1988), Warszawa 2024, s. 36.
29	 AAN MAP, sygn. 1075, s. 4, Pismo Ministerstwa Administracji Publicznej, Departament Wyznaniowy 

do Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego, Warszawa, 29 I 1948 r. Kwestii rejestracji poszczegól-
nych Zborów i całego Kościoła został poświęcony Okólnik z 20 października 1949 roku, zob. AAN 
ZKE, sygn. 16, Okólnik Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego. Do wszystkich Zborów ZKE, 
s. 1–3, Warszawa 20 października 1949 r.



133

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego…

A
rt

y
k
u

ły

Zjednoczony Kościół Ewangeliczny równocześnie z wyrażeniem uznania jego 
statutu, do zachowania pewnych warunków w stosunku do władz państwowych, 
powołanych do ogólnego nadzoru w sprawach wyznaniowych” 30.

Chociaż władze państwowe korzystały z nadanego sobie prawa kontroli ży-
cia religijnego obywateli, zmuszając ZKE np. do zmian w statucie, Kościół nie 
tylko nie uzyskał formalnie legalizacji przez kolejne lata, ale nawet utrudniano 
mu działalność stricte religijną 31.

We wrześniu 1950 roku aresztowano przywódców ZKE oraz Zjednoczenia Koś-
ciołów Chrystusowych i Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej (KChWE) 32. 
Po tych tragicznych wydarzeniach nie było już możliwości podejmowania 
jakichkolwiek samodzielnych decyzji dotyczących funkcjonowania Kościoła. 
W 1953 roku władze państwowe doprowadziły do powiększenia ZKE o dwie wy-
mienione wspólnoty. KChWE reprezentował chrześcijaństwo pentekostalne. Tak 
więc od tego momentu do ZKE należały już dwa ugrupowania zielonoświątkowe 33.

Zmuszono Kościół nie tylko do powiększenia o kolejne grupy wyznaniowe, 
ale także zmiany charakteru związku wyznaniowego. Zniknął układ quasi- 

-federacyjny, a zamiast niego pojawiła się wymuszona jedność. „ZKE miał wów-
czas status nieuznanego związku religijnego, którego działalność była przez 
władze państwowe akceptowana. Prawne uznanie nastąpiło dopiero 31 lipca 

30	 AAN MAP, sygn. 1075, s. 10, Pismo Departamentu Wyznań L. dz. W. III. 11/93/48 z dnia 15 lipca 
1948 roku do Departamentu Politycznego. Według Departamentu Wyznań niezbędne było: uzyska-
nie zgody właściwych terenowo wojewodów na przeprowadzenie zmian majątkowych dotyczących 
nieruchomości posiadanych przez ZKE, względnie poszczególne zbory; meldowanie terenowym 
starostom o powstaniu nowych zborów, placówek i stacji misyjnych; zatwierdzanie przez wojewo-
dów wyboru przełożonych zboru i członków rad zborowych oraz przełożonego związku zborowego 
i członków rad związkowych; zatwierdzanie przez Ministerstwo Administracji Publicznej (w po-
rozumieniu z Ministerstwem Ziem Odzyskanych) wyboru prezesa i członków prezydium oraz 
członków Najwyższej Rady Kościoła; zatwierdzanie przez wymienione powyżej władze naczelne 
wszelkich uchwał i przepisów wydanych przez Naczelną Radę Kościoła dla całego Kościoła lub 
poszczególnego związku zborów, zob. AAN MAP, sygn. 1075, s. 10, Pismo Departamentu Wyznań 
L. dz. W. III. 11/93/48 z dnia 15 lipca 1948 roku do Departamentu Politycznego.

31	 J. Mironczuk, dz. cyt., s. 45.
32	 Więcej na temat aresztowań 1950 roku zob. tamże, s. 32–56; H.R. Tomaszewski, Zjednoczony…, 

dz. cyt., s. 75–117.
33	 AAN UdSW, sygn. 131/482, Notatka dot. Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego w PRL. Projekt, 

brak autora, Warszawa 1968 roku, brak dokładnej daty, s. 1–4. Urząd do Spraw Wyznań zawiadomił, 
że „przyjmuje do wiadomości zjednoczenie pięciu zrzeszeń religijnych, a mianowicie: Kościoła 
Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, Związku Stanowczych Chrześcijan, Związku Wolnych Chrześcijan, 
Związku Ewangelicznych Chrześcijan i Zjednoczenia Kościołów Chrystusowych Wyznania Ewange-
licznego w jeden związek religijny pod nazwą «Zjednoczony Kościół Ewangeliczny w P.R.L.»”, zob. 
AAN ZKE, sygn. 2, Pismo Urzędu do Spraw Wyznań do Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego 
w P.R.L., Rada Kościoła, [Warszawa] 20 sierpnia 1953 roku.



134

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

1959 roku, po zatwierdzeniu przez władze państwowe Statutu i wpisaniu ZKE 
do Rejestru Stowarzyszeń i Związków Religijnych UdSW” 34.

W praktyce Zjednoczony Kościół Ewangeliczny nie był taką jednością, jaką 
chciałyby go widzieć władze państwowe. W  1956  roku część byłych zborów 
KChWE podjęła próbę opuszczenia Kościoła z uwagi na konflikty na tle dok-
trynalnym i organizacyjnym oraz ochronę swojej tożsamości zielonoświątko-
wej. Wobec braku możliwości uzyskania odrębnej legalizacji większość z nich 
powróciła do ZKE 35. Podobną próbę podjęli wolni chrześcijanie w 1980 roku, 
ale tym razem (wobec zmienionej już sytuacji politycznej w kraju) zakończoną 
powodzeniem i utworzeniem samodzielnego Kościoła Wolnych Chrześcijan 36.

W 1987 roku nastąpiły już na tyle duże zmiany w Polsce, że poszczególne 
ugrupowania ZKE mogły podjąć decyzję o rozpoczęciu samodzielnego działania. 
Na „XII Synodzie Kościoła obradującego w Warszawie w dniu 22 maja 1987 roku 
podjęto uchwałę na podstawie § 34 pkt 3 Statutu 37, by dokonać reorganizacji Zjed-
noczonego Kościoła Ewangelicznego w PRL-u poprzez usamodzielnienie jego 
składowych konfesji, a po ich legalizacji wystąpić do Urzędu do Spraw Wyznań 
o skreślenie Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego z rejestru stowarzyszeń 
i związków wyznaniowych. Postanowiono również dokonać podziału Zborów 
i nieruchomości sakralno-kościelnych wg wykazów zatwierdzonych uprzednio 
przez Radę Kościoła i podpisanych przez wszystkich członków Prezydium Rady 
Kościoła” 38. Jednocześnie synod przedłużył okres funkcjonowania istniejącej 
rady Kościoła oraz prezydium do chwili legalizacji nowo powstałych Kościołów 39.

1 lutego 1988 roku minister-kierownik Urzędu do Spraw Wyznań (UdSW) 
stwierdził w wydanej decyzji: „skreślam związek religijny p.n. «Zjednoczony 
Kościół Ewangeliczny w  Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej» z  Rejestru sto-
warzyszeń i związków religijnych” 40.

34	 P. Nowak, Instytucje kształceniowe Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego (1947–1988) [praca dok-
torska obroniona w Wydziale Teologicznym Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie], 
Warszawa 2019, s. 40.

35	 H.R. Tomaszewski, Zjednoczony…, dz. cyt., s. 153–161, 175–186, 188–197; J. Mironczuk, dz. cyt., s. 70–87.
36	 AAN ZKE, sygn. 12, Sprawozdanie Prezydium Rady Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego za 

okres 1980 roku, brak miejsca i daty sporządzenia dokumentu, s. 2–3.
37	 AAN ZKE, sygn. 18, Statut Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego w Polskiej Rzeczypospolitej 

Ludowej, Dział VI – Przepisy końcowe, § 33–34, Warszawa 1986.
38	 „Wyniki głosowania: na ogólną liczbę 267 delegatów za wnioskiem o reorganizację oddano 214 głosów, 

co stanowi ponad 2/3 wymaganej kwalifikowanej większości głosów”, zob. AAN ZKE, sygn. 3, Uchwała 
XII Synodu Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego, Załącznik nr 1 [Warszawa 22 maja 1987 roku].

39	 AAN ZKE, sygn. 3, Uchwała XII Synodu Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego, Załącznik nr 2 
[Warszawa 1987 r.]. 26 stycznia 1988 roku odbyło się ostatnie posiedzenie Rady Zjednoczonego 
Kościoła Ewangelicznego i dotyczyło głównie kwestii związanych z  likwidacją ZKE i podziałem 
majątku Kościoła, zob. AAN ZKE, sygn. 13, Protokół 1/88 posiedzenia Rady Zjednoczonego Kościoła 
Ewangelicznego w Warszawie ul. Zagórna z dnia 26 stycznia 1988 r. s. 1–2.

40	 AAN ZKE, sygn. 14, W. Loranc, Pismo Ministra – Kierownika Urzędu do Spaw Wyznań. Decyzja, 
Warszawa 1 lutego 1988 r.



135

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego…

A
rt

y
k
u

ły

IV. Kościół Zielonoświątkowy

Wieloletnia i harmonijna współpraca obydwu nurtów polskiego pentekostalizmu, 
Związku Stanowczych Chrześcijan i Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, 
zaowocowała decyzją o wspólnej przyszłości w jednej organizacji kościelnej pod 
nazwą Kościół Zielonoświątkowy 41. Podczas tzw. pre-synodu, spotkania 170 de-
legatów dwóch ugrupowań zielonoświątkowych w dniach 27–28 marca 1987 roku, 
podjęto uchwały o: celowości reorganizacji ZKE według wniosku, nazwie de-
nominacji (Kościół Zielonoświątkowy), przyjęciu propozycji nowego statutu 42. 
Synod założycielski Kościoła Zielonoświątkowego odbył się w  dniach 22–23 
maja 1987 roku w Warszawie. Wybrano władze kościelne i uchwalono statut 43.

Na podstawie decyzji UdSW z 1 lutego 1988 roku Kościół Zielonoświątkowy 
został wpisany do rejestru stowarzyszeń i związków religijnych pod numerem 31 44. 
Z uwagi na wymogi prawne związane z koniecznością oficjalnego potwierdzenia 
uchwał synodu założycielskiego na podstawie zatwierdzonego przez UdSW 
statutu 19 marca 1988  roku w  Warszawie obradował I  Synod Kościoła Zielo-
noświątkowego, potwierdzając w całości przyjęte wcześniej uchwały. Ponadto 
dokonano zmian strukturalnych związanych z  granicami dotychczasowych 
okręgów kościelnych, jednocześnie powołując kolejny, tj. Okręg Krakowski. 
Prezbiter Naczelny Michał Hydzik przedstawił strategię rozwoju Kościoła, za-
kładającą między innymi: budowanie silnych zborów, intensywną ewangelizację 
w  celu zakładania kolejnych zborów, zacieśnianie więzi w  Kościele poprzez 
organizowanie konferencji dla duchownych z  udziałem członków Zarządu 
Kościoła, pracę z dziećmi i młodzieżą 45.

Transformacja ustrojowa w Polsce na przełomie lat 80. i 90. XX wieku ot-
worzyła nowe perspektywy dla działalności religijnej. 17 maja 1989 roku sejm 
PRL uchwalił ustawę o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania 46, co dla 
KZ nie tylko oznaczało poszerzenie możliwości działania w  ramach prawa 
państwowego, ale również zmianę administracyjną w  rejestrze Kościołów. 
Na podstawie decyzji ministra  – szefa Urzędu Rady Ministrów – z  dnia 10 
stycznia  1990  roku Kościół Zielonoświątkowy został wykreślony z  Rejestru 

41	 Zarząd Kościoła składał się z siedmiu osób i byli to: Michał Hydzik – prezbiter naczelny; Kazimierz 
Sosulski, Edward Lorek, Mieczysław Czajko i Zdzisław Gąsiorowski – zastępcy prezbitera naczel-
nego; Edward Czajko i Tadeusz Gaweł – członkowie zarządu, zob. M. Kamiński, dz. cyt., s. 98.

42	 Tamże, s. 83.
43	 AKZ, Protokół Synodu Założycielskiego Kościoła Zielonoświątkowego, Warszawa 23 maja 1987 roku.
44	 AKZ, Pismo okólne Prezbitera Naczelnego Kościoła Zielonoświątkowego nr KZ-ZK/1/88 z dnia 

23 lutego 1988 roku.
45	 AKZ, Protokół I Synodu Kościoła Zielonoświątkowego z dnia 10 marca 1988 r. w Warszawie.
46	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, Dz. U. z 1989 roku 

Nr 29 poz. 155.



136

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

stowarzyszeń i związków religijnych oraz wpisany do Rejestru Kościołów i in-
nych związków wyznaniowych, do działu A, na pozycji 26 47.

Po uchwaleniu przez sejm PRL 17 maja 1989 roku ustawy o stosunku państwa 
do Kościoła katolickiego 48, inne Kościoły w Polsce podjęły starania w celu uzy-
skania podobnych ustaw. O takie uregulowanie stosunków z państwem „Kościół 
Zielonoświątkowy wystąpił już w  1991  roku i  ponowił wniosek w  1994  roku 
Kościół nie otrzymał odpowiedzi na swoje wnioski, lecz w  odpowiedzi na 
interpelację posła Tadeusza Jacka Zielińskiego Minister – Szef Urzędu Rady 
Ministrów Michał Strąk – pismem z 14 kwietnia 1994 roku nr GMS. 4401–19/94 
zapowiedział, że w przyszłości uregulowanie ustawowe otrzyma, poza Kościołami 
członkowskimi Polskiej Rady Ekumenicznej, także Kościół Zielonoświątkowy” 49.

Projekt ustawy został przygotowany i podpisany przez ekspertów reprezentu-
jących stronę rządową oraz kościelną w 1994 roku. Ponieważ strona rządowa nie 
nadała przygotowanemu projektowi dalszego biegu, w 1995 roku kierownictwo 
Kościoła „wystąpiło z projektem ustawy bezpośrednio do Sejmu Rzeczypospolitej 
Polskiej. Odpowiedzią na to wystąpienie […] był wniosek 82 posłów, głównie 
lewicowych i kilku centrowych, zgłaszający do laski marszałkowskiej poselski 
projekt ustawy o  stosunku Państwa do Kościoła Zielonoświątkowego w  RP 
z dnia 8 czerwca 1995 roku” 50. Ustawa została uchwalona przez sejm 20 lutego 
1997 roku 51.

Podsumowanie

Kościół Zielonoświątkowy w RP powstał 23 maja 1987 roku w wyniku połącze-
nia się dwóch zielonoświątkowych nurtów: Związku Stanowczych Chrześcijan, 
powstałego na Śląsku Cieszyńskim i  zalegalizowanego jako stowarzyszenie 
o  charakterze kulturalno-oświatowym 15 sierpnia 1910  roku, oraz wielonaro-
dowościowego Związku Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, działającego bez 

47	 AKZ, Decyzja Ministra Jacka Ambroziaka Szefa Urzędu Rady Ministrów Nr W-II-803/47/1/90 
z dnia 19 stycznia 1990 roku.

48	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Polskiej Rzeczy-
pospolitej Ludowej, Dz. U. z 1989 roku Nr 29 poz. 154.

49	 M. Winiarczyk-Kossakowska, Ustawy III Rzeczypospolitej o stosunku państwa do kościołów chrześci-
jańskich, Warszawa 2004, s. 524–525.

50	 E. Czajko, dz. cyt., s. 20. Przedstawicielem wnioskodawców została poseł Małgorzata Winiarczyk-
-Kossakowska.

51	 Ustawa z dnia 20 lutego 1997 roku o stosunku Państwa do Kościoła Zielonoświątkowego w Rzeczy-
pospolitej Polskiej, Dz. U. z 1997 roku Nr 41 poz. 254.



137

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego…

A
rt

y
k
u

ły

legalizacji od 22 maja 1929  roku, skupiającego zbory z  Kresów Wschodnich, 
Polski Centralnej i Pomorza.

Obecnie Kościół Zielonoświątkowy w RP jest najliczniejszą polską denomi-
nacją nie tylko pentekostalną, ale także ewangelikalną. W roku 1987 zrzeszał 
83 zbory oraz liczył 5700 członków (około 10 000 wiernych) 52. W roku 2023 zrze-
szał 289 zborów oraz liczył 16 064 członków (około 27 300 wiernych). Prowadzi 
23 agendy o charakterze misyjnym, dobroczynnym i edukacyjnym. To oznacza, 
że w ciągu 36 lat samodzielnej działalności KZ niemal potroił swą liczebność. 
Podczas Narodowego Spisu Powszechnego w 2021 roku swą przynależność do 
Kościoła Zielonoświątkowego zadeklarowało 30 105 osób 53.

Kościół Zielonoświątkowy w RP jako całość lub poprzez swoje agendy jest 
aktywnym członkiem wielu denominacyjnych i międzywyznaniowych organiza-
cji w kraju i zagranicą, m.in. są to: Alians Ewangeliczny w RP, Towarzystwo Biblijne 
w Polsce, Europejskie Stowarzyszenie Zielonoświątkowe, Światowe Stowarzyszenie 
Zielonoświątkowych Zborów Bożych, Światowa Konferencja Zielonoświątkowa.

Bibliografia

Bundy D., Thomas Ball Barratt, Paper presented at the 10th EPCRA conference 
in Leuven, Belgium, seeking4truth.com, http://www.seeking4truth.com/
thomas_ball_barratt.htm [dostęp: 14.04.2024].

Czajko E., Sytuacja prawna ruchu zielonoświątkowego w  Polsce w  perspektywie 
historycznej, Warszawa 2000.

Gajewski W., Kościół zielonoświątkowy: geneza, dzieje, teologia, duchowość i per-
spektywy [w:] Nierzymskokatolickie Kościoły chrześcijańskie we współczesnej 
Polsce, red. Z.J. Winnicki, T. Dębowski, Toruń 2007.

Kamiński M., Kościół Zielonoświątkowy w Polsce w  latach 1988–2008. Studium 
historyczno-ustrojowe, Warszawa 2012.

Kamiński Z., Metodystyczne Seminarium Teologiczne im. Jana Łaskiego w Warsza-
wie w latach 1923–2013 [w:] Methodos. Przegląd teologiczno-społeczny Wyższego 
Seminarium Teologicznego im. Jana Łaskiego w Warszawie, red. Z. Kamiński, 
E. Puślecki, Warszawa 2024.

52	 M. Kamiński, dz. cyt., s. 98.
53	 Tablice z ostatecznymi danymi w zakresie przynależności narodowo-etnicznej, języka używanego w domu 

oraz przynależności do wyznania religijnego. Tabl.1. Ludność Polski według grup wyznań i deklarowanej 
przynależności wyznaniowej w 2021 roku, stat.gov.pl, https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/
nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-

-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html 
[dostęp: 25.06.2024].

http://www.seeking4truth.com/thomas_ball_barratt.htm
http://www.seeking4truth.com/thomas_ball_barratt.htm
https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html
https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html
https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html


138

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

Karski K., Kuczma Adam [w:] tegoż, Leksykon Ekumenistów, „Studia i  Doku-
menty Ekumeniczne” 2012, nr 1–2: Zeszyt specjalny.

Kominek A., Ruch Stanowczych Chrześcijan, „Chrześcijanin” 1977, nr 7–8.
Krasowski K., Związki wyznaniowe w II Rzeczypospolitej. Studium historyczno-

-prawne, Warszawa 1988.
Mironczuk J., Polityka państwa wobec Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego 

w Polsce (1947–1989), Warszawa 2006.
Nowak P., Kształcenie teologiczne w  Zjednoczonym Kościele Ewangelicznym 

(1948–1988), Warszawa 2024.
Pasek Z., Ruch zielonoświątkowy. Próba monografii, Kraków 1992.
Puślecki E., Ewangelik wyznania metodystycznego [w:] Ekumenizm i ewangelicyzm. 

Studia ofiarowane Profesorowi Karolowi Karskiemu w 70. urodziny, red. M. Hintz, 
T.J. Zieliński, Warszawa 2010.

Richter A., Thomas Ball Barratt (1862–1940) – pionier pentekostalizmu europejskiego 
[rozprawa doktorska napisana pod kierunkiem prof. dr. hab. Tadeusza J. Zie-
lińskiego na Wydziale Teologicznym Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej 
w  Warszawie], Warszawa 2018 [maszynopis w Bibliotece Głównej ChAT].

Sommer G., The Influence of German Pentecostal Churches in Foreign Coun-
tries on the Development of Pentecostalism in Germany (HT), A  Lecture at 
the University of Leuven, Belgium, in September 2003, pmgermany.com,  
http://pmgermany.com/wp-content/uploads/2010/08/germanethnic_pen-
tecostals.pdf [dostęp: 20.05.2024].

Synan V., Pentecostalism: William Seymour. What scoffers viewed as a weird babble 
of tongues became a world phenomenon after his Los Angeles revival, christia-
nitytoday.com, http://www.christianitytoday.com/history/issues/issue-65/
pentecostalism-william-seymour.html [dostęp: 14.04.2024].

Świątkowski H., Wyznania religijne w Polsce ze szczególnym uwzględnieniem ich 
stanu prawnego, cz. 1: Wyznania i związki religijne, Warszawa 1937.

Tablice z ostatecznymi danymi w zakresie przynależności narodowo-etnicznej, ję-
zyka używanego w domu oraz przynależności do wyznania religijnego. Tabl. 1. 
Ludność Polski według grup wyznań i deklarowanej przynależności wyznanio-
wej w 2021 roku, stat.gov.pl, https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/
nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-

-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-
-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html [dostęp: 25.06.2024].

Tomaszewski H.R., Wspólnoty chrześcijańskie typu ewangeliczno-baptystycznego 
na terenie Polski w latach 1858–1938, Warszawa 2006.

Tomaszewski H.R., Zjednoczony Kościół Ewangeliczny 1947–1987, Warszawa 2009.
Winiarczyk-Kossakowska M., Ustawy III Rzeczypospolitej o  stosunku państwa 

do kościołów chrześcijańskich, Warszawa 2004.

http://pmgermany.com/wp-content/uploads/2010/08/germanethnic_pentecostals.pdf
http://pmgermany.com/wp-content/uploads/2010/08/germanethnic_pentecostals.pdf
http://www.christianitytoday.com/history/issues/issue-65/pentecostalism-william-seymour.html
http://www.christianitytoday.com/history/issues/issue-65/pentecostalism-william-seymour.html
https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html
https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html
https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html
https://stat.gov.pl/spisy-powszechne/nsp-2021/nsp-2021-wyniki-ostateczne/tablice-z-ostatecznymi-danymi-w-zakresie-przynaleznosci-narodowo-etnicznej-jezyka-uzywanego-w-domu-oraz-przynaleznosci-do-wyznania-religijnego,10,1.html


139

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego…

A
rt

y
k
u

ły

Włoch W., Zielonoświątkowy ruch [w:] Religia. Encyklopedia PWN, red. T. Gadacz, 
B. Milerski, Warszawa 2003, t. 9, CD.

Archiwalia

AAN MAP, sygn. 1075, s. 10, Pismo Departamentu Wyznań L. dz. W. III. 11/93/48 
z dnia 15 lipca 1948 r. do Departamentu Politycznego.

AAN MAP, sygn. 1075, s. 4, Pismo Ministerstwa Administracji Publicznej, 
Departament Wyznaniowy do Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego, 
Warszawa, 29 I 1948 r.

AAN UdSW, sygn. 131/482, Notatka dot. Zjednoczonego Kościoła Ewangelicz-
nego w PRL. Projekt, brak autora, Warszawa 1968 r. [brak dokładnej daty].

AAN ZKE, sygn. 1, Pismo do Braci Baptystów zrzeszonych w Kościele Ewang. 
Chrześc. Baptystów, Warszawa 16 lutego 1947 r.

AAN ZKE, sygn. 1, Pismo Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego do Polskiego 
Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan Baptystów, Warszawa 10 VI 1947 r.

AAN ZKE, sygn. 1, Pismo Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego, Zjed-
noczenie Wolnych Chrześcijan, do Polskiego Kościoła Ewangelicznych 
Chrześcijan Baptystów, Warszawa 28/VI-1947 r.

AAN ZKE, sygn. 1, Pismo Związku Zborów Ewangelicznych Chrześcijan: 
Projekt Unii Wyznań Ewangelicznych, Warszawa 31 X 1946 r.

AAN ZKE, sygn. 1, Pismo Związku Zborów Ewangelicznych w Polsce do Koś-
cioła Baptystów w Polsce, Warszawa 15 I 1947 r.

AAN ZKE, sygn. 1, Statut Unii Wyznań Ewangelicznych w Polsce.
AAN ZKE, sygn. 12, Sprawozdanie Prezydium Rady Zjednoczonego Kościoła Ewan-

gelicznego za okres 1980 roku [brak miejsca i daty sporządzenia dokumentu].
AAN ZKE, sygn. 13, Protokół 1/88 posiedzenia Rady Zjednoczonego Kościoła 

Ewangelicznego w Warszawie ul. Zagórna z dnia 26 stycznia 1988 r.
AAN ZKE, sygn. 14, W. Loranc, Pismo Ministra – Kierownika Urzędu do Spaw 

Wyznań. Decyzja, Warszawa 1 lutego 1988 r.
AAN ZKE, sygn. 16, Okólnik Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego Nr 1.
AAN ZKE, sygn. 16, Okólnik Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego. Do 

wszystkich Zborów ZKE, s. 1–3, Warszawa 20 października 1949 r.
AAN ZKE, sygn. 18, Statut Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego w Polskiej Rze-

czypospolitej Ludowej, Dział VI – Przepisy końcowe, § 33–34, Warszawa 1986.
AAN ZKE, sygn. 2, Pismo Urzędu do Spraw Wyznań do Zjednoczonego Koś-

cioła Ewangelicznego w P.R.L., Rada Kościoła, [Warszawa] 20 sierpnia 1953 r.
AAN ZKE, sygn. 3, Uchwała XII Synodu Zjednoczonego Kościoła Ewangelicz-

nego, Załącznik nr 2 [Warszawa 1987 r.].



140

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

AAN ZKE, sygn. 3, Uchwała XII Synodu Zjednoczonego Kościoła Ewangelicz-
nego, Załącznik nr 1 [Warszawa 22 maja 1987 r.].

AKZ, Decyzja Ministra Jacka Ambroziaka Szefa Urzędu Rady Ministrów 
Nr W-II-803/47/1/90 z dnia 19 stycznia 1990 r.

AKZ, Odpowiedź Związku Zborów Chrześcijan Wiary Ewangelicznej z dnia 
20 lutego 1931 r. na pytania Ministerstwa WRiOP.

AKZ, Pismo okólne Prezbitera Naczelnego Kościoła Zielonoświątkowego 
nr KZ-ZK/1/88 z dnia 23 lutego 1988 roku.

AKZ, Protokół I Synodu Kościoła Zielonoświątkowego z dnia 10 marca 1988 r. 
w Warszawie.

AKZ, Protokół Synodu Założycielskiego Kościoła Zielonoświątkowego, War-
szawa 23 maja 1987 r.

STRESZCZENIE

Ruch zielonoświątkowy, zapoczątkowany w  pierwszych latach XX w  USA, bardzo 
dynamicznie rozwijał się zarówno w Ameryce, jak też na innych kontynentach, w tym 
w  Europie, gdzie dotarł już w  1907 roku. Pierwsza zielonoświątkowa denominacja 
na ziemiach polskich została zalegalizowana 15 sierpnia 1910 roku w  Cieszynie jako 
Związek dla Stanowczego Chrześcijaństwa i zrzeszała lokalne wspólnoty działające 
na Śląsku Cieszyńskim. Drugim nurtem polskiego pentekostalizmu był wielonaro-
dowościowy Związek Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, działający bez legalizacji od 
22 maja 1929 roku, skupiający zbory z Kresów Wschodnich, Polski Centralnej i Pomorza.

Podczas II wojny światowej niemieckie władze okupacyjne zakazały zielonoświąt-
kowcom organizowania nabożeństw. W 1942 roku liderzy ZChWE nawiązali kontakt 
z  Kościołem Metodystycznym jako prawnie uznanym i  działającym związkiem 
wyznaniowym w Generalnym Gubernatorstwie, który otoczył opieką organizacyjną 
i prawną społeczności zielonoświątkowe funkcjonujące w okolicach Przemyśla i Lwo-
wa, w rejonie dawnych województw: lwowskiego, stanisławowskiego, tarnopolskiego, 
gwarantując im autonomię dotyczącą organizacji zborów, sprawowania nabożeństw, 
a także zachowania własnych struktur organizacyjnych. 

Po zakończeniu II wojny światowej Kościoły typu ewangelikalnego (w  tym zie-
lonoświątkowe) podejmowały próby utworzenia unii kościelnych. Podczas zjazdu 
w dniach 24–26 maja 1947 roku w Ustroniu trzy konfesje: Związek dla Stanowczego 
Chrześcijaństwa (zielonoświątkowcy), Związek Ewangelicznych Chrześcijan oraz 
Zjednoczenie Wolnych Chrześcijan powołały do istnienia Zjednoczony Kościół Ewan-
geliczny (ZKE). W 1953 roku władze państwowe doprowadziły do powiększenia ZKE 
o dwie kolejne wspólnoty: Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej reprezentujący 
chrześcijaństwo pentekostalne oraz Zjednoczenie Kościołów Chrystusowych. Prawne 
uznanie nastąpiło dopiero 31 lipca 1959 roku, po zatwierdzeniu przez władze państwowe 



141

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego…

A
rt

y
k
u

ły

Statutu i wpisaniu ZKE do Rejestru Stowarzyszeń i Związków Religijnych UdSW 54. 
W dniu 22 maja 1987 roku na XII Synodzie Kościoła podjęto uchwałę o reorganizacji 
Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego w  PRL-u  poprzez usamodzielnienie jego 
składowych konfesji.

Wieloletnia i  harmonijna współpraca dwóch nurtów polskiego pentekostalizmu, 
Związku Stanowczych Chrześcijan i Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, za-
owocowała decyzją o wspólnej przyszłości w jednej organizacji kościelnej pod nazwą 
Kościół Zielonoświątkowy. Na podstawie decyzji UdSW z 1 lutego 1988 roku Kościół 
Zielonoświątkowy został wpisany do rejestru stowarzyszeń i  związków religijnych 
pod numerem 31. W 1995 roku Kościół skierował do Sejmu Rzeczypospolitej Polskiej 
projekt ustawy o stosunku Państwa do Kościoła Zielonoświątkowego w RP. Ustawa 
została uchwalona 20 lutego 1997 roku.

Słowa kluczowe: zielonoświątkowcy, Kościół Zielonoświątkowy, Kościół Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej, Stanowczy Chrześcijanie, ustawy kościelne

Summary

The evolution of  the legal status of the Pentecostal Church 
in Poland and its predecessor institutions

The Pentecostal movement, which began in the early 20th century in the US, devel-
oped very dynamically both in America and on other continents, including Europe, 
where it arrived in 1907. The first Pentecostal denomination in Poland was legalized 
on August 15, 1910, in Cieszyn as the Union for Resolute Christianity and brought 
together local communities operating in Cieszyn Silesia. The second strand of Polish 
Pentecostalism was the multinational Union of Christians of the Evangelical Faith, 
operating without legal status since May 22, 1929, bringing together congregations 
from the Eastern Borderlands, Central Poland, and Pomerania.

During World War II, the German occupation authorities banned Pentecostals 
from organizing services. In 1942, the leaders of the ZChWE established contact 
with the Methodist Church as a  legally recognized and active religious association 
in the General Governorship. The Church provided organizational and legal support 
to Pentecostal communities operating in the vicinity of Przemyśl and Lviv, in the 
region of the former provinces of Lviv, Stanislav, and Tarnopol, guaranteeing them 
autonomy in organizing congregations, conducting services, and maintaining their 
own organizational structures. 

After the end of World War II, Evangelical churches (including Pentecostals) attempt-
ed to form church unions. During a convention held on May 24–26, 1947, in Ustroń, 

54	 P. Nowak, Instytucje kształceniowe Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego (1947–1988) [praca doktor-
ska obroniona na Wydziale Teologicznym Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie], 
Warszawa 2019, s. 40.



142

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Piotr Nowak

A
rt

y
k
u

ły

three denominations: the Union for Resolute Christianity (Pentecostals), the Union 
of Evangelical Christians, and the Union of Free Christians established the United 
Evangelical Church (ZKE). In 1953, the state authorities led to the enlargement of 
the ZKE by two more communities: the Church of Christians of Evangelical Faith, 
representing Pentecostal Christianity, and the Union of Churches of Christ. Legal 
recognition did not come until July 31, 1959, after the state authorities approved the 
Statute and entered the ZKE in the Register of Religious Associations and Unions of 
the Ministry of Internal Affairs. On May 22, 1987, the 12th Synod of the Church adopted 
a resolution to reorganize the United Evangelical Church in the People’s Republic of 
Poland by granting independence to its constituent denominations.

Many years of harmonious cooperation between the two branches of Polish Pente-
costalism, the Union of Resolute Christians and the Church of Christians of Evangelical 
Faith, resulted in a decision to unite in a single church organization under the name 
Pentecostal Church. On the basis of the decision of the Department for Religious 
Affairs on February 1, 1988, the Pentecostal Church was entered in the register of reli-
gious associations and unions under number 31. In 1995, the Church submitted a draft 
law on the relationship between the State and the Pentecostal Church in the Republic 
of Poland to the Lower House of Parliament of the Republic of Poland. The law was 
passed on February 20, 1997.

Keywords: Pentecostals in Poland, Pentecostal Church, Church of Christians of 
Evangelical Faith, Resolute Christians, church laws



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

143

Katarzyna Pluta*

Uniwersytet Opolski

Prawo do pochówku  
osoby pozbawionej wolności

Uwagi wprowadzające

Uniwersalność zjawiska, jakim jest śmierć człowieka, i rozległe konsekwencje, 
jakie ona wywołuje, sprawiają, że zasadnym jest poddanie analizie okoliczności 
związanych z prawem do pochówku 1 osoby pozbawionej wolności, a w szczegól-
ności z prawem do pochówku zgodnego z wolą wyrażoną za życia tej osoby. Wola 
ta może dotyczyć wyboru osoby uprawnionej do przeprowadzenia pochówku, 
miejsca, sposobu pochowania zwłok, np. poprzez spopielenie i formy pogrzebu 
(religijna albo świecka), ale również innych elementów kultu pamięci po osobie 
zmarłej, np. ustawienia nagrobka i decydowania o jego wystroju, sprawowania 
ceremonii religijnych w rocznicę śmierci, a nawet decyzji co do tego, kto jeszcze 
może spoczywać w tym samym grobie.

Prawo do pochówku to z  jednej strony prawo osoby zmarłej do bycia po-
chowaną zgodnie ze swoją wolą, w  tym zgodnie z  własnymi przekonaniami 
czy wyznawaną religią, a  z  drugiej strony to prawo najbliższych do godnego 
pochowania zmarłego 2. Wprawdzie w  judykaturze i doktrynie prezentowane 
jest stanowisko, że wola zmarłego ma „jedynie charakter prawnie obojętnego 
życzenia, które jednak, jako istotny element stanu faktycznego, wpływać może 
na ustalenie, czyje dobro osobiste (spośród osób żyjących) zasługuje na ochronę 

*	 ORCID 0000-0001-6899-1574, e-mail: kpluta@uni.opole.pl
1	 Prawo polskie przez pochowanie rozumie złożenie zwłok w grobach ziemnych, w grobach murowa-

nych lub katakumbach oraz zatopienie ich w morzu. Zaś szczątki pochodzące ze spopielenia zwłok 
mogą być przechowywane także w kolumbariach. Groby ziemne, groby murowane i kolumbaria 
przeznaczone na składanie zwłok i szczątków ludzkich mogą znajdować się wyłącznie na cmen-
tarzach. Zob. art. 12 ust. 1 i 3 Ustawy z dnia 31 stycznia 1959 r. o cmentarzach i chowaniu zmarłych 
(tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 576).

2	 Zob. S. Rudnicki, Prawo do grobu. Zagadnienia cywilistyczne, Kraków 1999, s. 30–31; R. Tokarczyk, 
Prawo narodzin, życia i śmierci, Kraków 2006, s. 361–363.



144

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

(pierwszeństwo)” 3, co ma znaczenie w sytuacji sporu między członkami rodzi-
ny zmarłego. Jednakże powszechna praktyka społeczna i  ugruntowana linia 
orzecznicza Sądu Najwyższego wyrażonej za życia woli osoby zmarłej przyznaje 
znaczenie prawne, o ile wola ta wyrażona została w sposób niebudzący wątpli-
wości. W przełomowym wyroku z 14 maja 1982 roku 4 Sąd Najwyższy stwierdził, 
że o  miejscu swego pochowania, formie pogrzebu, a  także o  wyborze osób, 
które mają się zająć jego organizacją, a w związku z  tym, które mogą podjąć 
decyzje w  kwestiach, co do których zmarły nie wyraził swej woli, decyduje 
przede wszystkim wola zmarłego, dopiero w razie braku takiej woli organizacja 
pogrzebu, a więc także podjęcie koniecznych decyzji, należy do osób wymie-
nionych w art. 10 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych z zachowaniem 
wskazanej tam kolejności. Stanowisko wyrażone w tym wyroku ukształtowało 
późniejszą linię judykatury i poglądy doktryny 5.

3	 W. Robaczyński, P. Księżak, Skuteczność woli zmarłego co do jego pochówku i sprawowania kultu jego 
pamięci, „Palestra” 2012, nr 9–10, s. 35. Zdaniem S. Rudnickiego „[…] wola wyrażona za życia zmar-
łego ma tylko charakter życzenia, którego poszanowanie jest kwestią lojalności najbliższej rodziny 
i obowiązkiem moralnym”, S. Rudnicki, Prawo do grobu…, dz. cyt., s. 51. Zob. też wyrok SN z dnia 
16 listopada 1978 r. sygn. IV CR 359/78, LEX nr 8145, w którym SN stwierdził, że „wola osoby zmar-
łej, gdzie ma być pochowana, ma znaczenie, jednakże wiążące tylko w płaszczyźnie moralnej i tym 
samym mogącej mieć wpływ na ocenę, czy w razie kolizji ze strony uprawnionych do pochowania 
zwłok z art. 10 ustawy o cmentarzach postępowanie uprawnionego w pierwszej kolejności nie jest 
sprzeczne z zasadami współżycia społecznego”.

4	 Sygn. akt II CR 171/82, „OSN” 1983, nr 1 poz. 12, Legalis nr 301681.
5	 Już Adam Szpunar podniósł, że nie można zupełnie przejść do porządku dziennego nad życzeniami 

danej osoby wyrażonymi przed śmiercią co do sposobu pochowania zwłok. Okoliczność ta nie 
przesądza jednak rozstrzygnięcia konkretnej sprawy, zob. A. Szpunar, Ochrona prawna kultu osoby 
zmarłej, „Palestra” 1978, nr 8, s. 28. Z kolei Jacek Mazurkiewicz zauważył, że: „wśród dóbr osobistych 
zmarłego istnieją i takie par excellence pośmiertne dobra osobiste, które dopiero wtedy aktualizują 
się lub – choć w odniesieniu do dóbr niematerialnych zabrzmi to paradoksalnie – dopiero wówczas 
się urzeczywistniają”, J. Mazurkiewicz, Non omnis moriar. Ochrona dóbr osobistych zmarłego w prawie 
polskim, Wrocław 2010, s. 597. Autor ten następnie stwierdził, że w grę wchodzą m.in. prawo do 
wskazania osób uprawnionych do pochowania zwłok, wyboru cmentarza, określenia charakteru 
uroczystości pogrzebowych, wskazanie kolejności możliwych pochówków w rodzinnym grobowcu 
(tamże, s. 597–598), zaś dokonując krytycznej oceny wyroku SN z dnia 6 listopada 1978 r. (sygn. akt 
IV CR 359/78), wyraził opinię, że: „nie kwestionując potrzeby ochrony uprawnień do pochowania 
osoby bliskiej, wydaje mi się oczywiste, że decydujące winny być tu dyspozycje zmarłego, oczywiście 
w granicach ustaw, w tym i tego ograniczenia, które wynika z klauzuli zawartej w art. 5 k.c., nadto, 
z oczywistych powodów, z uwzględnieniem możliwości pokrycia kosztów pochówku ze spadku lub 
uzyskania ich zwrotu w ramach zasiłku pogrzebowego, a także tylko wówczas z równie oczywistych 
powodów, gdy ktokolwiek z uprawnionych do pochowania zechce podjąć trud zadośćuczynienia 
oczekiwaniom zmarłego, które mogą być ambarasujące lub nader kłopotliwe, i  to nie tylko wte-
dy, gdy chodzi o przewiezienie prochów i  ich pochowanie (rozsypanie) w odległych zakątkach 
świata […], ale i wtedy, gdy życzeniem zmarłego byłoby przechowywanie jego prochów w domu 
uprawnionego do pochówku”, tamże, s. 609. Z kolei Maksymilian Pazdan skonstatował, że „przy 
rozstrzyganiu o pochowaniu liczyć się powinno życzenie zmarłego wyrażone niekoniecznie w testa-
mencie”, a życzeniu temu należy przyznać „nie tylko znaczenie czysto moralne”, M. Pazdan, Ustanie 
zdolności prawnej. Śmierć. Pochowanie zmarłego. Status prawny zwłok [w:] System Prawa Prywatnego, 
t. 1: Prawo cywilne – część ogólna, red. M. Safjan, Warszawa 2012, s. 1067. Zdaniem wspomnianego 



145

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

Należy podkreślić, że uzewnętrzniona za życia wola zmarłego co do miejsca, 
sposobu i formy pogrzebu jest przejawem jego wolności sumienia i religii 6, co 
ma z kolei istotne znaczenie, zwłaszcza gdy obowiązek dokonania pochówku 
osoby pozbawionej wolności, w określonych przez przepisy prawa sytuacjach, 
spoczywa na zakładzie karnym lub areszcie śledczym (art.  10  ust.  3  ustawy 
o cmentarzach i chowaniu zmarłych).

Za podjęciem tematyki prawa do pochówku osoby pozbawionej wolności 
w  kontekście przysługującej jej wolności religijnej dodatkowo przemawia 
fakt, że do tej pory nie dokonano analizy prawnej tego zagadnienia. Dotych-
czasowe opracowania skupiają się przede wszystkim na możliwości realizacji 
przez osoby pozbawione wolności 7 uprawnień zagwarantowanych im wprost 

autora, jeżeli istnienie takiego życzenia nie budzi wątpliwości, powinno ono stanowić dla sądu 
„doniosłą wskazówkę wypierającą w zasadzie wskazówki wynikające z art. 10 u.cm”. Wreszcie Anna 
Tworkowska stanęła na stanowisku, że „prawo do pochówku uregulowane w ustawie o cmenta-
rzach i chowaniu zmarłych stanowi to dobro, które post mortem wyraźnie wskazuje na obowiązek 
uszanowania woli zmarłego – co stanowić może dowód istnienia quasi praw podmiotowych osoby 
zmarłej”, A. Tworkowska, Implikacje prawne i społeczno-kulturowe śmierci człowieka, ze szczególnym 
uwzględnieniem problematyki ochrony dóbr osobistych [rozprawa doktorska napisana pod kierunkiem 
dr hab. Agnieszki Malarewicz-Jakubów, prof. UwB], Białystok 2013, s. 161, repozytorium.uwb.edu.pl,  
https://repozytorium.uwb.edu.pl/jspui/bitstream/11320/3746/1/Anna%20Tworkowska%20 rozprawa.pdf  
[dostęp: 28.09.2024]. Natomiast „Bezprawne podważenie tego typu wskazania uznać należy za niedo-
zwolone naruszenie dobra osobistego zmarłego, jak i uprawnienia osobistego osoby wskazanej przez 
zmarłego” (s. 155). Taki pogląd w aktualnym stanie prawnym uznać należy jednak za zbyt daleko idący.

6	 Odrębność pojęć „wolność religijna (religii)” i „wolność wyznania” stanowią przyczynek do debaty 
akademickiej, która niewątpliwie jest ciekawa, lecz z uwagi na zakres niniejszego opracowania 
zostanie pominięta. W art. 53 Konstytucji RP posłużono się pojęciem „wolność religii”, podczas 
gdy w większości aktów prawa międzynarodowego użyty został termin „wolność wyznania”, 
np. art. 9 Konwencji o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności sporządzonej w Rzy-
mie 4 listopada 1950 roku, zmienionej następnie Protokołami nr 3, 5 i 8 oraz uzupełnionej Protokołem 
nr 2, Dz. U. z 1993 r. Nr 61 poz. 284, czy art. 18 ust. 1 Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich 
i Politycznych otwarty do podpisu w Nowym Jorku dnia 19 grudnia 1966 r. Dz. U. z 1977 r. Nr 38 
poz. 167. Zob. J. Szymanek, Wolność sumienia i wyznania w Konstytucji RP, „Przegląd Sejmowy” 2006, 
nr 2, s. 49–54. Z kolei w literaturze przedmiotu preferowanym terminem jest „wolność sumienia 
i wyznania”. Pojęcia te w dalszej części artykułu będą używane zamiennie.

7	 Szerzej na ten temat zob. np. J. Nikołajew, Miejsce duszpasterstwa penitencjarnego w powrocie do wol-
ności skazanych na podstawie kodeksu karnego wykonawczego z 1997 roku i rozwiązań innych państw  
[w:] X lat obowiązywania kodeksu karnego wykonawczego, red. S. Lelental, G.B. Szczygieł, Biały-
stok 2009, s. 383; tenże, Duszpasterstwo więzienne w Polsce w świetle badań własnych [w:] Duszpasterskie 
i profilaktyczne aspekty służby penitencjarnej, red. S. Bukalski, Szczecin 2010, s. 101–114; tenże, Wolność 
sumienia i religii skazanych i tymczasowo aresztowanych, Lublin 2012; tenże, Wolność sumienia i religii 
sprawców szczególnie niebezpiecznych (art. 88 a i 88 b k.k.w.), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 23, 
s. 245–261; M. Paszkowski, J. Krzywkowska, Prawo osadzonych do opieki duszpasterskiej i wykonywania 
praktyk religijnych na przykładzie zakładu karnego w Barczewie [w:] Wolność sumienia i religii osób 
pozbawionych wolności. Aspekty prawne i praktyczne, red. J. Nikołajew, K. Walczuk, Warszawa 2016, 
s. 441; O. Sitarz, A. Jaworska-Wieloch, Prawo do praktyk religijnych osób osadzonych w areszcie śled-
czym i odbywających karę pozbawienia wolności w teorii i praktyce penitencjarnej, „Archiwum Krymi-
nologii” 2017, t. 39, s. 117–148; M. Mirecki, Izolacja penitencjarna a prawo do wolności religii w teorii 
i praktyce, „Civitas Hominibus” 2022, nr 7, s. 51–61; J. Krzywkowska, Prawo osadzonych do korzystania 
z posług religijnych w dobie pandemii COVID-19, „Studia Prawnoustrojowe” 2022, nr 55, s. 147–158.



146

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

w art. 106 Ustawy z dnia 6 czerwca 1997 r. – Kodeks karny wykonawczy 8 oraz 
przepisach wykonawczych 9, jak np. prawo do wykonywania praktyk religij-
nych i  korzystania z  posług religijnych oraz bezpośredniego uczestniczenia 
w  nabożeństwach odprawianych w  zakładzie karnym w  dni świąteczne i  słu-
chania nabożeństw transmitowanych przez środki masowego przekazu, a także 
do posiadania niezbędnych w tym celu książek, pism i przedmiotów; prawo do 
uczestniczenia w prowadzonym w zakładzie karnym nauczaniu religii, brania 
udziału w działalności charytatywnej i społecznej Kościoła lub innego związku 
wyznaniowego, a  także do spotkań indywidualnych z  duchownym Kościoła 
lub innego związku wyznaniowego, do którego należy skazany. Wszystkie te 
elementy realizowane są jednak w trakcie życia osoby pozbawionej wolności.

Na marginesie należy jedynie zwrócić uwagę, że uprawnienia w  zakresie 
korzystania z  wolności religii skazanego i  tymczasowo aresztowanego mogą 
się różnić. Wynika to z  treści art.  214  §  1 10 w  zw. z  art.  209  k.k.w. 11 Rów-
nież przepisy art.  32  ust.  1  (dotyczącego osób tymczasowo aresztowanych) 12 
i  art.  32  ust.  2  (dotyczącego osób skazanych) 13 Ustawy z  dnia  17  maja  1989  r. 
o  stosunku Państwa do Kościoła katolickiego w  Rzeczypospolitej Polskiej 14, 
które utraciły moc obowiązującą z dniem 1 września 1998 roku w związku z wej-
ściem w życie k.k.w. 15, różnicowały prawa tych osób. Nie wchodząc w szczegóły, 
które pozostają poza zakresem tego artykułu, ogólnie należy stwierdzić, że 

8	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 127 (dalej: k.k.w.).
9	 Rozporządzenie Ministra Sprawiedliwości z dnia 2 września 2003 r. w sprawie szczegółowych zasad 

wykonywania praktyk religijnych i korzystania z posług religijnych w zakładach karnych i aresztach 
śledczych, Dz. U. Nr 159 poz. 1546.

10	 Przepis ten stanowi: „Poza wyjątkami przewidzianymi w przepisach niniejszego rozdziału, tymczasowo 
aresztowany korzysta co najmniej z takich uprawnień, jakie przysługują skazanemu odbywającemu 
karę pozbawienia wolności w systemie zwykłym w zakładzie karnym typu zamkniętego i nie stosuje 
się do niego ograniczeń innych niż te, które są konieczne do zabezpieczenia prawidłowego toku po-
stępowania karnego, utrzymania porządku i bezpieczeństwa w areszcie śledczym oraz zapobieżenia 
wzajemnej demoralizacji tymczasowo aresztowanych”.

11	 Przepis ten stanowi: „do wykonywania tymczasowego aresztowania stosuje się odpowiednio przepisy 
odnoszące się do wykonywania kary pozbawienia wolności, ze zmianami wynikającymi z przepisów 
niniejszego rozdziału”, czyli rozdziału XV k.k.w., który nosi tytuł Tymczasowe aresztowanie.

12	 Przepis ten brzmiał: „Osoby tymczasowo aresztowane mogą wykonywać praktyki religijne i uczest-
niczyć we Mszy św. transmitowanej przez środki masowego przekazywania oraz, za zgodą organu, 
do którego dyspozycji pozostają, korzystać z indywidualnej posługi religijnej”.

13	 Przepis ten brzmiał: „Osobom skazanym zapewnia się możliwość wykonywania praktyk religijnych, 
korzystania z posług religijnych oraz uczestniczenia we Mszy św. odprawianej w niedziele i święta 
w odpowiednio przystosowanym pomieszczeniu w zakładzie, w którym przebywają. Osobom, które 
nie mogą uczestniczyć we Mszy św. odprawianej na terenie zakładu, należy zapewnić możność 
wysłuchania Mszy św. transmitowanej przez środki masowego przekazywania”.

14	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1966.
15	 Zob. art. 257 § 2 pkt 2 lit. b k.k.w.



147

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

osoby tymczasowo aresztowane mogą korzystać z wolności religijnej w nieco 
mniejszym zakresie niż skazani 16.

Pomimo że skutkiem śmierci człowieka jest wygaśnięcie podmiotowo-
ści  prawnej osoby fizycznej, w  tym zmiana w  sytuacji prawnej jego ciała, to 
pewne prawa zmarłego i jego wola nadal winny być respektowane 17, co wynika 
z przyrodzonej i niezbywalnej godności człowieka. Przymiot godności odnosi się 
do człowieka ze względu na fakt jego istnienia. Trzeba uznać, że właśnie dzięki 
niej zwłok ludzkich nie można zredukować do poziomu martwej materii czy 
rzeczy (choć nie stanowią rzeczy w techniczno-prawnym znaczeniu tego słowa), 
w  stosunku do której zastosowanie mogą znaleźć przepisy dotyczące prawa 
własności czy posiadania 18. Jeżeli bowiem szacunek należy się ludzkiemu ciału 
za życia, to logicznym następstwem jest przyznanie tego szacunku także zwłokom 
człowieka 19. Jak zauważył SN w uchwale z dnia 29 czerwca 2016 r. 20, obowiązek 
poszanowania zwłok i szczątków ludzkich jest „traktowany powszechnie, także 
w praktyce społecznej, pełnej godności wobec ciała osoby zmarłej, jako aksjo-
matyczna powinność moralna, wywodzona także z niektórych norm prawnych. 
Chodzi w szczególności o przepisy dotyczące ochrony dóbr osobistych w postaci 

16	 Rozporządzenie Ministra Sprawiedliwości w sprawie szczegółowych zasad wykonywania praktyk 
religijnych i korzystania z posług religijnych w zakładach karnych i aresztach śledczych w § 6 stanowi, 
że jego przepisy stosuje się odpowiednio do zasad wykonywania praktyk i posług religijnych oraz 
korzystania z tych posług przez tymczasowo aresztowanych, chyba że organ, do którego dyspozycji 
tymczasowo aresztowany pozostaje, ograniczy lub określi sposób korzystania przez tymczasowo 
aresztowanego z prawa do kontaktowania się z kapelanem wykonującym posługi religijne lub 
osobą go zastępującą (innym duchownym) bądź osobami służącymi mu pomocą, o których mowa 
w § 3 ust. 3 rozporządzenia.

17	 Jak wskazuje Adam Jakuszewicz: „w świetle utrwalonego orzecznictwa Europejskiego Trybunału 
Praw Człowieka elementem prawa do poszanowania życia prywatnego jednostki jest prawo do roz-
woju i wyrażania własnej osobowości, także poprzez podejmowanie decyzji dotyczących własnego 
pogrzebu, mimo że odnoszą się one do okresu, w którym życie zainteresowanej jednostki dobiegnie 
końca”, A. Jakuszewicz, Problematyka pochówków oraz kultu zmarłych w orzecznictwie Europejskiego 
Trybunału Praw Człowieka [w:] Non omnis moriar. Osobiste i majątkowe aspekty prawne śmierci czło-
wieka. Zagadnienia wybrane, red. J. Gołaczyński i in., Wrocław 2015, s. 342. Należy również wskazać 
art. 78 ust. 2–3 Ustawy z dnia 4 lutego 1994 r. o prawie autorskim i prawach pokrewnych, tekst jedn. 
Dz. U. z 2022 r. poz. 2509. Zgodnie z tymi przepisami, jeżeli twórca nie wyraził innej woli, po jego 
śmierci z powództwem o ochronę autorskich praw osobistych zmarłego może wystąpić małżonek, 
a w jego braku kolejno: zstępni, rodzice, rodzeństwo, zstępni rodzeństwa. Ponadto, jeżeli twórca 
nie wyraził innej woli, wymienione osoby są uprawnione w tej samej kolejności do wykonywania 
autorskich praw osobistych zmarłego twórcy.

18	 Zob. J. Haberko, Koniec życia człowieka a kres podmiotowości prawnej. Kilka uwag na temat czy 
prawnik i lekarz zrozumieją się „stwierdzając zgon”, „Prawo i Medycyna” 2007, nr 2, s. 77. Szerzej na 
ten temat zob. T. Gardocka, Czy zwłoki ludzkie są rzeczą i co z tego wynika? [w:] Non omnis moriar. 
Osobiste…, dz. cyt., s. 268–280; T. Gardocka, D. Jagiełło, Zwłoki ludzkie w świetle polskiego prawa, 

„Studia Prawnoustrojowe” 2023, nr 61, s. 49–62.
19	 Szerzej na ten temat zob. np. P. Morciniec, Ludzkie zwłoki jako obiekt badawczy: dowolność działań 

czy normowanie?, „Diametros” 2009, nr 19, s. 79–80, 83–86.
20	 Sygn. akt III CZP 24/16, Legalis nr 1469246.



148

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

kultu osoby zmarłej oraz prawa do grobu, przepisy prawa medycznego i inne 
przepisy”. Wymienione przepisy, także ich sądowa interpretacja i stosowanie, 
są przesycone szacunkiem dla zmarłych, w związku z czym pozwalają naruszać 
zwłoki tylko w sytuacjach wyjątkowych, wyraźnie normowanych przez ustawę.

Niemniej człowiek w stosunku do własnego ciała i rozporządzania nim na 
wypadek swojej śmierci ma ograniczone możliwości decyzyjne. Może zadyspo-
nować ciałem w zakresie złożenia sprzeciwu odnośnie do pobrania komórek, 
tkanek lub narządów ze swoich zwłok w celu ich przeszczepienia bądź pobrania 
komórek lub tkanek w celu ich zastosowania u  ludzi 21. Może złożyć pisemne 
oświadczenie o przekazaniu swoich zwłok uczelni medycznej lub innej uczelni 
prowadzącej działalność dydaktyczną i naukową w zakresie nauk medycznych, 
lub federacji podmiotów systemu szkolnictwa wyższego i nauki prowadzącej 
działalność naukową w zakresie nauk medycznych 22. Nie może jednak wyrazić 
skutecznie sprzeciwu wobec wykonania obdukcji lub sekcji zwłok w sytuacjach, 
w których ich przeprowadzenie jest obowiązkowe 23. Brak również regulacji, mocą 
których jednostronne dyspozycje (oświadczenia woli) osoby żyjącej, wydane na 
wypadek śmieci, a dotyczące miejsca, sposobu i formy dokonania jej pochów-
ku, wywoływałyby określone skutki prawne, a tym samym stanowiłyby o możli-
wości ich przymusowego wykonania 24. Wyjątkiem jest polecenie testamentowe.

Analizy przeprowadzone w  tym artykule mają na celu zweryfikowanie hi-
potezy, że na realizację prawa do pochówku osoby pozbawionej wolności ma 
(a przynajmniej powinna mieć) znaczący wpływ wolność religijna i poczynio-
ne przez tę osobę dyspozycje na wypadek śmierci, zwłaszcza gdy obowiązek 
organizacji pogrzebu tej osoby spoczywa na zakładzie karnym lub areszcie 
śledczym. Innymi słowy, pochówek ten winien być zgodny z  wyznawanymi 
przez tę osobę zasadami religijnymi lub z przekonaniami w sprawach religii 25. 

21	 Zob. art. 5. ust. 1 Ustawy z dnia 1  lipca 2005 r. o pobieraniu, przechowywaniu i przeszczepianiu 
komórek, tkanek i narządów, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1185.

22	 Zob. art. 10 ust. 6 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych. P. Księżak, W. Robaczyński, Dyspo-
nowanie zwłokami ludzkimi dla celów naukowych i medycznych, „Państwo i Prawo” 2015, nr 1, s. 59–69;  
D. Krekora-Zając, Akt donacji zwłok ludzkich (uwagi „de lege lata” i „de lege ferenda”), „Państwo i Pra-
wo” 2017, nr 11, s. 85–98; T. Gardocka, Zwłoki ludzkie w kontekście pobrania komórek, tkanek i narządów 
w celach transplantacyjnych i nie tylko, „Medyczna Wokanda” 2011, nr 3, s. 93–100; M. Nesterowicz, 
K. Śliwka, Pobieranie ze zwłok komórek, tkanek i narządów do celów badań naukowych – problemy 
prawne i medyczne, „Prawo i Medycyna” 2009, nr 4, s. 5–12.

23	 Zob. art. 31 ust. 4 Ustawy z dnia 15 kwietnia 2011 r. o działalności leczniczej, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. 
poz. 799 oraz art. 33 ust. 2 pkt 6 i 7 Ustawy z dnia 5 grudnia 2008 r. o zapobieganiu oraz zwalczaniu 
zakażeń i chorób zakaźnych u ludzi, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 924. Zgodnie z wyrokiem SN 
z dnia 9 lutego 2011 r. (sygn. akt V CSK 256/10, Legalis nr 338437): „pobranie podczas sekcji zwłok 
fragmentów tkanek i narządów ludzkich oraz odmowa ich wydania nie stanowi naruszenia dobra 
osobistego w postaci kultu pamięci osoby zmarłej”.

24	 Zob. S. Rudnicki, Prawo do grobu…, dz. cyt., s. 49–55.
25	 Jak stwierdzają Jacek Sobczak i Maria Gołda-Sobczak: „wola zmarłego winna być także szanowana 

w aspekcie ceremonii wyznaniowych”, J. Sobczak, M. Gołda-Sobczak, Prawo do grobu jako problem 



149

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

Weryfikacja wspomnianej hipotezy zostanie dokonana za pomocą metody 
dogmatyczno-prawnej, polegającej na badaniu obowiązujących źródeł prawa, 
judykatury i  literatury przedmiotu dotyczących analizowanych w  publika-
cji zagadnień.

I. Prawo do pochówku zgodnego z własnymi przekonaniami 
jako element wolności religijnej

Wolność religijna przysługuje jednostce ze względu na to, że jest człowiekiem 26, 
niezależnie od jakichkolwiek cech różnicujących, a więc także osobom pozbawio-
nym wolności. Wolność religijna jest wartością obiektywną i uniwersalną, której 
istoty nie wyznacza subiektywne upodobanie prawodawcy. Jej źródłem jest god-
ność człowieka (art. 30 Konstytucji RP). Izolacja penitencjarna oraz przebywanie 
w zamknięciu i podleganie systemowi więziennictwa nie oznaczają utraty praw 
podmiotowych osoby pozbawionej wolności (art. 4 § 2 k.k.w. w zw. z art. 3 k.k. 27, 
art. 2 ust. 2 pkt 3 ustawy o Służbie Więziennej 28 czy reguła 29 Europejskich Reguł 
Więziennych 29). Zagwarantowanie szerokiej ochrony wolności religijnej w natural-
nych warunkach wymusza na prawodawcy wprowadzenie równie szerokiej ochrony 
możliwości realizacji wolności sumienia i  religii także w warunkach izolacji 30.

Można przyjąć, że wolność religii to wolność wyznawania lub przyjmowania 
religii według własnego uznania. Obejmuje ona także wolność uzewnętrznia-
nia swych przekonań religijnych indywidualnie lub grupowo, publicznie lub pry-
watnie, a także uprawiania kultu i uczestniczenia w obrzędach. Co szerzej należy 
rozumieć także jako możliwość decydowania o miejscu, formie i sposobie prze-
prowadzenia swojego pogrzebu. Wolność ta realizuje się również przez modlitwę, 

kulturowy i prawny, „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego” 2018, nr 1, s. 209.
26	 Zob. J. Sobczak, M. Gołda-Sobczak, Wolność sumienia i wyznania jako prawo człowieka, „Annales 

Universitatis Mariae Curie-Skłodowska Lublin-Polonia” 2012, t. 21, s. 27–65.
27	 Ustawa z dnia 6 czerwca 1997 r. – Kodeks karny, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 17.
28	 Ustawa z dnia 9 kwietnia 2010 r. o Służbie Więziennej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1683. Zgodnie 

ze wskazanym przepisem do podstawowych zadań Służby Więziennej należy „zapewnienie osobom 
skazanym na karę pozbawienia wolności lub tymczasowo aresztowanym, a także osobom, wobec 
których są wykonywane kary pozbawienia wolności i środki przymusu skutkujące pozbawieniem 
wolności, przestrzegania ich praw, a zwłaszcza humanitarnych warunków bytowych, poszanowania 
godności, opieki zdrowotnej i religijnej”.

29	 Zalecenie Rec(2006)2-rev Komitetu Ministrów dla państw członkowskich w sprawie europejskich 
reguł więziennych, przyjęte przez Komitet Ministrów w dniu 11 stycznia 2006 r. na 952 posiedzeniu 
zastępców ministrów oraz zweryfikowane i zmienione przez Komitet Ministrów w dniu 1 lipca 2020 r. 
na 1380 posiedzeniu zastępców ministrów, coe.int, https://search.coe.int/cm/Pages/result_details.
aspx?ObjectId=09000016809ee581 [dostęp: 3.10.2024].

30	 Zob. np. P. Sobczyk, Konstytucyjne „prawo osób do korzystania z pomocy religijnej tam, gdzie się znaj-
dują” [w:] Wolność sumienia i religii osób pozbawionych wolności…, dz. cyt., s. 90, 95.



150

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

praktykowanie i nauczanie. Wolność religii obejmuje też posiadanie świątyń i in-
nych miejsc kultu w zależności od potrzeb ludzi wierzących oraz prawo osób do ko-
rzystania z pomocy religijnej tam, gdzie się znajdują (art. 53 ust. 2 Konstytucji RP).

„Wolność religii została zatem określona w sposób bardzo szeroki, uwzględ-
niający wszystkie aspekty jej przejawiania” 31. Termin „wolność religii” należy 
rozumieć zarówno w aspekcie pozytywnym – jako możliwość przyjmowania 
i  uzewnętrzniania swoich przekonań religijnych oraz światopoglądowych  – 
jak i  w  aspekcie negatywnym, jako możliwość zachowania milczenia w  tych 
kwestiach, czego nierozłącznym elementem jest zakaz zmuszania kogokolwiek 
do uczestniczenia bądź nieuczestniczenia w praktykach religijnych oraz zakaz 
zmuszania przez organy władzy publicznej do ujawnienia swojego światopo-
glądu, przekonań religijnych lub wyznania (art. 53 ust. 6  i 7 Konstytucji RP).

Uznając wolność religijną za jedno z  podstawowych praw podmiotowych, 
wskazać należy, że państwo nie jest ani jej twórcą, ani jej nie nadaje, niemniej 
ciąży na nim obowiązek jej respektowania, ochrony oraz zabezpieczenia, co 
wynika wprost z charakteru tej wolności, w pewnych aspektach (np. prawa do 
pochówku) po śmierci jednostki. Marek Bielecki traktuje prawo do pochówku 
jako praktyczną formę realizacji wolności religijnej 32. W tym kontekście prawo 
to jest konsekwencją poszanowania podstawowej wartości decydującej o istocie 
człowieczeństwa, to znaczy przyrodzonej, niezbywalnej i nienaruszalnej godno-
ści człowieka. A ponieważ wolność sumienia i wyznania realizuje się nie tylko 
w aspekcie wewnętrznym, osobistym, ale też jako uzewnętrznianie pewnych 
zachowań w przestrzeni półprywatnej czy publicznej, to ten jej wymiar musi 
być regulowany prawem, zwłaszcza w przypadku osób pozbawionych wolności.

W tym miejscu należy podkreślić, że prawo do pochówku zgodnego z wy-
znawanymi zasadami religijnymi lub z przekonaniami w sprawach religii nie 
zostało wprost wymienione w katalogu uprawnień osoby pozbawionej wolności, 
mieszczącym się w art. 106 k.k.w. i rozporządzeniach wykonawczych. Uprawnie-
nie to nie wynika także wprost z przepisów ustaw indywidualnych regulujących 
stosunek państwa polskiego do poszczególnych Kościołów i innych związków 
wyznaniowych 33. W polskim systemie prawnym gwarantuje je jedynie przepis 

31	 W. Skrzydło, Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, Warszawa 2013, s. 63.
32	 Zob. M. Bielecki, Prawo do godnego pochówku jako realizacja wolności religijnej osoby ludzkiej cz. I, 

copch.pl. https://copch.pl/baza-wiedzy/prawo-do-godnego-pochowku-jako-realizacja-wolnosci-
-religijnej-osoby-ludzkiej-cz-i [dostęp: 28.09.2024].

33	 Są to następujące ustawy: Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej; Ustawa z dnia 4 lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autoke-
falicznego Kościoła Prawosławnego, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 544; Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. 
o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst 
jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 598; Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. o stosunku Państwa do Kościoła 
Ewangelicko-Reformowanego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 483; 
Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego 



151

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

art. 2 pkt 12 w związku z art. 7 Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wol-
ności sumienia i wyznania 34, który stanowi, że korzystając z wolności sumienia 
i  wyznania, jednostka (każdy człowiek) może otrzymać pochówek zgodny 
z wyznawanymi zasadami religijnymi lub z przekonaniami w sprawach religii.

Jak wskazano w  orzecznictwie, prawo do grobu ma charakter dwojaki: 
osobisty i majątkowy 35. Do uprawnień osobistych zaliczono przede wszystkim 
pochowanie po śmierci zwłok w wybranym przez zmarłego miejscu, jeżeli ten 
takiego wyboru dokonał, w  grobie jednoosobowym lub rodzinnym (wielo
osobowym) obok zwłok osób bliskich zmarłemu. Uprawnienia majątkowe 
do  grobu odnoszą się do opłat za nabycie miejsca na cmentarzu, kosztów 
urządzenia grobu, prawa do naziemnych części grobu, tj. nagrobka, płyty gro-
bowej, obramowania. Zdaniem SN elementy majątkowe mają jednak charakter 
drugorzędny. Prowadzi to do wniosku, że prawo do pochowania i do grobu nie 
mogą być traktowane rozdzielnie, gdyż byłoby to sztuczne. Prawo do grobu 
w  tej sytuacji ma charakter służebny, będąc ściśle związanym z  prawem do 
pochowania. Nie może jednak pełnić swej funkcji bez prawa do pochowania 
zwłok 36. Przy czym odnośnie do prawa do pochowania zwłok uwagę zwraca 

w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2022 r. poz. 2616; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. 
o stosunku Państwa do Kościoła Chrześcijan Baptystów w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst 
jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1847; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła 
Ewangelicko-Metodystycznego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 85; Ustawa 
z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Polskokatolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 51; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do 
Kościoła Katolickiego Mariawitów w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 8; 
Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła Starokatolickiego Mariawitów w Rze-
czypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 47; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku 
Państwa do Kościoła Zielonoświątkowego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. 
poz. 13; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Gmin Wyznaniowych Żydowskich 
w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. poz. 1798; Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. 
o stosunku Państwa do Karaimskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. 
z 1936 r. Nr 30 poz. 241 ze zm.; Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzuł-
mańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. z 1936 r. Nr 30 poz. 240 ze zm. 
oraz rozporządzenie prezydenta RP z mocą ustawy – Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej 
z dnia 22 marca 1928 r. o stosunku Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nieposia-
dającego hierarchii duchownej, Dz. U. z 1928 r. Nr 38 poz. 363 ze zm.

34	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 265.
35	 Zob. wyrok SN z dnia 13 lutego 1970 r. sygn. akt I CR 25/79, „OSNCP” 1979, nr 10 poz. 195, Legalis 

nr 21327, który zapoczątkował stałą linię orzeczniczą SN w tym zakresie. Krytycznie: P. Walczak, 
O nowe prawo do grobu? Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego z dnia 24 czerwca 2019 roku, 
III CSK 267/17, „Forum Prawnicze” 2020, nr 1, s. 91–99; D. Kaczan, Majątkowe prawo do grobu a prawo 
osobiste do kultu pamięci osoby zmarłej. Glosa do wyroku SN z dnia 24 czerwca 2019 r. III CSK 267/17, 

„Państwo i Prawo” 2022, nr 1, s. 162–168.
36	 Zob. wyrok składu siedmiu sędziów Izby Cywilnej SN z dnia 11 grudnia 1990 r. sygn. akt III 

CRN 455/90 [niepubl.]. Podobnie wyrok SN z dnia 3 grudnia 2010 r. sygn. akt I CSK 66/10, LEX 
nr 738085. Zob. także S. Rudnicki, Glosa do wyroku SN z dnia 8  listopada 2007 r. III CSK 151/07, 

„OSP” 2009, nr 1, s. 49.



152

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

istnienie dwóch kierunków orzeczniczych. Pierwszy akcentuje wolę zmarłego 37 
wyrażoną za życia, jako rozstrzygającą na rzecz ewentualnej przyszłej ochrony 
osób, które tę wolę będą realizować 38. Drugi kierunek kładzie nacisk na charakter 
relacji łączącej zmarłego z osobą decydującą o jego pochówku 39.

Kolejność uprawnionych do podejmowania decyzji o sposobie pochówku 
reguluje art. 10 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych. Zgodnie z ust. 1 tego 
artykułu prawo pochowania zwłok ma rodzina osoby zmarłej (pozostały mał-
żonek, krewni zstępni, krewni wstępni, krewni boczni do czwartego stopnia 
pokrewieństwa, powinowaci w linii prostej do pierwszego stopnia), ale także 
osoby, które do tego dobrowolnie się zobowiążą. Podmioty te nie dysponują 
zwłokami i nie przysługuje im również prawo do rozporządzania poszczegól-
nymi częściami ciała zmarłego. Członkom rodziny bądź ewentualnie innym 
osobom, które się do tego zobowiążą, przysługuje jedynie prawo do pochówku 
zmarłego. Skoro przepis art. 10 ust. 1 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych 
dotyczy prawa osobistego, to musi podlegać reżimowi ochrony dóbr osobistych 
(art. 24 § 1 k.c.) 40. Zdaniem SN wynika z tego, że każda z osób wymienionych 
w tym przepisie władna jest przystąpić do wykonania prawa pochowania, a inna 

37	 Przeciw traktowaniu woli zmarłego jako podstawy prawa do pochowania S. Rudnicki, Prawo do 
grobu…, dz. cyt., s. 54–55.

38	 Tak np. wyrok SN z dnia 19 listopada 2020 r. sygn. akt II CSK 30/19, Legalis nr 2498385 – „o miejscu 
grobu decyduje ten bliski, który działa najbardziej w zgodzie z wolą zmarłego”; wyrok Sądu Ape-
lacyjnego w Krakowie z dnia 22 lipca 2020 r. sygn. akt I ACa 743/19, Legalis nr 2502469 – „należy 
bowiem podkreślić istotne znaczenie wyrażonej za życia woli zmarłego co do miejsca pochowania 
w ramach ewentualnej przyszłej ochrony osób, które tę wolę będą realizować po śmierci osoby”.

39	 Tak np. wyrok Sądu Apelacyjnego w Krakowie z dnia 3 kwietnia 2019 r. sygn. akt I ACa 525/18, 
Legalis nr 2282158 – „ani art. 23 kodeksu cywilnego, ani art. 10 ust. 1 ustawy o cmentarzach i cho-
waniu zmarłych nie uzależniają prawa do współdecydowania o grobie od wykazania się tytułem 
spadkobrania, lecz istnieniem więzi emocjonalnej lub rodzinnej”; wyrok Sądu Apelacyjnego 
w Krakowie z dnia 19 maja 2022 r. sygn. akt I ACa 79/21, LEX nr 3579706 – „nie można oczywiście 
mówić o prawach osoby nieżyjącej, ale te w sposób pośredni realizowane są poprzez wykonywanie 
przez osoby bliskie kultu osoby zmarłej. Przy realizacji tego prawa nie sposób pominąć wyrażonej 
za życia woli osoby pochowanej, a także relacji między nią a osobą dochodzącą swoich praw do 
grobu”; wyrok Sądu Apelacyjnego w Warszawie z dnia 18 czerwca 2018 r. sygn. akt I ACa 234/18, 
Legalis nr 1834713 – „podjęcie przez konkubenta decyzji o pochówku konkubiny nie jest bezprawne, 
bowiem mieści się w hipotezie przepisu art. 10 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych”. Zob. też 
J. Haberko, Realizacja kultu pamięci bliskiej osoby zmarłej w zakresie decydowania o sposobie pochówku 
osoby pozostającej w związku partnerskim [w:] Non omnis moriar. Osobiste…, dz. cyt., s. 310–324.

40	 Zob. wyrok SN z dnia 31 marca 1980 r. sygn. akt II CR 88/80, Legalis nr 21960; wyrok SN z dnia 23 wrześ-
nia 2009 r. sygn. akt I CSK 346/08, Legalis nr 182027; uchwała składu siedmiu sędziów Izby Kontroli 
Nadzwyczajnej i Spraw Publicznych SN z dnia 22 października 2019 r. sygn. akt I NSNZP 2/19, 
Legalis nr 2236263. Stąd też spór między osobami, którym przysługuje prawo pochowania zwłok 
i prawo ekshumacji, nie może być rozstrzygnięty w postępowaniu administracyjnym. Skoro pra-
wo pochowania osoby zmarłej wraz z prawem do ekshumacji oraz pamięć o niej stanowi dobro 
osobiste, chronione przepisami prawa cywilnego, to do ochrony dóbr osobistych powołany jest 
sąd powszechny. Tak wyroki NSA z dnia 22 października 2009 r. sygn. akt II OSK 1620/08, LEX 
nr 571872 i z dnia 29 listopada 2011 r. sygn. akt II OSK 1646/10, LEX nr 1151971.



153

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

z  osób należących do tego kręgu może skutecznie domagać się stosownego 
zaniechania jedynie wtedy, gdy wspomniane działanie przedstawia się jako 
bezprawne 41. Jak stwierdza Paweł Sularz, „za bezprawny należy uznać przede 
wszystkim pochówek niezgodny z wolą zmarłego” 42.

W wyroku Sądu Najwyższego z dnia 17 lutego 2016 r. podkreślono, że „w ujęciu 
art. 24 k.c. bezprawność naruszenia jest rozumiana obiektywnie, co oznacza, 
że nie ma znaczenia, czy naruszyciel miał wiedzę, że swoim postępowaniem 
narusza czyjeś prawo. Samo zapatrywanie osoby, której zarzucono naruszenie 
dobra osobistego, że nie naruszyła niczyjego prawa, nie niweluje bezprawności 
działania ani nie usuwa przesłanki do oczekiwania naprawienia skutków tej 
bezprawności. Ochrona polegająca na usunięciu skutków naruszenia dobra osobi-
stego nie została bowiem uzależniona od świadomości ani winy naruszającego” 43.

Kolejność określona w  art.  10  ust.  1  ustawy o  cmentarzach i  chowaniu 
zmarłych wprawdzie ma znaczenie, jednak okoliczności faktyczne sprawy, 
a w szczególności relacje zmarłego przed śmiercią z poszczególnymi osobami 
wymienionymi w tym przepisie, a także wyrażona przez niego wola co do miejsca, 
sposobu i formy pochówku, mogą przemawiać za przyznaniem pierwszeństwa 
prawom innym członków rodziny niż ci, którzy zostali wymienieni w przepisie 
w  pierwszej kolejności 44. Oznacza to, że w  zwykłej sytuacji będzie należało 
przyznać pierwszeństwo tej osobie, której intencja pozostaje w zgodzie z wolą 
osoby zmarłej. Nie oznacza to jednak, że zasada ta pozbawiona jest wyjątków 45.

Wola zmarłego co do miejsca, sposobu (np. poprzez spopielenie) i formy (reli-
gijna albo świecka) pochówku nie jest wyrażana w postaci oświadczenia woli (poza 
przypadkiem, gdy przybiera formę polecenia testamentowego – art. 982 k.c. 46) 

41	 Zob. wyrok SN z dnia 7 czerwca 1966 r. sygn. akt I CR 346/65, LEX nr 5998. Należy jednak odnotować 
kolejny wyrok SN, w którym doprecyzował on, że: „w myśl art. 10 ust. 1 ustawy z dnia 31 stycznia 1959 r. 
o cmentarzach i chowaniu zmarłych (Dz. U. Nr 11 poz. 62 ze zm.), który to przepis ustala kolejność 
osób uprawnionych do pochowania zwłok, prawo pochowania zwłok danej osoby przysługuje osobie 
wymienionej w dalszej kolejności (np. krewnym w linii bocznej) dopiero wtedy, gdy brak jest oso-
by wymienionej w bliższej kolejności albo gdy osoba ta prawa tego nie chce lub nie może wykonać”. 
Wyrok SN z dnia 25 września 1972 r. sygn. akt II CR 353/72, „OSNCP” 1973, nr 6 poz. 109, Legalis 
nr 16549. Podobnie wyrok SN z dnia 11 listopada 1976 r. sygn. akt II CR 415/76, LEX nr 7870.

42	 P. Sularz, Cmentarze w Polsce. Zagadnienia administracyjnoprawne, Warszawa 2022, s. 246.
43	 Sygn. akt III CSK 84/15, LEX nr 1992040.
44	 Zob. wyrok SN z dnia 23 maja 1975 r. sygn. akt II CR 193/75, „OSPiKA” 1977, nr 1 poz. 5, Legalis 

nr 1045517.
45	 Zob. wyrok SN z dnia 19 listopada 2020 r. sygn. akt II CSK 30/19, Legalis nr 2498385.
46	 Polega ono, zgodnie z art. 982 k.c., na nałożeniu na spadkobiercę lub na zapisobiercę obowiązku 

oznaczonego działania lub zaniechania, nie czyniąc nikogo wierzycielem. W przypadku ustano-
wienia wykonawcy testamentu wykonanie polecenia należy też do obowiązków tego ostatniego 
(art. 988 § 1 k.c. in fine). Jak się przyjmuje w doktrynie, przedmiotem polecenia może być m.in. spra-
wienie pogrzebu w danej formie, pochowanie w określonym miejscu czy wystawienie odpowiedniego 
nagrobka. Polecenie to musi być zamieszczone w testamencie, przybiera więc postać rozrządzenia 
ostatniej woli. M. Pazdan, Ustanie zdolności prawnej…, dz. cyt., s. 1066–1067. Zob. też wyrok Sądu 



154

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

i nie musi spełniać warunków jego ważności 47. W związku z tym nie mają tu 
także zastosowania żadne wymagania formalne, których celem jest m.in. wery-
fikacja, czy oświadczenie zostało rzeczywiście złożone, oraz uniknięcie sytuacji, 
w których do złożenia oświadczenia mogłoby dojść przy braku świadomości lub 
swobody, błędu, podstępu czy groźby. Człowiek podejmujący za życia decyzję 
o miejscu, formie i sposobie przeprowadzenia swojego pochówku może zatem 
wyrazić swoją wolę w  dowolny sposób (np. ustnie, pisemnie, w  testamencie, 
w  rozmowie telefonicznej), także w  postaci elektronicznej (SMS, e-mail). 
Ewentualna zmiana wyrażonej w ten sposób woli jest dopuszczalna i może być 
dokonana również w dowolny sposób, byleby tylko można ustalić, jak ostatecz-
nie kształtuje się wola zmarłego co do jego pochówku. Wola zmarłego w wyżej 
wymienionym zakresie co do zasady ma wyłącznie charakter moralnego zobo-
wiązania określonej osoby do zorganizowania pogrzebu w ustalonym miejscu 
i formie, i w określony sposób, a zarazem zobowiązania innych wyprzedzających 
tę osobę w kolejności ustawowej do ustąpienia jej tego prawa. Nie da się jednak 
takiego zobowiązania wyegzekwować.

Nie można jednak pominąć faktu, że polski system prawny zna sytuacje, 
w których wola zmarłego w zakresie praw niemajątkowych jest prawnie wiążąca. 
W szczególności dotyczy to umieszczenia w treści testamentu polecenia z nałoże-
niem na wykonawcę testamentu obowiązku realizacji tego polecenia 48, najlepiej 
z zabezpieczeniem środków finansowych w postaci zapisu. Jest to, co prawda, 
najpewniejszy prawnie sposób, co nie znaczy, że zapewniający pełne poszanowa-
nie woli zmarłego ze względu na kontrowersje związane z kwestią, czy polecenie 
testamentowe stanowi źródło powstania stosunku prawnego, a jeśli tak, to jakiego.

Przyjmując, że polecenie jest zobowiązaniem naturalnym (niezu-
pełnym), to takie stosunki zobowiązaniowe charakteryzują się niemożli-
wością dochodzenia od dłużnika należnego świadczenia na drodze są-
dowej. Niewykonanie polecenia nie powoduje zatem dla zobowiązanego 
sankcji, ponieważ choć określony krąg podmiotów może domagać się od 
niego powinnego zachowania się wynikającego z  polecenia, to podmioty te 

Apelacyjnego w Warszawie z dnia 23 lutego 2006 r. sygn. akt I ACa 890/05, „OSA” 2008, nr 2 poz. 14, 
LEX nr 219053.

47	 J. Haberko, D. Ossowska, Podejmowanie decyzji o sposobie pochowku, „Themis Polska Nova” 2012, nr 1, 
s. 99.

48	 Z treści art. 988 k.c. wynika, że testator może również powierzyć wykonawcy testamentu „realizację 
swojej ostatniej woli obejmującej zadbanie o kremację zwłok lub – wprost przeciwnie – zapobieżenie 
kremacji zwłok albo o przekazanie zwłok na cele naukowe, jak również zobowiązać wykonawcę 
testamentu do publikacji określonej treści nekrologu oraz dokonanie pochówku w miejscu i w spo-
sób doprecyzowany w testamencie”. K. Skubisz-Kępka, Komentarz do art. 988 [w:] Kodeks cywilny. 
Komentarz, t. 6: Spadki, red. M. Fras, M. Habdas, Warszawa 2019, s. 467.



155

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

nie mogą korzystać z  przymusu państwowego dla wyegzekwowania takie-
go zachowania, gdyż jego obowiązek pozostaje jedynie w  sferze moralnej 49.

Przyjmując zaś, że polecenie w testamencie nie powoduje powstania zobo-
wiązania naturalnego, przede wszystkim z tego powodu, że k.c. daje możliwość 
dochodzenia wykonania polecenia przed sądem i jego wyegzekwowania przy po-
mocy przymusu państwowego (art. 985), z wyjątkiem przypadków, gdy polecenie 
ma na celu wyłącznie korzyść obciążonego poleceniem 50, to na podmiocie zobo-
wiązanym spoczywa odpowiedzialność za wykonanie polecenia 51. Ustanowienie 
wykonawcy testamentu daje zatem w tym zakresie większe poczucie spełnienia 
woli testatora niż pozostawienie polecenia bez tego rozrządzenia testamentowego 52.

W  związku z  faktem, że w  Polsce większość cmentarzy ma charakter wy-
znaniowy, możliwa jest sytuacja, w której w gminie nie funkcjonuje cmentarz 
komunalny. W takiej sytuacji zarząd cmentarza wyznaniowego ma obowiązek 
umożliwić pochowanie na tym cmentarzu, bez jakiejkolwiek dyskryminacji, 
osób zmarłych innego wyznania lub niewierzących. Zwłoki tych osób powinny 

49	 Zob. postanowienie SN z dnia 19 kwietnia 2002 r. sygn. akt III CZP 19/02, „OSP” 2003, nr 10 poz. 123, 
LEX nr 74583, w którym SN stwierdził, że „zarówno gdy chodzi o polecenie przy darowiźnie, jak 
i przy poleceniu testamentowym, określony krąg podmiotów może domagać się od obciążonego 
powinnego zachowania się wynikającego z treści polecenia, jednak podmioty te nie mogą skorzystać 
z przymusu państwowego w celu zmuszenia obciążonego do takiego zachowania się. […] Stosunek 
łączący obdarowanego obciążonego poleceniem oraz osobę odnoszącą korzyść z tego polecenia ma 
charakter zobowiązania naturalnego”.

50	 Tak P. Księżak, Żądanie wykonania polecenia, „Przegląd Sądowy” 2006, nr 4, s. 49. Autor ten stoi na 
stanowisku, że: „na skutek polecenia nie powstaje zobowiązanie naturalne (brak jest wierzyciela), 
natomiast wskazane w ustawie podmioty mogą żądać wykonania polecenia. Żądanie to może być 
realizowane w drodze powództwa, a następnie egzekwowane za pomocą przymusu państwowego. 
Wynika to wprost z przepisów i brak miejsca na inną wykładnię. Nie może budzić wątpliwości, że 
polecenie nakłada na obciążonego obowiązek prawny, a nie moralny”.

51	 Wola testatora co do jego pogrzebu, w tym miejsca, sposobu i  formy pochówku, zgodnie z zapa-
trywaniem Michała Niedośpiała, jest samoistnym rozrządzeniem testamentowym niebędącym 
poleceniem, aczkolwiek wiążącym prawnie: „rozrządzenia (postanowienia) co do pogrzebu 
i grobu mają charakter samoistnych rozrządzeń (postanowień) prawnych, a nie polecenia w sensie 
techniczno-prawnym. Ta dystynkcja prawna ma charakter drugorzędny wobec przyjętej tezy, że 
rozrządzenia te (postanowienia) mają moc prawną, są rozrządzeniami prawnymi, a nie poza praw-
nymi (moralnymi). Przy stanowisku, że są to samoistne rozrządzenia (postanowienia) testamentowe 
stosuje się do nich w drodze analogii przepisy o poleceniu (art. 982–985 k.c.)”, M. Niedośpiał, Glosa 
do wyroku SA w Warszawie z 23.02.2006 r. I ACa 890/05, „OSA” 2010, nr 1, s. 65.

52	 Szerzej na ten temat zob. G. Gorczyński, Istota polecenia testamentowego i  jego zaskarżalność  
[w:] Non omnis moriar. Osobiste…, dz. cyt., s. 281–297; J. Turłukowski, Instytucja polecenia testamen-
towego w prawie krajów Wspólnoty Niepodległych Państw na tle prawa polskiego [w:] Non omnis moriar. 
Osobiste…, dz. cyt., s. 794–810; Joanna Kuźmicka-Sulikowska stoi na stanowisku, że konstrukcja 
polecenia testamentowego „przejawia cechy na tyle specyficzne, że próby zakwalifikowania jej do 
którejś ze znanych kategorii, w tym stosunku zobowiązaniowego, zawsze będzie generowało możliwość 
podnoszenia przeciwko temu szeregu merytorycznych kontrargumentów. Uniknąć tego pozwala 
uznanie, że mamy w tym przypadku do czynienia z konstrukcją sui generis, stosunkiem prawnym 
o swoistym kształcie nadanym mu przez ustawodawcę”, J. Kuźmicka-Sulikowska, Komentarz do art. 982 
[w:] Kodeks cywilny. Komentarz, red. E. Gniewek, P. Machnikowski, Warszawa 2023, Legalis, nb 5.



156

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

być przez zarząd cmentarza traktowane na równi ze zwłokami osób należących 
do wyznania, do którego należy cmentarz, a  w  szczególności pod względem 
wyznaczenia miejsca pochowania, właściwego ceremoniału pogrzebowego 
i  wznoszenia stosownych nagrobków. Zarząd cmentarza wyznaniowego nie 
może również odmówić pochowania zwłok osób, które mają nabyte prawo 
do pochówku w  określonym miejscu tego cmentarza oraz osób jej bliskich, 
to jest małżonkowi, wstępnym, zstępnym, rodzeństwu i  przysposobionym 
(art. 8 ust. 2–4 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych).

Przepisy te stanowią gwarancję realizacji prawa do pochówku zgodnego 
z wyznawanymi zasadami religijnymi lub z przekonaniami w sprawach religii. 
Zarząd cmentarza wyznaniowego nie może bowiem odmówić pochowania 
osób zmarłych innego wyznania albo osób niewierzących (ani ich osób bli-
skich w zakresie określonym przez przepisy), w przypadku gdy gmina nie ma 
cmentarza komunalnego, a wolą osoby zmarłej jest spocząć na tymże cmentarzu 
wyznaniowym. Taka konstrukcja przepisów dopuszcza jednak sytuację, mimo 
obowiązku umożliwienia pochowania osób innego wyznania lub niewierzących 
na cmentarzu wyznaniowym, że zarząd cmentarza wyznaniowego może odmó-
wić pochowania zwłok osób należących do tego wyznania zgodnie z zasadami 
określonymi w  prawie wewnętrznym danego Kościoła czy innego związku 
wyznaniowego. Zakaz dyskryminacji z  art.  8  ust.  2  ustawy o  cmentarzach 
i chowaniu zmarłych dotyczy bowiem jedynie osób innego wyznania lub nie-
wierzących, zaś nakaz równoprawnego traktowania dotyczy zwłok osób, które 
nabyły prawo do pochówku na tym cmentarzu i osób im bliskich.

Przykładowo, zgodnie z  kan.  1176  §  1  Kodeksu Prawa Kanonicznego 
z  1983  roku 53, wierni zmarli powinni otrzymać pogrzeb kościelny zgodnie 
z przepisami prawa kanonicznego. W treści kan.  1177 §  1  i 2 wskazano, że na-
bożeństwo pogrzebowe za każdego wiernego winno być z reguły odprawiane 
w  jego własnym kościele parafialnym. Każdy wierny, albo ci, do których na-
leży troska o pogrzeb zmarłego, może jednak wybrać inny kościół na pogrzeb 
za zgodą tego, kto nim zarządza i  po zawiadomieniu własnego proboszcza. 

„Przez kościół nabożeństwa pogrzebowego (ecclesia funerans) należy rozumieć 
świątynię, w której odprawia się Mszę św. pogrzebową lub inne modlitwy za 
zmarłego, zgodnie z normami liturgicznymi” 54. W pierwszym rzędzie przy jego 
wyborze należy uwzględnić wolę zmarłego, jeśli jej wypełnienie jest możliwe. 

53	 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25.01.1983 r.), AAS 75 (1983), pars II,  
s. 1–317; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład zatwierdzony przez Konferencję Epi-
skopatu [zaktualizowany przekład na język polski przyjęty uchwałą Konferencji Episkopatu Polski; 
stan prawny na dzień 18 maja 2022], tłum. P. Majer, L. Adamowicz, Poznań 2022.

54	 P. Majer, Komentarz do kan. 1177 [w:] Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, t. III/2: Księga IV. 
Uświęcające zadanie Kościoła, red. J. Krukowski, Poznań 2011, s. 390.



157

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

Poza tym kościół obrzędów pogrzebu może być wybrany niezależnie od miejsca 
pochowania zwłok.

Zgodnie z  normą kan.  1240  §  1  tam, gdzie to możliwe, Kościół powinien 
mieć własne cmentarze lub przynajmniej kwatery na cmentarzach świeckich, 
przeznaczone na grzebanie wiernych zmarłych, należycie pobłogosławione. 
Szczególnie parafie oraz instytuty zakonne mogą mieć własny cmentarz 
(kan. 1241 § 1). Również ustawa o cmentarzach i chowaniu zmarłych przyznaje 
jednostkom organizacyjnym Kościołów i innych związków wyznaniowych prawo 
zakładania, utrzymania, rozszerzania, zamykania i zarządzania własnymi cmen-
tarzami (art. 1 ust. 3 i 5, art. 2 ust. 2). A skoro ustawodawca przyznał jednostkom 
organizacyjnym Kościoła katolickiego (najczęściej są to parafie) wskazane 
uprawnienia odnośnie do cmentarzy, to tym samym nakazał respektowanie i po-
szanowanie obrzędów oraz przepisów prawa kanonicznego w tej materii. Parafia 
jako zarządca cmentarza ma więc nie tylko prawo, ale wręcz obowiązek, kierując 
się także przepisami prawa kanonicznego, aby pogrzeb kościelny na cmentarzu 
parafialnym odbywał się w sposób właściwy do charakteru tego miejsca (miejsce 
święte), zgodnie z obrzędami liturgicznymi i przy udziale odpowiednich osób 55.

Z kolei kan. 1184 § 1 stanowi, komu można odmówić pogrzebu kościelnego 56, 
przy czym „odmowa pogrzebu kościelnego winna mieć miejsce jak najrzadziej 
i jedynie w sytuacjach naprawdę koniecznych duszpastersko” 57. Temu, kto został 
pozbawiony pogrzebu kościelnego, należy też odmówić jakiejkolwiek mszy świę-
tej pogrzebowej, czyli sprawowanej z okazji pogrzebu według przewidzianego 
na tę okazję formularza liturgicznego (kan. 1185), co oznacza, że istnieje co do 
zasady możliwość ofiarowania mszy świętej za zmarłego pozbawionego pogrzebu 
kościelnego (np. w innym terminie i przy użyciu innego formularza liturgicz-
nego). Pozbawienie pogrzebu kościelnego nie oznacza również automatycznej 
odmowy miejsca na cmentarzu parafialnym. Jeżeli bowiem parafia ma własny 
cmentarz, to na nim powinni być grzebani przede wszystkim wierni zmarli 
należący do tej parafii, chyba że inny cmentarz został zgodnie z  prawem wy-
brany przez samego zmarłego lub przez tych, do których należy troska o jego 
pogrzeb (kan. 1180 § 1). Norma kan. 1180 § 2 stanowi, że każdemu wolno wybrać 
cmentarz pogrzebania, jeśli tylko nie zakazuje tego prawo. Oczywiście prawo 
wyboru innego cmentarza może być ograniczone realnymi uwarunkowaniami, 

55	 Szerzej na ten temat zob. D. Walencik, Prawo do pogrzebu katolickiego a prawo do pochówku na 
cmentarzu wyznaniowym [w:] Munus sanctificandi: gaudium vel onus? Zadanie uświęcania: radość czy 
ciężar?, red. A.S. Jasiński OFM, W.J. Sztyk OFM, Katowice Panewniki 2008, s. 97–116.

56	 „Jeżeli przed śmiercią nie dali żadnych oznak pokuty, pogrzebu kościelnego powinni być pozbawieni: 
notoryjni apostaci, heretycy i schizmatycy; osoby, które wybrały spalenie swojego ciała z motywów 
przeciwnych wierze chrześcijańskiej; inni jawni grzesznicy, którym nie można udzielić pogrzebu 
kościelnego bez publicznego zgorszenia wiernych”.

57	 P. Majer, dz. cyt., s. 401.



158

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

np. brakiem miejsc czy specyfiką danego cmentarza (cmentarz zakonny, bractwa 
czy stowarzyszenia kościelnego – kan. 1241 § 1 i 2), niemniej aktualny Kodeks 
Prawa Kanonicznego nie wskazuje katalogu osób pozbawionych prawa wyboru 
cmentarza grzebania, choć taką możliwość przewiduje 58.

II. Obowiązki zakładu karnego w zakresie postępowania ze 
zwłokami osoby pozbawionej wolności

Zgodnie z § 2 Rozporządzenia Ministra Zdrowia z dnia 7 grudnia 2001 r. w spra-
wie postępowania ze zwłokami i szczątkami ludzkim 59 „za zwłoki uważa się ciała 
osób zmarłych i dzieci martwo urodzonych, bez względu na czas trwania ciąży”. 
Zaś za szczątki ludzkie: 1) popioły powstałe w wyniku spopielenia zwłok, 2) po-
zostałości zwłok, wydobyte przy kopaniu grobu lub w innych okolicznościach, 
3) części ciała ludzkiego, odłączone od całości (§ 8 ust. 1). Tym samym pojedyn-
cze części zwłok, resztki ciała ludzkiego pozostałe po doszczętnym dokonaniu 
rozkładu lub innym zniszczeniu zwłok, spowodowanym działaniem czasu lub 
innymi przyczynami, np. działaniem zwierząt, spaleniem w pożarze itd., prochy 
ludzkie powstałe podczas kremacji to szczątki, których nie można określić już 
mianem zwłok 60. Trudno jednak uznać, aby do szczątek osób pozbawionych 
wolności powstałych np. w wyniku pożaru czy katastrofy budowlanej bądź buntu 
w  zakładzie karnym 61 analizowane poniżej przepisy nie miały zastosowania.

Na podstawie art. 10 ust. 5 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych zostało 
wydane Rozporządzenie Ministra Sprawiedliwości z dnia 7 lipca 2010 r. w spra-
wie sposobu postępowania ze zwłokami osób pozbawionych wolności zmarłych 
w zakładach karnych i aresztach śledczych 62. Jego przepisy w żaden sposób nie 
regulują kwestii prawa do pochówku zgodnego z wyznawanymi zasadami reli-
gijnymi lub z przekonaniami w sprawach religii osób pozbawionych wolności. 
Skupiają się na elementach formalno-organizacyjnych. Obowiązki ciążące na 
zakładzie karnym w takiej sytuacji to w szczególności obowiązek powiadomienia 
rodziny o zgonie osoby pozbawionej wolności.

58	 Natomiast can. 1224 Codex Iuris Canonici stanowił, że prawa wyboru cmentarza pozbawieni byli: 
1) niedojrzali (impuberes); za nich, nawet po ich śmierci, wyboru mogli dokonać rodzice lub opieku-
nowie prawni; 2) profesi zakonni wszelkiego stopnia i godności, z wyjątkiem zakonników, którzy 
byli biskupami lub kardynałami; 3) osoby pozbawione pogrzebu kościelnego.

59	 Tekst jedn. Dz. U z 2021 r. poz. 1910.
60	 A. Sieradzka, Zwłoki ludzkie z perspektywy prawa, prawowtransplantacji.pl, https://prawowtransplantacji.pl/ 

zwlokie-ludzkie-z-perspektywy-prawa/ [dostęp: 27.09.2024].
61	 Pod pojęciem zakład karny należy rozumieć także areszt śledczy.
62	 Dz. U. Nr 123 poz. 839.

https://prawowtransplantacji.pl/
zwlokie-ludzkie-z-perspektywy-prawa/
https://prawowtransplantacji.pl/
zwlokie-ludzkie-z-perspektywy-prawa/


159

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

I tak o zgonie osoby zmarłej w zakładzie karnym zawiadamia się pozostałego 
małżonka bez zbędnej zwłoki, telefonicznie lub telegraficznie albo w inny spo-
sób, stosownie do zaistniałej sytuacji. W sytuacji gdy okaże się to niemożliwe, 
powiadamia się o tym fakcie krewnych zstępnych i wstępnych, krewnych bocz-
nych do czwartego stopnia pokrewieństwa, powinowatych w  linii prostej do 
pierwszego stopnia, z którymi zmarły utrzymywał kontakt lub których adresy 
albo numery telefonów są w dyspozycji dyrektora zakładu karnego. Jednocześnie 
należy poinformować, że w ciągu 72 godzin od chwili zgonu wymienione osoby 
powinny powiadomić dyrektora zakładu karnego o podjętej decyzji w sprawie 
zorganizowania pogrzebu na własny koszt. Jeżeli osoby te zamieszkują poza 
granicami kraju, powiadamia się je za pośrednictwem ministra właściwego 
do spraw zagranicznych, wskazując dane personalne tych osób oraz ich dane 
kontaktowe. Jeżeli zmarłą osobą pozbawioną wolności jest cudzoziemiec, osoby 
uprawnione do pochówku powiadamia się o zgonie co do zasady za pośredni-
ctwem właściwego przedstawicielstwa dyplomatycznego lub urzędu konsular-
nego. W razie zgonu spowodowanego chorobą zakaźną wymienioną w wykazie 
ustalonym przez ministra właściwego do spraw zdrowia, przekazując informa-
cję o zgonie osoby pozbawionej wolności, zaznacza się, że pochowanie zwłok 
musi nastąpić przed upływem 24 godzin od chwili zgonu (§ 2 rozporządzenia).

Dalej przepisy wskazują na obowiązek uzyskania zgody na pochowanie 
zwłok. Zgodę na pochowanie zwłok osoby zmarłej w zakładzie karnym wydaje 
prokurator prowadzący lub nadzorujący postępowanie, którego przedmiotem 
jest wyjaśnienie okoliczności śmierci, albo prokurator prowadzący lub nadzo-
rujący czynności postępowania w niezbędnym zakresie 63 (§ 3 rozporządzenia). 
W związku z tym bezzwłocznie po zgonie osoby zmarłej w zakładzie karnym 
dyrektor tegoż zakładu przesyła wniosek o wydanie zgody na pochowanie zwłok 
prokuratorowi rejonowemu, a  w  przypadku zgonu żołnierza służby czynnej 
wojskowemu prokuratorowi garnizonowemu właściwemu dla miejsca zgonu 
(§  4  ust.  1  rozporządzenia). Problem w  tym, że prokuratury garnizonowe  zo-
stały zlikwidowane  4  kwietnia  2016  roku w  wyniku wejścia w  życie Ustawy 
z dnia 28 stycznia 2016 r. Prawo o prokuraturze 64. Aktualnie w przypadku zgonu 
w zakładzie karnym żołnierza służby czynnej dyrektor winien przesłać wniosek 
o wydanie zgody na pochowanie zwłok tego żołnierza do zastępcy prokuratora 
rejonowego do spraw wojskowych, właściwego dla miejsca zgonu.

Rozporządzenie określa także tryb postępowania ze zwłokami, które 
nie zostaną odebrane z  zakładu karnego, oraz sposób ponoszenia kosztów 
pochówku zleconego przez zakład karny. W  sytuacji gdy kontakt z  osobami 

63	 Zob. art. 308 § 1 Ustawy z dnia 6 czerwca 1997 r. – Kodeks postępowania karnego, tekst jedn. Dz. U. 
z 2024 r. poz. 37; zob. też art. 11 ust. 9 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych.

64	 Dz. U. z 2019 r. poz. 740.



160

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

najbliższymi nie jest możliwy albo gdy osoby te nie podejmą się organizacji 
pogrzebu, zwłoki mogą być wydane osobom, które dobrowolnie zobowiążą się 
do ich pochowania (§ 5 ust. 1 rozporządzenia). Zasadą ogólną jest możliwość 
wydania zwłok uczelni medycznej lub innej uczelni prowadzącej działalność 
dydaktyczną i naukową w zakresie nauk medycznych, lub federacji podmiotów 
systemu szkolnictwa wyższego i nauki prowadzącej działalność naukową w za-
kresie nauk medycznych, po otrzymaniu informacji, że rodzina nie podejmie 
się pochówku. Zgodnie z § 5 ust. 2 rozporządzenia, „jeżeli zwłoki nie zostaną 
odebrane przez osoby uprawnione do pochówku, informuje się właściwego 
starostę o możliwości przekazania zwłok publicznej uczelni medycznej lub pub-
licznej uczelni prowadzącej działalność dydaktyczną i badawczą w dziedzinie 
nauk medycznych do celów naukowych”.

Należy zwrócić uwagę, że w tym zakresie rozporządzenie pozostaje w sprzecz-
ności z art. 10 ust. 2 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych. Po pierwsze, 
uczelnia medyczna lub inna uczelnia prowadząca działalność dydaktyczną i na-
ukową w zakresie nauk medycznych nie musi być publiczna. Po drugie, pominięto 
federację podmiotów systemu szkolnictwa wyższego i nauki prowadzącą dzia-
łalność naukową w zakresie nauk medycznych 65. Przekazanie zwłok wskazanym 
podmiotom następuje po otrzymaniu pozytywnej decyzji starosty oraz zgody na 
ich pochowanie, a także aktu zgonu wystawionego przez urząd stanu cywilnego 
właściwy dla miejsca zgonu (§ 5 ust. 3 rozporządzenia). W przypadku gdy starosta 
wydaje decyzję negatywną, zleca się pochowanie zwłok zakładowi pogrzebowe-
mu (§ 5 ust. 4 rozporządzenia). Pochowanie zwłok następuje w takiej sytuacji po 
otrzymaniu zgody na ich pochowanie oraz aktu zgonu (§ 4 ust. 2 rozporządzenia).

Śmierć osoby fizycznej powoduje powstanie po stronie osób lub jednostek 
organizacyjnych odpowiednio powiązanych ze zmarłym obowiązku zgłoszenia 
zgonu we właściwym urzędzie stanu cywilnego. Osoby i jednostki organizacyjne 
obciążone tym obowiązkiem wylicza art. 93 Ustawy z dnia 28 listopada 2014 r. – 
Prawo o aktach stanu cywilnego 66. Zgodnie z art. 93 ust. 4 tejże ustawy w przy-
padku niedokonania zgłoszenia zgonu przez podmiot uprawniony do pochówku 
lub przez upoważnionego pracownika uczelni medycznej lub innej uczelni 
prowadzącej działalność dydaktyczną i naukową w zakresie nauk medycznych,  

65	 Przepisy wprowadzające Ustawę z dnia 3 lipca 2018 r. – Prawo o szkolnictwie wyższym i nauce (Dz. U.  
z 2018 r. poz. 1669) zmieniły brzmienie art. 10 ust. 2 ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych, 
zgodnie z którym zwłoki niepochowane przez podmioty wymienione w ust.  1 art.  10 (rodzina, 
osoby, które dobrowolnie zobowiążą się do organizacji pogrzebu) mogą być przekazane do celów 
dydaktycznych i naukowych uczelni medycznej lub innej uczelni prowadzącej działalność dydak-
tyczną i naukową w zakresie nauk medycznych, lub federacji podmiotów systemu szkolnictwa 
wyższego i nauki prowadzącej działalność naukową w zakresie nauk medycznych. Powoduje to 
konieczność zmiany podmiotów wymienionych w § 5 ust. 2 i 3 rozporządzenia.

66	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1378.



161

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

lub federacji podmiotów systemu szkolnictwa wyższego i nauki prowadzącej dzia-
łalność naukową w zakresie nauk medycznych zgłoszenia zgonu dokonuje przed-
stawiciel podmiotu obowiązanego do pochówku zgodnie z art. 10 ust. 3 ustawy 
o  cmentarzach i  chowaniu zmarłych. Podmiotami wskazanymi w  tym prze-
pisie jest gmina właściwa ze względu na miejsce zgonu, a w przypadku osób 
pozbawionych wolności zmarłych w  zakładach karnych dany zakład karny.

Na wniosek osób uprawnionych do pochówku i innych osób bliskich powia-
damia się je o miejscu i terminie pogrzebu zmarłego (§ 6 ust. 2 rozporządzenia). 
Na grobie osoby zmarłej umieszcza się tabliczkę z  imieniem i  nazwiskiem, 
a także z datą urodzenia i zgonu (§ 6 ust. 1 rozporządzenia). Wydatki związa-
ne z pochowaniem zwłok osoby zmarłej w zakładzie karnym pokrywa się ze 
środków tej osoby, a gdy ich nie posiada lub są one niedostateczne, ze środków 
budżetowych zakładu karnego, który zlecił pochówek (§ 7 rozporządzenia). Co 
oznacza, że koszty ponosi Skarb Państwa, zaś w odniesieniu do cudzoziemców 
koszty te są pokrywane z budżetu państwa z części, której dysponentem jest 
minister właściwy do spraw wewnętrznych, ze środków będących w dyspozycji 
Komendanta Głównego Straży Granicznej.

Przepisy omawianego rozporządzenia mają zastosowanie do zwłok osób, 
które będąc pozbawione wolności w  zakładzie karnym, zmarły, przebywając 
poza terenem zakładu w  związku z  udziałem w  czynnościach procesowych, 
umieszczeniem w  wydzielonym pomieszczeniu innych organów (art.  223b 
§ 1 k.k.w.), wykonywaniem pracy lub konwojem. Przepisów nie stosuje się do 
postępowania ze zwłokami osób, które uwolniły się z zakładu karnego oraz osób, 
które przebywały poza terenem zakładu karnego, w  szczególności w  trakcie 
korzystania z zezwolenia na czasowe opuszczenie tego zakładu bez dozoru lub 
asysty funkcjonariusza Służby Więziennej 67.

Należy odnotować, że w 2021 roku przygotowano dwa projekty nowelizacji 
omawianego rozporządzenia. Pierwszy z  19  stycznia  2021  roku, opracowa-
ny przez Ministerstwo Sprawiedliwości. Jak wskazano w uzasadnieniu do tego 
projektu, „nowelizacja rozporządzenia wynika z konieczności wprowadzenia 
zmian o  charakterze dostosowującym do praktyki i  obowiązujących przepi-
sów kształtujących treść tego rozporządzenia” 68. I rzeczywiście miała na celu 
wyeliminowanie sposobu przekazywania informacji o  zgonie osoby zmarłej 
w zakładzie karnym za pośrednictwem telegrafu wobec faktu, iż taki sposób 

67	 Zob. E. Darmorost, Ustawa o cmentarzach i chowaniu zmarłych. Komentarz, Warszawa 2014, s. 49–52; 
P. Drembkowski, Ustawa o cmentarzach i chowaniu zmarłych. Komentarz, Warszawa 2017, s. 52–53.

68	 Projekt rozporządzenia Ministra Sprawiedliwości zmieniającego rozporządzenie w sprawie spo-
sobu postępowania ze zwłokami osób pozbawionych wolności zmarłych w zakładach karnych 
i aresztach śledczych, legislacja.rcl.gov.pl, https://legislacja.rcl.gov.pl/projekt/12342550/katalog/ 
12757814#12757814 [dostęp: 28.09.2024].

https://legislacja.rcl.gov.pl/projekt/12342550/katalog/
12757814#12757814
https://legislacja.rcl.gov.pl/projekt/12342550/katalog/
12757814#12757814


162

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

powiadamiania obecnie już nie funkcjonuje. Dalej dostosowywała treść rozporzą-
dzenia do aktualnej struktury prokuratury (zmieniany § 4 ust. 1 rozporządzenia). 
Zmieniała w § 5 ust. 2 i 3 nazewnictwo podmiotów uprawnionych do przejęcia 
zwłok w  celach dydaktycznych i  naukowych zgodnie z  art.  10  ust.  2  ustawy 
o cmentarzach i chowaniu zmarłych. Prace na tym projektem nie były jednak 
kontynuowane w związku z przygotowaniem projektu nowej ustawy o cmen-
tarzach i chowaniu zmarłych i aktów doń wykonawczych 69.

W ramach tej reformy prawa funeralnego został przygotowany drugi projekt 
nowelizacji rozporządzenia. Nosi datę 26 listopada 2021 roku. W projektowanym 
rozporządzeniu „przyjęto rozwiązania analogiczne jak w obowiązującym akcie 
wykonawczym”, z uwzględnieniem zmian ujętych w nowej ustawie o cmentarzach 
i chowaniu zmarłych (projektowane art. 35 i 36). To znaczy zamiast powiadamia-
nia osób najbliższych o zgonie osoby pozbawionej wolności zmarłej w zakładzie 
karnym mowa jest o powiadamianiu podmiotów posiadających prawo do zorga-
nizowania pochówku. Pozostałe rozwiązania są analogiczne do tego stopnia, że 
nawet nie zauważono konieczności zmian § 4 ust. 1 (struktura prokuratury) oraz 
§ 5 ust. 2 i 3 rozporządzenia (podmioty uprawnione do przejęcia zwłok w celach 
dydaktycznych i naukowych). Usunięto jednak telegraf jako sposób informowa-
nia o zgonie osoby pozbawionej wolności. Ten projekt również nie wszedł w życie.

Podsumowanie

Przeprowadzona analiza pozwoliła na zweryfikowanie postawionej na wstę-
pie hipotezy badawczej. Przypadkiem niebudzącym większych wątpliwości 
ani pod względem realizacji prawa do pochówku zgodnego z  wyznawanymi 
zasadami religijnymi lub z przekonaniami w sprawach religii, ani techniczno-

-organizacyjnym jest sytuacja, gdy krąg podmiotów, które mogą i chcą podjąć 
się organizacji pogrzebu (pozostały małżonek, krewni zstępni, krewni wstępni, 
krewni boczni do czwartego stopnia pokrewieństwa, powinowaci w linii pro-
stej do pierwszego stopnia, osoby, które do tego dobrowolnie się zobowiążą), 
jest znany dyrektorowi zakładu karnego lub aresztu śledczego i podmioty te, 
prawidłowo zawiadomione o śmierci osoby pozbawionej wolności, podejmują 
się zorganizowania pochówku zgodnie z wolą zmarłego. Zakładam, że w takiej 
sytuacji wola zmarłego co do miejsca, sposobu i  formy pochówku jest znana 
podmiotom i że zgodnie z nią postąpią. Oczywiście o ile nie jest sprzeczna z pra-
wem i zasadami współżycia społecznego.

69	 Projekt ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych, legislacja.rcl.gov.pl, https://legislacja.rcl.gov.pl/ 
projekt/12351755/katalog/12819403#12819403 [dostęp: 28.09.2024].

https://legislacja.rcl.gov.pl/
projekt/12351755/katalog/12819403#12819403
https://legislacja.rcl.gov.pl/
projekt/12351755/katalog/12819403#12819403


163

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

Jeśli zaś dochodzi do sporu między tymi podmiotami, to „przy rozstrzyganiu 
kolizji ich praw do decydowania o pochówku (a zatem przy rozstrzyganiu, czyje 
dobro osobiste, kult zmarłego, ma pierwszeństwo), wola zmarłego może być jedną 
z okoliczności przemawiających za udzieleniem ochrony konkretnej osobie. […] 
Przyjęcie takiego punktu widzenia pozwala na pogodzenie tendencji, które mogą 
przedstawić się jako przeciwstawne. Z jednej strony realizowana jest idea ochrony 
wyrażonej za życia woli zmarłego (trudno znaleźć argumenty, które miałyby 
przemawiać za tym, aby tę wolę a  priori odrzucać), z  drugiej zaś, chronione 
są dobra osobiste osób bliskich, które powinny mieć prawo do kształtowania 
sytuacji rodzinnej także na płaszczyźnie odniesień do poprzednich pokoleń” 70.

Wprawdzie sam fakt niezrealizowania przez wskazane podmioty woli zmarłe-
go w sprawie jego pochówku a priori wystarczy do uznania takiego zachowania 
za bezprawne jako sprzecznego z zasadami współżycia społecznego, niemniej 
jednak, by potwierdzić słuszność tego zarzutu, sąd musi dokonać szczegółowych 
ustaleń, które nie mogą się ograniczyć do stwierdzenia faktu niezastosowania 
się przez wskazane osoby do woli zmarłego. W tym aspekcie okolicznościami 
istotnymi dla rozstrzygnięcia sprawy są przyczyny nierespektowania woli zmar-
łego, okoliczności jego pogrzebu, a w szczególności stosunki za życia pomiędzy 
nim a członkami rodziny. W przypadku istnienia sporu w zakresie uprawnienia 
do pochowania zwłok sąd orzeka w przedmiocie ochrony dóbr osobistych stron 
procesu, a nie dobra osobistego zmarłego, co do respektowania jego woli w spra-
wie pochówku. Wola zmarłego jest w takim procesie rozpatrywana wyłącznie 
w aspekcie bezprawności działania osoby (osób) uprawnionej do kultu pamięci 
zmarłych, która jej nie respektuje, w zestawieniu z roszczeniem osoby (osób), 
która domaga się ochrony swojego dobra osobistego (także w  postaci kultu 
pamięci zmarłych) poprzez wykazanie chęci spełnienia dyspozycji zmarłego.

Sytuacja komplikuje się, gdy już sam fakt zawiadomienia podmiotów upraw-
nionych do dokonania pochówku jest utrudniony, np. osadzony nie utrzymywał 
kontaktu z  rodziną bądź prawidłowo powiadomiona rodzina nie podejmuje 
się organizacji pochówku, choćby z przyczyn finansowych, a brak jest osoby 
bądź organizacji czy instytucji, które dobrowolnie zobowiążą się do pochowania 
zwłok. Wyłącznie bowiem w kategorii uprawnienia należy postrzegać organizację 
pogrzebu przez osoby wymienione w art. 10 ust. 1 ustawy o cmentarzach i cho-
waniu zmarłych. Natomiast zawsze to uprawnienie korzysta z pierwszeństwa 
realizacji przed prawami innych podmiotów.

W  takich przypadkach aktualizuje się obowiązek zakładów karnych lub 
aresztów śledczych do poinformowania właściwego starosty o  możliwości 
przekazania zwłok do celów dydaktycznych i naukowych uczelni medycznej 

70	 W. Robaczyński, P. Księżak, Skuteczność woli zmarłego co do jego pochówku…, dz. cyt., s. 33.



164

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

lub innej uczelni prowadzącej działalność dydaktyczną i naukową w zakresie 
nauk medycznych, lub federacji podmiotów systemu szkolnictwa wyższego 
i  nauki prowadzącej działalność naukową w  zakresie nauk medycznych. Zaś 
w przypadku negatywnej decyzji starosty ciąży na nich obowiązek zgłoszenia 
zgonu we właściwym urzędzie stanu cywilnego i pochowania zwłok.

Inne problematyczne przypadki to sytuacja, gdy zmarły był cudzoziemcem 
albo bezpaństwowcem 71 lub gdy zgon nastąpił wskutek choroby zakaźnej 72. 
Wspomniane okoliczności zwracają uwagę na konieczność szybkiego działania 
władz i personelu więziennego, który nie może przyjmować postawy obojętności 
i opacznie pojmowanego formalizmu. Niosą one bowiem ryzyko uprzedmioto-
wienia człowieka z chwilą jego śmierci. W sytuacji gdy odmawia się zmarłemu 
należnego szacunku i instrumentalizuje się jego ciało, godzi się w powszechne 
poczucie godności człowieka.

Należy zwrócić uwagę, że w obowiązującym stanie prawnym brak przepisów, 
które regulowałyby tryb odbierania oświadczeń od osadzonych w sprawie prze-
konań religijnych, światopoglądowych lub filozoficznych bądź potwierdzenia 
przynależności do określonej wspólnoty religijnej 73. Jerzy Nikołajew zwraca 
uwagę, że administracja więzienna nie ma informacji na ten temat, ponieważ 
w żadnym z dokumentów osobopoznawczych osadzonych nie wpisuje się ich 
wyznania ani też nie wymaga się od nich oświadczeń w tym zakresie 74. O ile 
należy się zgodzić, że nie można wymagać od skazanych albo tymczasowo 
aresztowanych składania tego typu oświadczeń (art. 53 ust. 7 Konstytucji RP), 
o tyle jednak nie wydaje się, by prawo do milczenia osadzonych w tych kwestiach 
miało naruszać pytanie, czy chcieliby oni zadeklarować swoje wyznanie i chęć 
uczestnictwa, zgodnie z zasadami swojego wyznania, w czynnościach i obrzędach 

71	 Zob. P. Borecki, Wolność sumienia i wyznania cudzoziemców w prawie polskim, „Studia z Prawa Wy-
znaniowego” 2014, t. 17, s. 23–46.

72	 Zob. Rozporządzenie Ministra Zdrowia z dnia 6 grudnia 2001 r. w sprawie wykazu chorób zakaźnych, 
w przypadku których stwierdzenie zgonu wymaga szczególnego postępowania ze zwłokami osób 
zmarłych na te choroby, Dz. U. Nr 152 poz. 1742.

73	 W myśl § 4 Rozporządzenia Ministra Sprawiedliwości z dnia 23 grudnia 2022 r. w sprawie regulaminu 
organizacyjno-porządkowego wykonywania kary pozbawienia wolności, Dz. U. z 2022 r. poz. 2847: 

„Niezwłocznie po umieszczeniu skazanego w celi przejściowej wychowawca lub wyznaczony funk-
cjonariusz przeprowadza z nim rozmowę informacyjną, w której zapoznaje go w szczególności 
z  jego prawami i obowiązkami oraz ustalonym w zakładzie karnym porządkiem wewnętrznym”. 
Dodatkowo, zgodnie z § 6 ust. 2 przywołanego rozporządzenia: „Wychowawca przeprowadza ze 
skazanym rozmowę wstępną mającą na celu ustalenie niezbędnych informacji, zapewniających pra-
widłowe wykonanie kary pozbawienia wolności, nie później niż w ciągu dwóch dni od dnia przyjęcia 
do aresztu śledczego, niezależnie od rozmowy informacyjnej”. Tym samym skazani mają zostać 
zapoznani m.in. z porządkiem wewnętrznym w zakresie czasu i miejsca wykonywania praktyk 
i posług religijnych. Analogiczne regulacje przewiduje § 4 ust. 1 i § 5 ust. 2 Rozporządzenia Mini-
stra Sprawiedliwości z dnia 23 grudnia 2022 r. w sprawie regulaminu organizacyjno-porządkowego 
wykonywania tymczasowego aresztowania, Dz. U. z 2022 r. poz. 2848.

74	 J. Nikołajew, Wolność sumienia i religii skazanych i tymczasowo aresztowanych, Lublin 2012, s. 167.



165

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

religijnych oraz wypełniania obowiązków religijnych, a  także korzystania 
z posług religijnych. Oczywiście odpowiedź na to pytanie byłaby dobrowolna.

Tym samym administracja zakładu karnego lub aresztu śledczego nie zna 
także ewentualnych dyspozycji na wypadek śmierci osadzonego 75. Z  badań 
przeprowadzonych przez Ewę Dawidziuk 76 wynika, że liczba zgonów w  jed-
nostkach penitencjarnych w ostatnich latach wzrasta. Stąd, mając na uwadze 
poczynione wyżej analizy, postulować należy wprowadzenie możliwości skła-
dania dobrowolnych oświadczeń w  wyżej wymienionym zakresie, w  tym na 
wypadek śmierci.

Aktualnie w praktyce poważne trudności może nastręczać spełnienie woli 
osadzonego co do miejsca, sposobu i formy pogrzebu, gdy to zakład karny lub 
areszt śledczy zobowiązany jest do dokonania jego pochówku. Administracja 
więzienna nie może bowiem zakładać, że osoba pozbawiona wolności, która 
korzysta z posług religijnych lub jedynie z poszczególnych uprawnień, o których 
mowa w art. 106 k.k.w., życzyłaby sobie, aby pochówek miał określoną formę 
wyznaniową i odbył się w konkretny sposób (pochowanie ciała w trumnie albo 
spopielenie). I odwrotnie, nawet gdyby administracja więzienna dowiedziała się, 
że zmarły osadzony nie wykonywał praktyk i nie korzystał z posług religijnych, 
to nie może zakładać świeckiej formy pochówku i konkretnego sposobu pocho-
wania tylko dlatego, iż takie jest oczekiwanie społeczne lub wynika to z utartej 
praktyki. Zasadą w takiej sytuacji, i gdy brak informacji na temat woli zmarłego 
co do jego pogrzebu, powinien być pochówek w formie świeckiej, dokonany 
w sposób tradycyjny (pochowanie ciała w trumnie) na cmentarzu komunalnym 
właściwym ze względu na siedzibę zakładu karnego lub aresztu śledczego.

Przeprowadzone analizy wyraźnie wskazują na potrzebę wprowadzenia regu-
lacji prawnych udzielających ochrony woli zmarłego dotyczącej jego pochówku. 
Ustalenie zasad organizacji pogrzebu osoby pozbawionej wolności powinno 
mieć charakter ogólny i przybrać formę przepisów powszechnie obowiązujących 
normujących organizację każdego pochówku dokonywanego przez zakład karny 
lub areszt śledczy. Przepisy te winny różnicować sposób organizacji pogrzebu 
ze względów na wyznawane zasady religijne lub przekonania w  sprawach re-
ligii, i to zgodnie z wolą zmarłego. Każdy człowiek zachowuje bowiem w tym 
zakresie pewien margines swobody, gdyż może zdecydować np.  o  miejscu, 
charakterze religijnym lub świeckim swojego pogrzebu oraz o tym, czy ciało 
ma zostać poddane kremacji.

75	 Informacje dla zgłaszających się do odbycia kary, sw.gov.pl, https://www.sw.gov.pl/strona/areszt-
-sledczy-katowice-informacje-dla-zglaszajacych-sie-do-odbycia-kary [dostęp: 17.09.2024].

76	 E. Dawidziuk, Zgony osób pozbawionych wolności w warunkach izolacji penitencjarnej w Polsce, „Studia 
Prawnoustrojowe” 2024, t. 63, s. 67–86.



166

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

„Wolność sumienia i religii po stronie organów władzy publicznej rodzi nie 
tylko obowiązki negatywne, takie jak obowiązek nienaruszania tej wolności, 
ale również obowiązki pozytywne, takie jak obowiązek zapewnienia warun-
ków do korzystania z tej wolności w sposób wybrany przez osoby uprawnione 
i w granicach wyznaczonych przez prawo” 77. Dyspozycje dotyczące własnego 
pogrzebu stanowią formę uzewnętrznienia swoich przekonań religijnych lub 
przekonań w sprawach religii i jako takie powinny podlegać ochronie prawnej. 
Również w przypadku osób posiadających za życia przekonania agnostyczne, 
areligijne czy nawet antyreligijne, które podlegają nie mniejszej ochronie niż 
przekonania religijne podzielane przez określone większe zbiorowości skupione 
w Kościołach i innych związkach wyznaniowych. Naruszenie wolności religijnej 
ma miejsce zarówno w razie uniemożliwienia lub utrudnienia komuś wyrażania 
jego przekonań religijnych oraz wykonywania praktyk religijnych, jak i  w  ra-
zie narzucenia mu obowiązku przyjęcia określonej religii czy wykonywania 
praktyk religijnych. Tak samo należy potraktować poddanie kogoś wbrew jego 
woli czynnościom, które stanowią formę praktyki religijnej, np.  religijnemu 
obrzędowi pogrzebu.

Należy żywić nadzieję, że zapowiadana od lat nowa ustawa o cmentarzach i cho-
waniu zmarłych oraz wydane na jej podstawie akty wykonawcze w sposób kom-
pleksowy uregulują sferę tzw. prawa pośmiertnego oraz wprowadzą regulacje, które 
umożliwią podmiotom zobowiązanym do dokonania pochówku uzyskanie pełnej 
informacji na temat woli zmarłego w zakresie miejsca, sposobu i formy pogrzebu, 
a przede wszystkim nadadzą jej określone skutki prawne. „Pomijanie stanowiska 
zmarłego, czy traktowanie go wyłącznie w kategoriach życzeniowych nie wydaje 
się słuszne, na co wskazuje również ewolucja poglądów judykatury, zmierzająca 
w kierunku nadania wyrażonej za życia woli osoby zmarłej znaczenia prawnego” 78.

Na koniec warto podkreślić, że artykuł ten nie wypełnia w całości luki za-
uważalnej w literaturze przedmiotu. Stanowi jedynie przyczynek do dalszych 
badań nad prawem do pochówku osób pozbawionych wolności.

Bibliografia

Bielecki M., Prawo do godnego pochówku jako realizacja wolności religijnej osoby ludz-
kiej cz. I, copch.pl. https://copch.pl/baza-wiedzy/prawo-do-godnego-pochowku- 
jako-realizacja-wolnosci-religijnej-osoby-ludzkiej-cz-i [dostęp: 28.09.2024].

77	 M. Florczak-Wątor, Komentarz do art. 53 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz,  
red. P. Tuleja, Warszawa 2023, s. 197.

78	 I. Sierpowska, Śmierć w ujęciu prawa administracyjnego, Warszawa 2020, s. 242.

https://copch.pl/baza-wiedzy/prawo-do-godnego-pochowku-jako-realizacja-wolnosci-religijnej-osoby-ludzkiej-cz-i
https://copch.pl/baza-wiedzy/prawo-do-godnego-pochowku-jako-realizacja-wolnosci-religijnej-osoby-ludzkiej-cz-i


167

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

Borecki P., Wolność sumienia i wyznania cudzoziemców w prawie polskim, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 2014, t. 17, s. 23–46.

Darmorost E., Ustawa o cmentarzach i chowaniu zmarłych. Komentarz, Warszawa 2014.
Dawidziuk E., Zgony osób pozbawionych wolności w warunkach izolacji peniten

cjarnej w Polsce, „Studia Prawnoustrojowe” 2024, nr 63, s. 67–86.
Drembkowski P., Ustawa o cmentarzach i chowaniu zmarłych. Komentarz, Warszawa 2017.
Florczak-Wątor M., Komentarz do art. 53 [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. 

Komentarz, red. P. Tuleja, Warszawa 2023, s. 194–199.
Gardocka T., Czy zwłoki ludzkie są rzeczą i  co z  tego wynika? [w:] Non omnis 

moriar. Osobiste i majątkowe aspekty prawne śmierci człowieka. Zagadnienia 
wybrane, red. J. Gołaczyński i in., Wrocław 2015, s. 268–280.

Gardocka T., Zwłoki ludzkie w kontekście pobrania komórek, tkanek i narządów w ce-
lach transplantacyjnych i nie tylko, „Medyczna Wokanda” 2011, nr 3, s. 93–100.

Gardocka T., Jagiełło D., Zwłoki ludzkie w  świetle polskiego prawa, „Studia 
Prawnoustrojowe” 2023, nr 61, s. 49–62.

Gorczyński G., Istota polecenia testamentowego i jego zaskarżalność [w:] Non omnis 
moriar. Osobiste i majątkowe aspekty prawne śmierci człowieka. Zagadnienia 
wybrane, red. J. Gołaczyński i in., Wrocław 2015, s. 281–297.

Haberko J., Koniec życia człowieka a kres podmiotowości prawnej. Kilka uwag na temat, 
czy prawnik i lekarz zrozumieją się „stwierdzając zgon”, „Prawo i Medycyna” 2007,  
nr 2, s. 71–85.

Haberko J., Realizacja kultu pamięci bliskiej osoby zmarłej w zakresie decydowania 
o sposobie pochówku osoby pozostającej w związku partnerskim [w:] Non omnis 
moriar. Osobiste i majątkowe aspekty prawne śmierci człowieka. Zagadnienia 
wybrane, red. J. Gołaczyński i in., Wrocław 2015, s. 310–324. 

Haberko J., Ossowska D., Podejmowanie decyzji o sposobie pochowku, „Themis 
Polska Nova” 2012, nr 1, s. 96–111.

Jakuszewicz A., Problematyka pochówków oraz kultu zmarłych w orzecznictwie Europej
skiego Trybunału Praw Człowieka [w:] Non omnis moriar. Osobiste i majątkowe 
aspekty prawne śmierci człowieka. Zagadnienia wybrane, red. J. Gołaczyński i in.,  
Wrocław 2015, s. 342–362.

Kaczan D., Majątkowe prawo do grobu a prawo osobiste do kultu pamięci osoby 
zmarłej. Glosa do wyroku SN z dnia 24 czerwca 2019 r. III CSK 267/17, „Pań-
stwo i Prawo” 2022, nr 1, s. 162–168.

Krekora-Zając D., Akt donacji zwłok ludzkich (uwagi „de lege lata” i  „de lege 
ferenda),” „Państwo i Prawo” 2017, nr 11, s. 85–98.

Krzywkowska J., Prawo osadzonych do korzystania z posług religijnych w dobie 
pandemii COVID-19, „Studia Prawnoustrojowe” 2022, nr 55, s. 147–158.

Księżak P., Żądanie wykonania polecenia, „Przegląd Sądowy” 2006, nr 4, s. 49–61.



168

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

Księżak P., Robaczyński W., Dysponowanie zwłokami ludzkimi dla celów naukowych  
i medycznych, „Państwo i Prawo” 2015, nr 1, s. 59–69.

Księżak P., Robaczyński W., Skuteczność woli zmarłego co do jego pochówku 
i sprawowania kultu jego pamięci, „Palestra” 2012, nr 9–10, s. 27–38.

Kuźmicka-Sulikowska J., Komentarz do art. 982 [w:] Kodeks cywilny. Komentarz, 
red. E. Gniewek, P. Machnikowski, Warszawa 2023, Legalis.

Majer P., Komentarz do kan. 1177 [w:] Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicz-
nego, t. III/2: Księga IV. Uświęcające zadanie Kościoła, red. J. Krukowski, 
Poznań 2011, s. 389–391.

Majer P., Komentarz do kan. 1184 [w:] Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, t. III/2: 
Księga IV. Uświęcające zadanie Kościoła, red. J. Krukowski, Poznań 2011, s. 399–402.

Mazurkiewicz J., Non omnis moriar. Ochrona dóbr osobistych zmarłego w prawie 
polskim, Wrocław 2010.

Mirecki M., Izolacja penitencjarna a prawo do wolności religii w teorii i praktyce, 
„Civitas Hominibus” 2022, nr 7, s. 51–61.

Morciniec P., Ludzkie zwłoki jako obiekt badawczy: dowolność działań czy normowanie?,  
„Diametros” 2009, nr 19, s. 78–92.

Nesterowicz M., Śliwka K., Pobieranie ze zwłok komórek, tkanek i narządów do celów ba-
dań naukowych – problemy prawne i medyczne, „Prawo i Medycyna” 2009, nr 4,  s. 5–12.

Niedośpiał M., Glosa do wyroku SA w Warszawie z 23.02.2006 r. I ACa 890/05, 
„OSA” 2010, nr 1, s. 65–95.

Nikołajew J., Duszpasterstwo więzienne w  Polsce w  świetle badań własnych 
[w:] Duszpasterskie i profilaktyczne aspekty służby penitencjarnej, red. S. Bukalski,  
Szczecin 2010, s. 101–114.

Nikołajew J., Miejsce duszpasterstwa penitencjarnego w  powrocie do wolności 
skazanych na podstawie kodeksu karnego wykonawczego z 1997 roku i rozwią-
zań innych państw [w:] X lat obowiązywania kodeksu karnego wykonawczego,  
red. S. Lelental, G.B. Szczygieł, Białystok 2009, s. 381–395.

Nikołajew J., Wolność sumienia i religii skazanych i tymczasowo aresztowanych, Lublin 2012.
Nikołajew J., Wolność sumienia i  religii sprawców szczególnie niebezpiecznych 

(art. 88 a i 88 b k.k.w.), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2020, t. 23, s. 245–261.
Paszkowski M., Krzywkowska J., Prawo osadzonych do opieki duszpasterskiej 

i wykonywania praktyk religijnych na przykładzie zakładu karnego w Barczewie 
[w:] Wolność sumienia i  religii osób pozbawionych wolności. Aspekty prawne 
i praktyczne, red. J. Nikołajew, K. Walczuk, Warszawa 2016, s. 435–447.

Pazdan M., Ustanie zdolności prawnej. Śmierć. Pochowanie zmarłego. Status 
prawny zwłok [w:] System Prawa Prywatnego, t. 1: Prawo cywilne – część ogólna,  
red. M. Safjan, Warszawa 2012, s. 1063–1068.

Rudnicki S., Prawo do grobu. Zagadnienia cywilistyczne, Kraków 1999.



169

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

Sieradzka A., Zwłoki ludzkie z  perspektywy prawa, prawowtransplantacji.pl, 
https://prawowtransplantacji.pl/zwlokie-ludzkie-z-perspektywy-prawa/ 
[dostęp: 17.09.2024].

Sierpowska I., Śmierć w ujęciu prawa administracyjnego, Warszawa 2020.
Sitarz O., Jaworska-Wieloch A., Prawo do praktyk religijnych osób osadzonych 

w areszcie śledczym i odbywających karę pozbawienia wolności w teorii i praktyce 
penitencjarnej, „Archiwum Kryminologii” 2017, t. 39, s. 117–148.

Skrzydło W., Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, Warszawa 2013.
Skubisz-Kępka K., Komentarz do art. 988 [w:] Kodeks cywilny. Komentarz, t. 6: 

Spadki, red. M. Fras, M. Habdas, Warszawa 2019, s. 467–472.
Sobczak J., Gołda-Sobczak M., Prawo do grobu jako problem kulturowy i prawny, „Ze-

szyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego” 2018, nr 1, s. 197–219.
Sobczak J., Gołda-Sobczak M., Wolność sumienia i wyznania jako prawo człowieka, 

„Annales Universitatis Mariae Curie-Skłodowska Lublin-Polonia” 2012, t. 21, s. 27–65.
Sobczyk P., Konstytucyjne „prawo osób do korzystania z pomocy religijnej tam, gdzie 

się znajdują” [w:] Wolność sumienia i religii osób pozbawionych wolności. Aspekty 
prawne i praktyczne, red. J. Nikołajew, K. Walczuk, Warszawa 2016, s. 83–96.

Sularz P., Cmentarze w Polsce. Zagadnienia administracyjnoprawne, Warszawa 2022.
Szpunar A., Ochrona prawna kultu osoby zmarłej, „Palestra” 1978, nr 8, s. 25–35.
Szymanek J., Wolność sumienia i wyznania w Konstytucji RP, „Przegląd Sejmowy” 

2006, nr 2, s. 49–54.
Tokarczyk R., Prawo narodzin, życia i śmierci, Kraków 2006.
Turłukowski J., Instytucja polecenia testamentowego w prawie krajów Wspólnoty 

Niepodległych Państw na tle prawa polskiego [w:] Non omnis moriar. Oso-
biste i  majątkowe aspekty prawne śmierci człowieka. Zagadnienia wybrane,  
red. J. Gołaczyński i in., Wrocław 2015, s. 794–810.

Tworkowska A., Implikacje prawne i społeczno-kulturowe śmierci człowieka, ze szcze-
gólnym uwzględnieniem problematyki ochrony dóbr osobistych [rozprawa doktorska 
napisana pod kierunkiem dr hab. Agnieszki Malarewicz-Jakubów, prof. UwB], 
Białystok 2013, repozytorium.uwb.edu.pl, https://repozytorium.uwb.edu.pl/ 
jspui/bitstream/11320/3746/1/Anna%20Tworkowska%20rozprawa.pdf  
[dostęp: 28.09.2024].

Walczak P., O nowe prawo do grobu? Glosa krytyczna do wyroku Sądu Najwyższego 
z dnia 24 czerwca 2019 roku, III CSK 267/17, „Forum Prawnicze” 2020, nr 1, s. 91–99.

Walencik D., Prawo do pogrzebu katolickiego a prawo do pochówku na cmentarzu 
wyznaniowym [w:] Munus sanctificandi: gaudium vel onus? Zadanie uświęca-
nia: radość czy ciężar?, red. A.S. Jasiński OFM, W.J. Sztyk OFM, Katowice 
Panewniki 2008, s. 97–116.

https://prawowtransplantacji.pl/zwlokie-ludzkie-z-perspektywy-prawa/
https://repozytorium.uwb.edu.pl/
jspui/bitstream/11320/3746/1/Anna%20Tworkowska%20�rozprawa.pdf 

https://repozytorium.uwb.edu.pl/
jspui/bitstream/11320/3746/1/Anna%20Tworkowska%20�rozprawa.pdf 



170

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Katarzyna Pluta

A
rt

y
k
u

ły

Streszczenie

Rozległe konsekwencje, które wywołuje śmierć człowieka, sprawiają, że konieczne jest 
poddanie analizie okoliczności związanych z prawem do pochówku osoby pozbawionej 
wolności, a  w  szczególności z  prawem do pochówku zgodnego z  wolą wyrażoną za 
życia tej osoby. Za podjęciem tematyki post mortem osoby pozbawionej wolności 
w kontekście przysługującej jej wolności religijnej dodatkowo przemawia fakt, że do 
tej pory nie dokonano całościowej analizy prawnej tego zagadnienia. Dotychczasowe 
opracowania skupiają się przede wszystkim na możliwości realizacji przez osoby 
pozbawione wolności uprawnień zagwarantowanych im wprost w art.  106 Kodeksu 
karnego wykonawczego, realizowanych w trakcie życia osoby pozbawionej wolności. 
Celem przeprowadzonych tu analiz jest zweryfikowanie hipotezy, że na realizację 
prawa do pochówku osoby pozbawionej wolności znaczący wpływ ma, a  przynaj
mniej mieć powinna, wolność religijna i  poczynione przez tę osobę dyspozycje na 
wypadek śmierci, w szczególności gdy obowiązek organizacji jej pogrzebu spoczywa 
na zakładzie karnym lub areszcie śledczym. Analizy przeprowadzono z wykorzysta-
niem metody dogmatyczno-prawnej, polegającej na badaniu obowiązujących źródeł 
prawa, judykatury i  literatury przedmiotu dotyczących analizowanych w publikacji 
zagadnień. Dokonane badania wskazują potrzebę wprowadzenia regulacji prawnych 
udzielających ochrony woli zmarłego dotyczącej jego pochówku. Ustalenie zasad 
organizacji pogrzebu osoby pozbawionej wolności powinno mieć charakter ogólny 
i przybrać formę przepisów powszechnie obowiązujących. Być może trwające prace 
nad nowelizacją ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych w sposób kompleksowy 
uregulują sferę tzw. prawa pośmiertnego.

Słowa kluczowe: prawo do pochówku, śmierć, grób, wolność religijna, pozbawienie wolności

Summary

The right to bury a person deprived of liberty

The extensive consequences of a person’s death make it necessary to analyze the cir-
cumstances related to the right to burial of a person deprived of liberty, and particular 
the right to burial in accordance with the will expressed during the person’s lifetime. 
Taking up the issue of post mortem of a person deprived of liberty in the context of his 
or her religious freedom is additionally supported by the fact that a comprehensive legal 
analysis of this issue has not been carried out so far. Previous studies focus primarily on 
the possibility of persons deprived of liberty exercising the rights guaranteed to them 
directly in Art. 106 of the Code of Executive Penalties, carried out during the life of 
a person deprived of liberty. The purpose of the analyzes carried out here is to verify 
the hypothesis that the exercise of the right to burial of a person deprived of liberty is 
significantly influenced, or at least should be, by religious freedom and the arrangements 



171

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności 

A
rt

y
k
u

ły

made by this person in the event of death, in particular when the obligation to organize 
his or her funeral rests with the prison. or pretrial detention. The analyzes were carried 
out using the dogmatic-legal method, which involves examining applicable sources of 
law, jurisprudence and literature on the issues analyzed in the publication. The research 
conducted indicates the need to introduce legal regulations protecting the will of the 
deceased regarding his burial. Determining the rules for organizing the funeral of a per-
son deprived of liberty should be of a general nature and take the form of generally 
applicable provisions. Perhaps the ongoing work on amending the Act on Cemeter-
ies and Burial of the Dead will comprehensively regulate the so-called posthumous law.

Keywords: right to burial, death, grave, religious freedom, deprivation of liberty



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

173

Anna Radzajewska*

Uniwersytet w Białymstoku

Status religii dominującej  
a zasada wolności sumienia i wyznania …  

na przykładzie Republiki Greckiej

Problematyka zasady wolności sumienia i wyznania zajmuje poczesne miejsce na 
tle regulacji konstytucyjnej Republiki Greckiej, a także większości współczes-
nych państw. W wielu aktach prawnych zasadę wolności sumienia i wyznania 
wyraża się jako „wolność religii”, „wolność sumienia i religii”, „wolność kultu”, 

„wolność przekonań” 1.
Ze względu na doniosłość kwestii związanych z problematyką wyznaniową 

większość współczesnych konstytucji poddaje regulacji normatywnej tę materię. 
W ustawach zasadniczych występują postanowienia dotyczące uznania lub nieuzna-
nia danej religii za oficjalną, przyznania obywatelom prawa do wolności sumienia 
i wyznania oraz gwarancji ochrony ich praw. Nie inaczej jest w przypadku Grecji.

Grecja ma konstytucję pisaną, składającą się z czterech części, podzieloną na 
działy, rozdziały i 120 artykułów. W ustawie zasadniczej zostały unormowane 
podstawowe zagadnienia dotyczące funkcjonowania, organizacji i ustroju pań-
stwa oraz stosunków między państwem a Kościołem prawosławnym.

Jak wspomniano, we współczesnych państwach liberalno-demokratycznych 
kompleksowe uregulowanie problematyki stosunków między państwem a Koś-
ciołem występuje w aktach prawnych o randze konstytucyjnej oraz w ustawach. 
Postanowienia dotyczące świeckiego bądź wyznaniowego charakteru państwa, 
ustanowienia religii oficjalnej 2 i  przyznanych w  związku z  tym przywilejów 
najczęściej znajduje się w preambule lub w artykułach bezpośrednio następu-
jących po uroczystym wstępie.

*	 ORCID 0009-0009-5167-3188, e-mail: annaradzajewska@gmail.com
1	 J. Sobczak, M. Gołda-Sobczak, Wolność sumienia i wyznania jako prawo człowieka, „Annales Univer-

sitatis Mariae Curie-Skłodowskia, Sectio K – Politologia” 2012, t. 19, nr 1, s. 250.
2	 P. Kubacki, Modele relacji instytucjonalnych państwo-kościół we współczesnych konstytucjach, „Kor-

towski Przegląd Prawniczy” 2016, nr 3 s. 177; autor wskazuje państwa, które pominęły w materii 
konstytucyjnej uregulowania dotyczące relacji między państwem a Kościołem, nie opowiadając się 
za żadną religią (konstytucje Sierra Leone z 1991 roku i Surinamu z 1987 roku) lub dając za substytut 
religii ideologię totalitarną (konstytucja Korei Północnej z 1972 roku).



174

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Radzajewska

A
rt

y
k
u

ły

Sytuacja prawna Kościoła w  Grecji przedstawia się następująco. Jest on 
zdecentralizowany, a każdy z nich ma odrębną strukturę organizacyjną i hie-
rarchię. Terytorium Grecji podzielone jest na pięć kościelnych jurysdykcji, są to 
Autokefaliczny Kościół Grecji, Kościół „Nowych Ziem”, Kościół Dodekanezu, 
Półautonomiczny Kościół Krety, Wspólnota monastyczna na Górze Athos 3. Na 
mocy postanowień Karty Statutowej Kościoła w Grecji Kościołowi greckiemu, 
metropoliom, parafiom i klasztorom przyznano osobowość prawną 4. W przewa-
żającej większości społeczeństwo greckie wyznaje religię prawosławną. Pozostałe 
wyznania to muzułmanie, protestanci, katolicy i żydzi, a status prawny tylko 
niektórych z  nich jest uregulowany ustawowo. Grecki Kościół Prawosławny, 
mniejszość muzułmańska w Tracji oraz wspólnota żydowska otrzymały status 
osób prawnych prawa publicznego, co daje im prawo do dziedziczenia majątku 
oraz do występowania przed sądami pod własną nazwą 5.

Ustawa nr 4301/2014 o organizacji i formie prawnej wspólnot wyznaniowych 
w  Grecji 6 w  art.  2  stanowi o  warunkach nabycia osobowości prawnej przez 
wspólnotę wyznaniową. Zarejestrować związek wyznaniowy może grupa co 
najmniej 300 osób, którzy są wyznawcami wspólnoty religijnej, a co najmniej 
jedna z nich jest duchownym wyznaczonym do wykonywania obrzędów religij-
nych. Wspólnota wyznaniowa powinna także opracować swój statut podpisany 
przez wszystkich członków. Osobowość prawna jest nabywana z chwilą wpisu 
do właściwego rejestru. Zarejestrowanie i uzyskanie osobowości prawnej upraw-
niają daną wspólnotę wyznaniową z mocy prawa do zakładania i organizowania 
miejsc kultu, domów modlitwy oraz instytucji monastycznych.

Grecja, podobnie jak kilka innych państw w Europie, jest państwem wyzna-
niowym. Warto przyjrzeć się poszczególnym cechom państw wyznaniowych 
oraz konsekwencjom, jakie z  tego wynikają. W  literaturze przyjmuje się, że 
państwem wyznaniowym jest takie państwo, w którym jedną, konkretną religię 
uznaje się formalnie za religię państwa czy narodu 7. Wyznaniowy charakter 
państwa wynika z uprzywilejowanej i dominującej pozycji danej religii, nazy-
wanej w ustawach zasadniczych religią narodową, oficjalną, państwową. Status 

3	 K. Papastathis, Church jurisdictional fragmentation, religious discourse and public policy: The greek case, 
„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2015, t. 18, s. 66–67.

4	 Art. 1 ust. 4 Ustawy nr 590/1977 z dnia 25 maja 1977 r. legirel.cnrs.fr, https://www.legirel.cnrs.fr/
spip.php?article207&lang=fr [dostęp: 19.04.2024].

5	 U.S. Departament of State, 2022 Report on International Religious Freedom: Greece, state.gov,  
https://www.state.gov/reports/2022-report-on-international-religious-freedom/greece/ [dostęp: 20.04.2024].

6	 Law 4301/2014. Organization of the Legal Form of Religious Communities and their organizations in Greece, 
tłum. C. Mitraka, minedu.gov.gr, https://www.minedu.gov.gr/publications/docs2014/publications/
Law_4301_-2014_Organization_of_the_legal_form_of_religious_communities_and_their_ 
organizations_in_Greece.pdf [dostęp: 20.04.2024].

7	 P. Ryguła, Relacje Państwo-Kościół w Europie, Studium prawa obowiązującego w Polsce i w Hiszpanii, 
Warszawa 2020, s. 35.

https://www.legirel.cnrs.fr/spip.php%3Farticle207%26lang%3Dfr
https://www.legirel.cnrs.fr/spip.php%3Farticle207%26lang%3Dfr
https://www.minedu.gov.gr/publications/docs2014/publications/Law_4301_-2014_Organization_of_the_legal_form_of_religious_communities_and_their_organizations_in_Greece.pdf
https://www.minedu.gov.gr/publications/docs2014/publications/Law_4301_-2014_Organization_of_the_legal_form_of_religious_communities_and_their_organizations_in_Greece.pdf
https://www.minedu.gov.gr/publications/docs2014/publications/Law_4301_-2014_Organization_of_the_legal_form_of_religious_communities_and_their_organizations_in_Greece.pdf


175

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Status religii dominującej a zasada wolności sumienia i wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

religii dominującej odpowiada odsetkowi społeczeństwa, które przestrzega 
zasad związanych z wyznawaną wiarą i identyfikuje się z nią.

W niektórych przypadkach silne powiązania z religią wyrażają się poprzez 
określoną nazwę państwa, która wprost sugeruje jego wyznaniowy charakter 8. 
W zapisach dotyczących ustanowienia religii państwowej najczęściej pojawia 
się także zasada wolności wyznania, równości wszystkich wobec prawa oraz 
inne postanowienia o charakterze antydyskryminacyjnym.

Uprzywilejowaną pozycję religii prawosławnej regulowały już wcześniej-
sze konstytucje, które we wszystkich swoich postanowieniach wspominały 
o szczególnej roli Kościoła prawosławnego. Zgodnie z art.  1 najwcześniejszej 
z uchwalonych Konstytucji Republiki Greckiej z 1822 roku przyznaje się Wschod-
niemu Kościołowi Ortodoksyjnemu status religii państwowej. Warto przy 
tym zaznaczyć, że w tym samym artykule zawarto także regulację o tolerancji 
pozostałych wyznań i swobody praktykowania ich ceremonii 9.

Konstytucja Republiki Greckiej rozpoczyna się zwrotem „w  imię Trój-
cy Świętej, Jedynej i  Niepodzielnej” 10. Na mocy art.  3  ustawy zasadniczej 
przyznano religii prawosławnej status religii dominującej, a  uprawnienie 
związane z  wyrażeniem zgody na tłumaczenie Pisma Świętego na język 
inny od języka greckiego powierzono Autokefalicznemu Kościołowi Prawo-
sławnemu oraz Wielkiemu Kościołowi Chrystusowemu w  Konstantynopolu. 
Jest to bardzo starannie skonstruowany i  szczegółowy przepis 11 na tle in-
nych konstytucji państw wyznaniowych, które nierzadko tylko wspominają 
o ustrojowo zagwarantowanym specjalnym statusie danej religii 12. W materię 
konstytucyjną wpisane zostały także „święte kanony wiary”, będące zbio-
rem fundamentalnych, niezbywalnych i  niezaprzeczalnych zasad wyzna-
wanej wiary, niezmiennie składające się na tożsamość religijną wspólnoty.

8	 Przykładem niech będzie Izrael jako Państwo Żydowskie czy Islamska Republika Iranu.
9	 Konstytucja Republiki Greckiej z 1822 roku, https://pahellenicfoundation.org/2021/resources/

Provisional-First-Constitution-of-Liberated-Hellas-1822-at-Epidavros.pdf [dostęp: 22.04.2024].
10	 Konstytucja Republiki Greckiej z 9 czerwca 1975 roku, tłum. G. Ulicki, W. Ulicki, B. Zdaniuk, 

N. Ciesielczyk, biblioteka.sejm.gov.pl, https://biblioteka.sejm.gov.pl/wp-content/uploads/2015/10/
Grecja_pol_010711.pdf [dostęp 22.04.2024].

11	 Art. 3 ust. 1 Konstytucji Republiki Greckiej w pełnym brzmieniu jest następujący: „Dominującą religią 
w Grecji jest religia Wschodnioprawosławnego Kościoła Chrystusowego. Prawosławny Kościół Grecji, uzna-
jący Pana Naszego Jezusa Chrystusa za głowę Kościoła, jest nierozerwalnie związany w swoich dogmatach 
z Wielkim Kościołem Konstantynopola i ze wszystkimi innymi kościołami chrześcijańskimi uznającymi te 
dogmaty, przestrzegając niezmiennie, podobnie jak te kościoły, świętych kanonów apostolskich i synodal-
nych oraz świętych tradycji. Kościół jest autokefaliczny i zarządzany przez Święty Synod, w skład którego 
wchodzą sprawujący aktualnie swe funkcje biskupi, oraz przez Stały Święty Synod, który, wywodząc się ze 
Świętego Synodu, jest tworzony, tak jak jest to określone w Karcie Statutowej Kościoła i zgodnie z postano-
wieniami Księgi Patriarchalnej z 29 czerwca 1850 roku oraz Aktu Synodalnego z 4 września 1928 roku”, tamże.

12	 Przykładem niech będzie art. 5 ust. 1 konstytucji Malty z 1964 roku: „religią Malty jest religia Rzymsko-
katolickiego Kościoła Apostolskiego” czy § 21 konstytucji Norwegii z 1814 roku: „religia ewangelicko-

-augsburska pozostaje oficjalną religią państwa”.

https://pahellenicfoundation.org/2021/resources/Provisional-First-Constitution-of-Liberated-Hellas-1822-at-Epidavros.pdf
https://pahellenicfoundation.org/2021/resources/Provisional-First-Constitution-of-Liberated-Hellas-1822-at-Epidavros.pdf
https://biblioteka.sejm.gov.pl/wp-content/uploads/2015/10/Grecja_pol_010711.pdf
https://biblioteka.sejm.gov.pl/wp-content/uploads/2015/10/Grecja_pol_010711.pdf


176

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Radzajewska

A
rt

y
k
u

ły

Autokefalia greckiego Kościoła określona została dekretem królewskim 
z 1883 roku. Warto w tym miejscu wskazać, iż samo pojęcie autokefalii oznacza 
niezależność lokalnego Kościoła od pozostałych Kościołów prawosławnych oraz 
możliwość autonomicznego kształtowania odrębnego ustroju wewnętrznego 13.

Deklarując specjalny status religii dominującej, ustrojodawca nie wpro-
wadził postanowień o  charakterze dyskryminacyjnym wobec pozostałych 
wyznań, zapewniając tym samym wolność wyznawania każdej znanej religii 14. 
Warto zaznaczyć, iż zasada uprzywilejowania Kościoła prawosławnego dotyczy 
wyłącznie instytucji, nie powoduje przyznania indywidualnym wyznawcom 
prawosławia szczególnych praw w  porównaniu do wyznawców pozostałych 
religii. Należy mieć na względzie, że takie uregulowanie stałoby w sprzeczności 
z konstytucyjną zasadą równości wszystkich wobec prawa.

Jednym ze znamion państwa wyznaniowego jest finansowanie nauczania 
religii z budżetu państwa. W Grecji lekcje religii prawosławnej w szkołach są 
obowiązkowe. Realizuje się przy tym cel określony w postanowieniach ustawy 
zasadniczej, którym jest rozwój świadomości narodowej i religijnej obywateli, 
o czym stanowi art. 16 Konstytucji. Wynagrodzenie duchownych nauczających 
religię w szkołach jest finansowane z budżetu państwa, a ich status jest zrównany 
z urzędnikami państwowymi.

Do pozostałych cech państwa wyznaniowego należą prawna ochrona religii 
dominującej oraz obsadzanie niektórych stanowisk państwowych wyznawcami 
tej religii 15. Ponadto w doktrynie przyjmuje się, że do cech państwa wyznanio-
wego zalicza się także uprzywilejowanie duchownych, wrogość państwa wobec 
mniejszości religijnych czy postępowanie w zgodzie z nauczaniem i dogmatami 
danej religii w życiu społecznym oraz politycznym. Przyjęcie systemu państwa 
wyznaniowego powoduje niemożność zachowania bezstronności w  sferze 
światopoglądowej. Faworyzując religię uznaną za dominującą nad pozostałe 
wyznania, urzeczywistnia się to szczególnie w sferze legislacyjnej 16.

Normatywna regulacja art. 33 Konstytucji ma szczególny charakter na tle 
poruszanej problematyki. Zgodnie z przepisem przy zaprzysiężeniu na urząd 
Prezydenta Republiki kandydat, składając przysięgę, przywołuje „Trójcę Świętą, 
Jedyną i Niepodzielną” i w jej imię zobowiązuje się przestrzegać konstytucji oraz 
ustaw. Wydaje się, że regulacja ta zapewnia nie tylko ciągłość władzy państwo-
wej, ale także jedność religijną. Przywołana norma konstytucyjna pośrednio 

13	 M. Olszówka, Współczesne stosunki państwo-Kościół w Republice Greckiej, „Rocznik Teologiczny” 2009, 
nr 1–2, s. 147.

14	 J. Kamiński, Konstytucja Grecji, Warszawa 2005, s. 19.
15	 J. Szymanek, Odmiany państwa wyznaniowego, Wprowadzenie [w:] Państwo wyznaniowe. Doktryna, 

prawo, praktyka, red. J. Szymanek, Warszawa 2011, s. 17.
16	 Tenże, Konstytucjonalizacja idei państwa wyznaniowego [w:] Państwo wyznaniowe…, dz. cyt., s. 81.



177

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Status religii dominującej a zasada wolności sumienia i wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

sugeruje, że osoba piastująca najważniejszy urząd w  państwie nie może być 
wyznania innego niż chrześcijańskiego. Dokonując takiej interpretacji, należy 
poczynić następujący wniosek, że przynależność do religii narodowej kandydata 
na stanowisko głowy państwa jest również znamieniem państwa konfesyjnego 17. 
Podobną treść przysięgi przed objęciem mandatu składają deputowani. W ich 
przypadku dopuszczalna jest zmiana treści przysięgi odpowiednio do wyznawa-
nej przez nich wiary. Konstytucja Republiki Greckiej nie wspomina nic o osobach 
świadomie niewyznających żadnej religii, nie dając im zatem bezpośrednio moż-
liwości właściwego dostosowania treści przysięgi do własnego światopoglądu.

Uregulowanie zakazu prozelityzmu w konstytucji oraz w kodeksie karnym 
jest przejawem zabezpieczenia interesów Kościoła prawosławnego. Proze-
lityzm obejmuje praktyki mające na celu zachęcanie do konwersji członka 
danej wspólnoty wyznaniowej na inną religię, najczęściej gwarantując ko-
rzyść materialną osobie nawracanej, wykorzystując przy tym jej brak wiedzy, 
trudne położenie materialne czy naiwność. Zakaz ten nie chroni wyłącznie 
religii prawosławnej, ale rozciąga się na wszystkie znane religie. Na gruncie 
greckiego kodeksu karnego prozelityzm jest surowo karany, każdy bowiem, kto 
angażuje się w praktyki wypełniające znamiona prozelityzmu, podlega karze 
pozbawienia wolności oraz grzywny w  określonej przez ustawę wysokości 18. 
Praktyki o  podłożu prozelityzmu mogą godzić nie tylko w  prawa wynikają-
ce z  wolności sumienia i  wyznania, lecz naruszają w  istocie także prawo do 
prywatności, ochronę danych osobowych czy nienaruszalności mieszkania 19. 
Z  perspektywy prawa konstytucyjnego i  karnego zakaz prozelityzmu sta-
nowi oczywiste ograniczenie wolności szerzenia religii lub przekonań oraz 
zachodzącej sprzeczności między tym zakazem a  zasadą niedyskryminacji 20.

W Konstytucji Republiki Greckiej istnieje kilka przepisów konstytucyjnych regu-
lujących problematykę wolności sumienia i wyznania. W literaturze przyjmuje się, że 
grecki system ustanawiający prawosławie religią dominującą, przyznając jednocześnie 
wolności i prawa pozostałym wyznaniom, jest szczególną odmianą cezaropapizmu 21.

Na zasadę wolności sumienia i wyznania składa się uprawnienie do swobod-
nego wyboru i urzeczywistniania swoich przekonań religijnych, przynależności 
lub nie do określonego Kościoła oraz tworzenia wspólnot religijnych, Kościo-
łów i związków wyznaniowych. Wolność jednostek do podejmowania wyboru 

17	 P. Borecki, Znamiona państwa wyznaniowego. Uwagi na kanwie dorobku współczesnego konstytucjo-
nalizmu, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2017, t. 20, s. 235.

18	 K.N. Kyriazopoulos, Proselytization in Greece: Criminal Offense vs. Religious Persuasion and Equality, 
„Journal of Law and Religion” 2005, t. 20, nr 1, s. 149.

19	 A. Mezglewski, Leksykon prawa wyznaniowego, Warszawa 2014, s. 341.
20	 K.N. Kyriazopoulos, dz. cyt., s. 152.
21	 A. Pikulska-Robaszkiewicz, Stosunki między państwem, a kościołami w Grecji, „Prawo Kanoniczne” 1998, 

nr 3–4, s. 250.



178

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Radzajewska

A
rt

y
k
u

ły

w zakresie konstytuowania swoich przekonań religijnych bądź niereligijnych jest 
elementarną zasadą demokratycznego państwa prawnego. Państwo nie może 
ingerować czy wywierać wpływu na swoich obywateli poprzez decydowanie 
o  kształtowaniu ich przekonań religijnych 22. Wszelkie ograniczenia zasady 
wolności sumienia i wyznania muszą wynikać z przepisów o randze ustawowej.

W art. 13 ust. 1 znajduje się regulacja dotycząca nienaruszalności wolności 
sumienia. Przepis ten gwarantuje prawo jednostki do swobodnego wyboru, 
kształtowania oraz zmiany poglądów i przekonań religijnych 23.

Zgodnie z postanowieniami art. 13 ust. 2 wprowadzono ograniczenie w za-
kresie wolności odbywania praktyk religijnych. Mogą one podlegać istotnym 
ograniczeniom, jeżeli praktykowanie ich stanie się zagrożeniem dla porządku 
publicznego i dobrych obyczajów.

Równouprawnienie religii wynikające z art. 13 ust. 3 wiąże się także z podej-
mowaniem określonych ciężarów na rzecz państwa. Norma prawna wyrażona 
w tym przepisie nakazuje podporządkowanie się nadzorowi ze strony państwa, 
a obowiązek podlegania ciężarom publicznym z  tym związanym dotyczy du-
chownych wszystkich wyznań na terenie Grecji.

Przyjmuje się, że wolność sumienia i wyznania dotyczy zarówno jednostek, 
jak i kolektywów. Najmniejszą zbiorowością, która korzysta z prawa wolności sumie-
nia i wyznania, jest rodzina 24. Wolność sumienia i wyznania jest podstawowym pra-
wem przysługującym obywatelom demokratycznego, pluralistycznego państwa 25.

Warto zwrócić uwagę, iż w art. 13 Konstytucji Republiki Greckiej ogranicza 
się uprawnienia wynikające z zasady wolności sumienia i wyznania wyłącznie 
do „religii znanych”. Na mocy orzeczenia Europejskiego Trybunału Praw Czło-
wieka w  Strasburgu postanowiono, że wszystkie znane religie to te, których 

„doktryny nie są apokryficzne i w których od neofitów nie jest wymagana żadna 
tajna inicjacja” 26. Religia znana nie ma żadnych wierzeń objętych tajemnicą, jej 
dogmaty są jasne, a kult dostępny dla każdego. Status znanej religii na równi 
z  religiami chrześcijańskimi przyznaje także uprawnienie do domagania się 
konfiskaty prasy po jej upowszechnieniu w razie znieważenia każdej „znanej 
religii” czy religii chrześcijańskiej. Jest to wyjątek w  stosunku do poprzedza-
jącego artykułu Konstytucji Republiki Greckiej, iż zabroniona jest konfiskata 
gazet i druków zarówno przed ich ukazaniem się, jak i po ich rozpowszechnieniu.

22	 K. Orzeszyna, Podstawy relacji między państwem, a kościołami w konstytucjach państw członkowskich 
i traktatach Unii Europejskiej: studium prawnoporównawcze, Lublin 2007, s. 43.

23	 M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013, s. 22.
24	 Tamże, s. 35.
25	 J. Szymanek, Odmiany państwa wyznaniowego…, dz. cyt., s. 7.
26	 Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 25 maja 1993 roku w sprawie Kokkinakis 

przeciwko Grecji, nr 14307/88, pkt 15.



179

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Status religii dominującej a zasada wolności sumienia i wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

W przypadku zaistnienia okoliczności będącej podstawą do zmiany konsty-
tucji, na mocy art. 110 ust. 1, grecki ustrojodawca zapewnia trwałość obowiązy-
wania zasady wolności sumienia i wyznania. Norma konstytucyjna gwarantuje 
niemożność zmiany tego postanowienia (obok pozostałych enumeratywnie 
wymienionych artykułów) w razie dokonania zmiany samej konstytucji. Należy 
przy tym zauważyć, że ustawa zasadnicza zestawia tę zasadę na równi z repub-
likańską formą rządów czy zasadą suwerenności narodu. Warto zaznaczyć, że 
nie wszystkie zasady istotne z punktu widzenia religii panującej zostały objęte 
gwarancją trwałości przyznaną na mocy norm konstytucyjnych. Taką gwarancją 
nie została objęta regulacja stosunków między Kościołem a państwem, które 
dokładnie opisuje art. 3. ust. 1 Konstytucji.

Grecja jest sygnatariuszem wielu umów międzynarodowych regulujących 
problematykę wolności sumienia i wyznania, których postanowienia stały się pod-
stawą wyroków zarówno greckich sądów, jak i międzynarodowych trybunałów. 
Wolność sumienia i wyznania gwarantują nie tylko przepisy o randzie konstytu-
cyjnej, lecz również wszystkie postanowienia aktów i konwencji regulujących i do-
precyzowujących tę problematykę. Karta Praw Podstawowych 27 w art. 10 stanowi, 
iż każdy ma prawo wolności myśli, sumienia i religii, a prawo to obejmuje wolność 
zmiany religii lub przekonań oraz wolność uzewnętrzniania, indywidualnie lub 
wspólnie z innymi, publicznie lub prywatnie, swej religii lub przekonań poprzez 
uprawianie kultu, nauczanie, praktykowanie i  uczestniczenie w  obrzędach.

Art. 9 Konwencji o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności 28 
(dalej: Konwencja) przyznaje każdemu prawo do wolności myśli, sumienia i wy-
znania, obejmując zmianę wyznania lub przekonania, wolność uzewnętrzniania 
swoich przekonań wspólnie z innymi lub indywidualnie, prywatnie lub publicznie 
poprzez nauczanie, praktykowanie czy uprawianie wszelkich form kultu. Ograni-
czenie wolności uzewnętrzniania swojego wyznania lub przekonań musi wynikać 
z ustawy i być konieczne ze względu na interesy bezpieczeństwa publicznego, 
ochronę porządku publicznego, zdrowia i moralności lub ochronę praw i wolności 
innych osób. Z prawa do wolności myśli, sumienia i wyznania korzystają Koś-
cioły i wspólnoty wyznaniowe oraz ich indywidualni członkowie, a na państwie 
spoczywa obowiązek zapewnienia niezakłóconego korzystania z tego prawa 29.

Wspomniany art.  9  Konwencji stał się podstawą do wydawania wyroków 
przez Europejski Trybunał Praw Człowieka dotyczących zasady wolności 

27	 Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej z 14 grudnia 2007 roku, LEX, https://sip.lex.pl/akty-
-prawne/dzienniki-UE/karta-praw-podstawowych-unii-europejskiej-67728098 [dostęp: 22.04.2024].

28	 Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności z 4 listopada 1950 roku, LEX,  
https://sip.lex.pl/akty-prawne/dzu-dziennik-ustaw/konwencja-o-ochronie-praw-czlowieka-i-

-podstawowych-wolnosci-rzym-1950–16795332 [dostęp: 22.04.2024].
29	 M.A. Nowicki, Wokół Konwencji Europejskiej, Komentarz do Europejskiej Konwencji Praw Człowieka, 

Warszawa 2021, s. 876.



180

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Radzajewska

A
rt

y
k
u

ły

myśli, sumienia i  wyznania, szczególnie wiele skarg dotyczyło łamania tej 
zasady w Grecji. Jednym z takich orzeczeń był wyrok w sprawie Alexandridis 
przeciwko Grecji 30. Skarżący odmówił złożenia w  wersji religijnej przysięgi 
poprzedzającej rozpoczęcie wykonywania zawodu adwokata, co pośrednio 
skutkowało ujawnieniem jego ateistycznych przekonań 31.

Skarżący domagał się uznania jego prawa do nieujawniania swoich prze-
konań. Jest to negatywny aspekt wolności sumienia i  religii, czyli prawo do 
niemanifestowania swoich przekonań 32. ETPC uznał zasadność naruszenia 
art. 9 Konwencji w świetle procedury składania przysięgi, w której zachodziło 
domniemanie, że każda osoba przystępująca do złożenia przysięgi poprzedzającej 
rozpoczęcie zawodu jest wyznania prawosławnego. W konsekwencji w przypadku 
naruszenia tego domniemania jednostka zmuszona była do ujawnienia swoich 
przekonań religijnych. Zdaniem ETPC wolność wynikająca z art. 9 Konwencji 
ma nie tylko aspekt pozytywny, jako prawo do wyrażania własnych poglądów 
religijnych, ale także aspekt negatywny, jako brak konieczności i  przymusu 
egzekwowanego ze strony państwa do manifestowania przekonań religijnych 
lub ujawniania braku takich przekonań 33.

Podstawą przełomowego orzeczenia dotyczącego prawa do wolności sumienia 
i wyznania była sprawa Kokkinakis przeciwko Grecji 34. Skarżący wraz ze swoją 
żoną, członkowie ruchu Świadków Jehowy, zostali skazani przez sąd karny na 
karę pozbawienia wolności za dopuszczenie się prozelityzmu. ETPC oskarżył 
Grecję o  łamanie prawa wolności myśli, sumienia i  religii gwarantowanego 
wszystkim obywatelom państw należących do Rady Europy.

Skarżący powołał się również na niejasność przesłanek przestępstwa pro-
zelityzmu. W  jego mniemaniu państwo naruszyło również art.  7  Konwencji 
wyrażający podstawową zasadę funkcjonującą w  demokratycznym państwie 
prawnym, zgodnie z którą obowiązuje zakaz karania bez podstawy prawnej.

W uzasadnieniu do wyroku wskazano, że wolność jako prawo do urzeczywist-
niania swoich przekonań przysługuje z korzyścią dla wszystkich. Uprawnienie 
to wiąże się z zachęcaniem do praktykowania określonego kultu z zachowaniem 
wolności w sferze dokonania wyboru określonego wyznania.

30	 Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z 21 lutego 2008 r. w sprawie Alexandridis v. Greece, 
nr 19516/06h.

31	 I.C. Kamiński, Wolność myśli, sumienia i wyznania w orzecznictwie ETPCz za lata 2008–2009, „Europejski 
Przegląd Sądowy” 2010, nr 11, s. 37.

32	 Tamże.
33	 M.A. Nowicki, Europejski Trybunał Praw Człowieka. Wybór orzeczeń 2008, Warszawa 2009, s. 199.
34	 Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z 25 maja 1993 r. w sprawie Kokkinakis v. Greece, 

nr 14307/88.



181

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Status religii dominującej a zasada wolności sumienia i wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

Kolejnym istotnym orzeczeniem poruszającym problematykę wolności su-
mienia i wyznania jest sprawa Manoussakis i inni przeciwko Grecji 35. Dotyczyła 
prowadzenia miejsca kultu Świadków Jehowy bez wydanego przez uprawnione 
do tego organy zezwolenia na utworzenie i prowadzenie miejsca kultu.

Grecki kodeks karny przewiduje karę pieniężną i pozbawienia wolności za 
korzystanie z miejsca kultu funkcjonującego bez udzielonego zezwolenia. Skar-
żący podał obowiązek starania się o uzyskanie zezwolenia na założenie miejsca 
kultu za będący w sprzeczności z postanowieniami Konwencji gwarantującymi 
wolność sumienia, myśli i wyznania.

Podniesiono, że rząd grecki nie stosuje art. 9 Konwencji do wszystkich wy-
znań reprezentowanych na terytorium państwa, w szczególności w stosunku 
do Świadków Jehowy, których działalność ewangelizacyjna często jest trakto-
wana jako prozelityzm, co pokazuje wielość spraw rozpatrywanych w ETPC. 
W związku z powyższym w wyroku uznano działalność rządu Grecji za naru-
szenie prawa do wolności wyrażania swoich przekonań religijnych w stosunku 
do skarżących, a przepisy ustawy karnej nr 1363/38 (ze zmianą nr 1672/39) jako 
ingerencję w wolność sumienia i wyznania.

Na przykładzie wspomnianych wyroków pokazano, że Kościół prawosławny 
cieszy się silną pozycją, a „interes greckiej Cerkwi jako wyraziciela i strażnika 
interesu narodowego przeważa nad koniecznością ochrony praw mniejszości 
religijnych” 36. Jest to szczególnie zauważalne w przypadku prawa do uzewnętrz-
niania swoich przekonań religijnych przez świadków Jehowy.

Podsumowując problematykę Grecji jako państwa wyznaniowego oraz szcze-
gólnego charakteru prawnego religii dominującej na tle zasady wolności sumienia 
i wyznania, można wysnuć kilka wniosków. Kraj spełnia większość przesłanek 
składających się na przynależność do państwa konfesyjnego, tj. nierozdzielność 
Kościoła i państwa, uprzywilejowanie jednej religii oraz obowiązek nauczania 
jej w szkołach, finansowanie prowadzenia kultu z budżetu państwa czy penali-
zacja prozelityzmu. Zasadnym jest wskazanie, że zagwarantowanie szczególnej 
pozycji prawosławia w Republice Greckiej, zakaz prozelityzmu, nauczanie religii 
w szkołach są formą urzeczywistniania zasady współdziałania państwa z religią 
dominującą 37. Nie występuje tu jednak zauważalna wrogość wobec mniejszości 
wyznaniowych czy jawna dyskryminacja wyznawców pozostałych religii, cho-
ciaż wielość orzeczeń wydanych przez Europejski Trybunał Praw Człowieka, 

35	 Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z 26 września 1996 r. w sprawie Manoussakis 
i inni v. Greece, nr 18748/91.

36	 I. Stawowy-Kawka, Mniejszości religijne w Grecji [w:] Amerykomania. Księga jubileuszowa ofiarowana 
profesorowi Andrzejowi Manis, red. W. Bernacki, A. Walaszek, t. 2, Kraków 2012, s. 792.

37	 P. Borecki, Zasada współdziałania państwa ze związkami wyznaniowymi i jej wyraz we współczesnym 
konstytucjonalizmie europejskim, „Przegląd Prawa Publicznego” 2022, nr 7–8, s. 10.



182

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Radzajewska

A
rt

y
k
u

ły

potępiających działania greckiego rządu wobec naruszeń art.  9  Konwencji, 
wskazuje na pewną niekonsekwentność w sferze między stanowieniem prawa 
zapewniającego wolność sumienia i poszanowanie różnych wyznań a praktyką 
egzekwowania tych przepisów przez sądy i urzędników krajowych.

Uwzględniając powyższe, Grecja, z  całą specyfiką ustrojowej regulacji 
statusu religii dominującej i przy konsekwencjach z tym związanych, stanowi 
szczególną, paradygmatyczną odmianę państwa wyznaniowego, w literaturze 
określanego mianem otwartej odmiany państwa konfesyjnego 38.

Bibliografia

Borecki P., Znamiona państwa wyznaniowego. Uwagi na kanwie dorobku współczes-
nego konstytucjonalizmu, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2017, t. 20, s. 223–248.

Kamiński I.C., Wolność myśli, sumienia i wyznania w orzecznictwie ETPCz za 
lata 2008–2009, „Europejski Przegląd Sądowy” 2010, nr 11, s. 33–39.

Kamiński J., Konstytucja Grecji, Warszawa 2005.
Kubacki P., Modele relacji instytucjonalnych państwo-kościół we współczesnych 

konstytucjach, „Kortowski Przegląd Prawniczy” 2016, nr 3, s. 176–181.
Kyriazopoulos K.N., Proselytization in Greece: Criminal Offense vs. Religious Persu-

asion and Equality, „Journal of Law and Religion” 2005, t. 20, nr 1, s. 149–245.
Mezglewski A., Leksykon prawa wyznaniowego, Warszawa 2014.
Nowicki M.A., Europejski Trybunał Praw Człowieka. Wybór orzeczeń 2008, 

Warszawa 2009. 
Nowicki M.A., Wokół Konwencji Europejskiej, Komentarz do Europejskiej Kon-

wencji Praw Człowieka, Warszawa 2021.
Olszówka M., Współczesne stosunki państwo-Kościół w Republice Greckiej, „Rocz-

nik Teologiczny” 2009, nr 1–2, s. 145–175.
Orzeszyna K., Podstawy relacji między państwem, a kościołami w konstytucjach 

państw członkowskich i traktatach Unii Europejskiej: studium prawnoporównawcze,  
Lublin 2007.

Państwo wyznaniowe. Doktryna, prawo, praktyka, red. J. Szymanek, Warszawa 2011.
Papastathis K., Church jurisdictional fragmentation, religious discourse and public 

policy: the greek case, „ Studia z Prawa Wyznaniowego” 2015, nr 18, s. 65–84.
Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013.
Pikulska-Robaszkiewicz A., Stosunki między państwem, a kościołami w Grecji, „Prawo 

Kanoniczne” 1998, nr 3–4, s. 249–266.

38	 J. Szymanek, Odmiany państwa wyznaniowego…, dz. cyt., s. 16.



183

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Status religii dominującej a zasada wolności sumienia i wyznania… 

A
rt

y
k
u

ły

Ryguła P., Relacje Państwo-Kościół w  Europie, Studium prawa obowiązującego 
w Polsce i w Hiszpanii, Warszawa 2020.

Sobczak J., Gołda-Sobczak M., Wolność sumienia i wyznania jako prawo człowieka, 
„Annales Universitatis Mariae Curie-Skłodowskia, Sectio K – Politologia” 2012, 
t. 19, nr 1, s. 27–65.

Stawowy-Kawka I., Mniejszości religijne w Grecji [w:] Amerykomania: Księga jubile-
uszowa ofiarowana profesorowi Andrzejowi Manis, red. W. Bernacki, A. Walaszek, 
t. 2, Kraków 2012, s. 781–792.

Akty prawne i źródła internetowe

Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej z 14 grudnia 2007 r., LEX,  
https://sip.lex.pl/akty-prawne/dzienniki-UE/karta-praw-podstawowych-

-unii-europejskiej-67728098 [dostęp: 22.04.2024].
Konstytucja Republiki Greckiej z 1822 r., https://pahellenicfoundation.org/ 

2021/resources/Provisional-First-Constitution-of-Liberated-Hellas-1822-at-
-Epidavros.pdf [dostęp: 22.04.2024].

Konstytucja Republiki Greckiej z 9 czerwca 1975 r., tłum. G. Ulicki, W. Ulicki, B. Zda-
niuk, N. Ciesielczyk, biblioteka.sejm.gov.pl, https://biblioteka.sejm.gov.pl/ 
wp-content/uploads/2015/10/Grecja_pol_010711.pdf [dostęp: 22.04.2025].

Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności z 4 listopada 
1950 roku, LEX, https://sip.lex.pl/akty-prawne/dzu-dziennik-ustaw/konwen-
cja-o-ochronie-praw-czlowieka-i-podstawowych-wolnosci-rzym-1950–16795332 
[dostęp: 22.04.2024].

Law 4301/2014. Organization of the Legal Form of Religious Communities and their or-
ganizations in Greece, tłum. C. Mitraka, minedu.gov.gr, https://www.minedu.gov.gr/ 
publications/docs2014/publications/Law_4301_-2014_Organization_of_the_le-
gal_form_of_religious_communities_and_their_organizations_in_Greece.pdf 
[dostęp: 20.04.2024].

Ustawa nr 590/1977 z dnia 25 maja 1977 r., legirel.cnrs.fr, https://www.legirel.cnrs.fr/ 
spip.php?article207&lang=fr [dostęp: 19.04.2024].

U.S. Departament of State, 2022 Report on International Religious Freedom: 
Greece, state.gov, https://www.state.gov/reports/2022-report-on-international- 
religious-freedom/greece/ [dostęp: 20.04.2024].

https://pahellenicfoundation.org/
2021/resources/Provisional-First-Constitution-of-Liberated-Hellas-1822-at-Epidavros.pdf
https://pahellenicfoundation.org/
2021/resources/Provisional-First-Constitution-of-Liberated-Hellas-1822-at-Epidavros.pdf
https://pahellenicfoundation.org/
2021/resources/Provisional-First-Constitution-of-Liberated-Hellas-1822-at-Epidavros.pdf
https://biblioteka.sejm.gov.pl/
wp-content/uploads/2015/10/Grecja_pol_010711.pdf
https://biblioteka.sejm.gov.pl/
wp-content/uploads/2015/10/Grecja_pol_010711.pdf
https://www.minedu.gov.gr/
publications/docs2014/publications/Law_4301_-2014_Organization_of_the_legal_form_of_religious_communities_and_their_organizations_in_Greece.pdf
https://www.minedu.gov.gr/
publications/docs2014/publications/Law_4301_-2014_Organization_of_the_legal_form_of_religious_communities_and_their_organizations_in_Greece.pdf
https://www.minedu.gov.gr/
publications/docs2014/publications/Law_4301_-2014_Organization_of_the_legal_form_of_religious_communities_and_their_organizations_in_Greece.pdf


184

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Radzajewska

A
rt

y
k
u

ły

Orzeczenia

Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z  dnia  25  maja  1993  roku 
w sprawie Kokkinakis przeciwko Grecji, nr 14307/88.

Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z  26  września  1996  roku 
w sprawie Manoussakis i inni v. Greece, nr 18748/91.

Wyrok Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z 21 lutego 2008 roku w spra-
wie Alexandridis v. Greece, nr 19516/06h.

Streszczenie

Celem artykuł jest zbadanie problematyki wyznaniowej w  Republice Greckiej 
z uwzględnieniem szczegółowych postanowień zawartych w ustawie zasadniczej Grecji 
oraz innych aktach prawnych. Autorka podejmuje się analizy zasady wolności sumienia 
i wyznania w kontekście statusu religii dominującej na tle cech charakterystycznych 
państw wyznaniowych. W opracowaniu położono nacisk także na krytyczną analizę 
wyroków wydanych przez Europejski Trybunał Praw Człowieka dotyczących wolności 
sumienia w kontekście art. 9 Europejskiej Konwencji Praw Człowieka.

Słowa kluczowe: wolność sumienia i  wyznania, państwo wyznaniowe, Europejski 
Trybunał Praw Człowieka, Grecki Kościół Prawosławny

Abstract

The status of the dominant religion and the principle of freedom of 
conscience and religion on the example of the Hellenic

The purpose of the article is to examine the issue of religion in the Hellenic Republic, 
taking into account the specific provisions contained in the Constitution of Greece 
and other legal acts. The author undertakes an analysis of the principle of freedom of 
conscience and religion in the context of the status of the prevailing religion against 
the background of the characteristics of confessional states. The article also emphasises 
a critical analysis of the judgments handed down by the European Court of Human 
Rights concerning freedom of conscience in the context of Article 9 of the European 
Convention on Human Rights.

Keywords: freedom of conscience and religion, religious state, European Court of 
Human Rights, Greek Orthodox Church



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

185

Mieczysław Różański*

Uniwersytet Warmińsko-Mazurski w Olsztynie

Podstawy prawne eliminowania nauczania 
religii w szkołach publicznych Polskiej 

Rzeczypospolitej Ludowej w latach 1945–1961

wstęp

Czas po zakończeniu II wojny światowej przyniósł zmiany ustrojowe, które 
zapoczątkowały istnienie socjalistycznego państwa polskiego zależnego od 
Związku Socjalistycznych Republik Radzieckich. Nowa władza jako podsta-
wę prawa ustrojowego w państwie przyjęła Konstytucję z 1921 roku określaną 
potocznie jako Konstytucja marcowa 1. Zawarte w niej przepisy gwarantowały 
w art. 120 nauczanie religii we wszystkich szkołach – podstawowych i średnich. 
Jednocześnie od  1945  roku nowe władze rozpoczęły proces systematycznego 
i konsekwentnego ograniczania nauczania religii w szkołach publicznych. Nowa 
konstytucja z 1952 roku nie wypowiadała się w kwestiach nauczania religii w szko-
łach publicznych 2, a w 1961 roku całkowicie usunięto naukę religii ze szkół 3. Celem 
tego artykułu jest ukazanie, jakie były uregulowania prawne dotyczące nauczania 
religii w szkole publicznej w okresie od 1945 do 1961 roku. Analizie poddane zo-
staną akty prawne wydane przez władze centralne bez omawiana ich kontekstu 
historycznego, gdyż na ten temat jest bardzo bogata literatura przedmiotu 4.

*	 Orcid 0000-0003-3345-1740, e-mail: mieczyslaw.rozanski@uwm.edu.pl
1	 Dz. U. z 1921 r. Nr 44 poz. 267.
2	 Dz. U. z 1952 r. Nr 33 poz. 232.
3	 Ustawa z dnia 15  lipca 1961 roku o rozwoju systemu oświaty i wychowania, Dz. U. z 1961 r. Nr 32 

poz. 160.
4	 Zob. m.in. J. Żaryn, Kościół a władza w Polsce (1945–1950), Warszawa 1997; A. Dudek, R. Gryz, Komuniści 

a Kościół w Polsce (1945–1989), Kraków 2003; Z. Zieliński, Kościół katolicki w Polsce 1944–2002, Ra-
dom 2003; J. Żaryn, Dzieje Kościoła katolickiego w Polsce (1944–1989), Warszawa 2003; J. Eisler, Stosunki 
Kościół-państwo w powojennej Polsce w najnowszych publikacjach, „Pamięć i Sprawiedliwość” 2004, 3/1 (5), 
s. 385–402; H. Dominiczak, Organy bezpieczeństwa PRL w walce z Kościołem katolickim 1944–1990. 
W świetle dokumentów MSW, Warszawa 2000; S. Wójcik, Katechizacja w warunkach systemu totali-
tarnego na przykładzie Administracji Apostolskiej Dolnego Śląska w latach 1945–1961, Wrocław 1995.



186

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

I. Podstawy prawne nauczania religii w szkole  
po II wojnie światowej

Stan prawny dotyczącego nauczania religii w szkołach publicznych przez Koś-
cioły i inne związki wyznaniowe opierał się na normie zawartej w art. 120 Kon-
stytucji marcowej. Stanowił on: „W  każdym zakładzie naukowym, którego 
program obejmuje kształcenie młodzieży poniżej lat  18, utrzymywanym 
w  całości lub w  części przez Państwo lub ciała samorządowe, jest nauka 
religii dla wszystkich uczniów obowiązkową. Kierownictwo i  nadzór nauki 
religii w szkołach należy do właściwego związku religijnego, z zastrzeżeniem 
naczelnego prawa nadzoru dla państwowych władz szkolnych”. Ten przepis 
konstytucyjny wskazuje na obowiązkowe nauczanie religii dzieci i młodzieży 
we wszystkich szkołach finansowanych przez państwo lub samorząd. Kie-
rownictwo nad procesem nauczania, określenie programu nauczania i  wy-
łaniania nauczycieli (tzw. misja kanoniczna) mają właściwe Kościoły lub 
związki wyznaniowe, które prowadzą naukę religii konfesyjnej, a  naczelne 
prawo nadzoru nad tym procesem sprawują właściwie organy państwowych 
władz szkolnych. Ta norma konstytucyjna bez jakichkolwiek zmian obowią-
zywała do czasu wejścia w życie nowej Konstytucji PRL z 22  lipca 1952 roku.

Powtórzenie tego przepisu dokonane zostało w  art.  13  ust.  1  Konkordatu 
pomiędzy Rzecząpospolitą Polską a Stolicą Apostolską, który stwierdzał, że „we 
wszystkich szkołach powszechnych z wyjątkiem szkół wyższych nauka religia 
jest obowiązkowa” 5. Ten przepis Konkordatu przestał obowiązywać 12 wrześ-
nia 1945 roku, kiedy to wydana została uchwała 6 Tymczasowego Rządu Jedności 
Narodowej, w  której uznał on, że Konkordat przestał obowiązywać wskutek 
jednostronnego zerwania go przez Stolicę Apostolską 7. Wskazać należy, że pod 
względem formalnym uchwała TRJN nie miała żadnej mocy prawnej, gdyż prawo 
międzynarodowe, którego reżimowi podlegają umowy międzynarodowe, w tym 
także konkordat, nie zna takiej formy wygaśnięcia umowy międzynarodowej. Ta-
kiej procedury nie znało także ówczesne prawo polskie, gdyż w nim uchwały rzą-
du nie były zaliczane do aktów prawnych. Dlatego też stwierdzić należy, nie wcho-
dząc w szczegóły oceny prawnej, czy Konkordat został faktycznie zerwany i przez 

5	 Konkordat zawarty pomiędzy Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską, Dz. U. z 1925 r. Nr 72 
poz. 501.

6	 Szerzej na temat uchwał Rady Ministrów w II RP zob. R. Hausner, O trybie przygotowania obowiązu-
jących przepisów, Warszawa 1932, s. 32–33; J. Goclon, Prezydium Rady Ministrów w latach 1918– 1939. 
Struktura, zakres kompetencji i działalność projektodawcza (Zarys problemu), „Czasopismo Prawno-

-Historyczne” 2012, t. 64, z. 1, s. 369–388.
7	 Uchwała Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej z dn. 12 września 1945 r. w sprawie konkordatu 

[w:] M. Fąka, Państwowe prawo wyznaniowe Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej, Warszawa 1978, s. 26.



187

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Podstawy prawne eliminowania nauczania religii w szkołach…

A
rt

y
k
u

ły

kogo, że po tej dacie ta umowa międzynarodowa nie była faktycznie stosowana 
ani przez stronę państwową, jak również z konieczności przez stronę kościelną.

Podstawową normą prawną dotyczącą nauczania religii w szkołach powszech-
nych była ustawa o ustroju szkolnictwa z 11 marca 1932 roku 8. Co prawda nie 
odnosiła się wprost w sposób bezpośredni do problematyki nauczania religii 
w szkole, ale opierając się na normach konstytucyjnych, w jej preambule wskazy-
wała na główne cele i zadania, jakie zostały postawione przed ustrojem szkolni-
ctwa w Polsce. Określała, że celem ustroju szkolnictwa jest „zapewnić najwyższe 
wyrobienie religijne, moralne, umysłowe i fizyczne oraz najlepsze przygotowanie 
do życia” 9. Tak użyte sformułowania wskazywały w sposób ogólny na realizację 
i  wprowadzenie w  życie szkolne norm wynikających z  nauczania religijnego.

II. Okólnik ministra oświaty z  13 września 1945 roku

Wydawałoby się, że przedstawione wyżej akty prawne, pomimo ideologicznego 
negowania potrzeby nauki religii przez władze państwowe, będą stwarzały 
pozory legalności prowadzenia tego przedmiotu w systemie szkolnym. Nic bar-
dziej mylnego. Pierwszym aktem ograniczającym nauczanie religii w szkołach 
publicznych był Okólnik Ministra Oświaty z dnia 13 września 1945 roku 10, czyli 
w dzień po uchwale Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej znoszącej obo-
wiązywanie Konkordatu z 1925 roku. Okólnik ten został wydany bez jakiejkolwiek 
delegacji ustawowej i dokonywał wykładni normy konstytucyjnej. Zawierał dwa 
elementy ograniczające nauczanie religii w szkołach. Pierwszym z nich było to, że 
w lekcjach religii mogą uczestniczyć tylko ci uczniowie, których rodzice wyrażą 
taką wolę, a drugim był nakaz usunięcia oceny z religii ze świadectw szkolnych 11.

Warto dokonać analizy tego dokumentu, gdyż jest on pierwszym, który 
rozpoczął proces ograniczania nauki religii w szkołach publicznych. W treści 

8	 Ustawa z dnia 11 marca 1932 roku o ustroju szkolnictwa, Dz. U. z 1932 roku Nr 38 poz. 389.
9	 Tamże, preambuła.
10	 Okólnik nr 50 z dnia 13 września 1945 roku w sprawie nauki szkolnej religii, Dziennik Urzędowy 

Ministerstwa Oświaty (dalej Dz.U.M.O.) 1945 Nr 4 poz. 189.
11	 P. Raina, Kościół w PRL. Dokumenty 1945–1959, t. 1, Poznań 1994, s. 33–41; Memoriał Episkopatu do 

Prezydenta Krajowej Rady Narodowej B. Bieruta w sprawie normalizacji stosunków Kościoła i państwa 
z dnia 15 września 1946 roku. Biskupi w memoriale wskazywali wątpliwość dotyczącą prawomocności 
świadectw wydawanych bez oceny z nauki religii. Pisali m.in., że poglądy o dobrowolności nauki religii 
w szkołach, które dziś są wprowadzane w życie, sięgają głęboko w podstawy wychowania i tradycje 
polskiej szkoły. Tego rodzaju poglądy dyskwalifikują wartość nauki religii w oczach uczniów i w oczach 
społeczeństwa, kłócą się z całą tradycją polskiej szkoły, która zawsze i stale wyraża wychowanie religij-
ne za pierwszy i najważniejszy obowiązek szkoły. Biskupi wskazują także na inne elementy usuwania 
religii ze szkoły. Została ona usunięta ze szkół specjalnego typu, m.in. szkół średnich dla dorosłych, 
a także że władze, bez uzgodnienia z przedstawicielami Kościoła, zmieniają programy religii z dwóch 
do jednej godziny tygodniowo, oraz opisywali trudności, jakie mają szkoły zakonne.



188

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

okólnika wskazano, że wydany on został z tego powodu, że „praktyka niektórych 
szkół posunęła się za daleko, naruszając postanowienia art. 111 konstytucji porę-
czającego wszystkim obywatelom wolność sumienia i wyznania”. Wątpliwości 
wyjaśnił minister sprawiedliwości w piśmie nr U.D. 1089/45 skierowanym do 
ministra oświaty. Minister sprawiedliwości wskazał, że zakres tego artykułu, 
jego znaczenie wyjaśnione zostało przez zdanie trzecie art.  112  Konstytucji. 
Zatem art.  120  Konstytucji marcowej, według którego w  każdym zakładzie 
naukowym, którego program obejmuje kształcenie młodzieży poniżej lat  18, 
utrzymywanym w  całości lub części przez państwo lub ciało samorządowe, 
nauka religii jest dla wszystkich uczniów obowiązkowa. Natomiast według 
zdania trzeciego art. 112 nikt nie może być zmuszony do udziału w czynnościach, 
obrzędach religijnych, o ile nie podlega władzy rodzicielskiej lub opiekuńczej. 
Na tej podstawie minister sprawiedliwości wskazał, że nie mogą być zobowią-
zani do nauki religii uczniowie, których rodzice lub opiekunowie nie należą 
do żadnego wyznania, czyli są bezwyznaniowi, lub których przekonaniom 
religijnym nie odpowiada udzielana w szkole nauka religii.

Minister sprawiedliwości na podstawie tej interpretacji określił, że zgodnie 
z  art.  120  Konstytucji nauka religii może być udzielona tylko tym uczniom, 
którzy należą do prawnie uznanych związków religijnych. Inni powinni być 
zwolnieni z  tego obowiązku w  szkołach, dlatego w  praktyce władze szkolne 
powinny poprzestać na przyjęciu od rodziców, względnie opiekunów prawnych, 
odpowiednich deklaracji, w których treści znajdzie się sformułowanie, że nie 
życzą sobie, aby ich dziecko pobierało naukę religii w szkole.

Na podstawie wyjaśnienia ministra sprawiedliwości minister oświaty zarzą-
dził to, co wskazane zostało w wyjaśnieniu ministra sprawiedliwości, czyli że 
nauka religii jest obowiązkowa dla uczniów przynależnych do wyznań uznanych 
przez państwo. Uczniowie, których rodzice zadeklarują, że nie życzą sobie, 
aby ich dzieci pobierały taką naukę, bo nie odpowiada to ich przekonaniom 
religijnym, są z tego przedmiotu zwolnione i tym dzieciom nie stawia się oceny 
z religii na świadectwie i do księgi ocen.

Jak wskazuje badaczka zagadnienia nauczania religii w szkołach w pierwszych 
latach powojennych Hanna Konopka władze komunistyczne nie atakowały 
bezpośrednio lekcji religii w szkole, w tym okresie starały się walczyć z naucza-
niem religii w sposób łagodny, m.in. utrudniano przeprowadzanie nominacji 
dla katechetów, przenoszono nauczycieli religii lub zwalniano ich z różnych – 
zazwyczaj niesłusznych – powodów 12. Zmiana nastąpiła po kongresie zjednocze-
niowym PPR i PPS i powstaniu w grudniu 1948 roku PZPR, a także połączenia 

12	 H. Konopka, Religia w szkołach Polski Ludowej. Sprawa nauczania religii w polityce państwa, 1944–1961, 
Białystok 1997, s. 46.



189

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Podstawy prawne eliminowania nauczania religii w szkołach…

A
rt

y
k
u

ły

Robotniczego Towarzystwa Przyjaciół Dzieci i  Chłopskiego Towarzystwa 
Przyjaciół Dzieci w  Towarzystwo Przyjaciół Dzieci (TPD). Wśród zadań tej 
nowej organizacji było przejmowanie kontroli nad szkołami, co dawało podsta-
wy prawne do usuwania z tych szkół lekcji religii i nauczających katechetów 13.

III. nauka religii w szkołach w dokumentach komisji wspólnej 
rządu i episkopatu polski

Problematykę nauczania religii w  szkołach omawiano w  czasie obrad Ko-
misji Mieszanej Rządu i  Episkopatu Polski, która rozpoczęła działalność 
w  lipcu  1949  roku. Rozmowy toczone były do zawarcia porozumienia, które 
nastąpiło 14 kwietnia 1950 roku. W zakresie nauczania religii w porozumieniu 
określono: „rząd nie zamierza ograniczać obecnego stanu nauczania w szkołach; 
[…] nauczyciele religii świeccy i duchowni będą traktowani na równi z nauczy-
cielami innych przedmiotów” 14.

Także w kolejnym porozumieniu zawartym w grudniu 1956 roku w pkt. 2 Ko-
munikatu Komisji Wspólnej Przedstawicieli Rządu i Episkopatu dla nauczania 
religii zapewniona została pełna swoboda i gwarancje dobrowolności w szkołach 
podstawowych i średnich dla tych dzieci, których rodzice wyrażają takie życze-
nie oraz „władze szkolne dołożą starań, aby umożliwić dzieciom i młodzieży 
swobodny udział w praktykach religijnych poza szkołą” 15.

Po zawarciu porozumienia, w 1956 roku, Ministerstwo Oświaty wydało cały 
szereg aktów prawnych ograniczających nauczanie religii w szkole, które w przy-
szłości miały doprowadzić do całkowitej eliminacji nauczania tego przedmiotu 16. 
Zauważyć należy, że wydawane przez ministra oświaty zarządzenia i okólniki 
opublikowane zostały, podobnie jak wcześniejsze, bez odpowiedniej delegacji 
ustawowej. Obowiązująca do  1961  roku ustawa o  szkolnictwie z  1932  roku 
nie dawała ministrowi delegacji do wydawania takich aktów normatywnych.

IV. NAUKA RELIGII W SZKOŁACH W KONSTYTUCJI Z  1952 Roku

Uchwalona 22 lipca 1952 roku Konstytucja Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej nie 
podejmowała problematyki nauczania religii w szkołach publicznych. Zawarte 

13	 Tamże, s. 66.
14	 P. Raina, dz. cyt., s. 233.
15	 Tamże, s. 575.
16	 Zarządzenie Ministra Oświaty z dnia 7 grudnia 1956 roku w sprawie udziału nauczycieli przedmiotów 

nadobowiązkowych w posiedzeniach rad pedagogicznych, Dz.U.M.O. 1956 r. Nr 16 poz. 155.



190

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

w  niej normy bardzo ogólnie traktowały relacje dotyczące funkcjonowania 
Kościołów i związków wyznaniowych oraz tolerancji religijnej.

W literaturze przedmiotu wydanej w okresie PRL-u spotkać się można z po-
glądem, że akty władcze władzy państwowej dotyczące omawianej problematyki 
były aktami wykonawczymi do Konstytucji z 22 lipca 1952 roku. Konstytucja ta 
w art. 70 ust. 2 stanowiła że „kościół jest oddzielony od państwa”. Taką argumen-
tację przyjmuje Henryk Świątkowski, który wskazuje, że w tym obszarze działania 
była to realizacja rozdziału szkoły od Kościoła, czyli jej świeckość 17. Z uwagi na to, 
że art. 70 Konstytucji nic nie stanowił o modelu rozdziału pomiędzy państwem 
a Kościołem, nie przesądzał, jaki model może być zastosowany, a te modele mogą 
być różne, czyli gdzie państwo i Kościół mogą być instytucjami równorzędnymi, 
niezależnymi, autonomicznymi, a także uzupełniającymi się wzajemnie lub gdzie 
istnieje wroga separacja między nimi. Trudno jest na postawie samej konstytucyjnej 
normy określić, czy ta oddzielność jest nacechowana na współpracę, czy na wrogość 
pomiędzy tymi podmiotami. Natomiast w kwestii nauczania religii Konstytucja nie 
mówiła nic. Zatem stwierdzenie, że akty niższego rzędu, a tak były one określane 
w okresie PRL-u, wydane przez Ministra Oświaty należały do aktów wykonawczych 
art. 70 Konstytucji z 1952 roku, należy uznać za całkowicie nieuprawnione.

V. ZARZĄDZENIA MINISTRA OŚWIATY Z GRUDNIA 1956 ROKU

Po strajkach robotniczych w 1956 roku, które spowodowały zmianę kierownictwa 
PZPR i wypuszczeniu na wolności kardynała Stefana Wyszyńskiego, Prymasa 
Polski, oraz wznowieniu rozmów z Episkopatem Polski, władza komunistyczna 
rozpoczęła proces całkowitej likwidacji nauczania religii w kołach publicznych. 
W grudniu tego roku minister oświaty wydał zarządzenia deprecjonujące naukę 
religii i nauczycieli tego przedmiotu.

Chronologicznie pierwszym z  nich było Zarządzenie Ministra Oświaty 
z dnia 7 grudnia 1956 roku w sprawie udziału nauczycieli przedmiotów nadobo-
wiązkowych w posiedzeniach rad pedagogicznych. Zarządzenie to określało w § 1, 
że nauczyciele tych przedmiotów nie wchodzą w skład rad pedagogicznych, ale 
mogą zgodnie z § 2 być w razie potrzeby zaproszeni przez kierownika szkoły 
do udziału w tej radzie z głosem doradczym 18.

Kolejne zarządzenie minister oświaty wydał 8 grudnia 1956 roku w sprawie na-
uczania religii w szkołach 19. Zarządzenie to w pkt. 1 zmieniało status przedmiotu 

17	 K. Świątkowski, Wyznaniowe prawo polskie. Problematyka prawna wolności sumienia w PRL, Warsza-
wa 1962, s. 142–143.

18	 Dz.U.M.O. 1956 r. Nr 16 poz. 155.
19	 Tamże, poz. 156.



191

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Podstawy prawne eliminowania nauczania religii w szkołach…

A
rt

y
k
u

ły

nauczania religii z przedmiotu obowiązkowego na przedmiot nadobowiązkowy 
i określało, że organizowany jest dla uczniów, których rodzice lub opiekunowie 
prawni wyrażali indywidualne życzenie na piśmie, aby ich dziecko uczestniczyło 
w lekcjach religii. Dalsze punkty zarządzenia dotyczyły zasad, według których 
organizowana jest nauka religii w szkole.

•	 Nauczanie religii odbywa się na podstawie programów i podręczników 
zatwierdzonych przez władze kościelne i szkolne.

•	 Nauka religii organizowana jest dla klasy liczącej minimum 20 uczniów, 
a jeśli takiej liczby nie ma, należy łączyć w grupy uczniów oddziałów tej 
samej klasy lub z różnych klas.

•	 Wymiar godzin nauczania religii w pierwszej klasie – jedna godzina ty-
godniowo, w klasach od drugiej do siódmej – dwie godziny tygodniowo, 
w szkołach średnich jedna godzina tygodniowo.

•	 Nauczanie religii, tak jak inne lekcje nadobowiązkowe, powinny odby-
wać się co do zasady po godzinach zajęć obowiązkowych, mogą także 
odbywać się przed ich rozpoczęciem; możliwe jest także nauczanie tego 
przedmiotu w godzinach przeznaczonych na zajęcia obowiązkowe.

•	 Nauczyciele religii prowadzą oddzielne dzienniki lekcyjne.
•	 Nauczanie religii może odbywać się w lokalach pozaszkolnych.
Pkt  3  zarządzenia dotyczył nauczycieli religii. Funkcję nauczyciela religii 

mogą pełnić osoby duchowne lub świeckie mające upoważnienie do nauczania 
religii wydane przez władze kościelne. Są oni powoływani przez władze szkolne 
w porozumieniu z władzami kościelnymi, a ich kwalifikacje określone zostaną 
odrębnymi przepisami. Nauczyciel religii nie może być nauczycielem innych 
przedmiotów świeckich. Są oni wynagradzani z budżetu Ministerstwa Oświaty 
na zasadach ustalonych, tak jak inni nauczyciele. Wymiar pracy nauczyciela re-
ligii wynosi w szkole podstawowej 30 godzin, a w szkołach średnich 23 godziny 
lekcyjne. Lekcje religii mogą być hospitalizowane i  wizytowane przez przed-
stawiciele władz kościelnych i przez władze oświatowe oraz kierowników szkół.

Zarządzenie jednocześnie stwierdzało, że obowiązkiem władz szkolnych 
nauczycieli przedmiotów świeckich i  nauczycieli religii mają przeciwdziałać 
wszelkim przejawom naruszenia wolności sumienia i zapewniać całkowitą tole-
rancję dla uczniów wierzących i niewierzących. Odnosiło się także do rekolekcji 
wielkanocnych, nakazując władzom szkolnym zwolnienie uczniów do ich uczest-
nictwa na trzy dni w ciągu roku. Zarządzenie weszło w życie 15 grudnia 1956 roku.

Jeszcze przed wejściem w życie tego zarządzenia minister oświaty wydał Okól-
nik nr 32 z dnia 11 grudnia 1956 roku w sprawie wykonania zarządzenia ministra 
oświaty z 8 grudnia 1956 roku 20. W okólniku tym, w celu zapewnienia warunków 

20	 Tamże, poz. 157.



192

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

pełnej wolności sumienia dla uczącej się młodzieży, zezwolił na prowadzenie 
szkół bez nauki religii, a w szkołach, w których odbywa się nauka religii, zezwa-
lał na organizowanie klas bez niej na żądanie rodziców uczniów. Od tego czasu 
zaczęły powstawać szkoły państwowe bez nauczania religii. Wcześniej szkoły bez 
nauki religii były pod zarządem Towarzystwa Przyjaciół Dzieci.

VI. DECYZJE MINISTRA OŚWIATY Z SIERPNIA 1958 ROKU

Kolejnym ograniczeniem nauczania religii było Zarządzenie Ministra Oświaty 
z dnia 4 sierpnia 1958 roku w sprawie nauczycieli religii, w którym w § 1 określił, 
że nauczycielem religii w szkole podstawowej nie może być osoba, która jest 
członkiem zgromadzenia zakonnego. To zarządzenie wchodziło w życie 1 wrześ-
nia 1958 roku. Tego samego dnia minister wydał okólnik nr 26, który nosił tytuł: 

„W sprawie przestrzegania zasad świeckości szkoły” 21. Podstawą do jego wydania 
była troska o pełną „tolerancję” na terenie placówki oświatowej. Minister stwier-
dził, że były liczne wypadki niewłaściwego interpretowania zasady świeckiego 
charakteru szkoły. Wskazał jednocześnie, jakie fakty miały dotychczas miejsce: 
dekorowanie pomieszczeń szkolnych emblematami religijnymi, odmawianie 
modlitw przed lub po lekcjach przedmiotów obowiązkowych, uczestnictwo 
niektórych nauczycieli i  wychowawców w  organizowaniu udziału młodzieży 
szkolnej w nabożeństwach i pielgrzymkach. Dlatego minister oświaty określił, 
że nauczyciele, w tym także religii, mają przestrzegać następujących zasad:

•	 niedopuszczalny jest udział nauczycieli i wychowawców szkół, a  także 
innych państwowych placówek oświatowo-wychowawczych w  organi-
zowaniu wśród powierzonej im młodzieży praktyk religijnych, lub też 
oddziaływanie na młodzież „w tym kierunku”;

•	 niedopuszczalne jest dekorowanie pomieszczeń szkolnych jakimikolwiek 
emblematami religijnymi;

•	 sprzeczne ze świeckim charakterem szkoły jest odmawianie modlitwy 
w szkole przed rozpoczęciem i po zakończenie nauki przedmiotów obo-
wiązkowych.

Minister w okólniku powołał się także na Komunikat Komisji Wspólnej przed-
stawicieli Rządu PRL i Episkopatu Polski z grudnia 1956 roku, który zapewniał 
o nauczaniu religii jako przedmiotu nadobowiązkowego, wskazując, że nie prze-
widuje on wprowadzenia do szkół praktyk religijnych i emblematów religijnych.

21	 Okólnik nr 26 Ministra Oświaty z dnia 4 sierpnia 1958 roku w sprawie przestrzegania świeckości 
szkoły, Dz.U.M.O. 1958 Nr 9 poz. 120.



193

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Podstawy prawne eliminowania nauczania religii w szkołach…

A
rt

y
k
u

ły

W  związku z  zarządzeniem  4  sierpnia  1958  roku minister oświaty wydał 
okólnik dotyczący zmian w stosunkach służbowych nauczycieli religii 22. Jego za-
kres dotyczył nauczycieli religii, którzy należeli do zgromadzeń zakonnych 
zarówno habitowych, jak i  bezhabitowych męskich i  żeńskich. Wprowadzał 
on dyskryminację osób zakonnych. Wskazywał, że jeśli z tymi nauczycielami 
religii zawarto umowę o pracę na rok szkolny 1958/1959 lub na czas nieokreślony, 
to należy wypowiedzieć tę umowę z  zachowaniem trzymiesięcznego okresu 
wypowiedzenia, a  nauczyciele ci zgodnie z  zarządzeniem nie mogą udzielać 
lekcji religii w szkołach państwowych. W drodze wyjątku mogą zostać zatrud-
nieni zakonnicy za uprzednią zgodą Ministerstwa Oświaty wydaną na wniosek 
kuratorium okręgu szkolnego.

VII. OKÓLNIKI MINISTRA OŚWIATY Z KWIETNIA 1959 ROKU

Okólnik ministra oświaty z  13  kwietnia  1959  roku 23 wprowadzał zasadę, że 
nauczyciele religii jako nauczyciele przedmiotu nadobowiązkowego mogą być 
zatrudnieni tylko na podstawie umowy zawartej na czas określony. Ten przepis 
nie dotyczył tych, którzy otrzymali nominację w okresie, gdy nauczanie religii 
było przedmiotem obowiązkowym, a wydany następnego dnia okólnik w sprawie 
szkół i klas bez nauczania religii 24 zmieniał okólnik z 11 grudnia 1956 roku i po-
wtarzał przepisy dotyczące zasad organizacji szkoły i klas bez nauczania religii, 
wskazując możliwość przeniesienia dziecka do szkoły, w której prowadzona jest 
taka nauka, a prowadzone są jedynie klasy bez nauczania religii. Orzeczenie 
o nieprowadzeniu nauki religii w szkole bądź o utworzeniu klasy lub oddziału 
bez nauczania religii wydaje władza szkolna bezpośrednio nadzorująca daną 
szkołę, czyli Inspektorat Oświaty lub Kuratorium Okręgu Szkolnego.

Całkowite zniesienie nauczania religii nastąpiło na skutek wprowadzenia 
w życie Ustawy z dnia 15 lipca 1961 roku o rozwoju systemu oświaty i wychowa-
nia 25, która nie przewidywała możliwości jej nauczania w szkołach publicznych.

22	 Okólnik nr 28 z dnia 6 sierpnia 1958 roku w sprawie zmian w stosunkach służbowych nauczycieli 
religii Dz.U.M.O. 1958 r. Nr 9 poz. 124.

23	 Okólnik Ministra Oświaty z dnia 13 kwietnia 1959 r. w sprawie zatrudniania nauczycieli przedmiotów 
obowiązkowych, Dz.U.M.O. 1959 r. Nr 3 poz. 38.

24	 Okólnik Ministerstwa Oświaty nr 11 z dnia 14 kwietnia 1959 roku w sprawie szkół i klas bez nauczania 
religii, Dz.U.M.O. 1959 r. Nr 3 poz. 39.

25	 Dz. U. z 1961 r. Nr 32 poz. 160.



194

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

Zakończenie

Opierając się na analizie aktów normatywnych wydawanych przez ministra 
oświaty, wskazać można na dwa etapy procesu eliminowania nauczania religii 
w  szkłach publicznych. Pierwszy zapoczątkowany został zaraz po przejęciu 
władzy przez komunistów i  trwał do odwilży październikowej w  1956  roku. 
W tym czasie nie zdecydowano się na jawną walkę z nauczaniem religii w szkole. 
Ministrowi brakowało podstaw prawnych do likwidowania nauczania religii, 
dlatego dyskredytowano, ograniczano naukę religii w wydawanych okólnikach, 
ograniczając jednocześnie obowiązkowość jej nauczania. Ponadto utrudniano 
pracę nauczycieli religii poprzez mnożenie trudności w procesie przeprowadza-
nie ich nominacji, przenoszono nauczycieli religii lub zwalniano ich z różnych 
powodów. Od  1949  roku szkoły były przejmowane przez komunistyczne To-
warzystwo Przyjaciół Dzieci, które kierowało szkołami prywatnymi bez nauki 
religii. Wydaje się, że jedynym powodem do przekształceniach szkół publicznych 
w szkoły prywatne TPD było usunięcie z nich nauczania religii.

Po bardzo krótkim czasie liberalizacji, już pod koniec 1956 roku, rozpoczął 
się drugi etap połączony z zmasowaną ofensywą ideologiczną w oświacie, któ-
ra zakończyła się całkowitym wyeliminowaniem nauczania religii w  szkole 
w 1961  roku. Polegała ona na dyskredytowaniu tego przedmiotu najpierw do 
grupy przedmiotów nadobowiązkowych, następnie ograniczania czasowego 
jego prowadzenia oraz wprowadzoną na szeroką skalę dyskryminację nauczy-
cieli religii. Te wszystkie działania oparte na czynnikach ideologicznych miały 
zbudować wrażenie, że nauczanie religii w szkole jest niepotrzebne w socjali-
stycznym państwie i zagraża porządkowi państwowemu.

Bibliografia

Dominiczak H., Organy bezpieczeństwa PRL w walce z Kościołem katolickim 1944–1990.  
W świetle dokumentów MSW, Warszawa 2000.

Dudek A., Gryz R., Komuniści a Kościół w Polsce (1945–1989), Kraków 2003.
Eisler J., Stosunki Kościół-państwo w powojennej Polsce w najnowszych publikacjach, 

„Pamięć i Sprawiedliwość” 2004, 3/1 (5), s. 385–402.
Fąka M., Państwowe prawo wyznaniowe Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej, War-

szawa 1978.
Goclon J., Prezydium Rady Ministrów w latach 1918–1939. Struktura, zakres kom-

petencji i działalność projektodawcza (Zarys problemu), „Czasopismo Prawno-
-Historyczne” 2012, t. 64, z. 1, s. 369–388.

Hausner R., O trybie przygotowania obowiązujących przepisów, Warszawa 1932.



195

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Podstawy prawne eliminowania nauczania religii w szkołach…

A
rt

y
k
u

ły

Konopka H., Religia w szkołach Polski Ludowej. Sprawa nauczania religii w polityce 
państwa, 1944–1961, Białystok 1997.

Raina P., Kościół w PRL. Dokumenty 1945–1959, t. 1, Poznań 1994.
Świątkowski K., Wyznaniowe prawo polskie. Problematyka prawna wolności su-

mienia w PRL, Warszawa 1962.
Wójcik S., Katechizacja w warunkach systemu totalitarnego na przykładzie Admi-

nistracji Apostolskiej Dolnego Śląska w latach 1945–1961, Wrocław 1995.
Zieliński Z., Kościół katolicki w Polsce 1944–2002, Radom 2003.
Żaryn J., Dzieje Kościoła katolickiego w Polsce (1944–1989), Warszawa 2003.
Żaryn J., Kościół a władza w Polsce (1945–1950), Warszawa 1997.

Akty normatywne

Konkordat zawarty pomiędzy Stolicą Apostolską a  Rzecząpospolitą Polską, 
Dz. U. z 1925 r. Nr 72 poz. 501.

Konstytucja Polskiej Rzeczypospolitej Ludowej uchwalona przez Sejm Usta-
wodawczy w dniu 22 lipca 1952 r. Dz. U. z 1952 r. Nr 33 poz. 232.

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. z 1921 r. Nr 44 poz. 267.
Okólnik nr  50  z  dnia  13  września  1945  r. w  sprawie nauki szkolnej religii, 

Dz.U.M.O. 1945 r. Nr 4 poz. 189.
Okólnik nr  32  z  dnia  11  grudnia  1956  r. w  sprawie wykonania zarządzenie 

Ministra Oświaty z  dnia  8  grudnia  1956  r. o  nauczaniu religii w  szkołach, 
Dz.U.M.O. 1956 r. Nr 16 poz. 157.

Okólnik nr 26 Ministra Oświaty z dnia 4 sierpnia 1958 r. w sprawie przestrze-
gania świeckości szkoły, Dz.U.M.O. 1958 r. Nr 9 poz. 120.

Okólnik nr 28 z dnia 6 sierpnia 1958 r. w sprawie zmian w stosunkach służbo-
wych nauczycieli religii, Dz.U.M.O 1958 r. Nr 9 poz. 124.

Okólnik Ministra Oświaty z  dnia  13  kwietnia  1959  r. w  sprawie zatrudniania 
nauczycieli przedmiotów obowiązkowych, Dz.U.M.O. 1959 r. Nr 3 poz. 38.

Okólnik Ministerstwa Oświaty nr  11 z dnia 14 kwietnia 1959 w sprawie szkół 
i klas bez nauczania religii, Dz.U.M.O. 1959 r. Nr 3 poz. 39.

Uchwała Tymczasowego Rządu Jedności Narodowej z dnia 12 września 1945 r. 
w sprawie konkordatu [w:] M. Fąka, Państwowe prawo wyznaniowe Polskiej 
Rzeczypospolitej Ludowej, Warszawa 1978, s. 26.

Ustawa z dnia 11 marca 1932 r. o ustroju szkolnictwa, Dz. U. z 1932 r. Nr 38 poz. 389.
Ustawa z dnia 15 lipca 1961 r. o rozwoju systemu oświaty i wychowania, Dz. U. 

z 1961 r. Nr 32 poz. 160.



196

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Mieczysław Różański

A
rt

y
k
u

ły

Zarządzenie Ministra Oświaty z dnia 7 grudnia 1956 r. w sprawie udziału nauczy-
cieli przedmiotów nadobowiązkowych w posiedzeniach rad pedagogicznych, 
Dz.U.M.O. 1956 r. Nr 16 poz. 155.

Zarządzenie Ministra Oświaty z  dnia  8  grudnia  1956  r. w  sprawie nauczania 
religii w szkołach, Dz.U.M.O. 1956 r. Nr 16 poz. 156.

streszczenie

Polska po II wojnie światowej stała się państwem rządzonym przez komunistów, którzy 
byli przeciwni m.in. obecności nauczania religii w szkołach publicznych. W okresie 
II RP religia w szkołach była nauczana zgodnie z art. 120 Konstytucji. Celem artykułu 
jest pokazanie, jakimi aktami prawnymi władze państwowe usuwały naukę religii ze 
szkoły. Pierwszy akt prawny z 1945 roku – okólnik wydany przez ministra oświaty – 
ograniczał nauczanie religii, a kolejne coraz bardziej deprecjonowały ten przedmiot 
szkolny, aż do jego całkowitego usunięcia w ustawie oświatowej z 1961 roku.

Słowa kluczowe: PRL, szkoła, religia, lekcje religii

summary

Legal bases for the elimination of religious instruction in public 
schools in the People’s Republic of Poland in 1945–1961

After the Second World War, Poland became a state ruled by communists, who were 
against, among other things, the presence of religious instruction in public schools. 
During the Second Republic, religion in schools was taught in accordance with 
Article 120 of the Constitution. The aim of this article is to show by what legal acts 
the state authorities removed religious instruction from schools. The first legal act 
of 1945 – a circular issued by the Minister of Education – restricted the teaching of 
religion, and subsequent acts depreciated this school subject more and more, until it 
was completely removed in the Education Act of 1961.

Keywords: communist regime, school, religion, religious lessons



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

197

Marek Strzała*

Uniwersytet Jagielloński

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej 
przez osobę prawną związku wyznaniowego

Wprowadzenie

Obecnie obowiązująca ustawa regulująca zasady obrotu nieruchomościami 
rolnymi 1, wskutek nowelizacji w  2016 roku 2, przewiduje istotne ograniczenia 
w nabywaniu nieruchomości rolnych. Wśród nich należy wymienić ograniczenie 
podmiotowe w zakresie zdolności nabywania nieruchomości rolnych do rolni-
ków indywidualnych (art. 2a ust. 1 u.k.u.r.), a w przypadku ich sprzedaży prawo 
pierwokupu nieruchomości rolnej przysługujące działającemu na rzecz Skarbu 
Państwa Krajowemu Ośrodkowi Wsparcia Rolnictwa (w braku uprawnionego 
z tytułu pierwokupu dzierżawcy lub niewykonywania przez niego uprawnienia, 
art. 3 ust. 4 w zw. z art. 3 ust. 1 u.k.u.r.) oraz prawo nabycia nieruchomości rolnej 
przysługujące działającemu na rzecz Skarbu Państwa Krajowemu Ośrodkowi 
Wsparcia Rolnictwa w  przypadku nabycia nieruchomości rolnej w  wyniku 
innej czynności prawnej niż umowa sprzedaży lub w drodze zdarzenia praw-
nego (art. 4 ust. 1 u.k.u.r. in corpore). W odniesieniu do każdej z tych instytucji 3 
przewidziano wyjątki odnośnie do „osób prawnych działających na podstawie 
przepisów o stosunku Państwa do Kościoła katolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, o stosunku Państwa do innych kościołów i związków wyznaniowych 
oraz o gwarancjach wolności sumienia i wyznania”, które na potrzeby niniej-
szego artykułu nazywane będą osobami prawnymi związków wyznaniowych 4.

*	 ORCID 0000-0003-1341-3464, e-mail: marek.strzala@uj.edu.pl
1	 Ustawa z dnia 11 kwietnia 2003 r. o kształtowaniu ustroju rolnego, tekst  jedn. Dz. U. z 2022 r.  

poz. 507 (dalej: u.k.u.r.).
2	 Ustawa z dnia 14 kwietnia 2016 r. o wstrzymaniu sprzedaży nieruchomości Zasobu Własności Rolnej 

Skarbu Państwa oraz o zmianie niektórych ustaw, Dz. U. z 2016 r. poz. 585.
3	 Zob. art. 2a ust. 3 pkt 1 lit. d; art. 3 ust. 5 pkt 3; art. 4 ust. 4 pkt 4 u.k.u.r.
4	 Szczegółowa analiza rodzajów osób prawnych mieszczących się w katalogu „osób prawnych działa-

jących na podstawie przepisów o stosunku Państwa do Kościoła katolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, o stosunku Państwa do innych kościołów i związków wyznaniowych oraz o gwarancjach 



198

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

Możliwość nabywania nieruchomości rolnych przez osoby prawne związków 
wyznaniowych otwiera hipotetyczną możliwość tzw. powierniczego (fiducjar-
nego) nabywania przez nie tego rodzaju nieruchomości, a więc w swoim imie-
niu, lecz w interesie podmiotu trzeciego (faktycznego nabywcy). Zagadnienia 
związane z  ograniczeniami w  obrocie nieruchomościami rolnymi były już 
przedmiotem licznych opracowań 5. Przedmiotem zainteresowania doktryny był 
również szczególny status osób prawnych związków wyznaniowych w odnie-
sieniu do zasad ograniczeń obrotu nieruchomości rolnymi 6. Celem niniejszego 
artykułu jest przedstawienie konsekwencji mających zastosowanie w przypadku 
powierniczego nabywania nieruchomości rolnych przez osoby prawne związ-
ków wyznaniowych oraz potencjalnych trudności z tym związanych, które to 
zagadnienia jak dotąd nie były przedmiotem osobnego opracowania.

I. Konstrukcja powierniczego nabycia nieruchomości rolnej 
przez osobę prawną związku wyznaniowego

Na wstępie należy wskazać, że tak jak uznaje się za zgodne z  prawem tzw. 
przewłaszczenie nieruchomości na zabezpieczenie 7, powiernicze nabywanie 
nieruchomości (tzw. typu zarządzającego) również jest co do zasady uznawane 
za dopuszczalne 8. Nie ma też powodu, by możliwości powierniczego nabywania 
nieruchomości (gruntowych, lokalowych czy budynkowych) odmówić osobom 
prawnym związków wyznaniowych jako takim. Jednocześnie na gruncie u.k.u.r. 

wolności sumienia i wyznania” wykracza poza temat niniejszego opracowania i nie jest niezbędna 
dla toku dalszych wywodów.

5	 Obszerny wykaz literatury w tym zakresie podaje P. Wojciechowski [w:] Prawo rolne. Obrót nieru-
chomościami rolnymi. Komentarz, red. P. Popardowski, Warszawa 2021, s. 207–210, 443–444.

6	 Zob. J. Bieluk, Ustawa o kształtowaniu ustroju rolnego. Komentarz, Warszawa 2019, s.  103–104, 
tezy 16–17; P. Blajer, Neue Regelungen über den Grundstücksverkehr in Polen: Rückkehr in die Vergan-
genheit?, „Przegląd Prawa Rolnego” 2016, nr 1 (18), s. 67; P. Blajer, W. Gonet, Ustawa o kształtowaniu 
ustroju rolnego. Komentarz, Warszawa 2020, s. 175–179, 308; T. Czech, Kształtowanie ustroju rolnego. 
Komentarz, Warszawa 2022, s. 176, tezy 81–84, s. 289, teza 63, oraz s. 342, teza 25; P. Blajer, W. Gonet, 
dz. cyt., s. 91–94; Ustawa o kształtowaniu ustroju rolnego: komentarz, red. K. Borówka i in., Gdańsk 2016, 
s. 78; K. Maj, Zmiany w ustawie o kształtowaniu ustroju rolnego obowiązujące od dnia 30 kwietnia 2016 r. 

„Krakowski Przegląd Notarialny” 2016, t. 1, nr 2, s. 82, 105; Ustawa o kształtowaniu ustrojurolnego: 
komentarz, red. K. Borówka i in., dz. cyt., s. 47–48; P. Wojciechowski, Nabywanie nieruchomości 
rolnych przez kościelne i wyznaniowe osoby prawne w świetle ustawy o kształtowaniu ustroju rolnego, 

„Studia Iuridica” 2021, nr 87, s. 495–514; tenże [w:] Prawo rolne…, dz. cyt., s. 260–270.
7	 Zob. m.in. E. Gniewek, Nabycie i utrata własności [w:] System prawa prywatnego, t. 3: Prawo rzeczowe, 

red. E. Gniewek, Warszawa 2020, s. 316–318; K. Zaradkiewicz, Powiernicze przeniesienie własności 
nieruchomości w obrocie konsumenckim, „Nieruchomości@” 2021, nr 1, s. 15 i n.

8	 Zob. m.in. S. Gurgul, Powiernicze (fiducjarne) zlecenie nabycia własności nieruchomości, „Nierucho-
mości” 2014, nr 8, s. 9. Zob. też: uchwała SN z 11 listopada 1983 r., III CZP 42/83, „OSPiKA” 1984/12 
poz. 246; wyrok SN z 9 września 3020 r., II CSK 757/18, „OSNC” 2021, nr 6 poz. 41.



199

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego

A
rt

y
k
u

ły

osoby prawne związków wyznaniowych mogą nabywać nieruchomości rolne 
dla dowolnych celów 9.

Źródeł motywacji powierzenia osobie prawnej związku wyznaniowego fidu-
cjarnego nabycia nieruchomości rolnej można zasadniczo upatrywać w niemożno-
ści nabycia nieruchomości rolnej przez powierzającego – czy to na skutek braku po 
jego stronie statusu rolnika indywidualnego, czy też braku przesłanek wyłączają-
cych zasadę możliwości nabywania nieruchomości rolnej wyłącznie przez rolników 
indywidualnych 10. Impulsem do wykorzystania powiernictwa może być również 
niemożność nabycia nieruchomości rolnej, które spowodowałoby przekroczenie 
limitu 300 hektarów użytków rolnych, o którym mowa w art. 2a ust. 2 u.k.u.r.

Podstawą ewentualnego powierniczego nabycia nieruchomości rolnej przez 
osobę prawną związku wyznaniowego najczęściej będzie umowa powiernictwa 
pomiędzy nią a powierzającym, którą niekiedy kwalifikuje się 11 w kategoriach 
umowy zlecenia (art. 734 i n. k.c. 12). Z uwagi na dyspozytywny charakter więk-
szości przepisów regulujących umowę zlecenia oraz zasadę swobody umów 
(art.  3531 k.c.) strony takiej umowy dysponują szerokim zakresem autonomii 
w zakresie uregulowania wzajemnych praw i obowiązków.

Istotą powierniczego nabycia nieruchomości rolnej najczęściej będzie 
zobowiązanie osoby prawnej związku wyznaniowego do nabycia na pod-
stawie umowy sprzedaży 13 (najczęściej z  góry określonej) nieruchomości 
rolnej, przy czym cena może zostać z  góry wskazana, ustalona za pomocą 
określonego przez strony mechanizmu albo z  zastrzeżeniem, że ostateczna 
zostanie podana lub zaakceptowana przez powierzającego. Środki finan-
sowe na zapłatę ceny (oraz pozostałe koszty nabycia, np. koszty ewentu-
alnej wyceny, taksy  notarialnej, podatku od czynności cywilnoprawnych, 
opłat sądowych w  postępowaniu wieczysto-księgowym, usług prawniczych) 
mogą pochodzić zarówno z majątku osoby prawnej związku wyznaniowego 14,  

9	 P. Wojciechowski [w:] Prawo rolne…, dz. cyt., s. 261, teza 124.
10	 Tj. braku przesłanek wyłączających stosowanie przepisów u.k.u.r. (art. 1a–1c u.k.u.r.), braku przesła-

nek wyłączających spod przepisów u.k.u.r. niektórych nieruchomości rolnych (art. 2 pkt 1 u.k.u.r.), 
braku przesłanek wyłączeń przedmiotowych (art. 2a ust. 3 pkt 1a–13 u.k.u.r.) oraz braku przesłanek 
wyłączeń podmiotowych (art. 2a ust. 3 pkt 1 lit. a-l u.k.u.r.).

11	 Zob. m.in. cytowany wyżej wyrok SN z 9 września 2020 roku, II CSK 757/18.
12	 Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. Kodeks cywilny, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1610.
13	 Hipotetycznie możliwa jest także umowa nabycia powierniczego na podstawie innej czynności 

prawnej lub zdarzenia prawnego (np. w drodze darowizny lub zasiedzenia). W takim przypadku 
poniższe uwagi znajdują zastosowanie mutatis mutandis.

14	 W takim przypadku elementem umowy powierniczej będzie najczęściej zobowiązanie powierzającego 
do zapłaty na rzecz osoby prawnej związku wyznaniowego kwoty odpowiadającej równowartości 
kosztów nabycia nieruchomości rolnej. Z uwagi na ryzyko takiego rozwiązania dla osoby prawnej 
związku wyznaniowego celowe byłoby odpowiednie zabezpieczenie roszczenia o zwrot kosztów 
nabycia nieruchomości rolnej. Zabezpieczenia takie mogłyby przyjąć postać m.in. zastrzeżenia 
odsetek maksymalnych za opóźnienie (art. 481 § 21 k.c.), odszkodowania umownego na wypadek 



200

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

jak i  z  majątku powierzającego 15. W  każdym przypadku zasadna jest  analiza 
regulacji prawnopodatkowych celem ustalenia wynikającego ewentualnie z nich 
obowiązku podatkowego i momentu jego powstania 16, jak również możliwości 
zaliczenia kosztów nabycia do kosztów podatkowych oraz (nie)możliwości 
odliczenia tych kosztów od dochodu powierzającego 17.

Powierniczy charakter analizowanego typu umowy przejawiać się będzie nad-
to ze skorelowanym z zobowiązaniem osoby prawnej związku wyznaniowego do 
nabycia nieruchomości rolnej obowiązkiem przeniesienia prawa jej własności na 
rzecz powierzającego (np. w określonym czasie, pod określonymi warunkami, 
na żądanie powierzającego) 18. Obowiązek taki może być ukształtowany jako 
zobowiązanie do zawarcia umowy rzeczowej (bez skutku rzeczowego) albo może 
być wynikiem zobowiązania z umowy przedwstępnej (art. 389 § 1 k.c.). W pierw-
szym przypadku pod rygorem nieważności bezwzględnej zobowiązanie takie 
musiałoby zostać zaciągnięte w formie aktu notarialnego (art. 158 w zw. z art. 73 
§ 1 k.c.). W drugim zobowiązanie do zawarcia umowy obligacyjnej stanowiącej 
kauzę przeniesienia własności na powierzającego, choć nie wymaga formy szcze-
gólnej, to jednak, aby mogło być dochodzone w drodze powództwa cywilnego 
na podstawie art. 64 k.c. w zw. z art. 189 w zw. z art. 1047 k.p.c. 19, musi zostać 
złożone w postaci aktu notarialnego (art. 390 § 2 w zw. z art. 158 k.c.). Ponadto, 
aby zabezpieczyć powierzającego przed możliwością zbycia nieruchomości rolnej 

niewykonania w terminie lub nienależytego wykonania zobowiązania do zwrotu kosztów nabycia 
nieruchomości rolnej, weksla własnego powierzającego (częściowo wypełnionego, pozostawiającego 
kwotę weksla do uzupełnienia, w szczególności zgodnie z deklaracją wekslową, która w takim przy-
padku powinna być częścią umowy powierniczej) czy ustanowienie hipoteki na będącej własnością 
powierzającego nieruchomości. W tym ostatnim przypadku umowa powiernicza musiałaby zostać 
zawart. w formie aktu notarialnego do skuteczności ustanowienia hipoteki (art. 245 § 2 k.c.), jeśli 
ustanowienie hipoteki miałoby być jej elementem, a nie osobnym oświadczeniem.

15	 W tym wypadku zastosowanie znajdzie art. 356 § 2 k.c., zgodnie z którym, jeżeli wierzytelność 
pieniężna jest wymagalna, wierzyciel (zbywca nabywanej powierniczo nieruchomości) nie może 
odmówić przyjęcia świadczenia od osoby trzeciej, chociażby działała bez wiedzy dłużnika.

16	 Przykładowo przekazanie tych środków tytułem osobnej darowizny (o ile uznać je za dopuszczalne) 
skutkowałoby powstaniem przychodu po stronie osoby prawnej związku wyznaniowego. Zazwyczaj 
przychód tego rodzaju zostałby opodatkowany podatkiem od osób prawnych na podstawie art. 12 
ust. 1 pkt 1 Ustawy z dnia 15 lutego 1992 r. o podatku dochodowym od osób prawnych, tekst jedn. 
Dz. U. z 2022 r. poz. 2587 ze zm. (dalej: u.p.d.o.p.). W przypadku osób prawnych związków wyznanio-
wych ma miejsce jednak zwolnienie z opodatkowania ich przychodów, o ile stanowią one przychody 
z działalności niegospodarczej zgodnie z art. 13 Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności 
sumienia i wyznania, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 265.

17	 Przykładowo w przypadku przekazania tych środków tytułem osobnej darowizny, w świetle art. 18 ust. 1 pkt 1 
i 7 u.p.d.o.p., nie byłoby możliwości odliczenia tego rodzaju darowizny od dochodu, gdyż darowizna 
taka nie zostałaby dokonana na cele określone w art. 4 Ustawy z dnia 24 kwietnia 2003 r. o działalności 
pożytku publicznego i o wolontariacie, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 571, ani na cele kultu religijnego.

18	 A. Kłos, Umowa powiernictwa w prawie polskim, „Państwo i Społeczeństwo” 2015, t. 15, nr 1, s. 70 i 78.
19	 Ustawa z dnia 17 listopada 1964 r. Kodeks postępowania cywilnego, tekst  jedn. Dz. U. z 2023 r. 

poz. 1550 ze zm.



201

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego

A
rt

y
k
u

ły

na rzecz innego podmiotu przez osobę prawną związku wyznaniowego, powie-
rzający prawdopodobnie będzie dążył (obok innych postanowień umownych 20) 
do ujawnienia swojego uprawnienia w księdze wieczystej, co wymaga co naj-
mniej formy z podpisami notarialnie poświadczonymi (art. 31 ust. 1 u.k.w.h. 21).

Ponieważ z formalnego punktu widzenia po nabyciu nieruchomości rolnej 
przez osobę prawną związku wyznaniowego staje się ona właścicielem ze 
wszystkimi uprawnieniami przysługującymi właścicielowi, w  szczególności 
prawem korzystania z  rzeczy z  wyłączeniem innych osób (art.  140 k.c.), sy-
tuacja stwarza dla powierzającego ryzyko pogorszenia rzeczy, obciążenia 
jej prawami na rzecz osób trzecich lub braku możliwości korzystania z  niej 
do chwili przeniesienia własności nieruchomości rolnej na jego rzecz. Stąd 
umowy powierniczego nabycia nieruchomości częstokroć przewidują, na za-
sadzie swobody umów (art.  3531 k.c.), zobowiązania powiernika (najczęściej 
obwarowane licznymi karami umownymi, co do których dodatkowo zastrzega 
się, że mogą być one kumulowane) do: niekorzystania z rzeczy, nieobciążania 
rzeczy prawami na rzecz osób trzecich (wyłączenie lub ograniczenie takiego 
prawa jest  nieważne z  mocy art.  57 §  1 k.c. w  zw. z  art.  56  k.c.) oraz ustano-
wienia określonych praw na rzecz powiernika (np. użytkowania) czy zawarcia 
z nim określonych umów (np. dzierżawy). Jednak nie wszystkie tego rodzaju 
postanowienia umowne będą dopuszczalne w  przypadku nieruchomości 
rolnych podlegających reżimowi ustawy o  kształtowaniu ustroju rolnego.

II. Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę 
prawną związku wyznaniowego w kontekście ograniczeń 
wynikających z ustawy o kształtowaniu ustroju rolnego

Przepisy ustawy o kształtowaniu ustroju rolnego nie wyłączają nieruchomości 
osób prawnych związków wyznaniowych z wszelkich ograniczeń wynikających 
z tej ustawy. Kluczowy w tym zakresie art. 2b ust. 1 u.k.u.r. przewiduje obowiązek 
prowadzenia gospodarstwa rolnego, w skład którego weszła nabyta nieruchomość 
rolna przez co najmniej pięć lat od dnia nabycia nieruchomości. W tym samym 
okresie nabyta nieruchomość nie może być zbyta ani oddana  w  posiadanie 
innym podmiotom (art. 2b ust. 2 u.k.u.r.).

W konsekwencji osoba prawna związku wyznaniowego, która powierniczo 
nabyła nieruchomość rolną (o ile nie zachodzą wyłączenia przewidziane ustawą, 

20	 W umowach powierniczych spotkać można instytucje zastrzeżenia prawa pierwokupu (art. 596 k.c.), 
zastrzeżenie prawa odkupu (art. 593 § 1 k.c.), różnego rodzaju kary umowne (art. 483 § 1 k.c.), w tym 
zabezpieczone wekslami własnymi in blanco.

21	 Ustawa z dnia 6 lipca 1982 r. o księgach wieczystych i hipotece, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1984.



202

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

o których mowa w art. 2b ust. 4 u.k.u.r.), zobowiązana będzie prowadzić działal-
ność rolniczą na nabytej nieruchomości 22. Zarazem nie będzie możliwe oddanie 
nabytej powierniczo nieruchomości w posiadanie powierzającemu przez pięć 
lat od dnia nabycia nieruchomości, gdyż jak się wskazuje w literaturze 23, zakaz 
ten obejmuje również zawieranie umów, na podstawie których inny podmiot 
niż nabywca mógłby z niej korzystać.

Osoby prawne związków wyznaniowych nie s.  również w  całości wyjęte 
spod regulacji ustawy o kształtowaniu ustroju rolnego dotyczących prawa pier-
wokupu oraz prawa nabycia Krajowego Ośrodka Wsparcia Rolnictwa. W obu 
przypadkach wyłączenie tych uprawnień dotyczy wyłącznie sprzedaży lub 
przeniesienia własności nieruchomości rolnej pomiędzy osobami prawnymi tego 
samego związku wyznaniowego (art. 3 ust. 5 pkt 3; art. 4 ust. 4 pkt 4 u.k.u.r.).

W konsekwencji, nawet gdy po upływie opisanego powyżej pięcioletniego 
okresu karencji osoba prawna związku wyznaniowego chciałaby przenieść na 
powierzającego własność nabytej powierniczo nieruchomości rolnej (przy 
założeniu możliwości nabywania tego rodzaju nieruchomości przez powie-
rzającego), Krajowy Ośrodek Wsparcia Rolnictwa nadal będzie dysponował 
możliwościami wynikającymi z prawa pierwokupu oraz prawa nabycia, o ile nie 
będą zachodzić przesłanki wyłączające te uprawnienia. Także na wcześniejszym 
etapie – powierniczego nabywania nieruchomości przez osobę prawną związku 
wyznaniowego – prawo pierwokupu lub prawo nabycia nie jest wyłączone 24.

III. Czynności prawne obejmujące zawarcie i wykonanie 
powierniczego nabycia nieruchomości rolnej w świetle norm 

ustrojowych osób prawnych związków wyznaniowych

Cechą charakterystyczną wyznaniowych osób prawnych jest szeroki zakres au-
tonomii w zakresie regulowania wewnętrznego ich ustroju. Dotyczy to zarówno 
związków wyznaniowych wpisanych do rejestru Kościołów i innych związków 

22	 P. Blajer, W. Gonet, dz. cyt., s.  176–177. Zob. P. Wojciechowski, Nabywanie…, dz. cyt., s. 506.
23	 T. Czech, dz. cyt., s. 239–240, tezy 56–58; P. Wojciechowski [w:] Prawo rolne…, dz. cyt., s. 379, tezy 43 i 44.
24	 P. Blajer, Umowy handlowe w działalności rolniczej [w:] Prawo umów handlowych, red. M. Stec, War-

szawa–Kraków 2020, s. 1064, teza 2. Zob. postanowienie Sądu Okręgowego w Kielcach z 6 listopada 
2023 r., II Ca 1090/23, LEX nr 3636090. W tym kontekście problematyczna jest regulacja art. 54 ust. 2 
Ustawy z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej, 
tekst jedn. Dz. U. z 2019 r. poz. 1347 ze zm., zgodnie z którą przy nabywaniu nieruchomości lub ich części 
przez kościelne osoby prawne od osób trzecich prawo pierwokupu może być stosowane jedynie w przy-
padkach, gdy inwestor państwowy lub spółdzielczy uzyskał wcześniej decyzję o ustaleniu lokalizacji 
inwestycji mieszkaniowej na tej nieruchomości lub jej części. Zob. szerzej: P. Blajer, W. Gonet, dz. cyt., 
s. 176–179; Ustawa o kształtowaniu ustroju rolnego. Komentarz, red. K. Borówka i in., dz. cyt., s. 78–79.



203

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego

A
rt

y
k
u

ły

wyznaniowych 25, jak i  związków wyznaniowych działających na podstawie 
źródeł prawa powszechnie obowiązującego 26, regulującego ich status w sposób 
indywidualny. W odniesieniu do tych pierwszych osoby prawne działają na pod-
stawie statutów rejestrowanych i zmienianych w trybie decyzji administracyjnej, 
podczas gdy w przypadku tych drugich ich osoby prawne działają co do zasady 
według prawa własnego wspólnoty religijnej, które traktowane jest przez judy-
katurę bądź w kategoriach analogicznych do statutu, bądź ustawy. Powoduje to, 
że naruszenie wymogów wynikających ze wspomnianych statutów lub prawa 
własnego prowadzić będzie do wadliwości czynności prawnych (w przypadku 
umów do bezskuteczności zawieszonej zgodnie z art. 39 § 1 k.c. lub nieważności 
bezwzględnej zgodnie z art. 58 § 1 k.c.) 27.

Przepisy ustrojowe osób prawnych związków wyznaniowych obu tych kate-
gorii wspólnot religijnych mogą istotnie wpływać na możliwość zawarcia umowy 
powierniczego nabycia nieruchomości rolnej oraz wykonania wynikających z niej 
zobowiązań. W pierwszej kolejności rozważenia wymagają regulacje mogące 
mieć zastosowanie w przypadku nabywania nieruchomości rolnej.

W  przypadku tych osób prawnych Kościoła katolickiego, których ustrój 
regulowany jest normami Kodeksu Prawa Kanonicznego 28, nie przewiduje on 

25	 Zob. art. 30 in fine oraz art. 35 ust. 1 i art. 34 ust. 1 u.g.w.s.w.
26	 Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z dnia 22 marca 1928 r. o stosunku Państwa do Wschod-

niego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego hierarchji duchownej, Dz. U. Nr 38 poz. 363 ze 
zm.; Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30 poz. 240 ze zm.; Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o sto-
sunku Państwa do Karaimskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30 
poz. 241 ze zm.; Ustawa z dnia 4 lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. poz. 1726 ze zm.; Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. 
o stosunku Państwa do Kościoła ewangelicko-augsburskiego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. 
Dz. U. z 2015 r. poz. 43 ze zm.; Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. o stosunku Państwa do Kościoła 
ewangelicko-Reformowanego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst  jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 483; 
Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła ewangelicko-Metodystycznego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 85; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. 
o stosunku Państwa do Kościoła Chrześcijan Baptystów w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst  jedn. 
Dz. U. z 2015 r. poz. 169 ze zm.; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła 
Adwentystów Dnia Siódmego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2022 r. poz. 2616; 
Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Polskokatolickiego w Rzeczy-
pospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 51; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku 
Państwa do gmin wyznaniowych żydowskich w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. 
poz. 1798; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła katolickiego Mariawitów 
w RP w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 8; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. 
o stosunku Państwa do Kościoła Starokatolickiego Mariawitów w RP w Rzeczypospolitej Polskiej, 
tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 47; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła 
Zielonoświątkowego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 13.

27	 Zob. M. Strzała, Oświadczenie woli wyznaniowej osoby prawnej, Kraków 2019, s. 478–479.
28	 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25.01.1983 r.), AAS 75 (1983), pars II, 

s. 1–317; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład zatwierdzony przez Konferencję Epi-
skopatu, Poznań 1984 (dalej: KPK).



204

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

zakazu powierniczego nabywania nieruchomości rolnych. W zakresie nabywania 
dóbr zasadą wynikająca z kan. 1259 KPK jest, że można nabywać dobra doczesne 
każdym sprawiedliwym sposobem wynikającym z prawa zarówno naturalnego, 
jak i pozytywnego, jakim dobra wolno nabywać 29. Dopóki zatem powiernicze 
nabycie nieruchomości rolnej nie jest sprzeczne z prawem pozytywnym, dopóty 
jest ono również zgodne z KPK.

Niemniej ograniczenia w zakresie nabywania nieruchomości (w tym nieru-
chomości rolnych) wynikać mogą także z patrymonialnego prawa partykularnego. 
Zgodnie z kan. 1281 § 1 i 2 KPK nieważne są czynności prawne, które przekra-
czają granice i  sposób zwyczajnego zarządu bez wcześniejszego pisemnego 
upoważnienia od ordynariusza, przy czym katalog tych czynności określają bądź 
własne statuty osób prawnych, bądź subsydiarnie dekret biskupa diecezjalnego. 
Dekrety te niejednokrotnie zaś przewidują, że nabycie nieruchomości (w tym 
także rolnej) wymaga upoważnienia 30.

Poza Kościołem katolickim także inne związki wyznaniowe przewidują ograni-
czenia w nabywaniu nieruchomości, w tym rolnych. Ze związków wyznaniowych 
o sytuacji prawnej uregulowanej w osobnym akcie prawa powszechnie obowią-
zującego można wymienić Muzułmański Związek Religijny w Rzeczypospolitej 
Polskiej, w którym podejmowanie decyzji o nabywaniu majątku nieruchomego 
tylko do pewnej wysokości należy do Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego. 
W przypadku Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego uchwały ze-
brania parafialnego w sprawach dotyczących nabycia lub wydzierżawienia majątku 
kościelnego wymagają zatwierdzenia biskupa diecezjalnego. W odniesieniu do 
Kościoła ewangelicko-augsburskiego należy wskazać, że nabycie nieruchomo-
ści przez parafię zgodnie z prawem własnym musi być przedmiotem uchwały 
zgromadzenia parafialnego, zatwierdzonej przez konsystorz. Podobne regulacje 
obowiązują w Kościele ewangelicko-reformowanym i w Kościele ewangelicko-

-metodystycznym. W przypadku Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego nabycie 

29	 Zob. szerzej: D. Walencik, Nabywanie dóbr doczesnych przez osoby prawne Kościoła katolickiego 
w świetle prawa polskiego i prawa kanonicznego, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2005, t. 7, s. 171 i n.

30	 Zob. np. § 1 pkt 1 Dekretu ogólnego Arcybiskupa Krakowskiego z dnia 23 listopada 2020 r. w sprawie 
określenia czynności, które przekraczają granice i sposób zwyczajnego zarządzania (nr 3366/2020), 
oirp.krakow.pl, https://oirp.krakow.pl/media/782badd399d345ba9962debc4dd8894c/za%C5%82.-

-nr-2-Nowy_dekret-o-alienacjach.pdf [dostęp: 10.08.2023]; pkt 10 Dekretu Biskupa Elbląskiego z dnia 
1 października 2014 r. ustalający czynności prawne przekraczające granice i sposób zwyczajnego 
zarządzania kościelnymi publicznymi osobami prawnymi podlegającymi Biskupowi Elbląskiemu 
(L. dz. 281/2014), diecezja.elblag.pl, https://diecezja.elblag.pl/assets/PRAWO-DIECEZJALNE-

-DOKUMENTY/Dekret-ustalajacy-czynnoci-tekst-z-aneksem.doc [dostęp: 10.08.2023]. Regula-
cje w zakresie spraw majątkowych mogą zawierać również normy wydawane w trakcie synodów. 
W Archidiecezji Gnieźnieńskiej przepisy III Powojennego Synodu Archidiecezji Gnieźnieńskiej 
(Statuty III Powojennego Synodu Archidiecezji Gnieźnieńskiej, Gniezno 2001) przewidują zezwolenie 
arcybiskupa na nabycie nieruchomości (kan. 387).



205

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego

A
rt

y
k
u

ły

nieruchomości oraz zaciągnięcie zobowiązań majątkowych przekraczających 
zakres zwykłego zarządu dokonuje się na podstawie uchwały Rady Kościoła. 
W Kościele polskokatolickim nabycie nieruchomości przez diecezję może na-
stąpić jedynie za zgodą Rady Synodalnej. Prawo własne Kościoła katolickiego 
Mariawitów w RP przewiduje, że uchwały w sprawie „kupna” nieruchomości 
przez Kościół jako całość wymagają osobnej uchwały Rady Przełożonych (mu-
tatis mutandis jest w odniesieniu do uchwał Rady Kościoła w przypadku Koś-
cioła Starokatolickiego Mariawitów w RP, które dla nieruchomości dodatkowo 
wymagają zatwierdzenia przez kapitułę; w parafiach uchwały takie podejmuje 
zebranie parafialne, zatwierdza zaś biskup diecezjalny) 31.

W przypadku związków wyznaniowych wpisanych do rejestru Kościołów 
i innych związków wyznaniowych ich statuty mogą przewidywać dodatkowe 
wymogi w przypadku nabywania nieruchomości jako takich, a zatem wliczając 
w to również nieruchomości rolne lub czynności związane z ich nabywaniem 32.

31	 Zob. M. Strzała, dz. cyt., s. 510–516.
32	 W odniesieniu do związków wyznaniowych jako całość zob.: § 28 ust. 1 pkt 4, § 37 ust. 2 statutu Zrze-

szenia Wolnych Badaczy Pisma Świętego w Rzeczypospolitej Polskiej (R. Brożyniak, M. Winiarczyk- 
-Kossakowska, Mniejszości wyznaniowe w Polsce: prawo wewnętrzne (statutowe), Warszawa 2014, 
s. 161–169); art. 17 pkt 6 statutu Kościoła Jezusa Chrystusa Świętych w Dniach Ostatnich (tamże, 
s. 191–194); § 27 pkt 6 i § 33 ust. 3 statutu Buddyjskiego Związku Diamentowej Drogi linii Karma 
Kagyu (tamże, s. 224–228); § 6 ust. 2 pkt 2 statutu Zboru Ewangelicznych Chrześcijan w Duchu 
Apostolskim (tamże, s. 408–411); art. 39 ust. 2 statutu Islamskiego Zgromadzenia Ahl-ul-Bayt (tamże, 
s. 438–445); § 31 ust. 4 statutu Zborów Bożych Chrześcijan Dnia Siódmego (tamże, s. 469–475); 
art. 21 lit. e) statutu Wspólnoty „Drzewo Oliwne” (tamże, s. 552–556); § 23 ust. 2 pkt 4 i § 30 ust. 3 
statutu Chrześcijańskiego Kościoła Pełnej Ewangelii „Duch i Moc” (tamże, s. 568–572); § 21 ust. 5 
pkt 6 statutu Kościoła Chrześcijańskiego w Warszawie (tamże, s. 675–679); § 39 ust.  1 statutu 
Chrześcijańskiego Kościoła Dobra (tamże, s. 680–684); § 14 pkt 6 statutu Biblijnego Kościoła Bapty-
stycznego (tamże, s. 706–711); art. 22 ust. 4 pkt 7 statutu Ursynowskiej Społeczności Ewangelicznej 
(tamże, s. 726–731); § 15 ust. 5 lit. e) statutu „Misji dla Polski” (tamże, s. 739–742); § 15 pkt 10 statutu 
Zgromadzenia Braci i Sióstr Politeistów (tamże, s. 813–816); § 22 pkt 6 statutu Unii Ewangelikalnej 
w Rzeczypospolitej Polskiej (tamże, s. 915–924); § 27 ust. 5 lit. c) statutu Kościoła Armia Zbawie-
nia w Rzeczpospolitej Polskiej (tamże, s. 936–940); art. 19 ust. 3 statutu Beit Polska – Związku Postę-
powych Gmin Żydowskich (tamże, s. 994–1005); § 18 ust. 2 pkt 2 i § 39 statutu Związku Buddyjskiego 

„Dzogczien Kunzang Cziuling w Rzeczypospolitej Polskiej” (tamże, s. 1021–1027). W odniesieniu 
do jednostek organizacyjnych związków wyznaniowych zob.: § 11 ust. 2 statutu Ewangelicznej 
Wspólnoty Zielonoświątkowej (tamże, s. 202–206); § 54 statutu Szkoły Zen Kwan Um w Polsce; 
§ 57 ust. 4–5, § 91 ust. 1–2 i § 95 ust. 1–2 statutu Kościoła Chrystusowego w Rzeczypospolitej Polskiej 
(tamże, s. 272–291); § 30 ust. 1 pkt 1 lit. b) i § 32 ust. 1 statutu Kościoła Chrześcijan Wiary Ewange-
licznej w Rzeczypospolitej Polskiej (tamże, s. 292–304); § 49 ust. 1 pkt 9 zd. 2 i § 53 ust. 2 statutu 
Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan w Rzeczypospolitej Polskiej (tamże, s. 305–323); § 11 ust. 6 
zd. 2 statutu Międzynarodowego Towarzystwa Świadomości Kryszny (tamże, s. 337–351); art. 14 
ust. 5 i art. 15 ust. 4 statutu Zboru ewangelicko-Baptystycznego w Katowicach (tamże, s. 405–407); 
art. 29 ust. 5 statutu Wiary Bahá’í (tamże, s. 490–495); § 38 statutu Medytacyjnego Stowarzyszenia 
Najwyższej Mistrzyni Czing Hai (tamże, s. 514–517); § 35 ust. 9  pkt d) statutu Kościoła „Chrystus 
dla Wszystkich” w Rzeczypospolitej Polskiej (tamże, s. 523–529); § 39 statutu Kościoła Starokatolic
kiego w Rzeczypospolitej Polskiej (tamże, s. 664–670); art. 33 ust. 2 statutu Kościoła Anglikańskiego 
w Polsce (tamże, s. 685–689); § 40 pkt 2 Chrześcijańskiego Kościoła „Maranatha” w Wiśle; § 67 pkt 6 
statutu Związku Buddystów Czan; § 27, 42 i 48 ust. 3 statutu Ligi Muzułmańskiej w Rzeczypospolitej 



206

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

Znacznie częściej niż nabycie nieruchomości rolnej przedmiotem obostrzeń 
w normach regulujących zasady działania osób prawnych związków wyznanio-
wych może być jej późniejsze przeniesienie na powierzającego. W przypadku 
Kościoła katolickiego alienacja sensu  stricto (obejmująca przeniesienie włas-
ności), jak i alienacja sensu  largo (obejmująca m.in. zobowiązanie do przenie-
sienia własności) dotyczące majątku stałego (patrimonium stabile) w  świetle 
kan. 1292 KPK wymagać będą, w zależności od wartości, bądź zgody biskupa 
diecezjalnego udzielonej za zgodą rady do spraw ekonomicznych i  kolegium 
konsultorów (przy transakcjach powyżej 100 000 euro) oraz zainteresowanych 
osób, bądź dodatkowo zgody Stolicy Apostolskiej (przy transakcjach powyżej 
1 700 000 euro). Mając na względzie, że nabyta powierniczo nieruchomość rolna 
nie stanowi majątku nabytego „na stałe” (w celu trwałego realizowania misji 
osoby prawnej), można argumentować, iż nie zalicza się ona do majątku stałego 
i jako taka nie podlega procedurom alienacyjnym 33. Celem uniknięcia ryzyka 
ewentualnej odmiennej interpretacji zasadne może być jednak wystąpienie 
o ewentualne zgody właściwych władz kościelnych.

Jednak nawet jeśli przyjąć, że zbycie nabytej powierniczo nieruchomości rol-
nej nie stanowi alienacji patrimonium stabile, nie oznacza to, że nie znajdą zastoso-
wania ograniczenia wynikające ze statutów osób prawnych Kościoła katolickiego 
lub dekretów określających tzw. czynności nadzwyczajnego zarządzania. Te ostat-
nie bardzo często przewidują obowiązek uzyskania uprzedniego upoważnienia 
w przypadku zbywania każdej nieruchomości 34 lub nieruchomości o konkretnej 
wartości (bez formułowania warunku przynależności do majątku stałego 35). Sta-
tuty związków wyznaniowych wpisanych do rejestru Kościołów i innych związ-
ków wyznaniowych, także częściej niż ma to miejsce w przypadku nabywania, 

Polskiej (tamże, s. 902–909; § 18 ust. 3 statutu Sangha „Dogen Zenji” (tamże, s. 989–993); art. 35 
ust. 3 statutu Beit Polska – Związku Postępowych Gmin Żydowskich; art. 48 ust. 3 statutu Związku 
Wyznaniowego „Wyznawcy Słońca” (tamże, s. 1028–1034).

33	 Odnośnie do definicji majątku stałego zob. R.T. Kennedy, The temporal goods of the Church [w:] New 
commentary on the Code of Canon Law, red. J.P. Beal, J.A. Coriden, T.J. Green, New York 2000, s. 1496.

34	 Zob. np. § 1 pkt 1 Dekretu ogólnego Arcybiskupa Krakowskiego z dnia 23 listopada 2020 r.; pkt 1 Za-
rządzenia Biskupa Bielsko-Żywieckiego z dnia 1 grudnia 2015 r. [kopia elektroniczna w posiadaniu 
autora]; pkt 3 Dekretu Biskupa Elbląskiego z dnia 1 października 2014 r.; pkt 1 Dekretu Arcybiskupa 
Warmińskiego z dnia 17 lutego 2012 r. ustalający wykaz czynności prawnych przekraczające granicę 
i sposób zwyczajnego zarządzania kościelnych publicznych osób prawnych podlegającymi Arcybi-
skupowi Warmińskiemu [I Synod Archidiecezji Warmińskiej (2006-2012), Olsztyn 2012, s. 215–216]. Zob. 
też: Zarządzenie Biskupa Ordynariusza z dnia 26 stycznia 2005 r. w sprawie sprzedaży parafialnych 
dóbr kościelnych, „Kronika Diecezji Włocławskiej” 2005, nr 1, s. 18–19.

35	 Tak w odniesieniu do nieruchomości o wartości powyżej 100 000 euro stanowi pkt 1 Zarządzenia 
Arcybiskupa Katowickiego z dnia 15 stycznia 2013 r. (VA I–7270/13) w sprawie ustalenia aktów nad-
zwyczajnego zarządu w odniesieniu do parafii Archidiecezji Katowickiej, archidiecezja.katowice.pl,  
www.archidiecezja.katowice.pl/images/stories/kuria/Dokumenty/Zarzdzenie.pdf [dostęp: 14.06.2016].



207

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego

A
rt

y
k
u

ły

przewidują ograniczenia dotyczące zbywania nieruchomości (a więc i nierucho-
mości rolnych) lub dokonywania czynności związanych z takim zbywaniem 36.

36	 W odniesieniu do związków wyznaniowych jako całość zob.: § 28 ust. 1 pkt 4, § 37 ust. 2 statutu 
Zrzeszenia Wolnych Badaczy Pisma Świętego w Rzeczypospolitej Polskiej; art.  17 pkt 6 statu-
tu Kościoła Jezusa Chrystusa Świętych w Dniach Ostatnich; § 51 zd. 2 statutu Szkoły Zen Kwan 
Um w Polsce (R. Brożyniak, M. Winiarczyk-Kossakowska, dz. cyt., s. 213–216); § 27 pkt 6 i § 33 
ust. 4 statutu Buddyjskiego Związku Diamentowej Drogi linii Karma Kagyu; art. 11 ust. 2 zd. 2 sta-
tutu Lectorium Rosicrucianum Międzynarodowej Szkoły Złotego Różokrzyża (tamże, s. 246–249); 
art. 26 ust. 3 statutu Stowarzyszenia Chrześcijańskiej Nauki Związku Wyznaniowego (tamże, 
s. 389–392); § 6 ust. 2 pkt 2 statutu Zboru Ewangelicznych Chrześcijan w Duchu Apostolskim; 
art. 39 ust. 2 statutu Islamskiego Zgromadzenia Ahl-ul-Bayt; § 31 ust. 4 statutu Zborów Bożych 
Chrześcijan Dnia Siódmego; § 4 ust. 5 statutu Kościoła Dobrego Pasterza (tamże, s. 509–513); art. 21 
lit. e) statutu Wspólnoty „Drzewo Oliwne”; § 14 ust. 3 pkt 3 i § 30 ust. 4 statutu Chrześcijańskiego 
Kościoła Pełnej Ewangelii „Duch i Moc”; § 26 ust. 4 statutu „Misji Na Wschód” we Wrocławiu 
(tamże, s. 624–628); § 13 ust. 3 pkt 3.7 statutu Kościoła Chrześcijańskiego „Wieczernik” (tamże, 
s. 650–656); § 12 ust. 3 pkt 7 statutu Centrum Chrześcijańskiego „Nowa Fala” (tamże, s. 690–693); 
art. 13 ust. 1 pkt 6 statutu Kościoła Panteistycznego „Pneuma” (tamże, s. 694–697); § 14 pkt 6 statutu 
Biblijnego Kościoła Baptystycznego; § 20 pkt 3 statutu Chrześcijańskiego Kościoła „Maranatha” 
w Wiśle (tamże, s. 716–721); art. 22 ust. 4 pkt 7 statutu Ursynowskiej Społeczności Ewangelicznej; 
§ 13 ust. 7 pkt 7 statutu Chrześcijańskiego Kościoła „Dobra Nowina” (tamże, s. 735–738); § 15 ust. 5 lit. e)  
statutu „Misji dla Polski”; art. 13 ust. 1 pkt 3 statutu Chrześcijańskiego Centrum „Pan Jest Sztanda-
rem” – Kościoła w Tarnowie (tamże, s. 743–746); art. 13 ust. 1 lit. d) statutu Polskiego Ewangelicznego 
Kościoła Braterskiego w Tarnowskich Górach (tamże, s. 747–751); § 19 ust. 1 pkt 11 statutu Zakonu 
Braci Zjednoczenia Energetycznego (tamże, s. 755–760); § 20 pkt 8 statutu Związku Buddystów 
Czan (tamże, s. 789–797); art. 17 ust. 2 pkt 5 statutu Izraelickiej Niezależnej Gminy Wyznaniowej 
w Poznaniu (tamże, s. 853–857); art. 25 ust. 4 statutu Kościoła Miłosierdzia Jezusowego (tamże, 
s. 858–860); § 22 pkt 6 statutu Unii Ewangelikalnej w Rzeczypospolitej Polskiej; § 27 ust. 5 lit. c) 
statutu Kościoła Armia Zbawienia w Rzeczpospolitej Polskiej; art. 9 ust. 1 i art. 11 ust. 2 zd. 2 statutu 
Związku Wyznaniowego Singh Sabha Garudwara w Rzeczpospolitej Polskiej (tamże, s. 965–969); 
art. 10 ust. 2 zd. 2 statutu Związku Wyznaniowego Hindu Bhvan w Rzeczypospolitej Polskiej (tam-
że, s. 970–974); art. 19 ust. 3xstatutu Beit Polska – Związku Postępowych Gmin Żydowskich; § 18 
ust. 2 pkt 2 i § 39 statutu Związku Buddyjskiego „Dzogczien Kunzang Cziuling w Rzeczypospolitej 
Polskiej”. W odniesieniu do jednostek organizacyjnych związków wyznaniowych zob.: § 11 ust. 2 
statutu Ewangelicznej Wspólnoty Zielonoświątkowej; § 54 statutu Szkoły Zen Kwan Um w Polsce; 
§ 57 ust. 4–5, § 91 ust. 1–2 i § 95 ust. 1–2 statutu Kościoła Chrystusowego w Rzeczypospolitej Polskiej; 
§ 30 ust. 1 pkt 1 lit. b) i § 32 ust. 1 statutu Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej w Rzeczypo-
spolitej Polskiej; § 49 ust. 1 pkt 9 zd. 2 i § 53 ust. 2 statutu Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan 
w Rzeczypospolitej Polskiej; § 11 ust. 6 zd. 2 statutu Międzynarodowego Towarzystwa Świadomości 
Kryszny; art. 14 ust. 5 i art. 15 ust. 4 statutu Zboru ewangelicko-Baptystycznego w Katowicach; 
art. 28 pkt 3 statutu Chrześcijańskiej Wspólnoty Ewangelicznej (tamże, s. 412–416); § 38 statutu 
Medytacyjnego Stowarzyszenia Najwyższej Mistrzyni Czing Hai; § 35 ust. 9 pkt d) statutu Kościoła 

„Chrystus dla Wszystkich” w Rzeczypospolitej Polskiej; art. 15 ust. 5 statutu Zboru Ewangelicznego 
Betel w Warszawie (tamże, s. 545–548); § 20 pkt 3 statutu Kościoła Pentakostalnego w Rzeczypo-
spolitej Polskiej (tamże, s. 643–649); § 39 statutu Kościoła Starokatolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej; § 40 pkt 2 Chrześcijańskiego Kościoła „Maranatha” w Wiśle; § 67 pkt 6 statutu Związku 
Buddystów Czan; § 27, 42 i 48 ust. 3 statutu Ligi Muzułmańskiej w Rzeczypospolitej Polskiej; § 18 
ust. 3 statutu Sangha „Dogen Zenji”; art. 35 ust. 3 statutu Beit Polska – Związku Postępowych Gmin 
Żydowskich; art. 37 ust. 1 pkt 6, art. 41 pkt 3 statutu Związku Wyznaniowego „Wyznawcy Słońca”. 
Zob. też: M. Strzała, dz. cyt., s. 692–719.



208

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

PodsumowanIe

Prezentowane w debatach nad nowelizacjami ustawy o kształtowaniu ustroju 
rolnego z lat 2016 i 2019 przewidywanie, iż osoby prawne związków wyznanio-
wych (jako podmioty uprawnione do nabywania nieruchomości rolnych na 
zasadzie wyjątku od zasady, iż ich nabywcą mogą być wyłącznie rolnicy indy-
widualni), staną się powszechnie wykorzystywanym wehikułem do nabywania 
nieruchomości rolnych w  Polsce, nie ziściło się. Przy powierniczym nabyciu 
nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego od podmiotu 
trzeciego nadal co do zasady znajduje zastosowanie prawo pierwokupu (względ-
nie prawo nabycia) nieruchomości rolnej przez Krajowy Ośrodek Wsparcia Rol-
nictwa (pewne wątpliwości zachodzą na gruncie regulacji ustawy indywidualnej 
Kościoła katolickiego, o  czym była mowa powyżej). Osoba prawna związku 
wyznaniowego, która nabyła nieruchomość rolną, również nie jest zwolniona 
z obowiązku prowadzenia na niej gospodarstwa rolnego przez pięć lat od chwili 
nabycia. Zastosowanie do niej znajduje także zakaz zbywania oraz oddawania 
w tym okresie nabytej nieruchomości rolnej w posiadanie innym podmiotom.

Nadto, w  razie przenoszenia własności nieruchomości rolnej przez oso-
bę  prawną związku wyznaniowego na podmiot trzeci niebędący inną osobą 
prawną tego samego związku wyznaniowego, ponownie co do zasady zasto-
sowanie znajdą instytucje pierwokupu i  prawa nabycia przysługujące Kra-
jowemu Ośrodkowi Wsparcia Rolnictwa. Dodatkowe komplikacje powstają 
na gruncie prawa własnego wspólnot religijnych, które niejednokrotnie prze-
widują szczególne procedury postępowania w  przypadku nabywania i  zby-
wania nieruchomości, wprowadzając różnego rodzaju ograniczenia w  tym 
zakresie. Wszystko powyższe znacząco zmniejsza atrakcyjność zawierania 
umów powierniczego nabycia nieruchomości rolnych przez osoby prawne 
związków wyznaniowych, nie można jednak wykluczyć, że w  konkretnym 
układzie okoliczności opisana konstrukcja prawa znajdzie zastosowanie 37.

BIBLIOGRAFIA

Bieluk J., Ustawa o kształtowaniu ustroju rolnego. Komentarz, Warszawa 2019.
Blajer P., Neue Regelungen über den Grundstücksverkehr in Polen: Rückkehr in die 

Vergangenheit?, „Przegląd Prawa Rolnego” 2016, nr 1 (18), s. 65–79.

37	 Np. gdy powierzający liczy na zniesienie ograniczeń występujących w u.k.u.r. bądź godzi się np. na 
ryzyko skorzystania przez Krajowy Ośrodek Wsparcia Rolnictwa z przysługujących mu uprawnień i/lub 
na pięcioletni okres karencji dla zawarcia umowy dzierżawy, a osoba prawna związku wyznaniowego 
zgadza się na prowadzenie działalności rolniczej przez ten okres na nabytej nieruchomości rolnej.



209

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego

A
rt

y
k
u

ły

Blajer P., Umowy handlowe w działalności rolniczej [w:] Prawo umów handlowych, 
red. M. Stec, Warszawa–Kraków 2020, s. 1019–1144.

Blajer P., Gonet W., Ustawa o kształtowaniu ustroju rolnego. Komentarz, Warszawa 2020.
Brożyniak R., Winiarczyk-Kossakowska M., Mniejszości wyznaniowe w Polsce. 

Prawo wewnętrzne (statutowe), Warszawa 2014.
Czech T., Kształtowanie ustroju rolnego. Komentarz, Warszawa 2022.
Gniewek E., Nabycie i utrata własności [w:] System prawa prywatnego, t. 3: Prawo 

rzeczowe, red. E. Gniewek, Warszawa 2020, s. 253–409.
Gurgul S., Powiernicze (fiducjarne) zlecenie nabycia własności nieruchomości, „Nieru-

chomości” 2014, nr 8, s. 9–12.
Kennedy R.T., The temporal goods of the Church [w:] New commentary on the Code of 

Canon Law, red. J.P. Beal, J.A. Coriden, T.J. Green, New York 2000, s. 1449–1525.
Kłos A., Umowa powiernictwa w prawie polskim, „Państwo i Społeczeństwo” 2015, 

t. 15, nr 1, s. 69–86.
Maj K., Zmiany w ustawie o kształtowaniu ustroju rolnego obowiązujące od dnia 

30 kwietnia 2016 r., „Krakowski Przegląd Notarialny” 2016, t. 1, nr 2, s. 49–106.
Strzała M., Oświadczenie woli wyznaniowej osoby prawnej, Kraków 2019.
Ustawa o kształtowaniu ustroju rolnego. Komentarz, red. K. Borówka i in., Gdańsk 2016.
Walencik D., Nabywanie dóbr doczesnych przez osoby prawne Kościoła katolickiego 

w świetle prawa polskiego i prawa kanonicznego, „Studia z Prawa Wyznanio-
wego” 2005, t. 7, s. 157–179.

Wojciechowski P. [w:] Prawo rolne. Obrót nieruchomościami rolnymi. Komentarz, 
red. P. Popardowski, Warszawa 2021.

Wojciechowski P., Nabywanie nieruchomości rolnych przez kościelne i wyznaniowe 
osoby prawne w świetle ustawy o kształtowaniu ustroju rolnego, „Studia Iuridica” 
2021, nr 87, s. 495–514.

Zaradkiewicz K., Powiernicze przeniesienie własności nieruchomości w obrocie kon-
sumenckim, „Nieruchomości@” 2021, nr 1, s. 9–28.

ŹRÓDŁA PRAWA

Rozporządzenie Prezydenta Rzeczypospolitej z dnia 22 marca 1928 r. o stosunku 
Państwa do Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego, nie posiadającego 
hierarchji duchownej, Dz. U. Nr 38 poz. 363 ze zm.

Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 r. o stosunku Państwa do Karaimskiego Związku 
Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30 poz. 241 ze zm.

Ustawa z  dnia 21 kwietnia 1936 r. o  stosunku Państwa do Muzułmańskiego 
Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. Nr 30 poz. 240 ze zm.

Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. Kodeks cywilny, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1610.



210

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

Ustawa z dnia 17 listopada 1964 r. Kodeks postępowania cywilnego, tekst jedn. 
Dz. U. z 2023 r. poz. 1550 ze zm.

Ustawa z  dnia 6 lipca 1982 r. o  księgach wieczystych i  hipotece, tekst  jedn. 
Dz. U. z 2023 r. poz. 1984.

Ustawa z  dnia 17 maja 1989 r. o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania, 
tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 265.

Ustawa z  dnia 17 maja 1989 r. o  stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2019 r. poz. 1347 ze zm.

Ustawa z dnia 4 lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. poz. 1726 ze zm.

Ustawa z  dnia 15 lutego 1992 r. o  podatku dochodowym od osób prawnych, 
tekst jedn. Dz. U. z 2022 r. poz. 2587.

Ustawa z  dnia 13 maja 1994 r. o  stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko- 
-Augsburskiego w  Rzeczypospolitej Polskiej, tekst  jedn. Dz. U. z  2015 r. 
poz. 43 ze zm.

Ustawa z  dnia 13 maja 1994 r. o  stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko- 
-Reformowanego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 483.

Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Adwentystów 
Dnia Siódmego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2022 r. poz. 2616.

Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Chrześcijan Bap-
tystów w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 169 ze zm.

Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko- 
-Metodystycznego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 85.

Ustawa z  dnia 30 czerwca 1995 r. o  stosunku Państwa do Kościoła Polsko
katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 51.

Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do gmin wyznaniowych 
żydowskich w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. poz. 1798.

Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła katolickiego Ma-
riawitów w RP w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 8.

Ustawa z  dnia 20 lutego 1997 r. o  stosunku Państwa do Kościoła Starokatoli-
ckiego Mariawitów w RP w  Rzeczypospolitej Polskiej, tekst  jedn. Dz. U. 
z 2023 r. poz. 47.

Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła Zielonoświąt-
kowego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 13.

Ustawa z dnia 11 kwietnia 2003 r. o kształtowaniu ustroju rolnego, tekst jedn. 
Dz. U. z 2022 r. poz. 507.

Ustawa z dnia 24 kwietnia 2003 r. o działalności pożytku publicznego i o wo-
lontariacie, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 571.



211

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę prawną związku wyznaniowego

A
rt

y
k
u

ły

Ustawa z  dnia 14 kwietnia 2016 r. o  wstrzymaniu sprzedaży nieruchomości 
Zasobu Własności Rolnej Skarbu Państwa oraz o zmianie niektórych ustaw, 
Dz. U. z 2016 r. poz. 585.

ORZECZNICTWO

Uchwała SN z 11 listopada 1983 r., III CZP 42/83, „OSPiKA” 1984/12 poz. 246.
Wyrok SN z 9 września 2020 r., II CSK 757/18, „OSNC” 2021, nr 6 poz. 41.
Postanowienie Sądu Okręgowego w Kielcach z 6 listopada 2023 r., II Ca 1090/23, 

LEX nr 3636090.

Streszczenie

Ustawa z 11 kwietnia 2003 roku o kształtowaniu ustroju rolnego, poczynając od nowel-
izacji w 2016 roku, przewiduje, że nieruchomości rolne mogą nabywać wyłącznie rolnicy 
indywidualni. Ustawodawca uczynił jednak wyjątek w odniesieniu do „osób prawnych 
działających na podstawie przepisów o  stosunku Państwa do Kościoła katolickiego 
w  Rzeczypospolitej Polskiej, o  stosunku Państwa do innych kościołów i  związków 
wyznaniowych oraz o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania”. Wspomniane 
wyłączenie otwiera możliwość tzw. powierniczego (fiducjarnego) nabywania przez 
osoby prawne związków wyznaniowych nieruchomości rolnych. Praktyczne zasto-
sowanie takiego nabycia ograniczają jednak: prawo pierwokupu (względnie prawo 
nabycia) nieruchomości rolnej przez Krajowy Ośrodek Wsparcia Rolnictwa (zarówno 
na etapie nabycia, jak i zbycia przez osobę prawną związku wyznaniowego), obowiązek 
prowadzenia gospodarstwa rolnego przez pięć lat od chwili nabycia nieruchomości 
rolnej, zakaz zbywania oraz oddawania w tym okresie nabytej nieruchomości rolnej 
w posiadanie innym podmiotom. Zarazem prawo własne wspólnot religijnych niejednok-
rotnie przewiduje szereg dodatkowych wymogów w odniesieniu do czynności prawnych 
mających za swój przedmiot nieruchomości (w tym nieruchomości rolne). Wszystko 
powyższe znacząco zmniejsza atrakcyjność zawierania umów powierniczego nabycia 
nieruchomości rolnych przez osoby prawne związków wyznaniowych, nie można jednak 
wykluczyć, że w  konkretnym układzie okoliczności może dojść do takiego zakupu.

Słowa kluczowe: nieruchomości rolne, Kościoły, związki wyznaniowe, kształtowanie 
ustroju rolnego, powiernictwo, fiducjarne nabycie nieruchomości



212

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Strzała

A
rt

y
k
u

ły

Summary

Trust acquisition of agricultural real estate by a denominational 
legal entity in Poland

The Law of April 11,  2003 on the Formation of the Agricultural System, beginning 
with the 2016 amendments,  stipulates that, as a  rule, only individual farmers may 
acquire agricultural lands. However, the lawmakers made an exception with regard to 

“legal persons acting on the basis of regulations on the relationship of the State to the 
Catholic Church in the Republic of Poland, on the relationship of the State to other 
churches and religious associations and on guarantees of freedom of conscience and 
religion.” The aforementioned exemption creates possibility of fiduciary acquisition of 
agricultural real estate by legal entities of religious associations. However, the practi-
cal application of such acquisition is limited by the following: the pre-emption right 
(or the right to acquire) of agricultural real estate by the National Agricultural Support 
Center (both at the stage of acquisition and disposal by a legal person of a religious 
association), the obligation to conduct agricultural activities during first 5 years after 
the acquisition of agricultural real estate, the prohibition of entitle to use, as well as 
transfer possession of the acquired agricultural real estate to other entities during the 
aforementioned period. At the same time, the internal laws of religious communities 
often provides for a number of additional requirements for legal transactions dealing 
with real estates (including agricultural real estates). All of the above significantly 
reduces the attractiveness of entering into trust agreements for the acquisition of ag-
ricultural real estate by legal entities of religious associations, but it cannot be ruled 
out that in a particular situation it will be concluded.

Keywords: agricultural land, churches, religious associations, Law on the Formation of 
the Agricultural System, trusteeship, fiduciary activities, trust, agricultural real estate



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

213

Anna Tunia*

Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego  
na płaszczyźnie przepisów prawa karnego

Wprowadzenie

W przestrzeni publicznej toczy się od pewnego czasu dyskusja nad prawnym 
kształtem ochrony wolności uzewnętrzniania religii i potrzebą dokonania zmian 
przepisów sankcjonujących zachowania godzące w to dobro. Jej wyrazem jest 
m.in. projekt nowelizacji przepisów Kodeksu karnego z 11 kwietnia 2022 roku 1 
mający dać większą gwarancję ochrony tego dobra prawnego. Projekt ten spot-
kał się z głosami krytyki ze strony społeczeństwa, nie można jednak odmówić 
mu racji, gdyż nie ulega wątpliwości, że obecny kształt przepisów karnych 
nie daje skutecznej ochrony tej formy wolności religijnej przed naruszeniami, 
które – zwłaszcza na przestrzeni ostatnich lat – stają się intensywniejsze, zaś 
karalność czynów skierowanych przeciw tej wolności w  praktyce organów 
wymiaru sprawiedliwości ciągle jest znikoma 2.

Przywołany projekt nowelizacji w swym założeniu zakłada zmianę brzmienia 
art. 195 i 196 k.k., która polegać ma na doprecyzowaniu ustawowych znamion 
przestępstw stypizowanych w tych przepisach (dotyczących ich strony podmio-
towej) oraz rozszerzeniu karalności innych zachowań (mających stanowić ich 
stronę przedmiotową), nieobjętych w obecnym stanie prawnym kryminaliza-
cją. Ponadto w odniesieniu do czynów określonych w art. 195 i 196 k.k. projekt 
zakłada wprowadzenie ich typu kwalifikowanego o zaostrzonej sankcji karnej 

*	 ORCID 0000-0002-7703-0828, e-mail: atunia@kul.pl
1	 Ustawa z dnia 7 lipca2022 r. o zmianie ustawy – Kodeks karny. Projekt nowelizacji Kodeksu karne-

go z dnia 11 kwietnia 2022 r.; tekst dostępny pod adresem: http://orka.sejm.gov.pl/Druki9ka.nsf/
Projekty/9–020–881–2022/$file/9–020–881–2022.pdf [dostęp: 26.09.2022].

2	 Szerzej na temat nowych zjawisk społecznych godzących w wolność religijną zob. A. Tunia, Przeciw-
działanie ograniczaniu wolności praktykowania religii polegające na zachowaniach mających znamiona 
wykroczeń o niewyznaniowym przedmiocie ochrony – w świetle nowych zjawisk społecznych. Propozycje 
de lege ferenda [w:] Prawna ochrona wolności sumienia i religii. Stan de lege lata oraz postulaty de lege 
ferenda, red. P. Sobczyk, Warszawa 2020, s. 282–301.

http://orka.sejm.gov.pl/Druki9ka.nsf/Projekty/9-020-881-2022/$file/9-020-881-2022.pdf
http://orka.sejm.gov.pl/Druki9ka.nsf/Projekty/9-020-881-2022/$file/9-020-881-2022.pdf


214

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Tunia

A
rt

y
k
u

ły

(pozbawienie wolności do trzech lat), która ma stanowić samoistną (jedyną) 
reakcję karną wobec sprawcy działającego w sposób określony w tych przepisach 3.

Niniejszy artykuł wpisuje się w powyższą tematykę, jego przedmiotem jest 
bowiem problem dotyczący nieskuteczności obowiązujących przepisów prawa 
karnego mających chronić wolność kultu religijnego. Zamierzeniem autorki ar-
tykułu jest wskazanie rozwiązań istniejącego stanu prawnego, które winny przy-
czynić się do zwiększenia ochrony tego dobra. Proponuje – w formie postulatu  
de lege ferenda – „przeniesienie” części norm chroniących wolność kultu religijnego 
(gwarantowaną przez art. 195 k.k.) do prawa wykroczeń, gdzie zasady ponoszenia 
odpowiedzialności za naruszenia dóbr chronionych przepisami tego prawa dają 
możliwość efektywniejszego reagowania na nie przez organy wymiaru sprawiedli-
wości. Przewiduje też objęcie ochroną prawnowykroczeniową innych niż publicz-
ne form wykonywania kultu (kult prywatny). W powyższym kontekście dokonuje 
też oceny rozwiązań ujętych w projekcie nowelizacji k.k. z 11 kwietnia 2022 roku.

I. Prawne gwarancje ochrony wolności kultu religijnego

W obowiązującym porządku prawnym wolność wykonywania kultu religijnego 
przez Kościoły i inne związki wyznaniowe o uregulowanym statusie prawnym w pań-
stwie jest gwarantowana zarówno na płaszczyźnie konstytucyjnej 4, jak i ustawowej. 
Na płaszczyźnie ustawowej są to przede wszystkim przepisy ustawy o gwarancjach 
wolności sumienia i wyznania 5, ustawy indywidualnych związków wyznaniowych 6, 

3	 Jednocześnie projekt zakłada wprowadzenie do Kodeksu karnego nowego przepisu (art. 27a) normują-
cego kontratyp dozwolonej krytyki w odniesieniu do wyrażanych poglądów motywowanych religijnie.

4	 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. Dz. U. z 1997 r. Nr 78 poz. 483 ze 
zm., art. 53 ust. 2.

5	 Ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, tekst jedn. Dz. U. z 2000 r. 
Nr 26 poz. 319 ze zm., art. 19.

6	 Są to: ustawa z dnia 17 maja 1989 r. o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2013 r. poz. 1169 ze zm.; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Pań-
stwa do Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. 
poz. 1889; Ustawa z dnia 4 lipca 1991 r. o stosunku Państwa do Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. poz. 1726; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Pań-
stwa do Kościoła Chrześcijan Baptystów w Rzeczpospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 169; 
Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypo-
spolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 43; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. o stosunku Państwa 
do Kościoła Ewangelicko-Metodystycznego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. 
poz. 1712; Ustawa z dnia 13 maja 1994 r. o stosunku Państwa do Kościoła Ewangelicko-Reformowanego 
w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 483; Ustawa z dnia 30 czerwca 1995 r. 
o stosunku Państwa do Kościoła Polskokatolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. 
z 2014 r. poz. 1599; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do Kościoła Zielonoświątko-
wego w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 13; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. 
o stosunku Państwa do Kościoła Starokatolickiego Mariawitów w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. 
Dz. U. z 2015 r. poz. 14; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku państwa do Kościoła Katolickiego 



215

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego…  

A
rt

y
k
u

ły

jak również Kodeksu karnego 7oraz – w pewnym zakresie – Kodeksu cywilnego 
dotyczące ochrony dóbr osobistych 8. Gwarancje te zawierają także akty prawa mię-
dzynarodowego 9, w tym – w odniesieniu do Kościoła katolickiego – konkordat 10.

Konstytucyjną gwarancję wolności kultu zawiera art. 53 ust. 2 ustawy zasad-
niczej, który stanowi, że „każdy ma prawo do uzewnętrzniania swojej religii pub-
licznie lub prywatnie [m.in. – A.T.] poprzez uprawianie kultu”. Na płaszczyźnie 
ustawowej gwarancje te wynikają przede wszystkim z art. 19 ustawy o gwarancjach 
wolności sumienia i wyznania, w którym stwierdza się, że „kościoły i inne związki 
wyznaniowe korzystają na zasadach równouprawnienia ze swobody pełnienia 
funkcji religijnych” (ust.  1) oraz że „w ramach wypełniania tych funkcji mają 
one prawo [m.in. – A.T.] do organizowania i publicznego sprawowania kultu 
oraz organizowania obrzędów i zgromadzeń religijnych” (ust. 2 pkt 2 i 3), a także 
z przepisów ustaw indywidualnych związków wyznaniowych, które wyraźnie ak-
centują prawo do swobodnego organizowania i sprawowania kultu publicznego 11. 

Mariawitów, tekst jedn. Dz. U. z 2015 r. poz. 44; Ustawa z dnia 20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa 
do gmin wyznaniowych żydowskich w Rzeczypospolitej Polskiej, tekst jedn. Dz. U. z 2014 r. poz. 1798.

7	 Ustawa z dnia 6 czerwca 1997 r. – Kodeks karny, tekst jedn. Dz. U. z 2022 r. poz. 1138, art. 195–196.
8	 Ustawa z dnia 23 kwietnia 1964 r. –Kodeks cywilny, tekst jedn. Dz. U. z 2022 r. poz. 1360, art. 23–24. 

Zob. P. Stanisz, Środki ochrony wolności sumienia i religii [w:] A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, 
Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 119; M. Wąsek-Wiaderek, Cywilnoprawna ochrona wolności 
sumienia i uczuć religijnych [w:] Prawo wyznaniowe, red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 227.

9	 Są to m.in.: Powszechna Deklaracja Praw Człowieka ONZ uchwalona w Paryżu w dniu 10 grud-
nia 1948 r. – art. 18; Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych otwarty do podpisu 
w Nowym Jorku dnia 19 grudnia 1966 r. Dz. U. Nr 38 poz. 167 – art. 18; Konwencja o Ochronie Praw 
Człowieka i Podstawowych Wolności sporządzona w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r. Dz. U. z 1993 r. 
Nr 61 poz. 284 ze zm. – art. 9 ust. 1; Deklaracja ONZ w sprawie wyeliminowania wszelkich form nie-
tolerancji i dyskryminacji opartych na religii lub przekonaniach ogłoszona w dniu 25 listopada 1981 r. 
(art. 6), która – jak podnosi Michał Pietrzak (Prawo wyznaniowe, Warszawa 2010, s. 48) – zawiera 
najpełniejsze spośród wszystkich dokumentów ONZ i konwencji międzynarodowych określenie treści 
prawa do wolności religii i przekonań zarówno w wymiarze podmiotowym, jak i przedmiotowym.

10	 Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską podpisany w dniu 28 lipca 1993 r. 
Dz. U. Nr 51 poz. 318, art.8.

11	 Prawo to wyrażone zostało w art. 15 ust. 1 ustawy o stosunku państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej („organizowanie kultu publicznego i jego sprawowanie podlega wła-
dzy kościelnej”); art. 12 ust. 1 ustawy o stosunku państwa do Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego („organizowanie kultu publicznego i jego sprawowanie podlegają wyłącznie władzy 
kościelnej”); art. 10 ust. 1 ustawy o stosunku państwa do Kościoła Chrześcijan Baptystów w Rze-
czypospolitej Polskiej („organizowanie kultu publicznego i jego sprawowanie podlega wyłącznie 
władzy kościelnej”); art. 9 ustawy o stosunku państwa do Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego 
w Rzeczypospolitej Polskiej („Kościół swobodnie pełni swoją misję i sprawuje kult publiczny”) oraz 
art. 10 ust. 1 tej samej ustawy („kult publiczny odbywa się w obiektach i na gruntach Kościoła, w po-
mieszczeniach służących katechizacji lub organizacjom kościelnym oraz w miejscach udostępnionych 
na ten cel przez osoby upoważnione do dysponowania nimi”); art. 12 ustawy o stosunku państwa do 
Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Rzeczypospolitej Polskiej („organizowanie kultu publicz-
nego i jego sprawowanie podlegają wyłącznie władzy kościelnej”); art. 11 ust. 1 ustawy o stosunku 
państwa do Kościoła Ewangelicko-Metodystycznego w Rzeczypospolitej Polskiej („organizowanie 
i sprawowanie kultu publicznego podlega wyłącznie władzy kościelnej”); art. 8 ust. 1 ustawy o stosunku 
państwa do Kościoła Ewangelicko-Reformowanego w Rzeczypospolitej Polskiej („organizowanie 



216

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Tunia

A
rt

y
k
u

ły

Ponadto Kościołowi katolickiemu – jak wspomniano – swobodę wykonywania 
kultu gwarantuje Konkordat (art.8) 12.

Analizowana „wolność uprawiania kultu” jest określeniem szerokim, które 
obejmuje swym zakresem wielość zachowań motywowanych religią, wiarą, 
pobożnością, potrzebą obcowania z  transcendentną rzeczywistością. Zacho-
wania te mogą być podejmowane w  formach zewnętrznie widocznych i  być 
wykonywane publicznie lub prywatnie, indywidualnie lub grupowo, jak też 
mogą mieć formę wyłącznie osobistą, wewnętrzną, duchową.

Pojęcie „kult” nie jest definiowane przez prawo polskie. Jest to termin 
o proweniencji kanonicznej, jednak i prawo kanonicze 13 nie definiuje go wprost 
(in genere) 14. Dlatego w tym zakresie odwołać się należy do definicji słowniko-
wych i doktrynalnych, gdzie pojęcie to wyjaśnianie jest jako „ogół czynności 
i obrzędów religijnych mających na celu oddawanie czci Bogu” 15 lub też jako „ogół 
zewnętrznych działań podejmowanych przez człowieka religijnego służących 
bezpośrednio wyrażeniu jego czci dla przedmiotu jego wiary” 16. Kult religijny 
może być publiczny i prywatny. Kult publiczny ma miejsce wówczas, gdy jest 
sprawowany w  imieniu Kościoła przez osoby prawnie do tego upoważnione 

i wykonywanie publicznych czynności religijnych podlega właściwemu organowi kościelnemu”); 
art. 9 ust. 1 ustawy o stosunku państwa do Kościoła Polskokatolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej 
(„Kościół swobodnie organizuje i sprawuje kult publiczny”); art. 8 ust. 1 ustawy o stosunku państwa 
do Kościoła Starokatolickiego Mariawitów w Rzeczypospolitej Polskiej („Kościół swobodnie orga-
nizuje i sprawuje kult publiczny”); art. 8 ust. 1 ustawy o stosunku państwa do Kościoła Katolickiego 
Mariawitów w Rzeczypospolitej Polskiej („Kościół swobodnie organizuje i sprawuje kult publicz-
ny”); art. 11 ust. 1 ustawy o stosunku państwa do Kościoła Zielonoświątkowego w Rzeczypospolitej 
Polskiej („Kościół swobodnie organizuje i sprawuje kult publiczny”); art. 9 ust. 1 ustawy o stosunku 
państwa do gmin wyznaniowych żydowskich w Rzeczypospolitej Polskiej („organizowanie i spra-
wowanie kultu publicznego oraz udzielanie posług religijnych podlega gminom żydowskim zgodnie 
z prawem wewnętrznym”).

12	 Szerzej: A. Mezglewski, Działalność własna kościołów i innych związków wyznaniowych [w:] A. Me-
zglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, s. 195.

13	 Chodzi tu o prawo kanoniczne Kościoła Rzymskokatolickiego ujęte w Kodeksie Prawa Kanonicz-
nego z 1983 r. Zob. Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25.01.1983 r.), 
AAS 75 (1983), pars II, s. 1–317; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład zatwierdzony 
przez Konferencję Episkopatu, Poznań 1984, dalej: KPK.

14	 Zob. B. Rakoczy, Ustawa o stosunku państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej Polskiej. 
Komentarz, Warszawa 2008, s. 125.

15	 A. Mezglewski, Kult publiczny [w:] A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, War-
szawa 2011, s. 224; J. Krukowski, Polskie prawo wyznaniowe. Zarys wykładu, Warszawa 2004, s. 137; 
M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2012, s. 253–258; A. Tunia, Kult publiczny [w:] Leksykon 
administratywisty, red. S. Wrzosek, A. Haładyj, M. Domagała, Radom 2013, s. 165–168; taż, Prawo 
do uzewnętrzniania przekonań religijnych jako wyraz gwarancji wolności sumienia i religii jednostki 
w prawie III RP [w:] Środki ochrony praw człowieka w państwach postsocjalistycznych. Zagadnienia 
wybrane, red. A. Frankiewicz-Bodynek, A. Pawlak, Kraków 2015, s. 319–332.

16	 T. J. Zieliński, Art. 9. Swoboda kultu publicznego [w:] A. Czohara, T. J. Zieliński, Ustawa o stosunku 
Państwa do gmin wyznaniowych żydowskich w Polsce. Komentarz, Warszawa 2012, s. 71. Zob. Z. Podlecki, 
Kult w Kościele katolickim [w:] Encyklopedia katolicka, t. 10, Lublin 2004, kol. 183–187.



217

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego…  

A
rt

y
k
u

ły

oraz w sposób zatwierdzony przez władze kościelne 17. Natomiast kult prywatny 
polega na oddawaniu czci Bogu we własnym imieniu, jest to prawo każdego 
człowieka do posiadania zindywidualizowanego życia duchowego zgodnego 
z nauką danego Kościoła lub innego związku wyznaniowego 18.

II. Model prawnokarnej ochrony kultu religijnego i propozycje 
jego zmiany

W  obowiązujących przepisach prawa karnego gwarancje ochrony kultu re-
ligijnego ujęte są w  art.  195  k.k., który penalizuje zachowanie polegające na 
złośliwym przeszkadzaniu publicznemu wykonywaniu aktu religijnego, a także 
pogrzebowi lub uroczystościom żałobnym, oraz w  art.  196  k.k., który chroni 
przed zachowaniami polegającymi na znieważaniu przedmiotu czci religijnej 
lub miejsca przeznaczonego do publicznego wykonywania obrzędów religijnych.

II.1. Przeszkadzanie w wykonywaniu aktu kultu religijnego

Kryminalizowane przez art. 195 § 1 k.k. przeszkadzanie w wykonywaniu aktu 
kultu religijnego jest czynem, który chroni prawo ludzi wierzących do niezakłóco-
nego wykonywania aktów religijnych, które kultywowane są publicznie, zgodnie 
z prawem wewnętrznym oraz zwyczajami wspólnot wyznaniowych o uregulo-
wanej sytuacji prawnej. Przepis ten chroni również prawo do niezakłóconego 
przebiegu pogrzebu, uroczystości lub obrzędów żałobnych niezależnie od tego, 
czy mają charakter religijny czy świecki, przy czym w tym typie przestępstwa 
nie istnieje wymóg publicznego wykonywania tych obrzędów. Art.  195  k.k. 
stanowi bowiem, że: „Kto złośliwie przeszkadza publicznemu wykonywaniu 
aktu religijnego kościoła lub innego związku wyznaniowego o uregulowanej 
sytuacji prawnej podlega grzywnie, karze ograniczenia wolności albo pozbawie-
nia wolności do lat 2 (§ 1). Tej samej karze podlega, kto złośliwie przeszkadza 
pogrzebowi, uroczystościom lub obrzędom żałobnym (§ 2)”.

Znamiona czynu przestępczego w typie podstawowym, określonego w tym 
przepisie, polegają na „przeszkadzaniu” w wykonywaniu aktów religijnych, a więc 
takim działaniu, które stwarza utrudnienia w ich realizacji. Do znamion tego 
czynu należy też element podmiotowy, to jest „złośliwość” działania sprawcy. 
Z  „działaniem złośliwym” mamy do czynienia wówczas, gdy sprawca działa 
w zamiarze bezpośrednim – i to w jego szczególnej postaci zwanej dolus directus 

17	 Zob. kan. 834 KPK.
18	 A. Tunia, Kult publiczny, dz. cyt., s. 165; W. Bar, Kult publiczny [w:]Prawo wyznaniowe III Rzeczypo-

spolitej, red. H. Misztal, Lublin–Sandomierz 1999, s. 129.



218

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Tunia

A
rt

y
k
u

ły

coloratus – a więc w zamiarze kierunkowym, znamionowanym dodatkowo ce-
lem, motywem lub pobudką działania sprawcy. Zamiar kierunkowy nie polega 
zatem na zwykłej chęci popełnienia czynu zabronionego, lecz na popełnieniu go 
w określonym celu 19. Działanie sprawcy musi być powodowane chęcią przeszko-
dzenia w wykonywaniu aktu religijnego, wyraźnie ukierunkowaną na ten efekt.

Jak podkreśla się w literaturze przedmiotu, rodzi to sytuację, w której wyeks-
ponowanie w art. 195 k.k. wymogu popełnienia tego czynu w określonym celu 
sprawia, że zrealizowanie jego znamion jest możliwe tylko wówczas, gdy nastąpi-
ło ono w tym celu 20. Nadanie takiego waloru normie sankcjonującej zachowanie 
przeszkadzania w wykonywaniu aktu religijnego sprawia zatem, że w praktyce 
efektywność ścigania sprawców czynów godzących w wolność religijną (wolność 
kultu religijnego) jest niska i nie pozwala na pociąganie do odpowiedzialności 
karnej osób, którym nie udowodniono zamiaru kierunkowego. Art. 195 § 1 k.k. 
nie chroni bowiem publicznego wykonywania aktów kultu religijnego, gdy 
przeszkadzanie nie jest podyktowane winą umyślną z zamiarem kierunkowym.

W przywołanym powyżej projekcie nowelizacji Kodeksu karnego zakłada 
się usunięcie ze struktury przestępstwa określonego w art. 195 k.k. znamienia 
podmiotowego, to jest złośliwości działania sprawcy, i  oparcie jego odpowie-
dzialności na winie z zamiarem ewentualnym. Rozwiązanie to uznać należy za 
racjonalne. Brak konieczności przypisania sprawcy zamiaru bezpośredniego, 
a więc wykazania, iż chciał on popełnić czyn i bezpośrednio swym zachowaniem 
zmierzał do zrealizowania jego znamion, pozwoli na efektywniejsze ściganie 
sprawców, którzy swoim zachowaniem godzą w  dobro, jakim jest wolność 
praktykowania religii czy też wolność wykonywania kultu religijnego.

Zwiększeniem ochrony wolności publicznego wykonywania aktów kultu 
religijnego ma być też – ujęta w § 3 art. 195 projektu nowelizacji k.k. – propozycja 
polegająca na wprowadzeniu typu kwalifikowanego tego przestępstwa, jeżeli 
sprawca swoim bezprawnym zachowaniem doprowadza do przerwania wyko-
nywania aktu religijnego lub przebiegu pogrzebu, uroczystości albo obrzędów 
żałobnych, który zagrożony ma być karą pozbawienia wolności do lat trzech.

Odnosząc się do tych propozycji, trzeba stwierdzić, że zakładana zmiana 
polegająca na usunięciu z  opisu czynu z  art.  195  k.k. „złośliwości” działania 
sprawcy da szansę zagwarantowania w pełniejszym stopniu ochrony tego do-
bra prawnego i  umożliwi ściganie sprawców zachowań, które nie cechują się 
ową złośliwością, lecz ich motywacja jest w społecznym odczuciu negatywna. 
Zmiana ta jednak idzie w kierunku karania sprawców czynów, którym można 
przypisać winę umyślną. Trzeba zaś wziąć pod uwagę, że czyn „przeszkadzania” 

19	 M. Nawrocki, Stosunek świadomości sprawcy do jego zamiaru na przykładzie przestępstwa oszustwa, 
„Palestra” 2020, nr 7–8, s. 52.

20	 Ł. Pohl, Prawo karne. Wykład części ogólnej, Warszawa 2015, s. 136.



219

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego…  

A
rt

y
k
u

ły

w wykonywaniu aktu religijnego, który nastąpił – niezależnie od tego, czy spraw-
cy towarzyszył zamiar jego popełniania (bezpośredni lub ewentualny), czy nie – 
może być czynem karalnym, gdy sprawca, nie mając zamiaru przeszkodzenia 
publicznemu wykonywaniu aktu religijnego, swym nagannym, powszechnie 
nieaprobowanym zachowaniem w tym jednak przeszkadza.

Na gruncie prawa karnego brak jest możliwości karania sprawców występków 
za naruszenie przepisów ustawy w warunkach winy nieumyślnej, chyba że przepis 
szczególny tak stanowi (art. 8 k.k.). Art. 195 k.k. w obecnym brzmieniu nie przewi-
duje takiej formy winy. Dlatego można zaproponować de lege ferenda rozwiązanie 
(inne niż wskazane w projekcie nowelizacji k.k.) polegające na dokonaniu tzw. 
przepołowienia czynu określonego w art. 195 k.k. i pozostawieniu w sferze prawa 
karnego tylko tej jego postaci, która polega na złośliwym przeszkadzaniu pub-
licznemu wykonywaniu aktu religijnego, natomiast pozostałe postaci tego zacho-
wania przenieść do prawa wykroczeń, gdzie zasadą jest karalność czynów z winy 
nieumyślnej (art. 5 k.w.) 21. Rozwiązanie to pozwoli skuteczniej chronić dobra, 
których przedmiotem jest sfera wolności praktykowania religii, a której narusze-
nia dokonywane są z innych niż złośliwość, nagannych (gorszących) zachowań 22.

Analizując zakres ochrony wolności kultu religijnego, trzeba też zwrócić 
uwagę, że przepis art. 195 § 1 k.k. nie stanowi żadnej ochrony przedmiotowego 
dobra w przypadku kultu prywatnego wykonywanego w miejscach publicznych 
(kościoły, kaplice, synagogi, meczety), ustawodawca ujmuje bowiem w nim zna-
mię „publicznego charakteru” wykonywania tego kultu. Tymczasem zarówno 
kult publiczny, jak i prywatny może być wykonywany w miejscu publicznym. 
Istotne z tego względu jest odróżnienie „kultu publicznego” (inaczej: „publicz-
nego sprawowania kultu”) od „kultu sprawowanego w miejscach publicznych”, 
czyli takich, do których dostęp ma nieograniczony krąg osób 23.

Wykonywanie kultu publicznego należy do kompetencji związków wyzna-
niowych, natomiast wierni mogą jedynie uczestniczyć w  jego sprawowaniu. 
Poszczególne osoby we własnym imieniu mogą uprawiać jedynie kult prywat-
ny 24. Powyższe rozróżnienie jest istotne z punktu widzenia przedmiotowego 
zakresu ochrony danej formy kultu religijnego przez prawo karne. Prawo to 
chroni bowiem tylko publiczne sprawowanie kultu, natomiast wszelkie formy 
kultu prywatnego pozostają poza zakresem tej ochrony.

21	 Ustawa z dnia 20 maja 1971 r. – Kodeks wykroczeń, tekst jedn. Dz. U. z 2021 r. poz. 2008 ze zm.
22	 Na temat zasad odpowiedzialności w prawie wykroczeń zob. np.: A. Marek, A. Marek-Ossowska, 

Prawo wykroczeń (materialne i procesowe), Warszawa 2021, s. 28–57; T. Bojarski, Polskie prawo wykro-
czeń. Zarys wykładu, Warszawa 2012, s. 28.

23	 Zob. B. Rakoczy, dz. cyt., s. 125.
24	 A. Mezglewski, Podstawowe formy uzewnętrzniania przekonań religijnych [w:] A. Mezglewski, H. Misz-

tal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 97.



220

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Tunia

A
rt

y
k
u

ły

W świetle powyższego zasadny zatem jest postulat de lege ferenda objęcia 
ochroną prawnowykroczeniową prywatnych aktów kultu religijnego wykony-
wanych w miejscach publicznych, takich jak: kościoły, kaplice, cerkwie, synagogi, 
meczety. Ochroną prawnokarną objęte są wprawdzie miejsca przeznaczane do 
publicznego wykonywania obrzędów religijnych lub przedmioty czci religijnej, 
natomiast same akty pobożności o charakterze prywatnym, jak modlitwa, me-
dytacja, adoracja, takiej ochrony nie otrzymały.

II.2 Obraza uczuć religijnych poprzez znieważanie przedmiotu czci 

religijnej lub miejsca przeznaczonego do publicznego wykonywania 

obrzędów religijnych

W  obecnym stanie prawnym obrazę uczuć religijnych  – dokonaną poprzez 
publiczne znieważenie przedmiotu czci religijnej bądź miejsca przeznaczonego 
do publicznego wykonywania obrzędów religijnych  – którego istotą jest oka-
zanie pogardy wobec tych przedmiotów lub miejsc, kryminalizuje art. 196 k.k. 
Stanowi on bowiem, że „kto obraża uczucia religijne innych osób, znieważając 
publicznie przedmiot czci religijnej lub miejsce przeznaczone do publicznego 
wykonywania obrzędów religijnych, podlega grzywnie, karze ograniczenia 
wolności albo pozbawienia wolności do lat 2”.

Przytoczony przepis art. 196 k.k. stanowi podstawową gwarancję ochrony 
wolności sumienia i wyznania, chroniąc wynikające z  tej wolności prawo do 
ochrony uczuć religijnych. Określone w  nim przestępstwo popełnia bowiem 
ten, kto swoim zamiarem bezpośrednim lub ewentualnym realizuje wszystkie 
znamiona tego występku. Należy jednak zaznaczyć, że istotnym warunkiem 
pociągnięcia sprawcy do odpowiedzialności karnej jest zaistnienie skutku w po-
staci obrazy przedmiotowych uczuć. Stąd do oceny spełnienia tego warunku 
konieczne jest ustalenie znaczenia sformułowania: „obraza uczuć religijnych”.

Nie jest to zabieg prosty, albowiem „obraza uczuć” jest pojęciem subiektyw-
nym, co sprawia, że realizacja tego znamienia – nawet w identycznych sytuacjach 
sprawczych – może zostać różnie (odmiennie) zinterpretowana przez organy 
stosujące prawo. Pojęcie „uczucia religijne” jest nieostre, niejednoznaczne, łatwe 
do rozmycia. Rodzi to zatem obawy o trafność ocen, których przedmiotem jest 
ustalanie odpowiedzialności za zachowania polegające na „obrażaniu tych uczuć”.

W dyskusji nad kierunkiem zmian legislacyjnych art. 196 k.k. – wyrażonej 
w przywołanym projekcie nowelizacji – proponuje się rozwiązanie polegające na 
usunięciu z treści tego przepisu pojęcia „uczucia religijne” i zamiast nich objęciu 
przedmiotem ochrony „kościoła lub innego związku wyznaniowego o uregu-
lowanej sytuacji prawnej, jego dogmatów lub obrzędów”. Jednocześnie propo-
nuje się ujęcie tej formy przestępstwa w oddzielnej jednostce redakcyjnej (§ 1).



221

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego…  

A
rt

y
k
u

ły

Rozwiązanie to wydaje się zasadne, bo obecna regulacja art. 196 k.k., ujmu-
jąca jako przedmiot ochrony „przedmiot czci lub miejsce kultu”, nie daje pełnej 
gwarancji ochrony wolności religijnej. Ponadto w doktrynie prawa karnego brak 
zgodności co do tego, czy w  zakres pojęcia „przedmiot czci religijnej” może 
wchodzić Bóg i inne osoby, którym jest oddawana cześć religijna oraz dogmaty 
religijne, czy jedynie przedmioty materialne, które są związane z oddawaniem 
tej czci 25. Wśród prezentowanych poglądów są bowiem takie, według których 
art. 196 k.k. nie chroni podmiotów czci religijnej, a jedynie dobra materialne 26, 
według innych zaś w  zakres pojęciowy „przedmiotu czci religijnej” wchodzi 
także Bóg i inne osoby, którym ta cześć jest oddawana 27.

Projekt nowelizacji art. 196 k.k. zakłada również zmianę określenia zacho-
wania sprawczego poprzez zastąpienie pojęcia „obraża” określeniami „lży” lub 

„wyszydza”. Uznać trzeba, iż jest to rozwiązanie słuszne. Pojęcie „obraża” tłu-
maczone jest w doktrynie prawa karnego jako „znieważenie”, a więc okazanie 
pogardy dla określonego przedmiotu ochrony 28. Według obecnego brzmienia 
art. 196 k.k. jest to więc okazanie pogardy wobec przedmiotów przeznaczonych 
do publicznego wykonywania obrzędów religijnych lub miejsc związanych 

25	 Analizę stanowisk przedstawicieli doktryny prawa karnego w tej materii czyni M. Tomkiewicz, 
Obraza uczuć religijnych katolika w Polsce: czy to możliwe?, „Seminare. Poszukiwanie naukowe” 2012, 
nr 32, s. 123–135.

26	 Wśród przedstawicieli tej optyki jest m.in. Jakub Wojciechowski, który twierdzi, że art. 196 k.k. nie 
chroni podmiotów czci religijnej, co – jego zdaniem – może powodować praktyczne trudności w razie 
potencjalnej obrazy osoby Boga, takiej obrazy nie można bowiem uznać za znieważenie przedmiotu 
czci religijnej; J. Wojciechowski, Kodeks karny. Komentarz. Orzecznictwo, Warszawa 2002, s. 366 i 370. 
Podobne stanowisko prezentuje Marian Filar, zob.M. Filar, Przestępstwa przeciwko wolności sumienia 
i wyznania [w:] Kodeks karny. Komentarz, red. O. Górniok, Warszawa 2006, s. 639; tenże, Przestępstwa 
przeciwko wolności sumienia i wyznania (art. 194–196) [w:] Kodeks karny. Komentarz, red. M. Filar, 
Warszawa 2014, s. 1126–1134; oraz Andrzej Wąsek, którego zdaniem przedmiotem czci religijnej 
nie mogą być ani Bóg, ani Matka Boska, ani dogmaty wiary. Dodaje on także, że zakres art. 196 k.k. 
jest zbyt wąski do karania znieważania postaw (uczuć) ludzi w sprawach wiary, zob. A. Wąsek, 
Przestępstwa przeciwko przekonaniom religijnym de lege lata i de lege ferenda, „Państwo i Prawo” 1995, 
nr 7, s. 33.

27	 Stanowisko takie prezentuje m.in. Rafał Paprzycki, który uważa, że pełne znaczenie określenia „przed-
miot czci religijnej” zakłada, iż jednym z jego desygnatów jest Bóg pojmowany osobowo lub w inny 
sposób, oraz że trudny do zaakceptowania byłby fakt zakazania atakowania jedynie przedmiotów 
materialnych związanych z daną religią, a nie samego bóstwa, zwłaszcza ze względu na przedmiot 
ochrony przepisu art. 196 k.k., którym są uczucia wyznawców, związane w większym stopniu z samym 
obiektem kultu niż z przedmiotami przeznaczonymi do jego sprawowania; zob. R. Paprzycki, Czy 
bluźnierca jest przestępcą? Rozważania na temat znamienia „przedmiotu czci religijnej” przestępstwa 
obrazy uczuć religijnych – art. 196 k.k., „Palestra” 2008, nr 5–6, s. 82–83. Zob. także: R. Krajewski, 
Ochrona wolności sumienia i wyznania w świetle Kodeksu karnego z 1997 r. „Przegląd Sądowy” 2008, 
nr 3, s. 74 oraz B. Kunicka-Michalska, J. Wojciechowska, Przestępstwa przeciwko wolności, wolności 
sumienia i wyznania, wolności seksualnej i obyczajności oraz czci i nietykalności cielesnej. Rozdziały 
XXIII, XXIV, XXV i XXVII Kodeksu karnego. Komentarz, Warszawa 2001, s. 86.

28	 Zob. np. Kodeks karny. Komentarz aktualizowany, red. M. Mozgawa, Lex/el 2022; Kodeks karny. 
Komentarz, red. V. Konarska-Wrzosek, Lex/el 2020; A. Marek, Kodeks karny. Komentarz, Lex/el 2010.



222

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Tunia

A
rt

y
k
u

ły

z  publicznym ich wykonywaniem. Wykładnia literalna określeń „lżyć i  wy-
szydzać” pozwala przyjąć, że mają one większy ładunek ujemny i  są bardziej 
zobiektywizowane, niż subiektywne określenie „obraża”, co – biorąc pod uwagę 
proponowany nowy przedmiot ochrony, o którym mowa w § 1 nowelizowanego 
przepisu (Kościół lub inny związek wyznaniowy, jego dogmaty lub obrzędy) – 
uzasadnia wprowadzenie tychże określeń do art. 196 k.k.

W modelu zmian przepisu art. 196 k.k. proponuje się też ujęcie w oddzielnej 
jednostce redakcyjnej (§ 2) zachowania sprawcy polegającego na znieważaniu 
przedmiotu czci religijnej lub miejsca przeznaczonego do publicznego wyko-
nywania obrzędów religijnych. Rozwiązanie to jest również trafne – w sytuacji 
gdy przedmiotem ochrony w § 1 czyni się dobro prawne, jakim jest Kościół lub 
inny związek wyznaniowy, jego dogmaty lub obrzędy. Zasadne jest też w tym 
wypadku użycie (pozostawienie) pojęcia „znieważa” jako odnoszącego się do 
przedmiotów czci religijnej lub miejsc kultu (obrzędu) religijnego.

Należy też zauważyć, że projekt nowelizacji k.k. wprowadza do art. 196 § 3, 
który normuje typ kwalifikowany tego przestępstwa. Ma on mieć miejsce, gdy 
sprawca dopuścił się czynu określonego w § 1 i 2 tego przepisu, w czasie i miejscu 
odprawiania nabożeństwa albo wykonywania innego aktu religijnego lub za 
pomocą środków masowego komunikowania. W tym wypadku projektodawca 
wprowadza również ostrzejszą sankcję (karę pozbawienia wolności do lat trzech).

Zmiana ta wydaje się słuszna, określony bowiem w § 3 tego przepisu sposób 
naruszenia dóbr chronionych nowym brzmieniem art. 196 k.k. generować może 
negatywne skutki o dużym zasięgu, które – w przypadku użycia przez sprawcę 
jako narzędzia internetu – mogą być nie do przewidzenia. Nie bez znaczenia jest 
przy tym fakt zarówno postępującego zanikania ludzkiej wrażliwości na wartości 
religijne, zwłaszcza wartości chrześcijańskie (katolickie) 29, jak i rozwój nowych 
technologii, dających możliwość emanowania w wirtualnej przestrzeni postaw 
godzących w dobra chronione nowelizowanymi przepisami art. 196 § 1 i 2 k.k.

Proponowany kształt przepisu art. 196 k.k. wydaje się zatem słuszny, gdyż 
w większym stopniu chronić będzie wolność religijną. Jednakże należy do tej 
projektowanej zmiany podejść z ostrożnością i rozwagą, bo trudno oczekiwać, 
że zastosowanie nowego brzmienia art. 196 k.k. będzie łatwe i skuteczne. Jest 
bowiem bardzo cienka granica pomiędzy lżeniem i wyszydzaniem, czyli czynem 
zabronionym, a dopuszczalną krytyką, czyli prawem wynikającym z konstytu-
cyjnego prawa do wyrażania opinii i poglądów oraz prawa prasowego.

29	 Zjawisko to jest zauważane także przez innych przedstawicieli nauki prawa wyznaniowego, zob. 
np. M. Tomkiewicz, dz. cyt., s. 134.



223

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego…  

A
rt

y
k
u

ły

Podsumowanie i wnioski końcowe

Prawna ochrona wolności wykonywania kultu religijnego to jeden z przejawów 
poszanowania przez państwo konstytucyjnie gwarantowanej wolności uze-
wnętrzniania religii oraz zasady współdziałania państwa i Kościoła dla dobra 
wspólnego. Nie ulega wątpliwości, że zarówno penalizacja czynu polegającego na 
publicznym znieważeniu przedmiotu lub miejsca przeznaczonego do publicznego 
sprawowania kultu religijnego, o którym mowa w art. 195 k.k., jak i czynu pole-
gającego na przeszkadzaniu publicznemu wykonywaniu aktu religijnego, który 
normuje art. 196 k.k., ma swoje głębokie uzasadnienie i głęboki sens. Chroni 
bowiem sferę praktykowania przekonań religijnych oraz respektowania szacunku 
dla sfery wartości transcendentnych, którymi kieruje się człowiek i które je wy-
znaje. Przepis ten stanowi jednocześnie gwarancję ochrony pokojowego współ-
istnienia ludzi o różnych przekonaniach religijnych i różnym światopoglądzie.

Pojawiające się jednak w sferze życia społecznego – w ostatnich latach – ataki 
na sferę kultu religijnego pozwoliły dobitnej dostrzec, iż istniejące narzędzia 
karnej ochrony wolności religijnej są nieskuteczne, zwłaszcza w odniesieniu do 
zachowań, którym nie można przypisać złośliwości, lecz są one motywowane 
wrogością, ideologią lub niechęcią do danej religii i jej wyznawców. Istniejący 
stopień ochrony wolności religijnej (w tym ochrony kultu religijnego) wymaga 
zatem dokonania stosownych zmian.

Zmiany te mogą pójść w  kierunku zaproponowanym przez autorów pro-
jektu nowelizacji Kodeksu karnego z 11 kwietnia 2022 roku. Są one racjonalne 
i w założeniu swym będą stanowiły silniejszą gwarancję ochrony dobra, jakim 
jest sfera wolności religijnej. Proponowane w nim wprowadzenie do art. 195 k.k. 
penalizacji zachowania polegającego na lżeniu lub wyszydzaniu Kościoła lub 
innego związku wyznaniowego o uregulowanej sytuacji prawnej, jego dogma-
tów lub obrzędów, pozwoli efektywniej chronić wolność religijną, zarówno 
w  wymiarze wspólnotowym, jak i  indywidualnym. Celowi temu służyć też 
ma wprowadzenie do przepisów art.  195  i  196  k.k. paragrafów określających 
kwalifikowany typ przestępstw o zaostrzonej sankcji karnej.

Należy jednak podejść z rozwagą do rozwiązania, w którym za te kwalifiko-
wane typy czynów przewidziany jest tylko ten jeden rodzaj kary (pozbawienie 
wolności do lat trzech). Może to bowiem w  praktyce powodować, iż kara ta 
będzie orzekana jedynie w  zawieszeniu, a  więc de facto spodziewany efekt, 
jaki nowelizacja ta ma osiągnąć, osiągnięty nie zostanie. Kierując się zasadą 
racjonalności i  humanitaryzmu, należałoby rozważyć dodanie w  tych przepi-
sach (§ 3) kary o charakterze nieizolacyjnym, przy czym mogłaby to być kara 
o podwyższonym dolnym progu jej wymiaru, co stanowiłoby efektywniejsze 
rozwiązanie w zakresie skutecznej ochrony powyższych dóbr.



224

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Tunia

A
rt

y
k
u

ły

Gdy idzie zaś o efektywność stosowania przepisów chroniących przed znie-
ważeniem przedmioty czci religijnej lub miejsca przeznaczone do publicznego 
wykonywania obrzędów religijnych – w odniesieniu do których obecna ustawa 
wymaga przypisania sprawcy winy kierunkowej, zaś projekt nowelizacji k.k. 
zakłada usunięcie znamienia „złośliwości” i oparcia działania sprawcy na winie 
z zamiarem ewentualnym – trafniejszym rozwiązaniem wydaje się przepołowie-
nie czynu z art. 195 k.k. i przeniesienie określonej jego formy do prawa wykroczeń, 
gdzie – jak wskazano – zasadą jest karanie sprawców za czyny z winy nieumyślnej.

Zatem w  odniesieniu do zachowań, gdzie sprawca nie miał zamiaru (ani 
bezpośredniego, ani ewentualnego) popełnienia danego czynu, jednak swoim 
nagannym zachowaniem (nieaprobowanym w powszechnym odczuciu przez 
wiernych praktykujących daną sferę kultu) sprowadził zagrożenie dla danej 
wartości w postaci znieważenia, skuteczniejsze będzie pociągnięcie do odpo-
wiedzialności prawnowykroczeniowej.

Argumentując nadto objęcie tym rodzajem odpowiedzialności sprawców 
czynów skierowanych przeciw poszanowaniu przedmiotów przeznaczonych 
do publicznego wykonywania obrzędów religijnych lub miejsc kultu religijne-
go, wskazać należy, iż na gruncie prawa wykroczeń nie trzeba wykazywać ich 
sprawcy stopnia społecznej szkodliwości czynu (wyższego niż znikomy, czego 
domaga się prawo karne), prawo wykroczeń nie dokonuje bowiem gradacji 
tego elementu wykroczenia. Wystarczy wykazanie, iż czyn taki był społecznie 
szkodliwy. Ponadto w prawie wykroczeń możliwe są do zastosowania inne niż 
kary środki reakcji, np. w postaci zastosowania środka oddziaływania społecz-
nego lub wychowawczego. Możliwe jest też poddanie sprawy postępowaniu 
mandatowemu, co daje szansę skutecznej (i  szybkiej) reakcji na naruszenia 
określonych dóbr.

Rozważając zaś możliwość przepołowienia czynu z  art.  196  k.k., stwier-
dzić trzeba, iż przepisu chroniącego uczucia religijne nie można przepołowić 
i przenieść jego określonej formy sprawczej do prawa wykroczeń, jeśli bowiem 
mówimy o obrazie, to wykluczyć należy taką jej formę, która nie stanowi na-
stępstwa zamiaru.

Bibliografia

Bar W., Kult publiczny [w:] Prawo wyznaniowe III Rzeczypospolitej, red. H. Misztal, 
Lublin–Sandomierz 1999, s. 129–138.

Bojarski T., Polskie prawo wykroczeń. Zarys wykładu, Warszawa 2012.
Filar M., Przestępstwa przeciwko wolności sumienia i  wyznania (art.  194–196)  

[w:] Kodeks karny. Komentarz, red. M. Filar, Warszawa 2014, s. 1126–1134.



225

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego…  

A
rt

y
k
u

ły

Filar M., Przestępstwa przeciwko wolności sumienia i wyznania [w:] Kodeks karny. 
Komentarz, red. O. Górniok, Warszawa 2006, Lex/el.

Kodeks karny. Komentarz aktualizowany, red. M. Mozgawa, Lex/el 2022.
Kodeks karny. Komentarz, red. V. Konarska-Wrzosek, Lex/el 2020.
Krajewski R., Ochrona wolności sumienia i wyznania w świetle Kodeksu karnego 

z 1997 r. „Przegląd Sądowy” 2008, nr 3, 65–77.
Krukowski J., Polskie prawo wyznaniowe. Zarys wykładu, Warszawa 2004.
Kunicka-Michalska B., Wojciechowska J., Przestępstwa przeciwko wolności, 

wolności sumienia i wyznania, wolności seksualnej i obyczajności oraz czci i nie-
tykalności cielesnej. Rozdziały XXIII, XXIV, XXV i XXVII Kodeksu karnego. 
Komentarz, Warszawa 2001.

Marek A., Kodeks karny. Komentarz, Lex/el 2010.
Marek A., Marek-Ossowska A., Prawo wykroczeń (materialne i procesowe), War-

szawa 2021.
Mezglewski A., Działalność własna kościołów i innych związków wyznaniowych 

[w:] A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2008, 
s. 189–215.

Mezglewski A., Kult publiczny [w:] A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo 
wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 223–231.

Mezglewski A., Podstawowe formy uzewnętrzniania przekonań religijnych [w:] A. Me-
zglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 94–98.

Nawrocki M., Stosunek świadomości sprawcy do jego zamiaru na przykładzie 
przestępstwa oszustwa, „Palestra” 2020, nr 7–8, s. 41–58.

Paprzycki R., Czy bluźnierca jest przestępcą? Rozważania na temat znamienia 
„przedmiotu czci religijnej” przestępstwa obrazy uczuć religijnych – art. 196 k.k., 
„Palestra” 2008, nr 5–6, s. 81–90.

Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2010.
Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2012.
Podlecki Z., Kult w Kościele katolickim [w:] Encyklopedia katolicka, t. 10, Lublin 2004, 

kol. 183–188.
Pohl Ł., Prawo karne. Wykład części ogólnej, Warszawa 2015.
Rakoczy B., Ustawa o stosunku państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospo-

litej Polskiej. Komentarz, Warszawa 2008.
Stanisz P., Środki ochrony wolności sumienia i religii [w:] A. Mezglewski, H. Misztal, 

P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 124–132.
Tomkiewicz M., Obraza uczuć religijnych katolika w Polsce: Czy to możliwe?, „Se-

minare. Poszukiwanie naukowe” 2012, nr 32, s. 123–135.
Tunia A., Kult publiczny [w:] Leksykon administratywisty, red. S. Wrzosek,  

A. Haładyj, M. Domagała, Radom 2013, s. 165–168.



226

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Anna Tunia

A
rt

y
k
u

ły

Tunia A., Prawo do uzewnętrzniania przekonań religijnych jako wyraz gwaran-
cji wolności sumienia i  religii jednostki w  prawie III RP [w:] Środki ochrony 
praw człowieka w  państwach postsocjalistycznych. Zagadnienia wybrane,  
red. A. Frankiewicz-Bodynek, A. Pawlak, Kraków 2015, s. 319–332.

Tunia A., Przeciwdziałanie ograniczaniu wolności praktykowania religii polegające 
na zachowaniach mających znamiona wykroczeń o niewyznaniowym przedmio-
cie ochrony – w świetle nowych zjawisk społecznych. Propozycje de lege ferenda  
[w:] Prawna ochrona wolności sumienia i religii. Stan de lege lata oraz postulaty 
de lege ferenda, red. P. Sobczyk, Warszawa 2020, s. 280–335.

Wąsek A., Przestępstwa przeciwko przekonaniom religijnym de lege lata i de lege 
ferenda, „Państwo i Prawo” 1995, nr 7, s. 27–41.

Wąsek-Wiaderek M., Cywilnoprawna ochrona wolności sumienia i uczuć religijnych 
[w:] Prawo wyznaniowe, red. H. Misztal, P. Stanisz, Lublin 2003, s. 227–228.

Wojciechowski J., Kodeks karny. Komentarz. Orzecznictwo, Warszawa 2002.
Zieliński T. J., Art. 9. Swoboda kultu publicznego [w:] A. Czohara, T. J. Zieliński, Usta-

wa o stosunku Państwa do gmin wyznaniowych żydowskich w Polsce. Komentarz,  
Warszawa 2012, s. 71–81.

Streszczenie

Przedmiotem artykułu jest problem dotyczący nieskuteczności obowiązujących przepi-
sów prawa karnego mających chronić wolność kultu religijnego, to jest art. 195 i 196 k.k. 
Autor stwierdza w nim, że istniejący model ochrony tych wartości jest niewystarczający 
oraz że konieczne i uzasadnione jest dokonanie stosownych zmian, które winny przyczy-
nić się do zwiększenia ochrony tego dobra. Proponuje – w formie postulatu de lege feren-
da –„przeniesienie” części norm chroniących wolność kultu religijnego (gwarantowaną 
przez art. 195 k.k.) do prawa wykroczeń, gdzie zasady ponoszenia odpowiedzialności 
dają możliwość efektywniejszego reagowania na naruszenia tego prawa przez organy 
wymiaru sprawiedliwości. Zwraca też uwagę, że w prawie wykroczeń możliwe są do 
zastosowania inne niż kary środki reakcji, np. zastosowanie środka oddziaływania 
społecznego lub wychowawczego, oraz możliwe jest poddanie sprawy postępowaniu 
mandatowemu, co daje szansę skutecznej reakcji na naruszenia określonych dóbr. Autor 
proponuje również objęcie ochroną prawnowykroczeniową innych niż publiczne form 
wykonywania kultu (kult prywatny).

Słowa kluczowe: przestępstwo, wykroczenie, prawo karne, prawo wykroczeń, wolność 
religijna, kult religijny



227

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Nieskuteczność ochrony kultu religijnego…  

A
rt

y
k
u

ły

summary

SIneffectiveness of the protection of religious worship at the level of 
criminal law provisions

The subject of this study is a problem concerning ineffectiveness of applicable penal 
law regulations protecting the freedom of religious worship i.e. Art.195 and Art.196 of 
the C.C. The author states that an existing protection model of these values is insuf-
ficient, and it is necessary and justified to make appropriate changes which should 
contribute to the increase of protection of this value. She suggests– in the form of de 
lege ferenda postulate–‘transferring’ some norms protecting the freedom of religious 
worship(guaranteed by Art.  195  C.C.) to the law of petty offences, where the rules 
of taking responsibility give an opportunity for more effective reaction to violation of 
this law by judiciary authorities. She also emphasizes that in the law of petty offences 
it is possible to apply different reactionary measures than punishments e.g. the appli-
cation of social or educational impact measures and it is possible to submit the case 
to proceedings by police penal orders, which gives a chance of effective reaction to 
violation of particular values. The author also suggests covering with legal protection 
different forms of worshipping than public(private worship).

Keywords: crime, petty offence, criminal law, law of petty offences, religious freedom, 
religious worship



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

229

Krzysztof Warchałowski*

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

Pozycja nauczyciela religii 
w świetle wymagań kwalifikacyjnych  
wynikających z prawa wyznaniowego  

i polskiego systemu oświaty

Wstęp

Zawód nauczyciela w sposób oczywisty wpisany jest w szeroko pojmowaną naukę, 
kształcenie i wychowanie. Jego wykonywanie jest w polskim systemie oświaty 
postrzegane poprzez pryzmat pozycji nauczyciela jako osoby o  szczególnym 
charakterze, wymagającym nie tylko wiedzy, swoistych predyspozycji  i  wy-
specjalizowanych kompetencji, lecz również opierającym się na społecznym 
i  przede wszystkim rodzicielskim zaufaniu. Nie inaczej jest w  przypadku 
nauczyciela religii, jednak z  tą różnicą, że oprócz wyżej wymienionych przy-
miotów i prawdopodobnie jeszcze większych oczekiwań w zakresie publicznego 
i rodzicielskiego zaufania, wykonywanie tego zawodu i realizowanie związanej 
z nim misji wpisuje się w odrębny system prawa, jakim jest prawo wyznaniowe.

Należy generalnie stwierdzić, że rola nauczyciela religii – zarówno w świe-
ckim systemie edukacyjnym, jak też w  kontekście szerszej dysputy religijno- 

-społecznej – jest szczególnie istotna zwłaszcza w państwach o bogatej i wielo-
wiekowej tradycji chrześcijańskiej. W Polsce, gdzie religia powróciła do szkół 
w 1990 roku, już jako jeden z przedmiotów nauczania w szkołach publicznych, 
nauczyciel religii czy katecheta nie tylko przekazuje wiedzę religijną, teologicz-
ną, ale pełni także funkcję swoistego przewodnika duchowego, a w kontekście 
i założeniach organicznych – także wzoru postaw moralnych 1. Praca nauczyciela 
religii jest również ściśle powiązana z kształtowaniem świadomości religijnej 
i kulturowej uczniów, przez co jego funkcję należy postrzegać nie tylko jako 

*	 ORCID 0000-0002-0380-9310, k.warchalowski@uksw.edu.pl
1	 Zob. Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o katechizacji, nr 113.



230

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

dydaktyczną, lecz również jako wychowawczą, a także kształtującą (oczywiście 
w pewnym zakresie) rozwój światopoglądowy ucznia.

Wprowadzenie nauczania religii do szkół publicznych wzbudzało i  nadal 
wzbudza liczne kontrowersje, szczególnie w kontekście zasad rozdziału Kościoła 
od państwa oraz pluralizmu światopoglądowego. Ostatnie działania władz pań-
stwowych, które wydają się ukierunkowane na ograniczenie zarówno wymiaru 
godzin dydaktycznych przewidzianych na realizację lekcji religii w szkołach, jak 
też na realne osłabienie pozycji tego przedmiotu w ogólnej dydaktyce, stawiają 
przed nauczycielami religii szczególnie trudne wyzwania.

Nauczyciel religii, jako osoba stojąca na styku edukacji publicznej i  misji 
realizowanej przez Kościoły i związki wyznaniowe, musi nieustannie zmagać się 
z wyzwaniami wynikającymi z tej podwójnej roli. Z jednej strony jest bowiem 
zobowiązany do przestrzegania zasad określonych przez świeckie instytucje 
oświatowe, natomiast z  drugiej  – podporządkowuje się wymogom doktryny 
religijnej i  regulacjom zwierzchnictwa władz kościelnych. Kolejnym,  równie 
kluczowym aspektem działalności nauczyciela religii jest jego odpowiedzialność 
za kształtowanie postaw moralnych uczniów. Patrząc na to zadanie przez pry-
zmat współczesnych przemian społecznych, w tym wzrastającego sekularyzmu, 
coraz mocniej zaznaczającej się w codziennym życiu wielokulturowości oraz 
uwidaczniającego się przewartościowywania hierarchii wartości etycznych, rola 
ta będzie nabierać większej wagi. Współczesny nauczyciel katecheta powinien 
zatem nie tylko dostosowywać metody nauczania do dynamicznie zmieniającej 
się rzeczywistości, ale również wspierać uczniów w rozwiązywaniu dylematów 
światopoglądowych, a niejednokrotnie także moralnych.

Artykuł, patrząc przez pryzmat wielowymiarowej roli nauczyciela religii 
w polskim systemie edukacyjnym, stara się dokonać syntezy najważniejszych 
regulacji odnoszących się z jednej strony do dydaktyki i wychowania, a z drugiej 
do wymagań formalnych i kwalifikacyjnych, a także jego relacji z instytucjami 
edukacyjnymi i kościelnymi.

I. Wymagania kwalifikacyjne

Zasadniczą kwestią związaną z wykonywaniem zawodu nauczyciela i możliwości pro-
wadzenia zajęć w zakresie konkretnych przedmiotów jest konieczność legitymowania 
się szczególnymi, właściwymi dla danego stanowiska i specjalizacji kwalifikacjami.

W sposób generalny wymagania pozwalające na zajmowanie stanowiska na-
uczyciela zostały określone w art. 9 ust. 1 Karty Nauczyciela 2, na które składa się:

2	 Tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 986.



231

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

•	 posiadanie wyższego wykształcenia z  odpowiednim przygotowaniem 
pedagogicznym lub ukończenie zakładu kształcenia nauczycieli,

•	 przestrzeganie podstawowych zasad moralnych oraz
•	 spełnianie warunków zdrowotnych niezbędnych do wykonywania zawodu.
O ile wymagania w zakresie wykształcenia i warunków zdrowotnych wydają 

się w wystarczającym stopniu skonkretyzowane, o tyle pewne problemy mogą 
pojawić się w  przypadku interpretowania wymagania przestrzegania podsta-
wowych zasad moralnych.

Mierząc się z próbą pewnego zdefiniowania moralności jako pojęcia słow-
nikowego, można ją określić jako zgodność postępowania z wartościami, nor-
mami, ocenami i zasadami postępowania uznanymi w jakimś społeczeństwie 
lub środowisku za dobre i właściwe 3. W obecnych czasach, mając na względzie 
zaznaczającą się coraz wyraźniej i przywoływaną już we wstępie wielokulturo-
wość społeczeństw, pojmowanie moralności może być nie tylko wieloznaczne, 
lecz również ulegać nieustannym modyfikacjom. Pewną pomocą może być 
jednak w  tym przypadku wyjaśnienie wypracowane przez Wojewódzki Sąd 
Administracyjny w Poznaniu w tezie wyroku z 4 sierpnia 2021 roku.

Sąd stwierdził, że: „Od nauczyciela, który wielokrotnie jest wychowawcą gru-
py dzieci i młodzieży oczekuje się najwyższych kwalifikacji moralnych. Te kwali-
fikacje powinny być eksponowane zarówno w szkole podczas cyklu wychowaw-
czego oraz edukacyjnego jak i w życiu prywatnym poza miejscem pracy. Postawa 
nauczyciela poza miejscem pracy jest dodatkowym sprawdzianem tego, czego 
ten nauczyciel uczy w placówce oświatowej. Jest to nie tylko wiedza, ale także, 
a w zasadzie przede wszystkim postawy moralne kształtujące młode pokolenie” 4.

Zatem pomimo wymaganej przez art. 9 ust. 1 pkt 2 Karty Nauczyciela ko-
nieczności przestrzegania zasad moralnych w aspekcie podstawowym wskazane 
orzeczenie stwierdza, że wymagane od nauczyciela kwalifikacje moralne po-
winny być spełniane w stopniu najwyższym. Pomimo odmienności stanowisko 
sądu wydaje się mimo wszystko zgodne z publicznymi oczekiwaniami wobec 
nauczycieli jako zawodu o szczególnym charakterze i zaufaniu społecznym.

Szczegółowe określenie kwalifikacji nauczycielskich ustawodawca pozostawił 
ministrowi właściwemu do spraw oświaty i  wychowania  – w  odniesieniu  do 
nauczycieli powszechnych szkół i  placówek 5  – oraz ministrowi właściwemu 
do spraw kultury i  ochrony dziedzictwa narodowego  – w  odniesieniu do 

3	 Moralny, moralność [hasło w:] Słownik Języka Polskiego PWN, red. M. Bańko i in., Warszawa 2007.
4	 Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w  Poznaniu z  dnia 4 sierpnia 2021 r.,  

sygn. akt II SA/Po 855/20.
5	 W tym przypadku minister właściwy do spraw oświaty i wychowania działa w porozumieniu z za-

interesowanymi ministrami.



232

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

nauczycieli szkół artystycznych – formułując dla wskazanych ministrów przepis 
upoważniający ich do wydania odpowiednich rozporządzeń w tym zakresie 6.

Wykonanie upoważnienia zostało dokonane Rozporządzeniem Ministra Edu-
kacji i Nauki z dnia 14 września 2023 r. w sprawie szczegółowych kwalifikacji wy-
maganych od nauczycieli 7 oraz Rozporządzeniem Ministra Kultury, Dziedzictwa 
Narodowego i Sportu z dnia 3 września 2021 r. w sprawie szczegółowych kwalifi-
kacji wymaganych od nauczycieli szkół artystycznych i placówek artystycznych 8.

Pomimo dyspozycji o  charakterze bezwzględnym żadne ze wskazanych 
rozporządzeń nie określa jednak wprost wymagań kwalifikacyjnych nauczyciela 
zajęć religii, odsyłając do wymagań kwalifikacyjnych określonych w  porozu-
mieniach pomiędzy ministrem właściwym do spraw oświaty i  wychowania 
a Konferencją Episkopatu Polski oraz z władzami innych Kościołów i związków 
wyznaniowych. Wskazane odesłania zostały dokonane w § 8 rozporządzenia 
Ministra Edukacji i Nauki oraz w § 14 rozporządzenia Ministra Kultury, Dzie-
dzictwa Narodowego i  Sportu, o  których mowa powyżej. Określenie kwali-
fikacji wymaganych od nauczycieli religii znajduje się również w  głównym 
akcie wykonawczym regulującym nauczanie religii w  jednostkach polskiego 
systemu oświaty, czyli  w  Rozporządzeniu Ministra Edukacji Narodowej 
z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki 
religii w publicznych przedszkolach i szkołach 9. Regulacja wprowadzona w § 6 
wskazanego rozporządzenia wydaje się współgrać z  koncepcją przyjętą we 
wcześniej przywołanych rozporządzeniach, stwierdzając, że kwalifikacje zawo-
dowe nauczycieli religii określają odpowiednio Konferencja Episkopatu Polski 
Kościoła katolickiego oraz właściwe władze zwierzchnie Kościołów lub innych 
związków wyznaniowych – w porozumieniu z ministrem edukacji narodowej.

W tym miejscu należy zasygnalizować fakt pewnej niezgodności niektórych 
z  omawianych regulacji z  obecnie istniejącymi formami kształcenia nauczy-
cieli, a  także z przywoływaniem w  ich treści nieistniejących już typów szkół 
(np. gimnazja i zasadnicze szkoły zawodowe). Z formalnego punktu widzenia 
interesującą kwestią jest również pominięcie w  szczegółowych regulacjach 
typów szkół stosunkowo rozbudowanego szkolnictwa, jakim jest szkolnictwo 
artystyczne. Mając na względzie, że nauka religii jest zaliczana do przedmiotów 
ogólnokształcących, wydaje się zatem, że regulacje dotyczące szkół podstawo-
wych i ponadpodstawowych będą dotyczyły również per analogiam tych typów 
szkół artystycznych, które obok kształcenia artystycznego realizują kształcenie 
ogólne w zakresie szkoły podstawowej i/lub szkoły ponadpodstawowej, czyli: 

6	 Art. 9 ust. 2 Karty Nauczyciela.
7	 Dz. U. z 2023 r. poz. 2102.
8	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 2238.
9	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r. poz. 983 oraz Dz. U. z 2024 r. poz. 1158.



233

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

ogólnokształcącej szkoły muzycznej I  i II stopnia, ogólnokształcącej szkoły 
baletowej oraz liceum sztuk plastycznych 10.

Należy również mieć na uwadze, że aktualnie obowiązujące Rozporządzenie 
Ministra Edukacji Narodowej z dnia 28 maja 2019 r. w sprawie placówek dosko-
nalenia nauczycieli 11 umożliwia tym placówkom prowadzenie pedagogicznych 
kursów kwalifikacyjnych wyłącznie w zakresie przygotowania pedagogicznego 
w odniesieniu do praktycznej nauki zawodu lub wychowania do życia w rodzinie 
oraz zajęć edukacyjnych artystycznych w szkołach i placówkach artystycznych. 
Zatem przejście przygotowania pedagogicznego do nauczania religii w  pla-
cówkach doskonalenia nauczycieli wydaje się obecnie niemożliwe 12, natomiast 
występuje w niektórych omawianych dalej regulacjach 13.

Wskazane kwestie mogą zatem zostać uznane za postulat nowelizacji 
omawianych regulacji, zarówno z  punktu widzenia ich precyzji, jak również, 
w niektórych przypadkach, dużej odległości czasowej od ich wydania.

II. Kwalifikacje katechetyczne do nauczania religii  
Kościoła Katolickiego

Szczegółowe kwalifikacje wymagane od katechetów Kościoła katolickiego 
zostały określone w Porozumieniu pomiędzy Konferencją Episkopatu Polski 
oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 3 kwietnia 2019 r. w sprawie kwali-
fikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii 14. Wymienione poniżej 
regulacje obowiązują od 1 września 2019 roku. Wymogi kwalifikacyjne zostały 
zróżnicowane względem typu szkoły, w  jakiej dany katecheta ma zajmować 
stanowisko nauczyciela religii, i prezentują się one następująco:

•	 Licea ogólnokształcące, technika i branżowe szkoły II stopnia:
00 ukończenie studiów drugiego stopnia lub jednolitych studiów magi-

sterskich na kierunku teologia na uczelni prowadzonej przez Kościół 
katolicki albo na uczelni publicznej prowadzącej kształcenie w zakresie 

10	 Określenie typów szkół artystycznych, inaczej niż w przypadku szkół ogólnokształcących, zostało 
dokonane w Rozporządzeniu Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego z dnia 26 maja 2017 r. w spra-
wie typów szkół artystycznych publicznych i niepublicznych, tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 2547.

11	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 2738 oraz Dz. U. z 2024 r. poz. 1246.
12	 Pozostaje zatem ścieżka uzyskania przygotowania pedagogicznego w trakcie studiów teologicznych 

(lub adekwatnych) albo odpowiednie studia podyplomowe w zakresie przygotowania pedagogicz-
nego w powiązaniu z metodyką danej religii.

13	 Warto także zaznaczyć, że w przypadku katechetów Kościoła katolickiego kwestia ta jest uregulowana 
w sposób prawidłowy. Tak samo jest w przypadku określenia typów szkół ogólnokształcących.

14	 Dz. Urz. MEN z 2019 r. poz. 9.



234

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

teologii katolickiej oraz przejście przygotowania pedagogicznego do 
nauczania religii lub

00 święcenia kapłańskie wraz z ukończeniem wyższego diecezjalnego lub 
zakonnego seminarium duchownego i legitymowanie się dyplomem 
lub zaświadczeniem ukończenia seminarium oraz przejście przygo-
towania pedagogicznego do nauczania religii, lub

00 ukończenie studiów drugiego stopnia lub jednolitych studiów magi-
sterskich na kierunku innym niż teologia oraz ukończenie podyplo-
mowych studiów teologiczno-katechetycznych, lub

00 posiadanie statusu alumna wyższego seminarium duchownego po 
ukończeniu piątego roku studiów 15.

•	 Szkoły podstawowe i branżowe szkoły I stopnia:
00 kwalifikacje określone dla liceów ogólnokształcących, techników 

i branżowych szkół II stopnia lub
00 ukończenie studiów pierwszego stopnia na kierunku teologia na uczel-

ni prowadzonej przez Kościół katolicki albo uczelni publicznej pro-
wadzącej kształcenie w  zakresie teologii katolickiej oraz przejście 
przygotowania pedagogicznego do nauczania religii, lub

00 legitymowanie się dyplomem ukończenia kolegium teologicznego 
oraz przejście przygotowania pedagogicznego do nauczania religii, lub

00 posiadanie statusu alumna wyższego seminarium duchownego po 
ukończeniu czwartego roku jednolitych studiów magisterskich, lub

00 posiadanie statusu studenta na kierunku teologia na uczelni prowa-
dzonej przez Kościół katolicki albo uczelni publicznej prowadzącej 
kształcenie w zakresie teologii katolickiej po ukończeniu czwartego 
roku jednolitych studiów magisterskich 16.

•	 Przedszkola:
00 kwalifikacje określone dla liceów ogólnokształcących, techników, 

branżowych szkół I lub II stopnia albo szkół podstawowych lub
00 legitymowanie się dyplomem ukończenia studiów w  specjalności 

pedagogika religijna lub katechetyka, uzyskanym na uczelni prowa-
dzonej przez Kościół katolicki albo uczelni publicznej prowadzącej 
kształcenie w zakresie teologii katolickiej, oraz przejście przygotowania 
pedagogicznego do nauczania religii, lub

15	 Ciekawostką jest w tym przypadku pominięcie w wymaganiach kwalifikacyjnych w dwóch ostatnich 
przypadkach (studia podyplomowe oraz status alumna) konieczności legitymowania się przygoto-
waniem pedagogicznym do nauczania religii.

16	 W tym przypadku również nie nastąpiło wprowadzenie wymogu legitymowania się przygotowa-
niem pedagogicznym.



235

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

00 legitymowanie się dyplomem ukończenia studiów w  zakresie wy-
chowania przedszkolnego lub wczesnoszkolnego oraz świadectwem 
ukończenia podyplomowych studiów katechezy przedszkolnej uzy-
skanym na uczelni prowadzonej przez Kościół katolicki albo uczelni 
publicznej prowadzącej kształcenie w zakresie teologii katolickiej.

•	 Przedszkola i szkoły specjalne:
00 spełnianie wymagań przewidzianych dla określonego typu szkoły 

(lub przedszkola),
a ponadto:

00 ukończenie studiów na kierunku pedagogika specjalna w  zakresie 
odpowiednim do niepełnosprawności uczniów lub

00 ukończenie zakładu kształcenia nauczycieli w specjalności odpowied-
niej do niepełnosprawności uczniów, lub

00 ukończenie studiów podyplomowych lub kursu kwalifikacyjnego 
w odpowiednim do niepełnosprawności uczniów zakresie pedagogiki 
specjalnej.

Przez przygotowanie pedagogiczne do nauczania religii w myśl § 1 pkt 2 poro-
zumienia należy rozumieć nabycie wiedzy i umiejętności z zakresu psychologii, 
pedagogiki i katechetyki, nauczanych w powiązaniu z teologią w wymiarze nie 
mniejszym niż 270 godzin oraz pozytywnie ocenioną praktyką pedagogiczną 
w zakresie nauczania religii w wymiarze nie mniejszym niż 150 godzin. Dokumen-
tami poświadczającymi przejście tego przygotowania jest dokument ukończenia 
wyższego seminarium duchownego albo dyplom ukończenia studiów lub inny 
dokument wydany przez kolegium teologiczne, uczelnię prowadzoną przez Koś-
ciół katolicki albo uczelnię publiczną prowadzącą kształcenie w zakresie teologii 
katolickiej lub świadectwo ukończenia kursu katechetyczno-pedagogicznego 
prowadzonego przez kolegium teologiczne lub wyższe seminarium duchowne.

III. Kwalifikacje do nauczania religii Kościołów zrzeszonych 
w Polskiej Radzie Ekumenicznej

Polska Rada Ekumeniczna, jako część międzynarodowego ruchu ekumenicz-
nego, jest organizacją zrzeszającą Kościoły z osobowością prawną, nauczające, 
iż wyznają wiarę w  Trójjedynego Boga: Ojca, Syna i  Ducha Świętego oraz 
uznające Jezusa Chrystusa jako Boga-Człowieka i Zbawiciela. Polska Rada Eku-
meniczna zrzesza obecnie: Kościół Chrześcijan Baptystów w  RP, Kościół 
Ewangelicko-Augsburski w  RP, Kościół Ewangelicko-Metodystyczny w  RP, 
Kościół Ewangelicko-Reformowany w RP, Kościół Polskokatolicki w RP, Kościół 
Starokatolicki Mariawitów w RP oraz Polski Autokefaliczny Kościół Prawosławny.



236

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

Określenie wymagań kwalifikacyjnych do zajmowania stanowiska nauczyciela 
religii wskazanych powyżej Kościołów nastąpiło w Porozumieniu pomiędzy Polską 
Radą Ekumeniczną oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 24 kwietnia 2013 r. 
w sprawie kwalifikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii kościołów 
zrzeszonych w Polskiej Radzie Ekumenicznej 17. Podobnie jak w przypadku religii 
katolickiej wymagania kwalifikacyjne zostały zróżnicowane względem typów 
szkół, w których kształcenie to ma być realizowane i określone są one następująco:

•	 Licea ogólnokształcące, licea profilowane, technika, uzupełniające licea 
ogólnokształcące i technika uzupełniające:

00 ukończenie studiów magisterskich na kierunku teologia oraz przejście 
przygotowania pedagogicznego lub

00 ukończenie studiów magisterskich na kierunku pedagogika w  spe-
cjalności przygotowującej do nauczania religii oraz przejście przygo-
towania pedagogicznego, lub

00 ukończenie studiów magisterskich na innym kierunku studiów oraz 
studiów podyplomowych przygotowujących do nauczania religii lub 
kursu teologicznego oraz przejście przygotowania pedagogicznego.

•	 Przedszkola, szkoły podstawowe, gimnazja i zasadnicze szkoły zawodowe:
00 kwalifikacje określone dla liceów ogólnokształcących, liceów profi-

lowanych, techników, uzupełniających liceów ogólnokształcących 
i techników uzupełniających lub

00 ukończenie studiów pierwszego stopnia na kierunku teologia oraz 
przejście przygotowania pedagogicznego, lub

00 ukończenie studiów pierwszego stopnia na kierunku pedagogika 
w  specjalności przygotowującej do nauczania religii oraz przejście 
przygotowania pedagogicznego, lub

00 ukończenie studiów pierwszego stopnia na innym kierunku studiów 
albo studiów podyplomowych przygotowujących do nauczania religii 
lub kursu teologicznego oraz przejście przygotowania pedagogicznego.

•	 Przedszkola i szkoły specjalne:
00 kwalifikacje określone dla nauczycieli przedszkoli, szkół podstawo-

wych, gimnazjów, zasadniczych szkół zawodowych, liceów ogól-
nokształcących, liceów profilowanych, techników, uzupełniających 
liceów ogólnokształcących i techników uzupełniających,

a ponadto:
00 ukończenie studiów wyższych na kierunku pedagogika specjalna 

w zakresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów lub

17	 Dz. Urz. MEN z 2013 r. poz. 11.



237

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

00 ukończenie zakładu kształcenia nauczycieli w specjalności odpowied-
niej do niepełnosprawności uczniów, lub

00 ukończenie studiów podyplomowych albo kursu kwalifikacyjnego 
z pedagogiki specjalnej w zakresie odpowiednim do niepełnospraw-
ności uczniów.

Kwestia wymagań w  zakresie przygotowania pedagogicznego została ure-
gulowana w § 1 pkt 1 porozumienia i jest dokonana w sposób analogiczny jak 
w przypadku porozumienia zawartego z Kościołem katolickim. W myśl wska-
zanej regulacji przez przygotowanie pedagogiczne należy rozumieć nabycie 
wiedzy i umiejętności z zakresu psychologii, pedagogiki i dydaktyki szczegó-
łowej nauczanych w  wymiarze nie mniejszym niż 270 godzin w  powiązaniu 
z kierunkiem (specjalnością) kształcenia oraz pozytywnie ocenioną praktyką 
pedagogiczną w wymiarze nie mniejszym niż 150 godzin. Przejście przygotowa-
nia poświadcza dyplom ukończenia studiów lub inny dokument wydany przez 
uczelnię, w tym wyższe seminarium duchowne, dyplom ukończenia zakładu 
kształcenia nauczycieli lub świadectwo ukończenia kursu kwalifikacyjnego orga-
nizowanego zgodnie z przepisami w sprawie placówek doskonalenia nauczycieli.

Należy jednak zaznaczyć, że z punktu widzenia przepisów prawa oświatowego 
porozumienie z Polską Radą Ekumeniczną odnosi się w swojej treści do niektó-
rych nieistniejących już typów szkół i jako takie nie jest ono do końca zbieżne 
z obowiązującymi regulacjami i zreformowanym typologicznie szkolnictwem. 
Oznacza to potencjalną konieczność nowelizacji lub zawarcia nowego porozumie-
nia, które w swojej treści byłoby już całkowicie aktualne pod wskazanym kątem.

IV. Kwalifikacje do nauczania religii Kościoła Adwentystów 
Dnia Siódmego

Określenie kwalifikacji wymaganych od nauczycieli religii jest w tym przypadku 
przedmiotem Porozumienia pomiędzy Zarządem Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 13 lutego 1995 r. w sprawie 
kwalifikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii 18. Identycznie jak we 
wcześniej omawianych regulacjach ustalenie wymogów kwalifikacyjnych odbywa 
się w odniesieniu do poszczególnych typów szkół i prezentuje się następująco:

•	 Kwalifikacje do nauczania religii w szkołach ponadpodstawowych mają:
00 duchowni i osoby świeckie, którzy ukończyli studia wyższe teologiczne 

uwzględniające przygotowanie katechetyczno-pedagogiczne,
00 duchowni i osoby świeckie, którzy ukończyli wyższe seminarium duchowne,

18	 Dz. Urz. MEN z 1995 r. Nr 3 poz. 7.



238

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

00 osoby świeckie, które ukończyły studia wyższe i uzupełniły przygo-
towanie teologiczne i katechetyczno-pedagogiczne.

W myśl § 1 ust. 2 porozumienia nauczanie religii Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego mogą realizować również osoby świeckie, które ukończyły studia 
wyższe bez przygotowania teologicznego lub katechetyczno-pedagogicznego, 
ale przygotowanie to obecnie zdobywają.

•	 Kwalifikacje do nauczania religii w przedszkolach i szkołach podstawo-
wych mają:

00 duchowni i osoby świeckie, którzy spełniają wymogi kwalifikacyjne 
do nauczania w szkołach ponadpodstawowych lub

00 duchowni i osoby świeckie, którzy uzyskali świadectwo dojrzałości 
oraz ukończyli seminarium duchowne, lub

00 osoby świeckie, które ukończyły studia wyższe bez przygotowania 
teologicznego lub katechetyczno-pedagogicznego, ale przygotowanie 
to obecnie zdobywają, lub

00 osoby świeckie, które uzyskały świadectwo dojrzałości oraz przygotowa-
nie teologiczne i katechetyczno-pedagogiczne lub je obecnie zdobywają.

Inaczej niż we wcześniej omawianych przypadkach o  posiadaniu przy-
gotowania teologicznego do nauczania religii Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego mają świadczyć nie tyle dokumenty urzędowe, poświadczające 
ukończenie określonych form kształcenia, lecz w myśl postanowienia § 3 poro-
zumienia – skierowanie wydane przez przewodniczących diecezji tego Kościoła, 
zgodnie z § 5 ust. 1 pkt 2 Rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej z dnia  
14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii 
w szkołach publicznych. Przyjęte rozwiązanie można uznać za pewnego rodzaju 
archaizm, nie jest ono bowiem spójne z aktualnie obowiązującymi regulacjami 
w powyższym zakresie. Regulację tę należy jednak postrzegać przez pryzmat 
odległości czasowej od momentu jej wydania i wielokrotnych zmian przepisów 
regulujących kwestie kwalifikacyjne nauczycieli.

Również w  zakresie przygotowania pedagogicznego, regulowanego przez 
§ 4 porozumienia, można dostrzec pewną odrębność względem aktualnie wy-
stępujących regulacji. Przygotowanie pedagogiczne nie występuje tu bowiem 
jako samoistny składnik kwalifikacji lecz jest określane jako przygotowanie 
katechetyczno-pedagogiczne, przez które należy rozumieć nabycie wiedzy 
i umiejętności z zakresu pedagogiki, psychologii, katechetyki i dydaktyki, na-
uczanych w powiązaniu z teologią w wymiarze nie mniejszym niż 270 godzin, 
oraz odbycie praktyki pedagogicznej, pozytywnie ocenionej w wymiarze nie 
mniejszym niż 150 godzin. O uzyskaniu tego przygotowania świadczy dyplom 
lub zaświadczenie Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej lub innej uczelni 
teologicznej, wyższego seminarium duchownego lub seminarium duchownego.



239

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

V. Alians Ewangeliczny w Rzeczypospolitej Polskiej

Alians Ewangeliczny w  Rzeczypospolitej Polskiej, istniejący formalnie od 
21  stycznia 2000 roku, kiedy został wpisany do rejestru Kościołów i  innych 
związków wyznaniowych, funkcjonuje jako krajowa organizacja międzykościelna. 
Alians jest częścią Europejskiego Aliansu Ewangelicznego 19 oraz Światowej 
Wspólnoty Ewangelicznej 20. Członkami zwyczajnymi Aliansu Ewangelicznego 
w Rzeczypospolitej Polskiej są aktualnie następujące Kościoły ewangelikalne: 
Kościół Zielonoświątkowy w RP, Kościół Boży w Polsce, Kościół Chrystusowy 
w RP, Kościół Boży w Chrystusie, Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 
oraz Kościół Chrześcijan Baptystów w  RP 21. Alians zrzesza również szereg 
mniejszych wspólnot na zasadzie członkostwa stowarzyszonego.

Uregulowanie wymagań kwalifikacyjnych do zajmowania stanowiska 
nauczyciela religii jednego z  Kościołów lub wyznań zrzeszonych w  Aliansie 
Ewangelicznym nastąpiło w  Porozumieniu pomiędzy Aliansem Ewangelicz-
nym w Rzeczypospolitej Polskiej oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 
8 maja 2012 r. w sprawie kwalifikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli 
religii Kościołów zrzeszonych w Aliansie Ewangelicznym w Rzeczypospolitej 
Polskiej i z nim współpracujących 22. W dacie zawierania porozumienia Alians 
działał w imieniu: Kościoła Bożego w Chrystusie, Kościoła Bożego w Polsce, 
Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej w  RP, Kościoła Chrystusowego 
w RP, Kościoła „Chrystus dla Wszystkich” w RP, Kościoła Dobrego Pasterza, 
Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan w  RP, Kościoła Wolnych Chrześcijan 
w RP, Chrześcijańskiego Centrum „Pan Jest Sztandarem” – Kościół w Tarno-
wie, Chrześcijańskiego Kościoła Reformacyjnego, Chrześcijańskiej Wspólnoty 
Zielonoświątkowej oraz Ewangelicznej Wspólnoty Zielonoświątkowej.

Porozumienie w  §  3 określa wymagania kwalifikacyjne dla nauczycieli 
religii w sposób zbiorczy dla wszystkich typów szkół i placówek. Zgodnie ze 
wskazaną regulacją kwalifikacje do zajmowania stanowiska nauczyciela religii 
w przedszkolach, szkołach podstawowych, gimnazjach i zasadniczych szkołach 
zawodowych oraz w liceach ogólnokształcących, liceach profilowanych, techni-
kach, uzupełniających liceach ogólnokształcących i technikach uzupełniających 
ma osoba, która:

•	 ukończyła studia wyższe na kierunku teologia oraz przeszła przygoto-
wanie pedagogiczne lub

19	 European Evangelical Alliance.
20	 World Evangelical Fellowship, a obecnie World Evangelical Alliance.
21	 Zarząd Aliansu, aliansewangeliczny.pl, https://aliansewangeliczny.pl/index.php/zarzad-i-czlonkowie/ 

[dostęp: 12.12.2024].
22	 Dz. Urz. MEN z 2012 r. poz. 9.



240

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

•	 ukończyła studia wyższe na kierunku pedagogika w specjalności przy-
gotowującej do nauczania religii, lub

•	 ukończyła studia wyższe na innym kierunku studiów albo studia pody-
plomowe przygotowujące do nauczania religii lub kurs katechetyczny 
oraz przeszła przygotowanie pedagogiczne, lub

•	 ukończyła zakład kształcenia nauczycieli w dowolnej specjalności oraz 
kurs katechetyczny.

Podobnie jak zostało to dokonane w porozumieniu z Kościołem Adwenty-
stów Dnia Siódmego także w tym przypadku skierowanie nauczyciela religii do 
danej szkoły, wydane przez właściwe władze zwierzchnie Kościoła, zaświadcza 
o posiadaniu przygotowania teologicznego.

Przez kurs katechetyczny należy rozumieć kurs z zakresu teologii prowadzony 
zgodnie z zasadami ustalonymi przez właściwe władze zwierzchnie Kościołów 
i przez nie certyfikowany, umożliwiający nauczycielowi uzyskanie przygotowania 
teologicznego do nauczania religii. W § 2 porozumienia wprowadzono również 
regulację, zgodnie z którą za równoważne ukończeniu kursu katechetycznego 
uznaje się ukończenie:

•	 Kursu Społeczności Ewangelizacji Dzieci – Przygotowanie nauczycieli do 
nauczania w szkołach,

•	 Kursu Katechetycznego Seminarium Biblijnego Kościoła Wolnych Chrześ-
cijan w RP,

•	 Instytutu Katechetycznego przy Wyższym Baptystycznym Seminarium Te-
ologicznym,

•	 Kursu Katechetycznego Szkoły Biblijnej Chrześcijańskiej Wspólnoty 
Zielonoświątkowej w Legnicy,

•	 Kolegium Teologicznego Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 
w Kielcach,

•	 Letniej Szkoły Biblijnej Chrześcijańskiego Stowarzyszenia „Miłość Edu-
kacja Dojrzałość”,

•	 Misji Pokoleń – Szkolenia metodycznego dla katechetów,
•	 Uzupełniających Studiów Biblijnych Chrześcijańskiego Instytutu Biblij-

nego w Warszawie,
•	 Korespondencyjnych Studiów Biblijnych Chrześcijańskiego Instytutu 

Biblijnego w Warszawie.
Ukończenie powyższych form kształcenia potwierdza stosowne zaświad-

czenie, świadectwo lub dyplom.
Odrębnie określono wymagania do zajmowania stanowiska nauczyciela re-

ligii w przedszkolach i szkołach specjalnych. Dysponuje nimi osoba spełniająca 
wymagania kwalifikacyjne dla danego typu szkoły, która ponadto:



241

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

•	 ukończyła studia wyższe na kierunku pedagogika specjalna w zakresie 
odpowiednim do niepełnosprawności uczniów lub

•	 ukończyła zakład kształcenia nauczycieli w specjalności odpowiedniej 
do niepełnosprawności uczniów, lub

•	 ukończyła studia podyplomowe lub kurs kwalifikacyjny z  pedagogiki 
specjalnej w zakresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów.

Zgodnie z  postanowieniami porozumienia przez przygotowanie pedago-
giczne należy rozumieć nabycie wiedzy i  umiejętności z  zakresu psychologii, 
pedagogiki i dydaktyki szczegółowej, nauczanych w wymiarze nie mniejszym 
niż 270  godzin w  powiązaniu z  kierunkiem (specjalnością) kształcenia oraz 
pozytywnie ocenioną praktyką pedagogiczną w wymiarze nie mniejszym niż 
150 godzin. Dokumentami potwierdzającymi przygotowanie pedagogiczne jest 
dyplom ukończenia studiów lub inny dokument wydany przez uczelnię, w tym 
wyższe seminarium duchowne, dyplom ukończenia zakładu kształcenia nauczy-
cieli lub świadectwo ukończenia kursu kwalifikacyjnego organizowanego zgodnie 
z przepisami w sprawie placówek doskonalenia nauczycieli. Zatem nie odbiega 
ono od ogólnie przyjętych minimalnych standardów kształcenia nauczycieli.

VI. Kościół Zielonoświątkowy

Uregulowanie kwestii kwalifikacyjnych nastąpiło w tym przypadku w Porozu-
mieniu pomiędzy Naczelną Radą Kościoła Zielonoświątkowego w Rzeczypospo-
litej Polskiej oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 12 lipca 2012 r. w sprawie 
kwalifikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii 23. Identycznie jak 
w przypadku porozumienia z Aliansem Ewangelicznym określenie kwalifikacji 
następuje grupowo w odniesieniu do przedszkoli i wszystkich typów szkół oraz 
oddzielnie dla przeszkoli i szkół specjalnych.

W myśl § 2 porozumienia kwalifikacje do zajmowania stanowiska nauczyciela 
religii Kościoła Zielonoświątkowego w przedszkolach, szkołach podstawowych, 
gimnazjach i zasadniczych szkołach zawodowych oraz w liceach ogólnokształ-
cących, liceach profilowanych, technikach, uzupełniających liceach ogólno-
kształcących i technikach uzupełniających ma osoba, która:

•	 ukończyła studia wyższe na kierunku teologia oraz przeszła przygoto-
wanie pedagogiczne lub

•	 ukończyła studia wyższe na kierunku pedagogika w specjalności przy-
gotowującej do nauczania religii, lub

23	 Dz. Urz. MEN z 2012 r. poz. 14.



242

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

•	 ukończyła studia wyższe na innym kierunku studiów albo studia pody-
plomowe przygotowujące do nauczania religii lub kurs katechetyczny 
oraz przeszła przygotowanie pedagogiczne, lub

•	 ukończyła zakład kształcenia nauczycieli w dowolnej specjalności oraz 
kurs katechetyczny.

W przypadku tego porozumienia definicja kursu katechetycznego ogranicza 
się jedynie do zdefiniowania go w § 1 pkt 2, przez który należy rozumieć kurs z za-
kresu teologii prowadzony zgodnie z zasadami ustalonymi przez właściwe władze 
zwierzchnie Kościoła Zielonoświątkowego i przez nie certyfikowany, umożliwia-
jący nauczycielowi uzyskanie przygotowania teologicznego do nauczania religii.

Kwalifikacje do zajmowania stanowiska nauczyciela religii w przedszkolach 
i szkołach specjalnych określa § 3 porozumienia i analogicznie do regulacji po-
przednio omawianych porozumień wymagane jest spełnianie podstawowych 
wymogów merytorycznych, a ponadto:

•	 ukończenie studiów wyższych na kierunku pedagogika specjalna w za-
kresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów lub

•	 ukończenie zakładu kształcenia nauczycieli w specjalności odpowiedniej 
do niepełnosprawności uczniów, lub

•	 ukończenie studiów podyplomowych lub kursu kwalifikacyjnego z peda-
gogiki specjalnej w zakresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów.

Określenie kwestii przygotowania pedagogicznego jest tożsame ze stan-
dardem ustalonym dla pozostałych porozumień i  należy przez nie rozumieć 
nabycie wiedzy i umiejętności z zakresu psychologii, pedagogiki i dydaktyki 
szczegółowej, nauczanych w wymiarze nie mniejszym niż 270 godzin w powią-
zaniu z kierunkiem (specjalnością) kształcenia oraz pozytywnie ocenioną prak-
tyką pedagogiczną w wymiarze nie mniejszym niż 150 godzin. Jako dokument 
potwierdzający przygotowanie pedagogiczne wskazano dyplom ukończenia 
studiów lub inny dokument wydany przez uczelnię, w tym wyższe seminarium 
duchowne, dyplom ukończenia zakładu kształcenia nauczycieli lub świadectwo 
ukończenia kursu kwalifikacyjnego organizowanego zgodnie z  przepisami 
w sprawie placówek doskonalenia nauczycieli.

VII. Ewangeliczny Związek Braterski

Ewangeliczny Związek Braterski jest związkiem wyznaniowym działającym 
na terenie Polski od 1987 roku. Został wpisany do rejestru Kościołów i innych 
związków wyznaniowych 31 stycznia 1990 roku. Określenie kwalifikacji wy-
maganych od nauczycieli religii nastąpiło w tym przypadku w Porozumieniu 
pomiędzy Ewangelicznym Związkiem Braterskim w Rzeczypospolitej Polskiej 



243

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 14 lutego 2013 r. w sprawie kwali-
fikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii 24.

Porozumienie w swojej treści jest bardzo podobne do porozumień zawartych 
z  pozostałymi Kościołami i  związkami wyznaniowymi o  korzeniach prote-
stanckich. W myśl § 3 porozumienia kwalifikacje do zajmowania stanowiska 
nauczyciela religii w  przedszkolach, szkołach podstawowych, gimnazjach 
i zasadniczych szkołach zawodowych oraz w liceach ogólnokształcących, lice-
ach profilowanych, technikach, uzupełniających liceach ogólnokształcących 
i technikach uzupełniających ma osoba, która:

•	 ukończyła studia wyższe na kierunku teologia oraz przeszła przygoto-
wanie pedagogiczne lub

•	 ukończyła studia wyższe na kierunku pedagogika w specjalności przy-
gotowującej do nauczania religii, lub

•	 ukończyła studia wyższe na innym kierunku studiów albo studia pody-
plomowe przygotowujące do nauczania religii lub kurs katechetyczny 
oraz przeszła przygotowanie pedagogiczne, lub

•	 ukończyła zakład kształcenia nauczycieli w dowolnej specjalności oraz 
kurs katechetyczny.

W  przypadku przedszkoli i  szkół specjalnych, oprócz legitymowania się 
powyższym wykształceniem, wymagane jest ponadto:

•	 ukończenie studiów wyższych na kierunku pedagogika specjalna w za-
kresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów lub

•	 ukończenie zakładu kształcenia nauczycieli w specjalności odpowiedniej 
do niepełnosprawności uczniów, lub

•	 ukończenie studiów podyplomowych lub kursu kwalifikacyjnego z peda-
gogiki specjalnej w zakresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów.

Zgodnie z definicją zawartą w §  1 pkt 2 porozumienia przez kurs kateche-
tyczny należy rozumieć kurs z zakresu teologii prowadzony zgodnie z zasadami 
ustalonymi przez władze zwierzchnie Ewangelicznego Związku Braterskiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej i przez nie certyfikowany, umożliwiający nauczy-
cielowi uzyskanie przygotowania teologicznego do nauczania religii. W myśl 
§ 2 porozumienia za równoważne ukończeniu kursu katechetycznego uznaje 
się ukończenie:

•	 Kursu Katechetycznego Szkoły Biblijnej, Ewangelicznego Związku Bra-
terskiego w Rzeczypospolitej Polskiej,

•	 Misji Pokoleń – szkolenia metodycznego dla katechetów,
•	 Uzupełniających Studiów Biblijnych Chrześcijańskiego Instytutu Biblij-

nego w Warszawie,

24	 Dz. Urz. MEN z 2013 r. poz. 7.



244

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

•	 Korespondencyjnych Studiów Biblijnych Chrześcijańskiego Instytutu 
Biblijnego w Warszawie.

Ukończenie tych form kształcenia potwierdza również stosowne zaświad-
czenie, świadectwo lub dyplom.

Wymagania w  zakresie przygotowania pedagogicznego zostały ustalone 
w sposób, który można określić już jako standardowy, czyli konieczność nabycia 
wiedzy i umiejętności z zakresu psychologii, pedagogiki i dydaktyki szczegó-
łowej, nauczanych w wymiarze nie mniejszym niż 270 godzin w powiązaniu 
z kierunkiem (specjalnością) kształcenia oraz pozytywnie ocenioną praktyką 
pedagogiczną w  wymiarze nie mniejszym niż 150 godzin. Także w  tym przy-
padku o przejściu przygotowania pedagogicznego świadczy dyplom ukończenia 
studiów lub inny dokument wydany przez uczelnię, w tym wyższe seminarium 
duchowne, dyplom ukończenia zakładu kształcenia nauczycieli lub świadectwo 
ukończenia kursu kwalifikacyjnego organizowanego zgodnie z  przepisami 
w sprawie placówek doskonalenia nauczycieli 25.

VIII. Zbór w Wodzisławiu Śląskim

Zbór w Wodzisławiu Śląskim jest protestancką wspólnotą wyznaniową działającą 
na terytorium Rzeczypospolitej Polskiej od 1990 roku. Należy do tzw. wolnych 
zborów protestanckich. Mając na względzie niewielką liczbę wyznawców Zboru, 
liczącą w 2022 roku 26 84 osoby, zawarcie porozumienia z ministrem właściwym 
do spraw oświaty i wychowania, określającym wymagania kwalifikacyjne do 
nauczania religii Zboru, należy uznać z jednej strony za interesujący przypadek, 
lecz z drugiej strony także za praktyczne urzeczywistnienie idei poszanowania 
każdego, nawet najmniejszego Kościoła lub związku wyznaniowego w Rzeczy-
pospolitej Polskiej. Warto przypomnieć, że normy konstytucyjne wymagają, 
aby nauczanie religii nie było przyczyną jakiejkolwiek dyskryminacji oraz aby 
gwarantowało poszanowanie praw i wolności innych osób 27.

Przedmiotowe dla rozważań kwalifikacje zostały zatem określone w Porozu-
mieniu pomiędzy Zborem w Wodzisławiu Śląskim oraz Ministrem Edukacji Na-
rodowej z dnia 26 lutego 2015 r. w sprawie kwalifikacji zawodowych wymaganych 

25	 Po raz kolejny następuje tu wskazanie formy w praktyce niemożliwej do zrealizowania.
26	 Ostatnie dostępne dane wynikające z Rocznika Statystycznego Rzeczypospolitej Polskiej za 2023 rok, 

opublikowanego przez GUS 15 stycznia 2024 roku.
27	 K. Warchałowski, Szkolnictwo katolickie i nauczanie religii w szkołach publicznych w Konkordacie pol-

skim z 1993 roku [w:] Konkordat Polski w 10 lat po ratyfikacji. Materiały z konferencji, red. J. Wroceński, 
H. Pietrzak, Warszawa 2008, s. 153; J. Krukowski, Konkordat polski. znaczenie i realizacja, Lublin 1999, s. 58.



245

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

od nauczycieli religii Zboru w Wodzisławiu Śląskim 28. Ustalenie wymagań odby-
wa się w odniesieniu do poszczególnych typów szkół i prezentuje się następująco:

•	 Licea ogólnokształcące, technika i technika uzupełniające:
00 ukończenie studiów magisterskich na kierunku teologia oraz przejście 

przygotowania pedagogicznego lub
00 ukończenie studiów magisterskich na kierunku pedagogika w  spe-

cjalności przygotowującej do nauczania religii oraz przejście przygo-
towania pedagogicznego, lub

00 ukończenie studiów magisterskich na innym kierunku studiów albo 
studiów podyplomowych przygotowujących do nauczania religii lub 
kursu katechetycznego oraz przejście przygotowania pedagogicznego.

•	 Przedszkola, szkoły podstawowe, gimnazja i zasadnicze szkoły zawodowe:
00 kwalifikacje przewidziane dla liceów ogólnokształcących, techników 

i techników uzupełniających lub
00 ukończenie studiów pierwszego stopnia na kierunku teologia oraz 

przejście przygotowania pedagogicznego, lub
00 ukończenie studiów pierwszego stopnia na kierunku pedagogika 

w  specjalności przygotowującej do nauczania religii oraz przejście 
przygotowania pedagogicznego, lub

00 ukończenie studiów pierwszego stopnia na innym kierunku studiów oraz 
studiów podyplomowych przygotowujących do nauczania religii lub 
kursu katechetycznego oraz przejście przygotowania pedagogicznego.

•	 Przedszkola i szkoły specjalne, oprócz legitymowania się wyżej wymie-
nionym wykształceniem, adekwatnym dla danego typu szkoły, wymagane 
jest ponadto:

00 ukończenie studiów wyższych na kierunku pedagogika specjalna 
w zakresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów lub

00 ukończenie zakładu kształcenia nauczycieli w specjalności odpowied-
niej do niepełnosprawności uczniów, lub

00 ukończenie studiów podyplomowych lub kursu kwalifikacyjnego z peda-
gogiki specjalnej w zakresie odpowiednim do niepełnosprawności uczniów.

Pod pojęciem kursu katechetycznego, na gruncie porozumienia, rozumie 
się kurs z zakresu teologii prowadzony zgodnie z zasadami ustalonymi przez 
władze zwierzchnie Zboru w Wodzisławiu Śląskim i przez nie certyfikowany, 
umożliwiający nauczycielowi uzyskanie przygotowania teologicznego do 
nauczania religii. Ciekawym rozwiązaniem, występującym wyłącznie w oma-
wianym porozumieniu, jest uregulowanie kwestii równoważności ukończenia 
kursu katechetycznego. W myśl § 2 ust. 1 porozumienia za równoważne jego 

28	 Dz. Urz. MEN z 2015 r. poz. 12.



246

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

ukończeniu uznaje się ukończenie kursu katechetycznego lub szkoły biblijnej 
organizowanej także przez inne Kościoły lub związki wyznaniowe o charakterze 
ewangelicznym, pod warunkiem że spełniają wymagania ustalone przez wła-
dze zwierzchnie Zboru w Wodzisławiu Śląskim w zakresie wykładanej wiedzy 
teologicznej. Także i w  tym przypadku wymagane jest zdobycie stosownego 
zaświadczenia, świadectwa lub dyplomu.

Wymagania dotyczące przygotowania pedagogicznego zostały określone 
standardowo, czyli jako nabycie wiedzy i umiejętności z zakresu psychologii, 
pedagogiki i dydaktyki szczegółowej nauczanych w wymiarze nie mniejszym niż 
270 godzin w powiązaniu z kierunkiem (specjalnością) kształcenia oraz pozytyw-
nie ocenioną praktyką pedagogiczną w wymiarze nie mniejszym niż 150 godzin. 
Także i w tym przypadku przygotowanie pedagogiczne wymaga poświadczenia 
dyplomem ukończenia studiów lub innym dokumentem wydanym przez uczelnię, 
w tym wyższe seminarium duchowne, dyplomem ukończenia zakładu kształ-
cenia nauczycieli lub świadectwem ukończenia kursu kwalifikacyjnego organi-
zowanego zgodnie z przepisami w sprawie placówek doskonalenia nauczycieli.

Według danych umieszczonych w Biuletynie Informacji Publicznej Minister-
stwa Edukacji Narodowej wyżej wymienione Kościoły i związki wyznaniowe 
oraz ich stowarzyszenia są jedynymi podmiotami, z którymi zawarto porozumie-
nia określające wymagania kwalifikacyjne do zajmowania stanowiska nauczyciela 
religii danego Kościoła lub związku wyznaniowego. Wydaje się wobec tego, że po-
zostałe Kościoły i związki wyznaniowe najprawdopodobniej nie mają tych wyma-
gań uregulowanych na żadnym poziomie formalnym. Należy zatem stwierdzić, że 
zatrudnianie nauczycieli religii, a tym samym realizacja nauczania religii danego 
Kościoła lub związku wyznaniowego w formie szkolnej, jest możliwa wyłącznie 
w odniesieniu do tych podmiotów religijnych, które porozumienia mają zawarte.

IX. Skierowanie do nauczania religii jako podstawowy 
dokument umożliwiający zatrudnienie nauczyciela religii

Nauczanie religii w  szkołach publicznych należy zaliczyć do tzw. res mixtae, 
w formach szkolnych wymaga bowiem zainteresowania zarówno władzy pań-
stwowej, jak i kościelnej 29. Abstrahując jednak od kwestii wymagań formalnych 
i przepisów prawa świeckiego dotyczących zatrudniania nauczycieli, dokumen-
tem podstawowym i w istocie warunkującym zatrudnienie nauczyciela religii 
w  konkretnej szkole lub placówce jest odpowiedni dokument wydany przez 
kościelną władzę zwierzchnią, określany w przepisach jako skierowanie.

29	 A. Mezglewski, Skierowanie do nauczania religii, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2000, nr 1, s. 37.



247

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

W sposób jednoznaczny wskazuje na to regulacja § 5 ust. 1 Rozporządzenia 
Ministra Edukacji Narodowej z dnia 14 kwietnia 1992 r. w sprawie warunków 
i sposobu organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach i szkołach, 
stwierdzając, że przedszkole lub szkoła zatrudnia nauczyciela religii, katechetę 
przedszkolnego lub szkolnego wyłącznie na podstawie imiennego pisemne-
go  skierowania do nauczania religii w  danym przedszkolu lub szkole. Wska-
zane skierowanie musi być wydane przez właściwego biskupa diecezjalnego – 
w przypadku Kościoła katolickiego – a w przypadku pozostałych Kościołów 
oraz innych związków wyznaniowych przez właściwe władze zwierzchnie 
tychże. Wskazany przepis zawiera dwa wymagania w zakresie treści skierowania, 
które powinno być imienne oraz wskazywać konkretne przedszkole lub szkołę. 
Ponadto wymaga zachowania formy pisemnej.

Najmocniej ugruntowaną i prawnie sformalizowaną instytucją związaną ze 
skierowaniem nauczyciela religii jest formuła wypracowana i wdrożona przez 
Kościół katolicki. Formalne zaczepienie skierowania, jako podstawy do zatrud-
nienia katechety, znajduje się już w  art. 12 ust. 3 Konkordatu między Stolicą 
Apostolską i Rzecząpospolitą Polską 30 z dnia 28 lipca 1993 r., który stwierdza, 
że nauczyciele religii muszą mieć upoważnienie (missio canonica) od biskupa 
diecezjalnego, natomiast cofnięcie tego skierowania oznacza automatycznie 
utratę prawa do nauczania religii.

Ciekawą kwestią, na którą warto zwrócić uwagę, jest brak precyzyjnego 
określenia „właściwych władz zwierzchnich” pozostałych Kościołów i  związ-
ków wyznaniowych, zarówno w omawianych wcześniej porozumieniach, jak 
też w poszczególnych ustawach regulujących stosunek państwa do określone-
go Kościoła lub związku wyznaniowego. Wydaje się zatem, że kwestia ta jest 
regulowana wyłącznie przez § 5 ust. 1 rozporządzenia w sprawie nauki religii.

Z  praktycznego punktu widzenia wymóg posiadania przez nauczycieli re-
ligii skierowania wydanego przez właściwą władzę zwierzchnią podyktowany 
jest niezaprzeczalnym faktem, że Kościoły i związki wyznaniowe mają (i muszą 
mieć) możliwość wpływu na obsadę stanowiska nauczyciela religii. Przyczyną 
takiego rozwiązania jest bowiem fakt, że katecheta lub nauczyciel religii danego 
wyznania jest nie tylko nauczycielem, wychowawcą, pedagogiem, lecz także, 
a może nawet przede wszystkim, naucza prawd, które stanowią depozyt wiary 
danego Kościoła 31. Skierowanie do nauczania religii jest zatem gwarantem 
wierności danego nauczyciela religijnej doktrynie Kościoła, który z kolei uznał 
w ten sposób przede wszystkim wierność nauczyciela religii względem doktryny 
i tym samym desygnował go do pełnienia tej funkcji 32.

30	 Dz. U. z 1998 r. Nr 51 poz. 318.
31	 A. Mezglewski, dz. cyt., s. 38.
32	 Zob. J. Krukowski, dz. cyt., s. 139.



248

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

X. Cofnięcie skierowania

O ile posiadanie przez danego nauczyciela skierowania do nauczania religii 
jest kwestią niejako łączącą się z wymaganiami kwalifikacyjnymi umożliwiają-
cymi zatrudnienie, które może, ale hipotetycznie nie musi, oznaczać automa-
tyczne zatrudnienie, o  tyle fakt jej cofnięcia wywołuje już konkretny wpływ 
na stosunek pracy łączący nauczyciela religii ze szkołą. Zgodnie z  §  5 ust. 2 
rozporządzenia w sprawie nauczania religii cofnięcie imiennego skierowania 
do danego przedszkola lub szkoły jest równoznaczne z  utratą uprawnień do 
nauczania religii w  tym przedszkolu lub szkole. Przywołany przepis nakłada 
również dodatkowy obowiązek na władze Kościołów lub innych związków 
wyznaniowych, polegający na powiadomieniu dyrektora przedszkola lub szkoły 
oraz ich organu prowadzącego o fakcie cofnięcia skierowania. Należy jednak 
mieć na uwadze, że jeżeli cofnięcie nastąpi w trakcie trwania roku szkolnego, na 
okres pozostały do jego końca Kościół lub związek wyznaniowy może skierować 
inną osobę do nauczania religii, lecz w takim przypadku pokrycie kosztów z tym 
związanych obciążać będzie ten Kościół lub związek wyznaniowy.

Cofnięcie skierowania wywoła zatem również bezpośrednie skutki w sferze 
pracowniczej nauczyciela religii, powodujące konieczność rozwiązania z nim 
stosunku pracy z końcem miesiąca, w którym cofnięcie nastąpiło. Należy wskazać, 
że w powyższym przypadku nie ma znaczenia sposób zatrudnienia nauczyciela 
(mianowanie lub umowa o pracę), bo norma wynikająca z art. 23 ust. 2 pkt 6 
Karty Nauczyciela – stosowana w przypadku nauczyciela zatrudnionego poprzez 
mianowanie – jest stosowana także w odniesieniu do nauczyciela zatrudnionego 
na umowę o pracę, z uwagi na odesłanie zawarte w art. 27 ust. 3 Karty Nauczyciela.

Jednocześnie należy zasygnalizować w tym przypadku brak podobnego ure-
gulowania odnoszącego się do umów o pracę zawieranych z nauczycielami na 
czas określony (np. z nauczycielem początkującym – na dwa lata szkolne). Mając 
na względzie uzasadnienie praktyczne i doktrynalne, zarówno skierowania, jak 
i jego cofnięcia, brak takiej regulacji wydaje się pewnego rodzaju przeoczeniem.

Podsumowując kwestie kwalifikacyjne nauczyciela religii, należy zatem 
stwierdzić, że o posiadaniu pełnych kwalifikacji do zajmowania tego stanowiska 
w danej szkole lub przedszkolu można mówić dopiero wówczas, gdy kandydat 
do zatrudnienia legitymuje się nie tylko wymaganym wykształceniem i przy-
gotowaniem pedagogicznym, lecz także odpowiednim skierowaniem biskupa 
diecezjalnego (Kościół katolicki) lub właściwych władz zwierzchnich Kościołów 
lub innych związków wyznaniowych (pozostałe Kościoły i związki wyznaniowe). 
Co warte podkreślenia, tego rodzaju konstrukcja występuje w polskim systemie 



249

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

prawa pracy. Takie dodatkowe (szczególne) uprawnienia wymagane są w przy-
padku wykonywania np. zawodu lekarza, zawodów prawniczych, pilota itp. 33

XI. Zasady zatrudniania nauczycieli religii wynikające 
z regulacji świeckich

Pomimo konieczności posiadania przez nauczyciela religii specjalnego skierowa-
nia, które w praktyce warunkuje możliwość zatrudnienia imiennie wskazanego 
nauczyciela w konkretnej szkole lub przedszkolu, generalne zasady nawiązywania, 
realizowania i rozwiązywania stosunku pracy są w odniesieniu do nauczyciela 
religii, z pewnymi wyjątkami, takie same jak w przypadku innych nauczycieli.

Nauczycieli religii zatrudnia się zatem na podstawie przepisów Ustawy z dnia 
26 stycznia 1982 r. – Karta Nauczyciela 34. Oznacza to zatem, że rodzaj umowy za-
wieranej z danym nauczycielem zależy głównie od tego, czy ma on stopień awansu 
zawodowego. Znaczenie będzie miała również treść posiadanego przez nauczy-
ciela religii skierowania – czy zostało ono wydane na czas nieokreślony czy nie.

Przyjmując zatem, że skierowanie zostało wydane na czas nieokreślony, 
a nauczyciel religii jest nauczycielem początkującym, czyli bez stopnia awansu 
zawodowego, należy z nim w pierwszej kolejności zawrzeć umowę o pracę na 
czas określony obejmujący dwa lata szkolne, czyli w trybie wynikającym z art. 10 
ust. 2 Karty Nauczyciela. Dodatkowo nauczyciel, o którym mowa, rozpocznie 
również realizację przygotowania do zawodu, o ile wymiar jego zatrudnienia 
będzie wynosił co najmniej połowę etatu 35, które powinno zakończyć się uzyska-
niem stopnia awansu zawodowego nauczyciela mianowanego po sumarycznym 
przepracowaniu w szkole (przedszkolu) trzech lat i dziewięciu miesięcy 36.

Jeżeli natomiast nauczyciel religii, który realizuje jeszcze przygotowanie do 
zawodu nauczyciela, lecz ma już co najmniej dwuletni okres pracy, legitymuje 
się przynajmniej dobrą oceną pracy dokonaną przez dyrektora szkoły (przed-
szkola), powinien w myśl art. 10 ust. 3a Karty Nauczyciela zostać zatrudniony 
na podstawie umowy o pracę na czas nieokreślony.

W przypadku nauczyciela religii ze stopniem awansu zawodowego nauczy-
ciela mianowanego lub dyplomowanego jego stosunek pracy powinien zostać 

33	 A. Mezglewski, dz. cyt., s. 39.
34	 Tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 986.
35	 Będzie to realizowanie co najmniej dziewięciu godzin dydaktycznych religii, w przypadku nauczy-

cieli religii obowiązujące ich pensum wynosi bowiem 18 godzin dydaktycznych, tak jak pozostałych 
nauczycieli przedmiotów ogólnokształcących.

36	 Istnieje możliwość skrócenia okresu pracy do dwóch lat i dziewięciu miesięcy w przypadku nauczy-
ciela ze stopniem naukowym lub prowadzącego uprzednio zajęcia w szkole za granicą. Zob. art. 9ca 
ust. 2 Karty Nauczyciela.



250

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

nawiązany co najmniej w drodze umowy na czas nieokreślony (bez względu 
na wymiar zatrudnienia), a  w  przypadku realizacji pełnego wymiaru zajęć 
(etat, co najmniej 18 godzin dydaktycznych) – na podstawie umowy poprzez 
mianowanie, zgodnie z dyspozycją art. 10 ust. 5 Karty Nauczyciela.

Niezależnie od powyższych regulacji, jeżeli taka konieczność wynika z or-
ganizacji nauczania lub potrzeby zastąpienia nieobecnego nauczyciela w pracy, 
nauczyciela religii, który ma stopień awansu zawodowego nauczyciela miano-
wanego lub dyplomowanego, można zatrudnić na podstawie umowy o pracę na 
czas określony (art. 10 ust. 7 Karty Nauczyciela). Zawarcie terminowej umowy 
o pracę wydaje się także uzasadnione, jeżeli wydane skierowanie do nauczania 
religii zostało dokonane terminowo.

Odrębnością w uprawnieniach nauczycielskich, poza szczególnym sposobem 
zatrudniania (skierowanie) i kończenia stosunku pracy (cofnięcie skierowania 
lub upływ okresu jego ważności), jest także ograniczenie w zakresie możliwości 
pełnienia przez nauczycieli religii funkcji wychowawcy klasy 37.

Podsumowanie

Pozycja nauczyciela religii w polskim systemie oświaty oraz w ramach prawa 
wyznaniowego jest zjawiskiem wieloaspektowym, wymagającym uwzględnienia 
zarówno regulacji prawnych, jak i specyficznych oczekiwań wynikających z roli, 
jaką odgrywa w  procesie edukacyjnym i  formacyjnym uczniów. Nauczyciel 
religii zobowiązany jest do realizacji zadań dydaktycznych, wychowawczych 
oraz opiekuńczych przewidzianych dla kadry pedagogicznej w polskich szko-
łach. Jednocześnie, jako osoba powołana do przekazywania wiedzy religijnej 
i doktryny, odpowiada za formację duchową uczniów zgodnie z zasadami i na-
uczaniem konkretnego Kościoła lub związku wyznaniowego. Taka podwójna 
rola nakłada na niego szczególną odpowiedzialność oraz wymaga spełnienia 
rygorystycznych kryteriów kwalifikacyjnych.

Zgodnie z polskim prawem oświatowym oraz porozumieniami zawieranymi 
między Rządem RP a poszczególnymi Kościołami i związkami wyznaniowy-
mi, nauczyciele religii zobowiązani są do posiadania określonych kwalifikacji 
pedagogicznych i teologicznych. Proces weryfikacji tych kompetencji obejmuje 
uzyskanie misji kanonicznej lub innego odpowiedniego skierowania, które po-
twierdza, że dana osoba nabyła niezbędną wiedzę, etykę zawodową oraz zdolność 
do reprezentowania wspólnoty religijnej w środowisku szkolnym. Skierowanie 
to, będące podstawą do zatrudnienia nauczyciela religii, podkreśla jego ścisły 

37	 Ograniczenie to jest wprost wyartykułowane w § 7 ust. 1 rozporządzenia w sprawie nauki religii.



251

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

związek z danym Kościołem lub związkiem wyznaniowym oraz uwypukla jego 
unikalną pozycję w systemie oświaty.

W kontekście obecnych wyzwań stojących przed edukacją religijną w Polsce 
istotnym problemem jest planowane obniżenie wymiaru godzin dydaktycz-
nych przeznaczonych na nauczanie religii. Redukcja godzin może prowadzić 
do ograniczenia możliwości przekazania pełnego programu nauczania oraz do 
destabilizacji zatrudnienia nauczycieli religii, szczególnie tych pracujących 
w  niepełnym wymiarze czasu pracy (niepełnym pensum). Problematyka ta 
wymaga szczegółowej analizy i  wdrożenia rozwiązań systemowych, które 
pozwolą na utrzymanie wysokiego poziomu edukacji religijnej oraz ochronę 
pozycji zawodowej nauczycieli religii. Ważne jest również uwzględnienie spe-
cyfiki pracy nauczyciela religii w projektowaniu polityki oświatowej, co może 
wpłynąć na zwiększenie stabilności i efektywności nauczania.

Rola nauczyciela religii w polskim systemie edukacji jest nie tylko odpowie-
dzialnym zadaniem dydaktycznym, ale także misją o charakterze duchowym 38. 
Wymaga to ścisłej współpracy instytucji państwowych i religijnych, aby zapewnić 
nauczycielom religii odpowiednie wsparcie, jasne regulacje prawne oraz warunki 
do skutecznego realizowania powierzonej im misji. W obliczu współczesnych 
przemian społecznych i edukacyjnych konieczne jest dalsze dostosowywanie 
rozwiązań legislacyjnych oraz organizacyjnych do dynamicznie zmieniających 
się potrzeb zarówno nauczycieli, jak i uczniów.

Bibliografia

Bednarz E., Nauczyciel katecheta wobec współczesnych wyzwań dydaktycznych 
i wychowawczych, „Rocznik Teologiczny” 2013, nr 1 (55), s. 273–287.

Główny Urząd Statystyczny, Rocznik Statystyczny Rzeczypospolitej Polskiej, Warszawa 2023.
Krukowski J., Konkordat polski – znaczenie i realizacja, Lublin 1999.
Mezglewski A., Skierowanie do nauczania religii, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 

2000, nr 1, s. 37–47.
Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o  katechi-

zacji, nr 113.
Warchałowski K., Szkolnictwo katolickie i  nauczanie religii w  szkołach publicz-

nych w  Konkordacie polskim z  1993 roku [w:] Konkordat Polski w  10 lat po 
ratyfikacji. Materiały z konferencji, red. J. Wroceński, H. Pietrzak, Warszawa 
2008, s. 151–176.

38	 Szerzej E. Bednarz, Nauczyciel katecheta wobec współczesnych wyzwań dydaktycznych i wychowawczych, 
„Rocznik Teologiczny” 2013, nr 1 (55), s. 273–287.



252

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

Akty prawne

Konkordat między Stolicą Apostolską i  Rzecząpospolitą Polską, podpisany 
w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. 1998 Nr 51 poz. 318.

Obwieszczenie Ministra Edukacji Narodowej z dnia 28 maja 2020 r. w sprawie 
ogłoszenia jednolitego tekstu rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej 
w sprawie warunków i sposobu organizowania nauki religii w publicznych 
przedszkolach i szkołach, Dz. U. z 2020 r. poz. 983.

Obwieszczenie Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego z dnia 29 września 
2023 r. w  sprawie ogłoszenia jednolitego tekstu rozporządzenia Ministra 
Kultury, Dziedzictwa Narodowego i  Sportu w  sprawie szczegółowych 
kwalifikacji wymaganych od nauczycieli szkół artystycznych i  placówek 
artystycznych, Dz. U. z 2023 r. poz. 2238.

Obwieszczenie Ministra Edukacji i Nauki z dnia 21 listopada 2023 r. w sprawie 
ogłoszenia jednolitego tekstu rozporządzenia Ministra Edukacji Narodowej 
w sprawie placówek doskonalenia nauczycieli, Dz. U. z 2023 r. poz. 2738.

Obwieszczenie Marszałka Sejmu Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 11 czerwca 
2024 r. w sprawie ogłoszenia jednolitego tekstu ustawy – Karta Nauczyciela, 
Dz. U. z 2024 r. poz. 986.

Porozumienie pomiędzy Zarządem Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego 
oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 13 lutego 1995 r. w sprawie kwa-
lifikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii, Dz. Urz. MEN 
z 1995 r. Nr 3 poz. 7.

Porozumienie pomiędzy Konferencją Episkopatu Polski oraz Ministrem Edukacji 
Narodowej z dnia 6 września 2000 r. w sprawie kwalifikacji wymaganych 
od nauczycieli religii, Dz. Urz. MEN Nr 4 poz. 20.

Porozumienie pomiędzy Aliansem Ewangelicznym w  Rzeczypospolitej Pol-
skiej oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 8 maja 2012 r. w sprawie 
kwalifikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii Kościołów 
zrzeszonych w Aliansie Ewangelicznym w Rzeczypospolitej Polskiej i z nim 
współpracujących, Dz. Urz. MEN z 2012 r. poz. 9.

Porozumienie pomiędzy Naczelną Radą Kościoła Zielonoświątkowego w Rze-
czypospolitej Polskiej oraz Ministrem Edukacji Narodowej z dnia 12 lipca 
2012 r. w sprawie kwalifikacji zawodowych wymaganych od nauczycieli religii, 
Dz. Urz. MEN z 2012 r. poz. 14.

Porozumienie pomiędzy Polską Radą Ekumeniczną oraz Ministrem Edukacji 
Narodowej z dnia 24 kwietnia 2013 r. w sprawie kwalifikacji zawodowych 
wymaganych od nauczycieli religii kościołów zrzeszonych w Polskiej Radzie 
Ekumenicznej, Dz. Urz. MEN z 2013 r. poz. 11.



253

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pozycja nauczyciela religiiw świetle wymagań kwalifikacyjnych… 

A
rt

y
k
u

ły

Porozumienie pomiędzy Zborem w Wodzisławiu Śląskim oraz Ministrem Edu-
kacji Narodowej z dnia 26 lutego 2015 r. w sprawie kwalifikacji zawodowych 
wymaganych od nauczycieli religii Zboru w Wodzisławiu Śląskim, Dz. Urz. 
MEN z 2015 r. poz. 12.

Porozumienie pomiędzy Konferencją Episkopatu Polski oraz Ministrem Eduka-
cji Narodowej z dnia 3 kwietnia 2019 r. w sprawie kwalifikacji zawodowych 
wymaganych od nauczycieli religii, Dz. Urz. MEN z 2019 r. poz. 9.

Rozporządzeniu Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego z dnia 26 maja 
2017 r. w sprawie typów szkół artystycznych publicznych i niepublicznych, 
Dz. U. z 2023 r. poz. 2547.

Rozporządzenie Ministra Edukacji i Nauki z dnia 14 września 2023 r. w sprawie 
szczegółowych kwalifikacji wymaganych od nauczycieli, Dz. U. z  2023  r. 
poz. 2102.

Rozporządzenie Ministra Edukacji z  dnia 26 lipca 2024 r. zmieniające roz-
porządzenie w  sprawie warunków i  sposobu organizowania nauki religii 
w publicznych przedszkolach i szkołach, Dz. U. z 2024 r. poz. 1158.

Ustawa z dnia 26 stycznia 1982 r. – Karta Nauczyciela, Dz. U. z 1982 r. Nr 3 poz. 19.

Orzecznictwo

Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Poznaniu z dnia 4 sierpnia 
2021 r., sygn. akt II SA/Po 855/20.

Streszczenie

Opracowanie analizuje regulacje prawne oraz wymagania dotyczące przygotowania 
teologicznego i pedagogicznego nauczycieli religii w polskich szkołach. W szczególności 
zostały w nim omówione zmiany wprowadzane przez porozumienia między Konferencją 
Episkopatu Polski a Ministrem Edukacji Narodowej, które określają kryteria kwalifika-
cyjne dla nauczycieli religii w różnych typach szkół. Porozumienie z 2019 roku precyzuje 
wymagania dotyczące nauczycieli religii w szkołach średnich i podstawowych. Artykuł 
podkreśla znaczenie odpowiedniego przygotowania nauczycieli religii  – zarówno 
w zakresie wiedzy teologicznej, jak i umiejętności pedagogicznych – dla skutecznej 
realizacji nauczania religii w szkołach. Autor wskazuje na konieczność dostosowania 
przepisów do zmieniającej się sytuacji społecznej i religijnej, podkreślając znaczenie 
jasno określonych standardów kompetencyjnych dla nauczycieli religii w Polsce.

Słowa kluczowe: szkoła, religia, nauczyciel, kwalifikacje



254

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Warchałowski

A
rt

y
k
u

ły

Summary

The position of the religion teacher in the light of 
the qualification requirements under ecclesiastical law 

and the Polish educational system

The study analyzes legal regulations and requirements concerning the theological 
and pedagogical preparation of religion teachers in Polish schools. In particular, it 
discusses the changes introduced by agreements between the Conference of the Polish 
Episcopate and the Minister of National Education, which specify qualification criteria 
for religion teachers in various types of schools. The agreement from 2019 clarifies 
the requirements for religion teachers in secondary and primary schools. The article 
emphasizes the importance of proper preparation of religion teachers, both in terms 
of theological knowledge and pedagogical skills, for effective religious education in 
schools. The author highlights the need to adapt regulations to changing social and 
religious circumstances, underscoring the importance of clearly defined competency 
standards for religion teachers in Poland.

Keywords: school, religion, teacher, qualifications



255

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Orzecznictwo

Jerzy Nikołajew*

Uniwersytet Rzeszowski

Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego 
w Krakowie z dnia 24 kwietnia 2018 r.  

sygn. akt I Aca 1217/17  1 (aprobująca)

I.

Europejska Konwencja Praw Człowieka w  art. 9 gwarantuje prawo do ma-
nifestowania religii w  każdych warunkach. Także w  Konstytucji RP z  dnia 
2 kwietnia 1997 r. wolność sumienia i religii rozciągnięta została na wszystkich 
i  na wszystkie miejsca bez wyjątku, w  tym na skazanych i  aresztantów oraz 
zakłady karne i  areszty śledcze. Uprawnienie gwarantowane konwencyjnie 
i konstytucyjnie mogą być jednakże ograniczane i np. w przypadku skazanych 
odbywających karę pozbawienia wolności bierze się pod uwagę przede wszystkim 
kwestie zapewnienia bezpieczeństwa i porządku w zakładzie karnym. Także 
uprawnienia o  charakterze religijnym więźniów, gwarantowane w  Kodeksie 
karnym wykonawczym (głównie art. 106 k.k.w.), winny być realizowane na 
podstawie tego kryterium, a także nie może naruszać praw i wolności innych 
osób, w tym przypadku współosadzonych.

Skazany D.A. (dalej: skazany lub powód albo D.A.) wniósł powództwo 
o  ochronę dóbr osobistych do sądu cywilnego w  związku z  szykanowaniem 
go przez dyrektora zakładu karnego i  zmuszaniem do zgolenia brody, którą 
ten zapuścił ze względów religijnych, i warunkowaniem otrzymywania innych 
zgód (przywilejów) dopiero po zgoleniu brody. Skazany uznał takie zachowanie 
dyrektora więzienia za nieuprawnioną ingerencję w  zakresie jego uprawnień 
religijnych, podczas kiedy pozwany (czyli dyrektor) konieczność zgolenia brody 
u skazanego tłumaczył wyłącznie względami higienicznymi oraz ewidencyjnymi 
(koniecznymi do ustalenia tożsamości osadzonych).

*	 ORCID 0000-0003-1505-9710, e-mail: jerzy-nikolajew@wp.pl
1	 Portal orzeczeń Sądu Apelacyjnego w Krakowie, orzeczenia.krakow.sa.gov.pl [dostęp: 20.06.2024].

255



256

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Jerzy Nikołajew

II.

Glosowane orzeczenie dotyczy bardzo istotnej kwestii swobodnego manifestowania 
religii także poprzez noszenie brody zgodnie z nakazami religijnymi w warunkach 
zakładu karnego. Problem ten, jakkolwiek podstawowy z punktu widzenia ochrony 
praw jednostkowych, jak i prawa do bezpieczeństwa w szerszym znaczeniu, nie był 
dotąd zbyt mocno eksponowany w orzecznictwie, także w literaturze. Zagadnienia 
dotyczące więźniów i możliwości ich praktykowania w warunkach zakładu karne-
go czy aresztu śledczego zostały już w wystarczającym zakresie opisane, jakkolwiek 

„prawo do brody religijnej” (tak nazwijmy je roboczo) zostało raczej pominięte.
Także w orzecznictwie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka trudno 

wyszukać takie orzeczenia, które wprost odnosiłyby się do kwestii ekspozy-
cji religii w  formie brody u  osób przebywających w  więzieniach. Podobnie 
judykatura krajowa jest tu najzwyczajniej uboga, co może świadczyć o  tym, 
że problem przeze mnie eksponowany nie jest znaczący, lub przeciwnie, że 
to skazani w obawie przed konsekwencjami ze strony Służby Więziennej nie 
skarżą przedmiotowych decyzji odmownych i nie roszczą sobie pretensji, tak-
że procesowych.

W przypadku D.A. – poza zagadnieniem, które z punktu widzenia założonej 
tezy do glosy o konieczności uwzględnienia ograniczeń typowo więziennych 
w realizacji praw religijnych skazanych – mocno wyeksponowany został przez 
powoda wniosek procesowy (żądanie zawarte w pozwie) o zasądzenie odpowied-
niej kwoty tytułem zadośćuczynienia. Domagał się on również „nakazania do-
konania wpisu w akta osobowe Dyrektora Zakładu Karnego w N. odpowiedniej 
adnotacji (o wyroku) ku przestrodze dla innych poniżających zasady religijne”.

Sąd Apelacyjny w Krakowie (dalej: Sąd) oddalił apelację złożoną od wyroku 
Sądu Okręgowego w Krakowie w części zasadniczej, a zaskarżony przez powo-
da wyrok zmienił jedynie w zakresie przyznanych kosztów za pomoc prawną 
udzieloną powodowi z  urzędu w  pierwszej instancji. Tym samym uznał, że 
ustalenia faktyczne i prawne sądu niższej instancji były dokonane prawidłowo.

III.

Komentowany wyrok zapadł na skutek apelacji wniesionej przez powoda od 
wyroku Sądu Okręgowego w Krakowie z dnia 16 maja 2017 r. sygn. akt I C 1619/17. 
W  części uzasadnieniowej pozwu skazany wskazał, że od lipca 2014 roku do 
dnia złożenia pozwu był szykanowany psychicznie i  szantażowany w sposób 
uwłaczający i niegodny. Nie mógł manifestować swojej przynależności religijnej 
do określonej wspólnoty wyznaniowej w formie noszenia brody odpowiednich 



257

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego w Krakowie…

rozmiarów (co najmniej na szerokość pięści). Przebywając w Areszcie Śledczym 
w K. uzyskał zgodę na zapuszczenie brody ze względów religijnych. Po przetrans-
portowaniu do Zakładu Karnego w N. zgoda udzielona w poprzednim zakładzie 
penitencjarnym nie była już respektowana, mimo że została dołączona do jego 
akt osobowych i wiedzę o tym otrzymał dyrektor Zakładu Karnego w N. Skazany 
skrócił brodę do minimalnych rozmiarów na jakie zezwalały mu reguły religijne 
(sunna), ale uczynił to wyłącznie na żądanie dyrektora, który zagroził mu, że w in-
nym wypadku wszystkie prośby skazanego będą rozpatrywane odmownie. Po 
skróceniu brody dyrektor dalej nie uwzględniał jego próśb, co według powoda do-
prowadziło do powstania u niego rozstroju zdrowia, depresji i problemów ze snem.

Powód zdaniem Sądu nie wskazał przynależności do konkretnej wspólnoty re-
ligijnej i dla jej określenia używał terminów typu „Kościół” lub „obrządek”, a po-
wołując się na zasady religijne (broda), odniósł się prawdopodobnie do islamskiej 
sunny, co w żaden sposób nie ułatwiło Sądowi jego identyfikacji religijnej, a fi-
nalnie zestawienia wymogów religijnych ze statusem wyznaniowym skazanego.

Strona pozwana, Skarb Państwa reprezentowany przez dyrektora Zakładu 
Karnego w  N., zastępowany przez Prokuratorię Generalną Skarbu Państwa, 
wniosła o oddalenie powództwa w całości i na uzasadnienie swojego stanowiska 
wskazała, że nie jest prawdą, jakoby noszenie brody znajdowało się w tradycji 
zasad czy nakazów obowiązujących w tej religii, na którą powoływał się powód. 
Skazany nie wykazał także, żeby składał zobowiązanie do takiego zachowania 
(śluby) w warunkach więzienia, gdyż musiał mieć świadomość obiektywnych 
trudności w  jego realizacji. Ponadto powód sam przyznał, że w  poprzedniej 
jednostce penitencjarnej miał trudności z utrzymaniem higieny, a nosząc brodę, 
musiał ją zgolić ze względu na zabrudzenie jej farbą. Zresztą obowiązek zachowa-
nia higieny osobistej więźniów to podstawowa zasada obowiązująca we wszyst-
kich zakładach penitencjarnych, a w opinii strony pozwanej broda u D.A. była 
zaniedbana higienicznie, a ten przebywał w celi wspólnej z innymi osadzonymi.

Skazany po przybyciu do Zakładu Karnego w N. został zapoznany w prawami i obo-
wiązkami oraz przepisami wydanymi przez dyrektora więzienia i miał świadomość 
tego, że zgoda na noszenie brody w poprzednim zakładzie może nie być zrealizowana 
w nowym miejscu. Sam skazany nie składał wniosku w tej sprawie po przybyciu do N., 
a na zdjęciu umieszczonym w karcie identyfikacyjnej powód nie miał brody ani zarostu.

IV.

I  w  tym miejscu należy odnieść się do drugiej przesłanki (poza względami 
higieny) dotyczącej konieczności identyfikacji personalnej skazanych i aresztan-
tów, i w takim kontekście nawiązać do fotografii umieszczonej na tzw. celówce 



258

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Jerzy Nikołajew

(określenie w gwarze stosowanej przez funkcjonariuszy i więźniów). Chodzi tu 
o kartę identyfikacyjną skazanych, która jest swoistym dowodem osobistym (ten 
prawdziwy na czas pobytu w zakładzie karnym lub areszcie śledczym deponowany 
jest w depozycie więziennym) i ma za zadanie odróżniać osadzonych pomiędzy 
sobą. Dokument ten ma istotne znaczenie podczas wykonywania wszystkich 
czynności ochronnych związanych z opuszczaniem przez skazanego celi więzien-
nej, oddziału mieszkalnego czy zakładu karnego i ma przede wszystkim ułatwiać 
identyfikację osób. Dlatego też poza danymi osobowymi i dotyczącymi aktualnie 
wykonywanej kary umieszcza się tam także zdjęcie wykonane przy przyjęciu 
skazanego w dziale ewidencyjnym zakładu, które następnie wraz z danymi oso-
bowymi jest wprowadzane do systemu ewidencji skazanych. Ma to o tyle prak-
tyczne przełożenie, że zdjęcie może być wykorzystane procesowo przez organy, 
np. policyjne, w celu ustalenia tożsamości sprawców czynów niedozwolonych 
umieszczonych w tej bazie danych. Stąd też konsekwentnie i do tego stosownie do 
art. 116a pkt 9 k.k.w. zdecydowano, że „skazanemu nie wolno zmieniać wyglądu 
zewnętrznego w sposób utrudniający identyfikację, w szczególności poprzez zgo-
lenie lub zapuszczenie przez skazanego włosów, brody lub wąsów albo zmianę ich 
koloru, chyba że uzyska na to zgodę dyrektora zakładu karnego”. I tego rodzaju 
postanowienie kodeksowe wydaje się dla adresata normy czytelnym przekazem.

V.

Sąd zauważył, że w istocie uzewnętrznianie religii może polegać na posiadaniu 
zarostu, ale powód nie wykazał tego, że został zmuszony do zgolenia brody, gdyż 
skrócił ją do granic określonych tradycją religijną. Nie przekonał też Sądu do tego, 
że działania administracji więziennej w N. (w tym przypadku jej szefa) motywo-
wane były względami religijnymi, a wyłącznie potrzebą zapewnienia higieny oso-
bistej skazanego (skazanych) i bezpieczeństwa związanego z koniecznością iden-
tyfikacji osadzonych. W uzasadnieniu wyroku słusznie zauważono, że pobyt w celi 
wieloosobowej o określonym metrażu oraz ograniczenia w dostępie do urządzeń 
sanitarnych w sposób wyraźny wymuszają na osadzonych respektowanie zasad 
higieny, gdyż zachowania przeciwne mogą doprowadzić do powstania zagrożenia 
sanitarnego i epidemiologicznego w oddziale mieszkalnym i całym więzieniu.

VI.

W wyroku z 2017 r. Sąd podniósł jeszcze jedną ważną kwestię dotyczącą upraw-
nień dyrektora więzienia, w sytuacji gdy ten może – w wypadkach uzasadnionych 



259

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego w Krakowie…

względami sanitarnymi lub zdrowotnymi albo poważnym zagrożeniem bezpie-
czeństwa – wstrzymać lub ograniczyć np. odprawianie nabożeństw czy udziela-
nie posług religijnych. I w tym przypadku stosowanie takich rygorystycznych 
przepisów może być (i  najczęściej jest) sprzeczne z  zasadami praktyk wielu 
religii, niemniej zrozumiała jest konieczność podporządkowania się takim nad-
zwyczajnym reżimom stosowanym okresowo. Widać tu też związek pomiędzy 
brakiem zachowania higieny (zaniedbana broda, ale wytłumaczona religijnie) 
a obowiązkiem (nie tylko uprawnieniem) dyrektora więzienia do wprowadzenia 
swego rodzaju stanu nadzwyczajnego w zakładzie karnym. Szczególnie w okresie 
pandemicznym łączenie względów higienicznych i  sanitarnych z  bezpieczeń-
stwem więzień skutkowało koniecznością wprowadzenia takich rozwiązań 
systemowych, które w  skrajnych przypadkach zupełnie izolowały skazanych 
od świata zewnętrznego i  uniemożliwiały posługi religijne w  tych miejscach 
przez co najmniej kilkanaście miesięcy.

VII.

Żądanie strony powodowej dotyczyło także ochrony jego dóbr osobistych 
(w zasadzie roszczenia dotyczyły głównie zadośćuczynienia z tytułu ich naru-
szenia). Sąd uznał, że żądanie dyrektora więzienia, ażeby skazany zgolił brodę 
nie stanowiło naruszenia jego dóbr osobistych gwarantowanych na podstawie 
Kodeksu cywilnego. Nie naruszono także dobra skazanego w  zakresie jego 
prawa do manifestacji religijnej, gdyż zachował zarost religijny, a brodę zgolił 
do rozmiarów, jakie dopuszczało jego wyznanie. W  ocenie strony pozwanej 
powód nie wykazał, by doszło do naruszenia jego dóbr osobistych, także nie 
udowodnił wysokości i intensywności ewentualnie doznanej przez niego krzyw-
dy. Jednocześnie nie wykazał, by ewentualny uszczerbek niematerialny z tym 
związany pozostawał w  adekwatnym związku przyczynowym z  działaniem 
strony pozwanej. Stąd i  nie udowodnił, że w  przedmiotowej sprawie zostały 
wypełnione te warunki, które dają możliwość zasądzenia na rzecz powoda 
jakiejkolwiek kwoty tytułem zadośćuczynienia.

W ocenie Sądu twierdzenie powoda o naruszeniu przez dyrektora zakładu 
karnego jego czci i godności było niewskazane, gdyż jak ten zauważył, powołując 
się na regulację z art. 30 Konstytucji RP, „godność człowieka stanowi dobro oso-
biste podlegające szczególnej ochronie jako źródło praw i wolności. Przejawia się 
ono w poczuciu własnej wartości i oczekiwania szacunku ze strony innych ludzi. 
Zwykle jej naruszenie polega na obrażaniu lub zniesławieniu osoby, ale może być 
skutkiem także innych zachowań, zwłaszcza prowadzących do dehumanizacji 
życia danej osoby. W  szczególności dotyczy to zachowań zmierzających do 



260

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Jerzy Nikołajew

poniżenia osoby lub jej dyskryminacji z uwagi na jej określone właściwości, do 
których zaliczyć należy przynależność do określonego wyznania”.

Sąd nie dał także wiary twierdzeniom powoda, że dyrektor zakładu karnego 
podejmował niekorzystne decyzje dla powoda motywowany chęcią zmuszenia go 
do zgolenia brody. Odczucia powoda w tym zakresie nie znalazły odzwiercied-
lenia w ustalonym przez Sąd stanie faktycznym i dlatego uznano, że sposób za-
chowania pozwanego nie miał żadnego związku z zakazem manifestowania przez 
powoda swojej religii w formie posiadania zwyczajowego zarostu. W uzasadnie-
niu Sąd zauważył nadto, że „do obowiązków dyrektora Zakładu Karnego i innych 
pracowników należy działanie w celu zapewnienia porządku w danej jednostce 
penitencjarnej, zgodnie z obowiązującym w nim porządkiem i regulaminem”.

VIII.

Kazus sądowy D.A. należy rozpatrywać w  szerszym kontekście żądań od-
szkodowawczych i zadośćuczynieniowych związanych z pobytem w zakładzie 
karnym lub areszcie śledczym. Trzeba zaznaczyć generalną zasadę, że dla 
przyjęcia odpowiedzialności Skarbu Państwa za działania Służby Więziennej 
konieczne jest kumulatywne wystąpienie przesłanek w  postaci wyrządzenia 
szkody osobie pozbawionej wolności, bezprawnego działania lub zaniechania 
przy wykonywaniu władzy publicznej i adekwatnego związku przyczynowego 
pomiędzy szkodą a niezgodną z prawem realizacją funkcji władzy przez Służbę 
Więzienną. W przypadku glosowanego wyroku Sąd słusznie oddalił żądania 
powodowe, gdyż okoliczności sprawy nie wskazywały na to, że tego typu 
przesłanki wystąpiły. Kazus D.A. potwierdził także i to, że z reguły roszczenia 
skazanych i aresztantów ograniczają się do zadośćuczynienia pieniężnego na 
rzecz samego pokrzywdzonego, a nie np. na cel społeczny. Jednocześnie zasady 
odpowiedzialności majątkowej funkcjonariuszy więziennictwa określone usta-
wowo w wystarczającym stopniu umożliwiają im prawidłowe wykonywanie obo-
wiązków służbowych bez obawy konieczności odpowiadania własnym mieniem 2.

Krzywda fizyczna i psychiczna skazanych odbywających karę pozbawienia 
najczęściej sprowadza się do ochrony życia, zdrowia, godności osobistej, zbyt 
małej powierzchni celi mieszkalnej, niewłaściwego oświetlenia i temperatury 
pomieszczeń więziennych, ograniczeń w kontakcie z bliskimi, w dostępie do 

2	 Ustawa z dnia 7 maja 1999 r. o odpowiedzialności majątkowej funkcjonariuszy Policji, Straży Gra-
nicznej, Straży Marszałkowskiej, Służby Celno-Skarbowej, Służby Ochrony Państwa, Państwowej 
Straży Pożarnej, Służby Więziennej, Agencji Bezpieczeństwa Wewnętrznego, Agencji Wywiadu, 
Służby Kontrwywiadu Wojskowego, Służby Wywiadu Wojskowego i Centralnego Biura Antyko-
rupcyjnego, tekst jedn. Dz. U. z 2018 r. poz. 2349.



261

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego w Krakowie…

kąpieli, jakości posiłków, przebywania w celi z palącymi, korzystania z praktyk 
i posług religijnych. Pośród tej kategorii roszczeń skazanych względem organów 
państwa na pierwszy plan wysuwają się pokrzywdzeni, których dobro, jakim 
jest zdrowie, zostało naruszone w  wyniku braku lub niewłaściwego leczenia 
cukrzyków, chorych na choroby krążenia i wieńcowe, a także ci, których zdro-
wie zostało naruszone poprzez działania innych osadzonych (uszkodzenia ciała, 
zgwałcenia i znęcanie się). Incydentalnie roszczenia osadzonych dotyczą odmo-
wy udzielenia zgód na posiadanie przedmiotów wyposażenia celi mieszkalnej 
lub ograniczania kontaktów z najbliższymi 3.

Natomiast ten segment spraw sądowych, który dotyczył D.A. (i szerzej wy-
znaniowych) nie należy do grupy roszczeń najczęściej artykułowanych przez 
skazanych, także w formie skarg składanych w trybie art. 7 k.k.w. Powództwa 
cywilne dotyczące utrudnień w realizacji prawa do wolności sumienia i religii 
skazanych i aresztantów dotyczą przede wszystkim wyżywienia religijnego, moż-
liwości korzystania z posług religijnych w więzieniu, kontaktów z duchownym 
własnego wyznania i praktyk religijnych islamskich i żydowskich, niekoniecznie 
związanych z ich religijnym wyżywieniem. Z kolei powództwa dotyczące mani-
festowania religijnego w formie zarostu religijnego więźniów to raczej znikoma 
część roszczeń skazanych, zdecydowanie mniejsza niż np. powództwa dotyczące 
stroju religijnego i fotografii identyfikacyjnych w więzieniu z nakryciem głowy 4.

Dlatego też zdecydowałem się w tym miejscu na zakreślenie jedynie ogólnego 
schematu problemu, a glosowane orzeczenie wydaje się właściwym materiałem 
poglądowym w sprawie tolerancji lub jej braku dla wymogów realizacji wszyst-
kich zaleceń wyznaniowych w miejscu o ograniczonym spektrum możliwości 
swobody praktykowania religijnego, czyli w więzieniu.

IX.

Żądanie strony powodowej dokonania wpisu w aktach osobowych dyrektora 
zakładu karnego odpowiedniej adnotacji (o  wyroku) ku przestrodze innych 

„poniżających” zasady religijne Sąd uznał za niezasadne i pozbawione podstaw 
prawnych, gdyż powodowi nie przysługiwało prawo do żądania jakiejkolwiek 
adnotacji w  aktach osobowych funkcjonariusza państwowego. Dokonanie 
zmian w aktach osobowych funkcjonariusza Służby Więziennej może odbyć 

3	 Zob. także T. Przesławski, Podstawy i zakres żądań odszkodowawczych związanych z pobytem w za-
kładzie karnym (areszcie śledczym), „Palestra” 2013, nr 7–8, s. 31–38.

4	 Zob. także J. Nikołajew, Wolność sumienia i religii z perspektywy skarg osób pozbawionych wolności 
w Polsce [w:] Wolność sumienia i religii osób pozbawionych wolności. Aspekty prawne i praktyczne, 
red. J. Nikołajew, K. Walczuk, Warszawa 2016, s. 377–402.



262

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Jerzy Nikołajew

się wyłącznie przez uprawnione podmioty (lub na ich wniosek), w tym prze-
łożonych służbowych. W  przypadku dokonania jakichkolwiek wpisów, ze 
względu na ich treść, szczególnie niekorzystną dla strony, byłoby to w istocie 
naruszeniem dóbr osobistych tego funkcjonariusza, czyli dyrektora więzienia, 
i to on miałby wówczas podstawy do ubiegania się o ochronę prawną na pod-
stawie art. 23 i 24 k.c.

W tym miejscu pojawia się także kwestia ochrony prawnej funkcjonariuszy 
państwowych przed roszczeniami innych osób z  tytułu wykonywania przez 
nich obowiązków na rzecz państwa. W tym zakresie należy odróżnić odpowie-
dzialność karną, dyscyplinarną i cywilną takich osób, w tym granice „parasola” 
państwa przed nieuprawnionymi żądaniami, szczególnie osób pozbawionych wol-
ności 5. Wysoce roszczeniowe postawy skazanych wobec organów wykonywania 
kary pozbawienia wolności (wymienionych w art. 2 k.k.w.) to przedmiot oceny 
organów sprawujących bezpośredni nadzór nad zakładami karnymi i aresztami 
śledczymi, czyli Okręgowych Inspektoratów Służby Więziennej i Centralnego 
Zarządu Służby Więziennej, a  także ministra sprawiedliwości działającego 
w  imieniu prezesa Rady Ministrów oraz służb i organów kontrolujących spo-
sób przestrzegania praw obywatelskich, w tym prawa do zachowania zdrowia, 
odpowiednich warunków bytowych i socjalnych.

X.

Reasumując, należy wskazać, że kluczowym problemem jurydycznym, przed 
którym stanął Sąd, rozstrzygając powództwo D.A., była kwestia dotycząca tego, 
czy nakaz dyrektora więzienia dotyczący zgolenia brody noszonej przez skaza-
nego przebywającego w warunkach więziennych był nieuprawnioną ingerencją 
w jego prawo do manifestowania w ten sposób swojej przynależności religijnej, 
i czy w ten sposób dobro osobiste skazanego zostało naruszone. Z takim pozwem 
skazany zwrócił się do sądu okręgowego.

Sąd apelacyjny, jako sąd drugiej instancji, utrzymał w mocy orzeczenie sądu 
niższego rzędu, oddalające powództwo jako nieuprawnione. Sąd słusznie też 
zauważył, że D.A. nie był uprawniony do tego, żeby żądać dokonania wpisu 
przez Sąd do akt osobowych dyrektora więzienia dotyczącego tego, że ten poniża 
zasady religijne. Jednak osią całego glosowanego orzeczenia było odpowiedź 
na pytanie, czy dyrektor więzienia może domagać się od osadzonego takiego 
zachowania, które należy do jego obowiązków (czyli zachowania higieny i pod-
dania się czynnościom umożliwiającym identyfikację skazanego).

5	 Zob. M. Mazuryk, M. Zoń, Służba Więzienna. Komentarz, Warszawa 2014, s. 471–472.



263

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

O
rz

e
cz

n
ic

tw
o

Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego w Krakowie…

Tak postawione pytanie jest retoryczne. Obowiązkiem dyrektora jednostki 
penitencjarnej jest zapewnienie bezpieczeństwa jednostkowego i zbiorowego 
wszystkich osób przebywających na terenie jego zakładu (także pracowników, 
interesantów i odwiedzających). Nie może więc dopuścić do sytuacji sabotowania 
zasad bezpieczeństwa określonych nawet przez siebie w porządkach i regulami-
nach więziennych. Dotyczy to nie tylko zasad higieny, ruchu i ewidencji skaza-
nych, ale także kwestii związanych z realizowaniem uprawnień wolnościowych, 
w  tym wolności religijnej. I  na koniec, trzeba zauważyć, że prawa i  wolności 
religijne określone w  art. 106 k.k.w. zostały opisane dość szeroko. Najpierw 
ustawodawca odniósł się do praktyk i posług religijnych, a dalej uszczegółowił 
ich charakter w  sposób egzemplaryczny, nie wymienił jednak wprost możli-
wości ekspozycji swojej religii poprzez zarost religijny, ale wcale nie był do 
tego zobligowany, gdyż wynikało to z norm konwencyjnych, np. art. 9 EKPC 6.

Glosowany wyrok wydaje się właściwym kierunkowskazem dla zapewnienia 
bezpieczeństwa w zakładach karnych i aresztach śledczych. Wolność religijna 
skazanych jako dobro i wartość samoistna podlegać jednak musi ograniczeniom, 
które związane są porządkiem i bezpieczeństwem tych miejsc. Limitowanie tego 
typu praw to nie tylko uprawnienie ustawodawcy (k.k.w.), ale także wymóg 
ustrojodawcy, dla którego bezpieczeństwo i porządek wydają się bezkonkuren-
cyjne względem innych zasad. Dlatego skazani nie mogą rościć sobie praw do 
ingerencji w tym zakresie, gdyż to nie oni zostali zobowiązani do zapewnienia 
bezpieczeństwa w  miejscach przymusowego pobytu izolacyjnego. Mogą, co 
prawda, korzystać ze swoich wolności, także eksponować zarost uzasadniony 
religijnie, ale nie powinni żądać takiego ich traktowania, które byłoby sprzeczne 
z ustalonymi zasadami bezpiecznego więzienia. Stąd też wyrok z 2017 roku ko-
mentowany w tym miejscu należy przyjąć z aprobatą, nawet wtedy, gdy wyraźnie 
nie odpowiada on jednostkowym oczekiwaniom skazanych.

6	 W art. 106 § 1 k.k.w. ustawodawca zdecydował, że „skazany ma prawo do wykonywania praktyk 
religijnych i korzystania z posług religijnych oraz bezpośredniego uczestnictwa w nabożeństwach 
odprawianych w zakładzie karnym w dni świąteczne i słuchania nabożeństw transmitowanych 
przez środki masowego przekazu, a także do posiadania niezbędnych w tym celu książek, pism 
i przedmiotów”. W drugim paragrafie tego samego przepisu postanowiono, że „skazany ma 
prawo do uczestniczenia w prowadzonym w zakładzie karnym nauczaniu religii, brania udziału 
w działalności charytatywnej i społecznej kościoła lub innego związku wyznaniowego, a także do 
spotkań indywidualnych z duchownym kościoła lub związku wyznaniowego, do którego należy; 
duchowni ci mogą odwiedzać skazanych w pomieszczeniach, w których przebywają”. Dodatkowa 
klauzula „spinająca” te uprawnienia, w sposób jednak je ograniczający, została zawarta w art. 106 
§ 3 k.k.w. w formie takiej, że „korzystanie z wolności religijnej nie może naruszać zasad tolerancji 
ani zakłócać ustalonego porządku w zakładzie karnym” (Ustawa z dnia 6 czerwca 1997 r. – Kodeks 
karny wykonawczy, tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 706).





265

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinie prawne

Paweł Borecki

Tadeusz J. Zieliński

Opinia prawna w sprawie aktualnego 
statusu prawnego Muftiego Muzułmańskiego 

Związku Religijnego w RP

I. Tezy wybrane

Współcześnie położenie prawne Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rze-
czypospolitej Polskiej (dalej: MZR w  RP) jest zawiłe, znamionuje je wręcz 
pewien chaos. W szczególności nieoczywisty jest status lidera Związku – Muf-
tiego Muzułmańskiego w Rzeczypospolitej Polskiej. Ten stan rzeczy to głównie 
rezultat działań i zaniechań po 1989 roku polskich władz państwowych różnych 
rodzajów i  szczebli, w  konsekwencji centralnej administracji wyznaniowej, 
a także ambicji przywódczych i majątkowych niektórych liderów MZR w RP, 
przede wszystkim Tomasza Miśkiewicza. Polityka państwa wobec rodzimych, 
polskich muzułmanów nosi znamiona woluntarystycznej.

Szczegółowy akt ustawodawczy, mający być podstawą działalności MZR 
w RP – Ustawa z dnia 21 kwietnia 1936 roku o stosunku Państwa do Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 30 poz. 240 
ze zm.; dalej: u.s.p.m.z.r.)  – choć formalnie nadal obowiązuje, to w  szeregu 
swoich postanowień jest wyraźnie niezgodny z Konstytucją RP z 2 kwietnia 
1997 roku (Dz. U. Nr 78 poz. 483 ze zm.), zwłaszcza z jej głównymi klauzulami 
wyznaniowymi (art. 25 i  53). Niektóre istotne przepisy ustawy z  21 kwietnia 
1936 roku nie mogą być stosowane z przyczyn obiektywnych – zmiany granic 
państwa po 1944 roku. Ten akt powinien być pilnie zasadniczo znowelizowany 
albo zastąpiony przez nową ustawę o stosunku państwa do MZR w RP, zgodną co 
do trybu ustanowienia oraz treści z wymogami Konstytucji RP oraz międzyna-
rodowymi zobowiązaniami Polski w zakresie ochrony wolności i praw człowieka.

Jak można się zorientować, ustawa z 21 kwietnia 1936 roku nie odpowiada 
aspiracjom większości członków MZR w RP, skłaniającym się ku rozwiązaniom 
egalitarnym i wspólnotowym. Przedwojenny historyczny ustawodawca, współ-
działając wówczas z muftim Jakubem Szynkiewiczem, w dużej mierze narzucił 
akt z 1936 roku MZR w RP. Odpowiadało to bieżącym interesom politycznym 

265



266

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

ówczesnego autorytarnego reżimu sanacyjnego oraz partykularnym aspira-
cjom Jakuba Szynkiewicza. Ustawa z 1936 roku w istotnej mierze dokonywała 
recepcji postanowień dawnej rosyjskiej ustawy dotyczącej „wyznań obcych”, 
obowiązującej w absolutystycznym państwie carskim.

Historia MZR w  RP dowodzi, że model jednoosobowego kierownictwa 
Związkiem się nie sprawdził. Na skutek obowiązywania ustawy z  1 kwietnia 
1936 roku MZR w RP i jego wyznawcy w istotnej mierze traktowani są przed-
miotowo i instrumentalnie przez jego każdoczesnego lidera.

Tomasz Miśkiewicz w 2004 roku został wybrany na stanowisko Muftiego 
Muzułmańskiego w Rzeczypospolitej Polskiej z naruszeniem szeregu istotnych, 
bezwzględnie obowiązujących postanowień ustawy z 21 kwietnia 1936 roku do-
tyczących kwalifikacji kandydata na urząd muftiego i trybu obsady tego urzędu. 
Według posiadanych danych Tomasz Miśkiewicz nie uzyskał zarazem dyspensy 
(zwolnienia) ze strony ministra właściwego do spraw wyznań religijnych od 
konieczności spełnienia osobistych wymogów ustawowych. Jego wybór na 
stanowisko należy zatem uznać za nieważny i prawnie bezskuteczny.

W 2012 roku, a definitywnie w 2016 roku, Tomasz Miśkiewicz utracił także 
mandat społeczny ze strony wyznawców MZR w RP do sprawowania urzędu 
muftiego w Związku. Zgodnie z prawidłowo, kompleksowo zrekonstruowanym 
stanem prawnym muftim w MZR w RP jest Janusz Aleksandrowicz. Został on 
wybrany zgodnie z  postanowieniami obowiązującego w  tym zakresie prawa, 
a  zwłaszcza zgodnie z  przepisami rzeczonej ustawy z  21 kwietnia 1936 roku, 
dającymi się obiektywnie zastosować.

Zaświadczenie z 31 stycznia 2013 roku, wystawione przez dyrektora Departa-
mentu Wyznań Religijnych oraz Mniejszości Narodowościowych i Etnicznych 
ówczesnego MAiC (pismo znak: DWRMNiE-6734-I-w2013/HK), stwierdza-
jące, że Tomasz Miśkiewicz jest muftim oraz przewodniczącym Najwyższego 
Kolegium Muzułmańskiego powinno być wyeliminowane z obrotu prawnego 
jako wprowadzające w  błąd osoby trzecie działające w  dobrej wierze, w  tym 
organy władzy publicznej.

Współcześnie Tomasz Miśkiewicz uzurpuje sobie stanowisko muftiego 
w MZR. Nie ma on do przypisywania sobie tej funkcji dostatecznych podstaw 
prawnych oraz mandatu społecznego. Bazuje natomiast w istocie przede wszyst-
kim na woluntarystycznym uznaniu ze strony naczelnych władz państwowych. 
Taki stan jest sprzeczny z  konstytucyjną zasadą niezależności związków wy-
znaniowych od państwa w swoim zakresie (art. 25 ust. 3 Konstytucji RP) oraz 
zbiorową wolnością religijną (art. 53 ust. 1 i  2 Konstytucji RP). O  pełnieniu 
funkcji lidera w  związku wyznaniowym powinna rozstrzygać wola samych 
jego członków (wyznawców), a  nie uznanie organów władzy lub administra-
cji państwowej.



267

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna w sprawie aktualnego statusu prawnego…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Należy przyjąć, iż władze Rzeczypospolitej Polskiej powinny w szczególny 
sposób chronić i doceniać istnienie na terytorium Polski historycznej, rodzimej, 
zeuropeizowanej wersji islamu sunnickiego szkoły hanafickiej – wersji, której 
inkulturacja dokonała się pomyślnie już dawno w naszym kraju. Organizacyjnym 
nośnikiem takiej odmiany religii muzułmańskiej jest Muzułmański Związek 
Religijny w RP, reprezentowany przez swoje legalne, mające poparcie wyznawców 
organy władzy. To najstarszy i wciąż największy oficjalnie działający w Polsce 
islamski związek wyznaniowy.

II. Stan sprawy – niektóre aspekty

Tomasz Miśkiewicz, urodzony 7 lipca 1977 roku, 20 marca 2004 roku został 
wybrany na stanowisko muftiego muzułmańskiego oraz przewodniczącego 
Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego podczas XV Kongresu Muzułmań-
skiego Związku Religijnego w RP. Był to pierwszy wybór muftiego w MZR od 
czasu śmierci Jakuba Szynkiewicza 1 listopada 1966 roku. W momencie wyboru 
Tomasz Miśkiewicz nie miał ukończonych 27 lat, a  także uznanego w Polsce 
wyższego wykształcenia  – ani w  zakresie teologii, ani języków wschodnich. 
Ukończył jedynie studia licencjackie z zakresu prawa muzułmańskiego w Arabii 
Saudyjskiej. Podczas wyborów był jedynym kandydatem. Departament Wyznań 
oraz Mniejszości Narodowościowych i Etnicznych MSWiA potwierdził jednak 
9 lipca 2004 roku odbiór powiadomienia o elekcji dokonanej przez MZR w RP. 
W 2009 roku MZR uchwalił w pełni samodzielnie swój nowy statut. Akt ten 
został poddany nowelizacji w 2014 roku.

W dniach 17–18 listopada 2012 roku obradował XVIII Kongres MZR. Tomasz 
Miśkiewicz nie został wówczas, mimo kolejnych dwóch głosowań, wybrany na 
kolejną kadencję muftiego, a także na stanowisko przewodniczącego Najwyższe-
go Kolegium Muzułmańskiego. Przestał w ogóle pełnić jakiekolwiek funkcje we 
władzach centralnych MZR w RP. Pozostał mu tylko tytuł Muftiego RP. Tytuł 
ten nie jest przewidziany we wciąż obowiązującej Ustawie z dnia 21 kwietnia 
1936 roku o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP. 
Pomimo tego Tomasz Miśkiewicz 31 stycznia 2013 roku uzyskał zaświadczenie 
do ówczesnego Dyrektora Departamentu Wyznań oraz Mniejszości Narodo-
wościowych i  Etnicznych w  Ministerstwie Administracji i  Cyfryzacji Józefa 
Różańskiego, że jest muftim oraz przewodniczącym Najwyższego Kolegium 
Muzułmańskiego (pismo znak: DWRMNiE-6734-I-w2013/HK).

Od 2016 roku, w związku z narastającym konfliktem w ramach MZR w RP, 
legalność wyboru Tomasza Miśkiewicza na stanowisko muftiego muzułmańskie-
go zaczęła być kwestionowana. Zwracano uwagę, iż zainteresowany w momencie 



268

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

wyboru nie ukończył 40 lat oraz że wyboru dokonał kolejny, zwyczajny kon-
gres MZR w RP, nie zaś specjalnie do tego przewidziany Wszechpolski Kongres 
Elekcyjny Muzułmański. We wrześniu 2016 roku zwołano Najwyższe Kolegium 
Muzułmańskie, które podjęło uchwałę, że wybór Tomasza Miśkiewicza na stano-
wisko muftiego dokonany w 2004 roku był nieważny. 15 października 2016 roku 
zwołano w  Kruszynianach Wszechpolski Kongres Elekcyjny Muzułmański 
i wybrano nowego muftiego – Janusza Aleksandrowicza. O wyborze nowego 
muftiego MZR w  RP poinformował Ministra Spraw Wewnętrznych i  Admi-
nistracji, jako współcześnie ministra właściwego do spraw wyznań religijnych.

Tomasz Miśkiewicz niezwłocznie wysłał do właściwego ministra sprzeciw. 
Resort właściwy do spraw wyznań religijnych ponownie opowiedział się po jego 
stronie. 17 lipca 2017 roku wydał zaświadczenie, że muftim jest Tomasz Miśkie-
wicz. Postanowieniem z 20 lipca 2017 roku Minister Spraw Wewnętrznych i Ad-
ministracji odmówił wszczęcia postępowania w sprawie przyjęcia Powiadomienia 
Janusza Aleksandrowicza z dnia 25 kwietnia 2017 r. o zmianie na stanowisku 
Muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego w Rzeczypospolitej Polskiej. 
Kompetentne najwyższe organy administracji państwowej w Rzeczypospolitej 
Polskiej wciąż uznają za muftiego muzułmańskiego MZR Tomasza Miśkiewicza.

Należy zwrócić uwagę, że Sąd Najwyższy oraz sądy administracyjne w istocie 
rzeczy uchyliły się od rozstrzygnięcia sporu na tle obsady stanowiska muftiego 
w MZR w RP. SN w postanowieniu z dnia 12 maja 2016 r. (sygn. akt IV CSK 529/15) 
oddalił skargę kasacyjną. Stwierdził niedopuszczalność drogi sądowej w sprawie 
o stwierdzenie ważności uchwały Kościoła lub innego związku wyznaniowego 
dotyczącej obsady funkcji w tym Kościele lub związku. Owo orzeczenie SN ba-
zowało na postanowieniu Trybunału Konstytucyjnego z dnia 18 lutego 2015 roku 
(sygn. akt P 48/13). Judykat ów potwierdził obowiązywanie ustawy z 21 kwiet-
nia 1936 roku o stosunku państwa do MZR w RP. W sumie skutkowało to na-
stępne postanowieniem Sądu Najwyższego z dnia 14 grudnia 2018 roku (sygn. akt 
I CZ 109/18) oraz orzecznictwem sądów administracyjnych, tj. wojewódzkich 
sądów administracyjnych oraz Naczelnego Sądu Administracyjnego.

III. Stan prawny – konstytucyjny i ustawowy

Konstytucja jest najwyższym prawem Rzeczypospolitej Polskiej. Jej przepisy 
stosuje się bezpośrednio, chyba że sama Konstytucja stanowi inaczej (zob. art. 8 
ust. 1 i 2 Konstytucji RP). Spośród postanowień współczesnej polskiej ustawy 
zasadniczej dla oceny aktualnego statusu prawnego muftiego Muzułmańskie-
go Związku Religijnego w RP za najbardziej adekwatne należy uznać: art. 25, 
zwłaszcza ust. 3, oraz art. 53 ust. 1 i 2. Z przepisów tych wynikają odpowiednio 



269

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna w sprawie aktualnego statusu prawnego…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

niektóre fundamentalne zasady stosunków wyznaniowych we współczesnej 
Polsce, w tym zasady odniesień między państwem a związkami wyznaniowy-
mi – zasada poszanowania przez państwo niezależności i autonomii związków 
wyznaniowych w swoim zakresie oraz zasada wolności religijnej w wymiarze 
indywidualnym i kolektywnym.

Zasada niezależności związków wyznaniowych od państwa oznacza w szcze-
gólności, że samodzielnie decydują one o ustanowieniu i obsadzie swoich władz 
(organów), bez ingerencji ze strony organów państwowych. Konfesje czynią 
to na podstawie własnych, samodzielnie ustanawianych i  ewentualnie zmie-
nianych praw wewnętrznych. Zgodnie z zasadą poszanowania przez państwo 
autonomii związków wyznaniowych organy państwowe nie są kompetentne do 
nadawania, zatwierdzania czy zmiany aktów prawa wewnętrznego związków 
wyznaniowych ani do sankcjonowania naruszeń tegoż prawa. Zgodnie z zasa-
dą wolności religijnej w wymiarze kolektywnym o obsadzie władz (organów) 
związku wyznaniowego winni decydować swobodnie sami wyznawcy danej 
konfesji, a nie organy państwowe. To wola wyznawców jest rozstrzygająca.

Przy analizie zagadnienia aktualnego statusu muftiego MZR wśród adekwat-
nych wzorców konstytucyjnych należy uwzględnić także m.in. zasadę legalizmu, 
wyrażoną w art. 7 Konstytucji RP, zgodnie z którą organy władzy publicznej 
działają na podstawie i w granicach prawa.

Z  przepisami wyznaniowymi Konstytucji RP zasadniczo zgodna jest 
podstawowa polska ustawa wyznaniowa, wciąż obowiązująca Ustawa z  dnia 
17  maja  1989 roku o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania (tekst jedn. 
Dz. U. z 2023 r. poz. 265). Jest to ustawa wykonawcza do postanowień konfesyj-
nych Konstytucji RP. Artykuł 11 ust. 1 tej regulacji stanowi, że Kościoły i inne 
związki wyznaniowe są niezależne od państwa przy wykonywaniu swoich funkcji 
religijnych. Szczegółowe gwarancje dla niezależności wspólnot konfesyjnych 
zawiera art. 19, zawarty w rozdziale 2 tej ustawy.

Zgodnie z jej ust. 1 Kościoły i inne związki wyznaniowe na zasadach równo-
uprawnienia korzystają ze swobody pełnienia funkcji religijnych. Jak stanowi 
art. 19 ust. 2 analizowanego aktu, wypełniając funkcje religijne, Kościoły i inne 
związki wyznaniowe mogą w  szczególności: rządzić się w  swoich sprawach 
własnym prawem, swobodnie wykonywać władzę duchowną oraz zarządzać 
swoimi sprawami (pkt 4), a  także ustanawiać, kształcić i zatrudniać duchow-
nych (pkt 5). Zgodnie z art. 18 ust. 2 w zw. z ust. 1 omawianej ustawy przepisy 
rozdziału 2 określające uprawnienia Kościołów i innych związków wyznanio-
wych mają zastosowanie także do Kościołów i innych związków wyznaniowych 
o  ustawowo uregulowanej sytuacji wówczas, gdy odrębne ustawy regulujące 
ich sytuację prawną i majątkową (tzw. ustawy indywidualne) nie przewidują 
takich uprawnień.



270

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Szczególnym aktem ustawodawczym, mającym zastosowanie do oceny aktu-
alnego statusu prawnego muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP, 
jest powoływana już u.s.p.m.z.r. Akt ten został ustanowiony w zupełnie odmien-
nym stanie konstytucyjnym w sferze stosunków wyznaniowych niż istniejący 
obecnie w Polsce pod rządami Konstytucji RP. W okresie międzywojennym, 
przede wszystkim na podstawie odpowiednich postanowień Ustawy konstytu-
cyjnej z dnia 17 marca 1921 roku, utrzymywał się system zwierzchnictwa państwa 
nad Kościołami i  innymi związkami wyznaniowymi (zob. art. 110–116). Jego 
konsekwencją było przyznanie organom państwowym różnego szczebla istotnych 
uprawnień nadzorczych wobec wspólnot wyznaniowych, szczególnie wobec 
związków wyznaniowych mniejszości konfesyjnych. Umożliwiało to państwu 
ograniczanie wewnętrznej niezależności oraz autonomii wspólnot konfesyjnych.

Dowodem normatywnym funkcjonowania w  latach 1918–1939 w  Polsce 
systemu zwierzchnictwa jest także u.s.p.m.z.r. Akt ten został ustanowiony po 
śmierci Józefa Piłsudskiego w  1935 roku, tzn. w  okresie wyraźnego nasilania 
się tendencji autorytarnych, nacjonalistycznych i  militarystycznych w  łonie 
ówczesnego obozu rządzącego (tzw. sanacji), a w konsekwencji w ówczesnym 
państwie polskim. Wyrazem tego stał się, przewidziany we wspomnianej usta-
wie, rozbudowany system prawnych instrumentów nadzoru ze strony organów 
państwowych różnego szczebla nad Muzułmańskim Związkiem Religijnym, 
jego gminami, majątkiem, duchowieństwem itd.

Ustawodawca w  dużej mierze arbitralnie wprowadził autorytarny model 
kierownictwa w MZR, powierzając kierownictwo Związkiem i jego reprezen-
tację muftiemu. Nastąpiło to wbrew stanowisku wyłonionej jeszcze w 1925 roku 
przez sam MZR Komisji Prawniczej. Wydaje się, że odpowiednie postanowienia 
u.s.p.m.z.r. przygotowywane były pod kątem konkretnego lidera, akceptowanego 
przez władze państwowe – Jakuba Szynkiewicza, muftiego MZR w RP. O treści 
projektu ustawy decydował ówczesny mufti Jakub Szynkiewicz oraz strona 
rządowa. Postanowienia u.s.p.m.z.r. wzorowane były w dużym stopniu, choć 
z pewnymi modyfikacjami, na odpowiednich regulacjach zawartych w ustawie 

„wyznań obcych”, obowiązującej w  absolutystycznej, carskiej Rosji. W  związ-
ku z tym członkowie Komisji Prawniczej kwestionowali zgodność tej ustawy 
z ówczesną Konstytucją RP.

W pełni uzasadnione jest zatem pytanie, czy i ewentualnie w jakim zakresie 
postanowienia u.s.p.m.z.r. nie wygasły na skutek tzw. desuetudo (odwyknienia) 
po wejściu w życie Konstytucji RP, czyli po 17 października 1997 roku.

Obecna polska Konstytucja statuuje zasadniczo odmienny system relacji 
między państwem a wspólnotami wyznaniowymi. System opiera się na wolności 
sumienia i wyznania (religii) jako przyrodzonej swobodzie przysługującej każde-
mu człowiekowi. Przedstawiając złożoną rzeczywistość normatywną w sposób 



271

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna w sprawie aktualnego statusu prawnego…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

hasłowy, można go określić jako system tzw. przyjaznego rozdziału państwa 
i związków wyznaniowych. W owym systemie państwo może wkraczać w sferę 
wewnętrzną związków wyznaniowych tylko na zasadach przewidzianych w samej 
Konstytucji RP oraz ratyfikowanych umowach międzynarodowych, szczególnie 
tych dotyczących wolności i praw człowieka, ponadto w wydanych w zgodzie 
z nimi ustawach zwykłych. W systemie przysługują, generalnie rzecz ujmując, 
jedynie uprawnienia kontrolne. Można stwierdzić, że ustawa z  1936 roku nie 
odpowiada aspiracjom współczesnych członków MZR w  RP. Kontestują oni 
scentralizowany, autorytarny model kierowania Związkiem przez muftiego, 
przewidziany we wspomnianym akcie. Ustawa z 21 kwietnia 1936 roku powinna 
być zasadniczo znowelizowana, względnie zastąpiona nową regulacją, zgodną co 
do treści, formy oraz trybu ustanowienia ze współczesnymi, konstytucyjnymi 
normami stosunków wyznaniowych w Polsce, tymczasem dotychczas nie zo-
stała jednak formalnie uchylona. Nie została także stwierdzona przez Trybunał 
Konstytucyjny jej niekonstytucyjność – zarówno generalnie, jak i w zakresie 
poszczególnych postanowień.

Warto zauważyć, iż jako akt prawny wciąż obowiązujący podają rzeczoną 
ustawę wiodące bazy informacji prawnej zarówno państwowe (np. ISAP), jak 
i prywatne (np. LEX czy Legalis). Należy zatem przestrzegać przepisów tego 
aktu, o  ile jest to obiektywnie możliwe i  nie koliduje z  postanowieniami ak-
tualnej polskiej ustawy zasadniczej. Ten obowiązek ciąży także na członkach 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP, jego władzach, a przede wszystkim 
na organach władzy RP.

Zgodnie z art. 6 ust. 2 u.s.p.m.z.r. kandydatami na urząd muftiego w MZR 
w RP mogą być jedynie osoby, z których każda spełnia łącznie następujące wa-
runki: obywatelstwo polskie, znajomość języka polskiego w słowie (w mowie) 
i piśmie, ukończonych lat 40, ukończone wyższe studia teologiczne lub w zakresie 
języków wschodnich oraz nieskazitelność obywatelska. W przypadku kryterium 
wyższego wykształcenia teologicznego lub językowego kandydat winien wyle-
gitymować się dyplomem ukończenia wyższej uczelni polskiej lub zagranicznej, 
uznawanym w Polsce, względnie nostryfikowanym. Obecnie Rzeczpospolita 
Polska nie ma obowiązującej umowy z Królestwem Arabii Saudyjskiej ws. wza-
jemnego uznawania tytułów i stopni naukowych.

W  myśl ust. 3 art. 6 przywołanej ustawy z  1936 roku w  zasługujących na 
szczególne uwzględnienie przypadkach minister właściwy do spraw wyznań 
religijnych (obecnie jest nim minister spraw wewnętrznych i  administracji) 
jako następca prawny (kompetencyjny) przedwojennego ministra wyznań 
religijnych i oświecenia publicznego, może udzielić dyspensy (zwolnienia) od 
każdego z wymienionych wymogów, z wyjątkiem niedookreślonego warunku 

„nieskazitelności obywatelskiej”. Dyspensy (zwolnienia) od wymogu spełnienia 



272

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

pewnych kryteriów przez kandydata na muftiego ze strony właściwego ministra 
nie można jednak domniemywać. Stanowi ona bowiem wyjątek od powszechnie 
obowiązujących warunków określonych ustawowo. Zwolnienie musi być wyraźne 
i dla celów dowodowych powinno być udzielone w formie pisemnej. Minister 
winien wskazać, któremu kandydatowi udziela dyspensy od jakiego wymogu 
ustawowego. Dyspensa może być udzielona tylko w wyjątkowych, szczególnie 
uzasadnionych przypadkach, np. takich jak: wojna, zasadnicza zmiana granic 
państwa, przesiedlenia ludności, gruntowna zmiana struktury członkowskiej 
Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP, epidemia czy realne zagrożenie 
terroryzmem. Zwolnienie nie może być zupełnie arbitralne  – powinno być 
uzasadnione merytorycznie i  prawnie. Dyspensa będzie bowiem podlegała 
ewentualnej kontroli ze strony sądów administracyjnych.

Ze względu na doniosłość wyboru muftiego dla Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w RP, zwłaszcza z uwagi na zadania i kompetencje muftiego w MZR 
oraz w odniesieniu do muzułmańskich gmin wyznaniowych skupionych w Związ-
ku, u.s.p.m.z.r. przewiduje specjalną procedurę obsady wspomnianej godności. 
Do jej dokonania nie jest uprawniony zwyczajny, odbywający się periodycznie 
Wszechpolski Kongres Muzułmański (Zjazd MZR), a jedynie zwołany wyłącz-
nie w celu wyboru muftiego Wszechpolski Kongres Elekcyjny Muzułmański. 
Mufti jest wybierany spośród kandydatów przedstawionych przez Najwyższe 
Kolegium Muzułmańskie. Kandydatów powinno być zatem co najmniej dwóch 
(zob. art. 6 ust. 1). Dla dokonania wyboru muftiego Najwyższe Kolegium Mu-
zułmańskie zwołuje Kongres Elekcyjny w terminie dwumiesięcznym od dnia 
ostatecznego ustalenia listy kandydatów. Wybrany kandydat ma prawo odmówić 
przyjęcia godności muftiego. Z Kongresu Elekcyjnego winien być sporządzony 
szczegółowy protokół. W terminie 30 dni od skutecznego dokonania wyboru 
muftiego Najwyższe Kolegium Muzułmańskie musi powiadomić o tym fakcie 
ministra właściwego do spraw wyznań religijnych. Należy podać imiona, nazwi-
sko, obywatelstwo oraz miejsce zamieszkania osoby wybranej na stanowisko 
muftiego (zob. art. 14 ust. 2 Ustawy z 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolno-
ści sumienia i wyznania). Wskazane jest załączyć do powiadomienia protokół 
z  obrad Kongresu Elekcyjnego. Powiadomienie ma charakter informacyjny. 
Służy zapewnieniu bezpieczeństwa obrotu prawnego. Zatem właściwy minister, 
kierując się tą fundamentalną zasadą prawną, obowiązującą w praworządnych 
państwach, ma obowiązek powiadomienie przyjąć.

W obecnym stanie konstytucyjnym i ustawowym ministrowi właściwemu do 
spraw wyznań religijnych, a także żadnemu innemu organowi państwa, zwłaszcza 
prezydentowi RP, nie przysługują uprawnienia do selekcji kandydatów na urząd 
muftiego, zatwierdzenia jego wyboru, uznania czy wyrażenia zgody na objęcie 
urzędu przez muftiego. Decydujące znaczenie ma wola wyznawców – członków 



273

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna w sprawie aktualnego statusu prawnego…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Muzułmańskiego Związku Religijnego w  RP, wyrażona bezpośrednio lub 
poprzez ich kompetentnych przedstawicieli. Można rzec: vox populi, vox Dei.

Wnioski

Tomasz Miśkiewicz w 2004 roku został wybrany na stanowisko muftiego Mu-
zułmańskiego w  Rzeczypospolitej Polskiej z  naruszeniem szeregu istotnych, 
stanowczo obowiązujących przepisów ustawy z 21 kwietnia 1936 roku o stosunku 
państwa do Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP. W momencie elekcji 
nie spełniał wszystkich ustawowych warunków kandydowania na ten urząd. Nie 
ukończył bowiem 40 lat życia, nie legitymował się także ważnym w Polsce wyż-
szym wykształceniem teologicznym lub w zakresie języków wschodnich. Właś-
ciwy minister nie udzielił mu dyspensy (zwolnienia) od powyższych wymogów. 
W momencie wyborów w 2004 roku Tomasz Miśkiewicz był jedynym zgłoszonym 
kandydatem na urząd muftiego MZR w RP, podczas gdy zgodnie z odpowiednimi 
postanowieniami u.s.p.m.z.r. kandydatów zgłoszonych w wyborach na najwyższy 
urząd w MZR winno być co najmniej dwóch. Wybór został dokonany przez 
organ do tego nieuprawniony, tzn. przez zwyczajny XV Wszechpolski Kongres 
Muzułmański, a nie przez specjalnie w tym celu przewidziany przez ustawodawcę 
Wszechpolski Kongres Elekcyjny Muzułmański. Wybór Tomasza Miśkiewicza 
na stanowisko muftiego należy zatem uznać za nieważny i prawnie bezskuteczny.

Przynajmniej od czasu XVIII Wszechpolskiego Kongresu Muzułmańskiego 
w 2012 roku Tomasz Miśkiewicz utracił mandat ze strony MZR w RP do kiero-
wania Związkiem, jego reprezentacji oraz do dokonywania w imieniu MZR oraz 
skupionych w nim gmin czynności prawnych. W 2016 roku, kierując się, na ile 
to było obiektywnie możliwe, przepisami u.s.p.m.z.r., Muzułmański Związek 
Religijny w  RP dokonał wyboru na stanowisko muftiego muzułmańskiego 
Janusza Aleksandrowicza. Zgodnie z konstytucyjną zasadą wolności sumienia 
i religii (art. 53 ust. 1 i 2) oraz poszanowania przez państwo wewnętrznej auto-
nomii oraz niezależności związków wyznaniowych (art. 25 ust. 3) w związku 
z art. 19 ust. 1 i 2 pkt 4 i 5 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wol-
ności sumienia i wyznania decyzja samej zainteresowanej wspólnoty religijnej 
powinna być dla kompetentnych władz państwowych rozstrzygająca i wiążąca. 
Minister właściwy do spraw wyznań religijnych oraz mniejszości narodowych 
i  etnicznych w  sposób woluntarystyczny  – bez dostatecznych podstaw praw-
nych – w istocie nie uznał wyżej wspomnianych faktów, a szczególnie wyboru 
na stanowisko muftiego Janusza Aleksandrowicza.

31 stycznia 2013 roku, działając w imieniu właściwego ministra, ówczesny dy-
rektor Departamentu Wyznań oraz Mniejszości Narodowościowych i Etnicznych 



274

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

MAiC Józef Różański wystawił zaświadczenie (pismo znak: DWRMNiE-6734-
-I-w2013/HK) stwierdzające, że Tomasz Miśkiewicz jest muftim, a  zarazem 
przewodniczącym Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego. Treść rzeczonego 
zaświadczenia nie odpowiada prawidłowo określonemu stanowi prawnemu 
w zakresie obsady godności muftiego MZR. Wprowadza zatem w błąd uczest-
ników obrotu prawnego działających w dobrej wierze, w  tym organy władzy 
publicznej. Zaświadczenie, z uwagi na kompetencje muftiego w MZR i wobec 
skupionych w  Związku muzułmańskich gmin wyznaniowych, może spowo-
dować wymierne szkody dla MZR, względnie dla jego gmin. Analizowane 
zaświadczenie powinno być wyeliminowane z obrotu prawnego.

Jak do tej pory organy władzy i  administracji publicznej nie kwestionują 
treści dokumentu z 31 stycznia 2013 roku. Tym samym go aprobują. Co więcej, 
17 lipca 2017 roku minister właściwy do spraw wyznań religijnych oraz mniej-
szości narodowościowych i  etnicznych miał ponownie wystawić Tomaszowi 
Miśkiewiczowi analogiczne zaświadczenie, iż jest on muftim MZR w RP. Na-
leży zatem rozważyć kwestię odpowiedzialności Skarbu Pastwa za niezgodne 
z prawem działanie lub zaniechanie organów centralnej rządowej administracji 
wyznaniowej (zob. art. 417 § 1 w zw. z art. 417 [1] § 2 i § 3 Kodeksu cywilnego).

Opisane działania i  zaniechania ministra właściwego do spraw wyznań 
religijnych oraz mniejszości narodowościowych i etnicznych, występujące przy-
najmniej od lat 2012–2013, umożliwiają Tomaszowi Miśkiewiczowi bezprawne 
uzurpowanie sobie funkcji i kompetencji muftiego MZR w RP, a w konsekwencji 
także przewodniczącego Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego.

Tomasz Miśkiewicz w swoich oficjalnych wystąpieniach określa się mianem 
„muftiego Rzeczypospolitej Polskiej”. Owa nomenklatura nie jest przewidziana 
przez obowiązujące przepisy prawa polskiego, zwłaszcza nie przewiduje takie-
go określenia lidera MZR w RP u.s.p.m.z.r. Mówi ona co najwyżej o „Muftim 
Muzułmańskim w  Rzeczypospolitej Polskiej” (zob. art. 3). Stosowana przez 
Tomasza Miśkiewicza tytulatura odzwierciedla jego osobiste aspiracje i  nie 
ma podstaw prawnych. Muzułmański Związek Religijny w RP nie ma bowiem 
współcześnie charakteru przymusowej korporacji wyznaniowej, skupiającej 
z  mocy prawa wszystkich muzułmanów przebywających na terenie Polski. 
Obecnie oficjalnie działa w  Rzeczypospolitej Polskiej kilka niezależnych od 
siebie muzułmańskich związków wyznaniowych.

W  świetle prawidłowo zrekonstruowanego stanu prawnego, uwzględnia-
jącego  w  pierwszej kolejności ustrojowe zasady stosunków wyznaniowych, 
wyrażone w  szczególności w  art. 25 ust. 3 i  art. 53 ust. 1 i  2 Konstytucji RP, 
ponadto art. 7 i art. 19 ust. 1 i 2 pkt 4 i 6 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o gwa-
rancjach wolności sumienia i wyznania, wreszcie art. 6 i 7 w zw. z art. 5 Ustawy 
z dnia 21 kwietnia 1936 roku o stosunku Państwa do Muzułmańskiego Związku 



275

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna w sprawie aktualnego statusu prawnego…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Religijnego w  Rzeczypospolitej Polskiej, osobą, która winna być traktowana 
jako prawowity mufti muzułmański w  RP jest Janusz Aleksandrowicz. Nie 
tylko otrzymał on mandat prawny do sprawowania tego urzędu, ale także man-
dat społeczny ze strony wyznawców MZR w RP. W przypadku gdyby Janusz 
Aleksandrowicz zrzekł się urzędu i nie wyznaczył zastępcy spośród członków 
Najwyższego Kolegium Muzułmańskiego, to zgodnie z art. 5 ust. 1 u.s.p.m.z.r. 
muftiego zastępuje aktualnie najstarszy członek Najwyższego Kolegium Muzuł-
mańskiego. Aktualnie nie ma dostatecznych podstaw prawnych, aby za muftiego 
muzułmańskiego MZR w RP, a co za tym idzie – za przewodniczącego Najwyż-
szego Kolegium Muzułmańskiego Związku – uznawać Tomasza Miśkiewicza.

Rodzi się pytanie, dlaczego kompetentne, kierownicze organy państwowe 
od 2004 roku, mimo zmieniających się, różnych, wręcz przeciwstawnych ekip 
rządzących, wciąż aprobują Tomasza Miśkiewicza na stanowisku lidera MZR 
w RP, i to pomimo że został on na nie wyniesiony w sposób niezgodny z sze-
regiem bezwzględnie obowiązujących przepisów prawa. Ponadto jest postacią 
kontestowaną przez dużą część środowiska rodzimych, polskich muzułmanów. 
Względy prawne i społeczne zapewne nie okazały się w tym przypadku decy-
dujące. Prawdopodobnie przesądzają bieżące okoliczności polityczne, także te 
z zakresu bezpieczeństwa państwa.

Działania i zaniechania organów władzy publicznej różnych rodzajów i szczeb-
li w Rzeczypospolitej Polskiej w sprawie obsady godności muftiego MZR w RP, 
przynajmniej od lat 2012–2013, należy uznać za sprzeczne z  zasadą zaufania 
obywateli do państwa i stanowionego przezeń prawa – normą wynikającą z fun-
damentalnej konstytucyjnej zasady demokratycznego państwa prawnego (art. 2 
Konstytucji RP). Postawę ministra właściwego do spraw wyznań religijnych 
oraz mniejszości narodowościowych i etnicznych czy jego aparatu urzędniczego 
w powyższej kwestii trzeba ocenić także jako niezgodną z ustrojową zasadą le-
galizmu (art. 7 Konstytucji RP). Przywodzi to na myśl politykę królów Francji 
wobec papiestwa w okresie niewoli awiniońskiej i wielkiej schizmy zachodniej.

Na szczególne podkreślenie zasługuje stanowisko zaprezentowane przez 
organy władzy sądowniczej – Trybunał Konstytucyjny, Sąd Najwyższy i sądy 
administracyjne. Traktując rzecz obrazowo, wymienione podmioty w sprawie 
sporu na tle obsady godności muftiego w MZR w RP dokonały swego rodzaju 
gestu Piłata – uchyliły się od rozstrzygnięcia konfliktu. Jako wygodny pretekst 
do utrzymywania statusu quo w zakresie obsady stanowiska muftiego MZR służy 
instrumentalnie i opatrznie pojmowana zasada poszanowania przez państwo we-
wnętrznej autonomii oraz niezależności rzeczonej wspólnoty religijnej, podczas 
gdy władza publiczna w tym przypadku nie miała dokonywać wyboru kandydata, 
lecz zachować rzetelność przy weryfikacji elementów formalnych procedury wy-
borczej. Na tym tle powstał konflikt, przy oczywistym udziale strony państwowej.



276

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Reasumując, należy z dezaprobatą stwierdzić, iż omówiona wyżej postawa 
władz i administracji publicznej Rzeczypospolitej Polskiej istotnie przyczyniła 
się do nasilenia kryzysu w MZR w RP, a w rezultacie do zasadniczego osłabienia 
denominacji religijnej posiadającej blisko stuletnie tradycje organizacyjno-

-prawne na terenie państwa polskiego (od grudnia 1925 roku), dzielącej z nim 
wzloty i upadki. Tymczasem w dalekosiężnym interesie państwowym i społecz-
nym Polski jest ochrona i dobrostan zeuropeizowanej, reprezentującej szkołę 
hanaficką wersji islamu sunnickiego – wersji, której inkulturacja dokonała się 
pomyślnie w naszym kraju. Nośnikiem organizacyjnym takiej odmiany religii 
muzułmańskiej jest właśnie Muzułmański Związek Religijny w RP, reprezento-
wany przez swoje władze – legalne i mające legitymację ze strony wyznawców.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

277

Dariusz Walencik*

Uniwersytet Opolski

Opinia prawna na temat statusu prawnego 
Zakonu Rycerskiego Świętego Grobu 

w Jerozolimie (OESSH) i uznania osobowości 
prawnej tej jednostki organizacyjnej 
Kościoła Katolickiego na terytorium 

Rzeczypospolitej Polskiej

I. Krótki rys historyczny

Zakon Rycerski Świętego Grobu w  Jerozolimie (łac. Ordo Equestris Sancti 
Sepulcri Hierosolymitani), potocznie zwany bożogrobcami, to zakon rycerski 
zrzeszający osoby świeckie i duchowne niezwiązane ślubami zakonnymi, pier-
wotnie utworzony w celu opieki nad Bazyliką Grobu Świętego w Jerozolimie 
i  jej zbrojnej ochrony, a  także propagowania idei pielgrzymowania do Ziemi 
Świętej wśród możnowładców europejskich. Zakon uczestniczy bezpośred-
nio w staraniach papieża dotyczących miejsc i  instytucji katolickich w Ziemi 
Świętej, w  tym wspomaga działalność Łacińskiego Patriarchatu Jerozolimy. 
Ma swoje historyczne korzenie w  instytucji obrońców Grobu Świętego oraz 
nawiązuje do zwyczaju, zgodnie z którym tytuł rycerski nadawano przy grobie 
Chrystusa. Zwyczaj ten został ujednolicony i wzbogacony poprzez przywileje 
nadawane przez kolejnych papieży.

Należy zaznaczyć, że nazwa bożogrobcy odnosi się do dwóch spokrewnionych, 
lecz całkowicie oddzielnych zakonów. Oba wywodzą się z Jerozolimy czasów 
wypraw krzyżowych. Jedna z pierwszych inicjatyw podjętych przez krzyżow-
ców polegała na przywróceniu Patriarchatu Jerozolimskiego. Kiedy Gotfryd 
de Bouillon 22 lipca 1099 roku został wybrany na władcę Jerozolimy, odmówił 
przyjęcia tego zaszczytu i nazwał się Obrońcą Grobu Świętego (łac. Advocatus 
Sancti Sepulchri). W tym okresie ustanowił dwudziestoosobową grupę kanoników 
świeckich rycerzy i duchownych w celu opieki nad Bazyliką Grobu Świętego, 
a równocześnie powierzył 50 krzyżowcom obowiązek zbrojnej obrony Grobu 
Świętego. Obie grupy podporządkował patriarsze Jerozolimy.

*	 ORCID 0000-0002-1027-3980, e-mail: dwalencik@uni.opole.pl



278

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Dariusz Walencik

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Pierwsza grupa, powiązana wspólną troską o uświetnianie sprawowanego 
w świątyni kultu oraz względami porządku i bezpieczeństwa, posługiwała się 
pierwotną nazwą Fratres Cruciferi Dominici Sepulchri Hierosolymitani (Bracia 
Krzyżowi Grobu Pańskiego w Jerozolimie). W 1114 roku patriarcha Jerozolimy 
Arnulf z Rœux zobowiązał ich do przyjęcia reguły św. Augustyna, w wyniku 
czego zgodzili się oni prowadzić życie wspólnotowe według zasad tej reguły 
i  złożyć tradycyjne śluby monastyczne (posłuszeństwa, czystości i  ubóstwa). 
Tak powstał nowy zakon Canonici Regulares Custodes Sanctissimi Sepulchri 
Hierosolymitani (Zakon Kanoników Regularnych Stróżów Świętego Grobu 
w  Jerozolimie). Zakon ten obsługiwał Bazylikę Grobu Chrystusa, stanowiąc 
kapitułę patriarchy Jerozolimy, i  został zatwierdzony przez papieży: Kaliks-
ta II (1122), Honoriusza II (1128), Celestyna II (1143).

Z kolei druga grupa dała początek świeckiemu zakonowi rycerskiemu, któ-
rego zadaniem było zapewnienie bezpieczeństwa w sanktuariach Ziemi Świętej 
i ochrona udających się tam pielgrzymów. Zakon rycerski Ordo Equestris stano-
wił bardziej luźną organizację, zaś w swoich początkach przypominał bardziej 
bractwo niż sformalizowany i  jednolity zakon. Stąd też pierwsze dokumenty 
potwierdzające inwestyturę rycerską pochodzą dopiero z 1336 roku.

Zakon Rycerski Świętego Grobu w Jerozolimie korzystał z opieki papieży, 
którzy na przestrzeni wieków go reorganizowali i wzbogacali jego przywileje. 
W 1496 roku papież Aleksander VI ogłosił się najwyższym moderatorem zakonu 
i przekazał franciszkanom władzę pasowania na rycerzy szlachty pielgrzymującej 
do Ziemi Świętej (władza inwestytury). Potwierdzenie tego franciszkańskiego 
przywileju zostało odnowione przez papieża Leona X w 1516 roku, a następnie 
przez papieża Benedykta XIV w 1746 roku. 23 lipca 1847 roku papież Pius IX 
reaktywował Łaciński Patriarchat Jerozolimy. Pierwszy po reaktywowaniu 
patriarcha Jerozolimy Giuseppe Valerga 10 stycznia 1848 roku otrzymał tytuł 
Wielkiego Mistrza Zakonu Grobu Świętego i papież Pius IX podporządkował 
mu całą strukturę gałęzi rycerskiej zakonu.

W  1868 roku (24 stycznia) ten sam papież, zatwierdzając pierwszy sta-
tut odnowionego zakonu, ostatecznie uformował nowe stowarzyszenie, na-
dając mu charakter papieskiego zakonu rycerskiego. Nie był to już zakon  
kanoników – osób duchownych żyjących według reguły św. Augustyna, lecz 
stowarzyszenie osób duchownych i świeckich, wprawdzie niezwiązanych ślubami 
zakonnymi, ale złączonych tradycjami i ideałami niesienia pomocy chrześcija-
nom w Ziemi Świętej. Papież Pius IX ustanawiał trzy klasy członków: kawaler 
wielkiego krzyża, komandor i kawaler, ale już w 1871 roku do zakonu została 
przyjęta pierwsza dama, hrabina Mary Frances Lomes, zaś papież Leon XIII, 
3 sierpnia 1888 roku, formalnie wprowadził w zakonie kategorię dam, i  to we 
wszystkich trzech klasach.



279

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna na temat statusu prawnego Zakonu Rycerskiego… 

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

W początkach XX wieku papież Pius X, na mocy brewe datowanego na 3 maja 
1907 roku, aby w szczególny sposób zademonstrować szacunek, jakim darzy zakon, 
osobiście objął urząd Wielkiego Mistrza i protektora zakonu. Jednak jego na-
stępca papież Pius XI 6 stycznia 1928 roku zrezygnował z wcześniejszych tytułów 
na korzyść patriarchy Jerozolimy i oddał zakon pod opiekę Stolicy Apostolskiej.

W 1931 roku, na jej prośbę, zakon zrezygnował z określeń „święty” i „wojskowy” 
na rzecz oznaczenia „rycerski”. W nazwie zachowano jednak słowo ordo, co dziś 
wywołuje nieporozumienia wynikające z niezrozumienia tradycji oraz funkcji 
tego publicznego stowarzyszenia wiernych. 19 marca 1932 roku papież Pius XI 
zatwierdził nowy statut zakonu i zezwolił kawalerom i damom na otrzymanie 
inwestytury w miejscach ich pochodzenia, a nie tylko w Jerozolimie.

W czasie II wojny światowej, z powodu sytuacji politycznej, papież Pius XII 
powierzył opiekę nad zakonem kardynałowi Nicoli Canaliemu, jako jego protek-
torowi (16 lipca 1940 roku). Po wielu wiekach oficjalna siedziba zakonu została, 
zgodnie z motu proprio papieża Piusa XII z 15 sierpnia 1945 roku, przeniesiona 
z  Jerozolimy do kościoła i  klasztoru św. Onufrego w  Rzymie, na Janikulum, 
zaś 14 września 1949 roku papież ten nadał zakonowi kanoniczną osobowość 
prawną. Postanowił, że godność Wielkiego Mistrza będzie sprawowana przez 
kardynała, którego będzie mianował papież i  który będzie mu bezpośrednio 
podlegał. Patriarsze Jerozolimy przyznano godność Wielkiego Przeora.

Kolejne statuty zostały zaaprobowane 8 grudnia 1962 roku przez papieża 
Jana XXIII i 8 lipca 1977 roku przez papieża Pawła VI. Z kolei 1 lutego 1996 roku 
papież Jan Paweł II nadał zakonowi osobowość prawną państwa-miasta Watykan. 
Aktualnie obowiązujący statut został zatwierdzonych przez papieża Francisz-
ka 11 maja 2020 roku 1. Warto zaznaczyć, że jedyną oryginalną wersją jest jego 
tekst w języku włoskim. W przypadku rozbieżności między tekstem w języku 
włoskim a tłumaczeniami na inne języki tekst po włosku pozostaje jedynym, 
do którego należy się odnosić (art. 44) 2.

1	 Come si è evoluto nella storia l’Ordine del Santo Sepolcro?, oessh.va, http://www.oessh.va/content/
ordineequestresantosepolcro/it/chi-siamo/histoire.html [dostęp: 21.02.2024]. Szerzej na ten temat zob. 
J.-P. de Gennes, Les Chevaliers du Saint-Sépulcre de Jérusalem, essai critique, vol. 1: Origines et histoire 
générale de l’ordre, Cholé 1995; Militia Sancti Sepulcri. Idea e istituzioni. Atti del Colloquio Internazionale 
tenuto presso la Pontificia Università del Laterano, 10–12 aprile 1996, ed. K. Elm, C.D. Fonseca, Città 
del Vaticano 1998; P. Bander van Duren, Orders of Knighthood and of Merit. The Ponti-fical, Religious 
and Secularised Catholic-founded Orders, and their relationship to the Apostolic See, Gerrards Cross 
1995; A.F. Dziuba, Apostolstwo i  solidarność: Zakon Rycerski Grobu Bożego w Jerozolimie, „Prawo 
Kanoniczne” 1996, nr 3–4, s. 199–214; tenże, Zakon rycerski Grobu Bożego – powstanie i dzieje, „Ruch 
Biblijny i Liturgiczny” 2002, t. 55, nr 1, s. 54–67.

2	 Statuto, oessh.va, http://www.oessh.va/content/ordineequestresantosepolcro/it/media/le-nostre-
-pubblicazioni/statuto.html [dostęp: 21.02.2024].



280

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Dariusz Walencik

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Terytorialnie struktura zakonu zorganizowana jest w zwierzchnictwa 3 lub 
delegatury magistralne, które z kolei mogą dzielić się na sekcje czy delegatury 
lokalne (art. 25 § 1 i 33 § 1 statutu). Może istnieć kilka zwierzchnictw w danym 
kraju, ale zawsze o określonej jurysdykcji terytorialnej (art. 25 § 3). Kiedy warunki 
nie pozwalają i nie jest to wskazane, Wielki Mistrz ustanawia tylko delegaturę 
magistralną (art. 25 § 5). Prawo do ustanowienia, podziału, połączenia lub zmiany 
jurysdykcji terytorialnej zwierzchnictw należy wyłącznie do Wielkiego Mistrza 
i  jest wdrażane w porozumieniu z Prezydium Wielkiego Magisterium. Przed 
ustanowieniem zwierzchnictwa konieczne jest uzyskanie pisemnej zgody ordyna-
riusza danej diecezji lub Konferencji Episkopatu, na których terenie będzie ono 
ustanowione (art. 25 § 2). Zwierzchnictwa mogą następnie być organizowane 
w zgodzie ze zwyczajami Kościoła lokalnego i przepisami prawa państwowego 
miejsc, w których działają, pod warunkiem że te zwyczaje i przepisy są zgodne 
z prawem kanonicznym, statutem i regulaminem generalnym zakonu (art. 25 § 4).

Pierwsi przedstawiciele zakonu w  nurcie kanonickim zostali sprowadzeni 
do Polski w 1163 roku przez Jaksę z Miechowa, który dał im jako uposażenie 
Miechów, gdzie szybko powstał pierwszy konwent i  kościół pod wezwaniem 
Grobu Bożego, poświęcony około 1170 roku. Od nazwy tej miejscowości powstała 
z  czasem nazwa miechowici, jako równoległa do bożogrobców. Równolegle 
rozwijał się nurt rycerski. Klasztorowi miechowskiemu podlegały wszystkie 
placówki w Polsce z wyjątkiem domów śląskich. Zakon przyczynił się m.in. do 
spopularyzowania budowy Bożego Grobu w Wielki Piątek. Organizował uro-
czystości w Wielkim Tygodniu i w drugą niedzielę po Świętach Wielkanocnych.

Oprócz działalności duszpasterskiej członkowie zakonu zajmowali się szpi-
talnictwem, a  w  końcowym okresie istnienia również szkolnictwem. Kasata 
zakonu w nurcie kanonickim na ziemiach polskich miała miejsce w 1819 roku. 
Próba reaktywowania zakonu, i to w wielu jego nurtach, podjęta została w Pol-
sce lat 30. XX wieku przez hrabiego Ludgarda Grocholskiego i jego przyjaciół, 
w porozumieniu z kardynałem Augustem Hlondem, prymasem Polski, ale nie-
stety bezskutecznie. Niemniej do tradycji miechowitów prymas Hlond nawiązał, 
powołując w 1932 roku istniejące do dziś Towarzystwo Chrystusowe dla Polonii 
Zagranicznej (chrystusowcy). Ostatecznie 8 grudnia 1995 roku kardynał Wielki 
Mistrz Giuseppe Caprio ustanowił Zakon Rycerski Świętego Grobu Bożego 
w Jerozolimie – Zwierzchnictwo w Polsce 4.

3	 Podstawowa jednostka organizacyjna zakonu nazywana jest: Lugartenencia (hiszpański), Lieute-
nency (angielski), Lieutenance (francuski), Lugar-Tenenda (portugalski), Statthalterei (niemiecki), 
Luogotenenza (włoski). W języku polskim to Zwierzchnictwo.

4	 Szerzej na ten temat zob. Z. Pęckowski, Miechów. Studia z dziejów miasta i ziemi miechowskiej do r. 1914, 
Kraków 1967; tenże, Ziemia Miechowska. Zarys dziejów osadnictwa do końca XVIII wieku, Kraków 
1992, passim (szczególnie suplement Miechów); tenże, Bożogrobcy. W Polsce [w:] Encyklopedia Ka-
tolicka, t. 2, red. F. Gryglewicz, R. Łukaszyk, Z. Sułowski, Lublin 1995, kol. 879–881 [bibliografia]; 



281

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna na temat statusu prawnego Zakonu Rycerskiego… 

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

II. Uznanie/nabycie osobowości prawnej przez jednostki 
organizacyjne Kościoła Katolickiego w prawie polskim

Kwestie związane z osobowością prawną Kościoła katolickiego i jego jednostek 
organizacyjnych uregulowano w Konkordacie między Stolicą Apostolską i Rze-
cząpospolitą Polską, który podpisano w dniu 28 lipca 1993 roku 5. Przepis art. 4 
ust. 1 tego aktu prawnego stanowi, że: „Rzeczpospolita Polska uznaje osobowość 
prawną Kościoła Katolickiego” (jako całości), a ust. 2, że „Rzeczpospolita Polska 
uznaje […] osobowość prawną wszystkich instytucji kościelnych terytorialnych 
i personalnych, które uzyskały taką osobowość na podstawie przepisów prawa ka-
nonicznego”, natomiast na kompetentnej władzy kościelnej ciąży w takiej sytuacji 
obowiązek powiadomienia właściwych organów administracji publicznej. Z kolei 
w art. 4 ust. 3 przyjęto, że „inne instytucje kościelne mogą na wniosek władzy 
kościelnej uzyskać osobowość prawną na podstawie przepisów prawa polskiego”.

W związku z wejściem w życie Konkordatu Kościelna i Rządowa Komisja 
Konkordatowa opracowały nowe zasady powiadamiania organów administracji 
publicznej o uzyskaniu osobowości prawnej przez instytucje kościelne, o których 
mowa w art. 4 ust. 2 tej umowy międzynarodowej. Zasady te zostały zawarte 
w Instrukcji z dnia 13 marca 2000 roku dotyczącej sposobów powiadamiania 
organów państwowych o  uzyskaniu osobowości prawnej przez terytorialne 
i personalne instytucje kościelne 6. 1 listopada 2014 roku instrukcja ta została 
zastąpiona w całości poprzez Instrukcję dotyczącą sposobu powiadamiania orga-
nów państwowych o uzyskaniu osobowości prawnej z dnia 31 sierpnia 2014 roku 7. 
Na aprobatę zasługuje zawarte w obu instrukcjach wyjaśnienie, że „instytucje 
kościelne terytorialne i personalne […] uzyskują osobowość prawną na podstawie 
przepisów prawa kanonicznego i posiadają ją od dnia wejścia w życie dekretu 
kompetentnej władzy kościelnej”.

M. Tobiasz, Bożogrobcy w Miechowie (w 800-lecie sprowadzenia zakonu do Polski), „Nasza Przeszłość” 
1963, t. 17, s. 5–60; J. Reychman, Klasztor w Lendaku i jego dawna przynależność do opactwa miechowskiego, 

„Nasza Przeszłość” 1964, t. 19, s. 33–60; W. Barczyński, Kościół Grobu Bożego w Miechowie. Informator, 
Miechów 1995, passim; A.F. Dziuba, Starania o utworzenie zwierzchnictwa zakonu rycerskiego bożogrob-
ców w Polsce, „Prawo Kanoniczne” 1998, nr 1–2, s. 173–200; Bożogrobcy w Polsce, red. C. Wilanowski, 
Miechów–Warszawa 1999, passim; R. Gałczyński, Miechowski konwent bożogrobców do połowy 
XV wieku. Z badań nad prosopografią klasztorną, „Nasza Przeszłość” 2002, t. 98, s. 163–195; F. Mróz, 
Oddziaływanie religijne i kulturowe sanktuarium bożogrobców w Miechowie w latach 1163–1819 [w:] Rola 
klasztorów w procesie kształtowania państwowości krajów słowiańskich, red. W. Stępniak-Minczewa, 
Z. Kijas, Kraków 2002, s. 155–176; M. Małecki, Z Ziemi Świętej do Polski. Dzieje Zakonu Bożogrobców, 
Katowice 2013, passim; J. Bielecki, Bożogrobcy na ziemiach polskich (1163–2013), „Częstochowskie 
Studia Teologiczne” 2013, t. 41, s. 7–31; P. Pękalski, O początku, rozkrzewieniu i upadku Zakonu 
Kanoników Stróżów Świętego Grobu Jerozolimskiego, Miechów 2013 [reprint].

5	 Dz. U. z 1998 r. Nr 51 poz. 318.
6	 „Akta Konferencji Episkopatu Polski” 2000, t. 4, s. 35–40.
7	 „Akta Konferencji Episkopatu Polski” 2014, t. 2, s. 86–87.



282

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Dariusz Walencik

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

15 czerwca 2000 roku ogłoszono tekst kolejnej instrukcji, dotyczącej zakresu 
i  sposobu uzyskania osobowości prawnej przez instytucje kościelne na pod-
stawie prawa polskiego 8. Zasadnie w  niej przyjęto, że „możliwość uzyskania 
osobowości prawnej na podstawie art. 4 ust. 3 Konkordatu odnosi się […] do 
instytucji kościelnych innych, niż kościelne instytucje terytorialne i personalne” 
(zasadniczo publicznych stowarzyszeń kościelnych).

Z kolei w przepisach ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego 
przyjęto, że jednostki organizacyjne tego Kościoła mogą nabyć osobowość 
prawną w następujących trybach:

•	 ex lege, z dniem wejścia w życie ustawy;
•	 w drodze powiadomienia właściwego organu administracji publicznej;
•	 w drodze rozporządzenia ministra właściwego do spraw wyznań religij-

nych oraz mniejszości narodowych i etnicznych (trzeba jednak zwrócić 
uwagę, że w ustawie nadal wskazuje się ministra – kierownika Urzędu 
do Spraw Wyznań);

•	 w drodze rejestracji sądowej.
Pierwszy z tych trybów został ustanowiony dla osób prawnych istniejących 

w dniu wejścia w życie ustawy, czyli 23 maja 1989 roku (art. 72). Z kolei kościelne 
jednostki organizacyjne, wymienione w katalogach zawartych w art. 7 i 8 oraz 
art. 9 ust. 1 pkt 7, utworzone po dniu wejścia w życie ustawy mogą nabyć osobo-
wość prawną w drodze powiadomienia właściwego organu administracji pub-
licznej. Trzeci tryb został ustanowiony dla „innych jednostek organizacyjnych 
Kościoła” (art. 10). Osobno uregulowano kwestie związane ze statusem prawnym 
(a więc również z nabywaniem osobowości prawnej), stowarzyszeń kościelnych 
(tzw. organizacji katolickich), organizacji kościelnych i stowarzyszeń świeckich 
katolików oraz fundacji zakładanych przez kościelne osoby prawne (art. 35, 37 
i  58). Uzyskiwanie osobowości prawnej przez fundacje odbywa się w  drodze 
rejestracji w  Krajowym Rejestrze Sądowym zgodnie z  przepisami Ustawy 
z dnia 6 kwietnia 1984 roku o fundacjach 9. Natomiast prywatne stowarzyszenia 
kościelne i  stowarzyszenia świeckich katolików mogą uzyskiwać osobowość 
prawną na zasadach określonych w Ustawie z dnia 7 kwietnia 1989 roku. Prawo 
o stowarzyszeniach 10, czyli również poprzez rejestrację w KRS.

Należy stwierdzić, iż osobowość prawna wszelkich terytorialnych i personal-
nych jednostek organizacyjnych Kościoła katolickiego, które zostały wymienione 

8	 „Akta Konferencji Episkopatu Polski” 2000, t. 5, s. 41–43.
9	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 166. Należy zaznaczyć, że fundacja ustanowiona wyłącznie na pod-

stawie wskazanych przepisów prawa polskiego nie jest kościelną osobą prawną. Szerzej na ten temat 
zob. D. Walencik, Fundacje zakładane przez osoby prawne Kościoła katolickiego w Polsce a fundacje 
pobożne, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2014, t. 16, s. 65–91.

10	 Tekst jedn. Dz. U. z 2020 r. poz. 2261.



283

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna na temat statusu prawnego Zakonu Rycerskiego… 

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

rodzajowo w art. 7–9 ustawy (nie jest to jednak katalog zamknięty – numerus 
clausus), zostaje uznana na forum państwowym w drodze powiadomienia właś-
ciwego organu administracji publicznej. Wynika stąd, że wymienione kościelne 
jednostki organizacyjne nabywają osobowość prawną z dniem ich utworzenia 
przez kompetentną władzę kościelną. W konsekwencji, jeżeli kościelna osoba 
prawna zamierza uczestniczyć w obrocie prawnym na forum państwowym, jej 
osobowość prawna musi zostać uznana przez państwo. Uznanie to dokonuje się 
zaś z chwilą powiadomienia właściwego organu administracji publicznej 11. Mogą 
zatem istnieć kościelne osoby prawne, którym osobowość prawna przysługuje 
w prawie kanonicznym, a która nie została uznana w prawie polskim, np. powia-
domienie nie spełnia określonych dla niego wymogów. Gdyby powiadomienie 
nie spełniało wymogów materialnych, czyli dotyczyło podmiotu, który nie jest 
kościelną osobą prawną, byłoby contra legem.

Właściwe władze kościelne zobowiązane są do powiadamiania organów 
administracji publicznej (minister, wojewoda) o utworzeniu nowej jednostki 
organizacyjnej oraz o zmianach dokonywanych w takiej jednostce. W przypadku 
nowo tworzonych jednostek powiadomienie powinno zawierać nazwę kościelnej 
osoby prawnej, jej siedzibę, a w odniesieniu do jednostek o charakterze teryto-
rialnym także określenie jej granic. Z kolei w przypadku zmian powiadomienie 
powinno informować o zmianach dotyczących nazwy i siedziby kościelnej osoby 
prawnej oraz o zmianie jej granic, połączeniu, podziale i zniesieniu kościelnych 
osób prawnych (art. 13 ust. 1–4). Wreszcie właściwe władze kościelne winny 
zakomunikować o powołaniu i odwołaniu osoby sprawującej funkcję organu 
kościelnej osoby prawnej. To powiadomienie winno obejmować imię i nazwisko, 
obywatelstwo 12 oraz miejsce zamieszkania danego piastuna organu kościelnej 
osoby prawnej (art. 14).

Analizowane przepisy niestety nie regulują kwestii związanych z dowodami 
posiadania osobowości prawnej przez kościelną jednostkę organizacyjną i po-
twierdzającymi pełnienie funkcji organu tej osoby prawnej. Jedynie przepis 
art. 13 ust. 5 ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego stanowi, że 
odpis powiadomienia o utworzeniu nowej kościelnej jednostki organizacyjnej 

11	 Szerzej na ten temat zob. D. Walencik, Opinia prawna w sprawie nabycia osobowości prawnej przez dom za-
konny Zgromadzenia Sióstr Najświętszej Rodziny z Nazaretu z siedzibą w Żarkach, „Przegląd Prawa Wy-
znaniowego” 2011, t. 3, s. 259–268; tenże, Opinia prawna w sprawie osobowości prawnej Katolickiego Urzędu 
Parafialnego w Żyglinie i następstwa prawnego po nim, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2016, t. 8, s. 221–257.

12	 Wymóg podawania obywatelstwa w aktualnym stanie prawnym nie znajduje żadnego uzasadnienia. 
Obcokrajowcom i bezpaństwowcom również przysługuje wolność religijna i prawo do pełnienia 
funkcji, godności i urzędów (kierowniczych stanowisk) w Kościołach i innych związkach wyzna-
niowych. Szerzej na ten temat zob. D. Walencik, Nadmiarowe wymogi rejestracji, członkostwa oraz 
obejmowania kierowniczych stanowisk w kościołach i innych w związkach wyznaniowych jako nieupraw-
nione ograniczenia uzewnętrzniania religii [w:] Ograniczenia wolności religijnej w przestrzeni publicznej, 
t. 2, red. M. Bielecki, Warszawa 2024, s. 105–134.



284

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Dariusz Walencik

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

lub o  zmianach dokonywanych w  takiej jednostce, z  umieszczonym na nim 
potwierdzeniem odbioru, jest dowodem uznania jej osobowości prawnej na 
forum państwowym.

Wykładnia tego przepisu prowadzi do dwóch podstawowych wniosków. 
Pierwszy: dowód ten jest „jednorazowy”, co potwierdza pkt 11 Instrukcji 
dotyczącej sposobu powiadamiania organów państwowych o  uzyskaniu oso-
bowości prawnej z  dnia 31 sierpnia 2014 roku: „Potwierdzenie takie wydaje 
się jednorazowo odpowiedniej władzy kościelnej”. Drugi: tak sformułowany 
przepis dopuszcza niestety sytuację, że dowód ten może być „bezterminowy”. 
Wystarczy tylko, że po erygowaniu kościelnej osoby prawnej nie dokonywano 
w  niej żadnych zmian (nazwy, siedziby, granic w  przypadku jednostek tery-
torialnych), co w  odniesieniu do kościelnych osób prawnych jest zjawiskiem 
bardzo częstym, a dokument ten nadal będzie zawierał prawdziwe twierdzenia 
co do okoliczności faktycznych mających istotne znaczenie dla rozstrzygnięcia 
kwestii osobowości prawnej. Tym samym potwierdzenie odbioru powiadomienia 
o utworzeniu kościelnej osoby prawnej, wydane np. zaraz po wejściu w życie 
ustawy o stosunku państwa do Kościoła katolickiego (23 maja 1989 roku), jeżeli 
w tej osobie prawnej nie dokonywano żadnych zmian, zachowują swoją moc 
dowodową. Co więcej żaden przepis prawa powszechnie obowiązującego nie 
zawiera terminu ważności takiego potwierdzenia odbioru.

Konkluzje

Biorąc pod uwagę wcześniejsze analizy oraz fakt, że:
•	 zakon otrzymał osobowość prawną w porządku kanonicznym, zgodnie 

z decyzją zawartą w liście apostolskim papieża Piusa XII z 14 września 
1949 roku 13 i papieża Jana XXIII z 8 grudnia 1962 roku 14, a także osobo-
wość prawną państwa-miasta Watykan zgodnie z  reskryptem papieża 
Jana Pawła II z 1 lutego 1996 roku 15 (art. 2 § 1 zd. 1 statutu);

•	 zakon jest centralną instytucją (jednostką organizacyjną personalną) Koś-
cioła katolickiego (wł. ente centrale della Chiesa Cattolica) 16, zgodnie z art. 11 
Traktatu Laterańskiego z 11 lutego 1929 roku 17 (art. 2 § 1 zd. 2 statutu);

13	 AAS 1951, s. 722.
14	 AAS 1962, s. 444.
15	 Pismo Sekretarza Stanu Stolicy Apostolskiej kard. Angelo Sodano z dnia 13 lutego 1996 r. (N. 386720).
16	 A nie organem, jak w polskim tłumaczeniu statutu zakonu.
17	 „Instytucje centralne Kościoła Katolickiego są wyjęte spod wszelkiej ingerencji ze strony państwa 

włoskiego (z zastrzeżeniem ustaleń prawa włoskiego dotyczących nabywania majątku przez osoby 
moralne) oraz spod przepisów dotyczących zmiany charakteru dóbr nieruchomych”. Tekst za: 



285

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Opinia prawna na temat statusu prawnego Zakonu Rycerskiego… 

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

•	 „Zakon cieszy się szczególnie życzliwą opieką Stolicy Apostolskiej ze 
względu na więzi historyczne, prawne i  religijne, które go z  nią łączą. 
Historia zakonu, jego cele, struktura i duchowość nadają mu unikalne 
cechy instytucjonalne” (Wprowadzenie do statutu);

•	 jasno określony stosunek Kościoła katolickiego do zakonu – Stolica Apo-
stolska, oprócz własnych Ordini Equestri Pontifici, które w rzeczywistości 
są nazwą przyznawanych przez papieża orderów 18, uznaje i otacza opieką 
tylko dwa zakony rycerskie 19: Suwerenny Zakon Rycerski Maltański 20 
i Zakon Rycerski Grobu Świętego w Jerozolimie;

•	 rozwiązania włoskie, zgodnie z którymi państwo włoskie uznaje ex lege 
Zakon Rycerski Grobu Świętego w  Jerozolimie i  Suwerenny Zakon 
Rycerski Maltański na mocy dekretu królewskiego (regio decreto) 974  
z 10 lipca 1930 roku 21 i ustawy (legge) 178 z 3 marca 1951 roku 22;

•	 Zwierzchnictwo w Polsce zostało formalnie erygowane 8 grudnia 1995 roku 
dekretem Wielkiego Mistrza, zgodnie z przepisami prawa kanonicznego 
i statutu zakonu;

•	 mimo że dziś zakon jest formalnie publicznym stowarzyszeniem wiernych 
(kan. 298 w zw. z kan. 312 ust. 1 pkt 1 KPK z 1983 roku 23), erygowanym 
przez Stolicę Apostolską, a nie zakonem-instytutem zakonnym (łac. ordo) 
sensu stricto (kan. 573 i kan. 607 KPK z 1983 roku), jednak może używać 
w nazwie słowa zakon (łac. ordo, wł. ordine),

Ustawa zasadnicza Państwa Miasto Watykan oraz inne akty ustrojowe, wstęp, wybór i tłumaczenie 
F. Longchamps de Berier i M. Zubik, Warszawa 2008, s. 92.

18	 Są to: Order Najwyższy Chrystusa, Order Złotej Ostrogi, Order Piusa IX, Order Św. Grzegorza 
Wielkiego, Order Św. Sylwestra. Zob. brewe papieża Piusa X Multum ad excitandos z dnia 7 lutego 
1905 roku (ASS 1905, s. 565–571). W 1993 roku Jan Paweł II rozpoczął nadawanie Ordini Equestri 
Pontifici także kobietom. Zob. Chirographum quo mulieres quoque honoris insignibus decorantur z dnia 
25 lipca 1996 r. (AAS 1996, s. 743–744).

19	 Warto zwrócić uwagę, że w języku włoskim słowo ordine może oznaczać zarówno ‘zakon’ – np. 
Ordine Equestre del Santo Sepolcro di Gerusalemme (Zakon Rycerski Świętego Grobu w Jerozolimie), 
jaki i ‘order’, ‘odznaczenie’ – np. Ordini Equestri Pontifici (Papieskie Ordery Rycerskie) czy Ordine 
al Merito della Repubblica Italiana (Order Zasługi Republiki Włoskiej).

20	 Pełna nazwa to Suwerenny Rycerski Zakon Szpitalników Świętego Jana, z Jerozolimy, z Rodos 
i z Malty (łac. Supremus Militaris Ordo Hospitalarius Sancti Ioannis Hierosolymitani Rhodiensis et 
Melitensis), potocznie zwany szpitalnikami, joannitami, kawalerami maltańskimi. Szerzej na ten 
temat zob. K. Orzeszyna, Podmiotowość i suwerenność prawnomiędzynarodowa Zakonu Maltańskiego, 

„Roczniki Nauk Prawnych” 2005, t. 15, nr 2, s. 171–185; F.A. Dziuba, Relacje dyplomatyczne między 
Stolicą Apostolską a Zakonem Maltańskim, „Wrocławski Przegląd Teologiczny” 2011, nr 1, s. 13–26.

21	 „Gazzetta Ufficiale” nr 172 z 24 lipca 1930 r., gazettaufficiale.it, https://www.gazzettaufficiale.it/eli/
gu/1930/07/24/172/sg/pdf [dostęp: 21.02.2024].

22	 „Gazzetta Ufficiale” nr 73 z 30 marca 1951 r., gazettaufficiale.it, https://www.gazzettaufficiale.it/eli/
gu/1951/03/30/73/sg/pdf [dostęp: 21.02.2024].

23	 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus (25.01.1983 r.), AAS 75 (1983), pars II, 
s. 1–317; tekst polski w: Kodeks prawa kanonicznego, przekład zatwierdzony przez Konferencję 
Episkopatu, Poznań 1984.

https://www.gazzettaufficiale.it/eli/gu/1930/07/24/172/sg/pdf%20
https://www.gazzettaufficiale.it/eli/gu/1930/07/24/172/sg/pdf%20
https://www.gazzettaufficiale.it/eli/gu/1951/03/30/73/sg/pdf
https://www.gazzettaufficiale.it/eli/gu/1951/03/30/73/sg/pdf


286

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Dariusz Walencik

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

uważam, że osobowość prawna prawa polskiego tej personalnej jednost-
ki organizacyjnej Kościoła katolickiego powinna zostać uznana w  trybie 
art. 4 ust. 2 Konkordatu i Instrukcji dotyczącej sposobu powiadamiania organów 
państwowych o  uzyskaniu osobowości prawnej z  dnia 31 sierpnia  2014  roku. 
Niestety instrukcja ta nie przewidziała szczególnej sytuacji zakonu, stąd ko-
niecznym jest zastosowanie pkt 12 części I  tej instrukcji – „Ewentualne przy-
padki nieuwzględnione w  wykazie kompetencyjnym stanowiącym załącznik 
nr 1 do niniejszej Instrukcji należy każdorazowo przedstawić Sekretarzowi 
Generalnemu Konferencji Episkopatu Polski, który wyjaśni sprawę w  uzgod-
nieniu z ministrem właściwym do spraw wyznań religijnych oraz mniejszości 
narodowych i  etnicznych oraz Nuncjuszem Apostolskim w  Polsce”. Każde 
inne rozwiązanie, np. uznanie, że Zwierzchnictwo w  Polsce jest prowincją/ 
wiceprowincją zakonu sensu stricto (co stałoby w sprzeczności z przepisami pra-
wa kanonicznego) albo polskim odziałem stowarzyszenia międzynarodowego, 
wypaczy istotę unikalnego statusu w Kościele katolickim Zakonu Rycerskiego 
Świętego Grobu w Jerozolimie.

Przy czym, przyjmując, że jest to polski oddział stowarzyszenia międzyna-
rodowego, należałoby zastosować przepisy art. 4 ust. 3 Konkordatu i Instrukcji 
z  15 czerwca 2000 roku dotyczącej zakresu i  sposobu uzyskania osobowości 
prawnej przez instytucje kościelne na podstawie prawa polskiego. Możliwość 
uzyskania osobowości prawnej na podstawie prawa polskiego, w  myśl art. 4 
ust.  3 Konkordatu, odnosi się bowiem do stowarzyszeń publicznych powoła-
nych przez kompetentną władzę kościelną lub innych publicznych kościelnych 
osób prawnych, z  wyjątkiem fundacji. Takie stanowisko, choć dopuszczalne 
z  formalnego punktu widzenia, pomija więzi historyczne, prawne i  religijne 
zakonu z Kościołem katolickim, a także jego historię, cele, strukturę i ducho-
wość, które nadają mu unikalne cechy instytucjonalne. De facto jest to jedyna 
taka personalna jednostka organizacyjna w Kościele katolickim 24.

Równocześnie zwracam uwagę, że w  obiegu prawnym i  oficjalnych doku-
mentach powinna być używana konsekwentnie pełna nazwa (wszystkie człony 
są konieczne) tej jednostki organizacyjnej: Zakon Rycerski Świętego Grobu 
w Jerozolimie – Zwierzchnictwo w Polsce.

24	 Suwerenny Rycerski Zakon Maltański jest sui generis podmiotem prawa międzynarodowego 
uznawanym przez szereg państw, w tym przez Rzeczpospolitą Polską. Z kolei Zakon Szpitala 
Najświętszej Maryi Panny Domu Niemieckiego w Jerozolimie (łac. Ordo fratrum domus Sanctae 
Mariae Theutonicorum Hierosolimitanum), potocznie zwany krzyżakami, po tym, jak w 1929 roku 
zrezygnował z charakteru rycerskiego, jest aktualnie katolickim zakonem sensu stricto. Zob. Ein 
kurzer Blick in die Geschichte, deutscher-orden.at, https://www.deutscher-orden.at/site/geschichte/
ueberblick [dostęp: 21.02.2024].

https://www.deutscher-orden.at/site/geschichte/ueberblick
https://www.deutscher-orden.at/site/geschichte/ueberblick


Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

287

Paweł Borecki*

Uniwersytet Warszawski

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa 
i kościoła (związków wyznaniowych) 

oraz bezstronności (neutralności) 
światopoglądowej władz publicznych 

na szczeblu samorządu terytorialnego 
we współczesnej Polsce

Wprowadzenie – Normatywne zasady stosunków 
wyznaniowych w Polsce w aspekcie instytucjonalnym 

(zarys zagadnienia)

Celem opracowania jest wnikliwa analiza treści postanowień Konstytucji RP 
z  1997  roku statuujących zasady: rozdziału państwa i  związków wyznanio-
wych (art. 25 ust. 3) oraz bezstronności, czyli neutralności władz publicznych 
w  sprawach religijno-światopoglądowych (art. 25 ust. 2). Zamiarem autora 
ekspertyzy jest zwłaszcza odniesienie tych zasad oraz wyprowadzonych z nich 
szczegółowych reguł do sfery działania samorządu terytorialnego. Analiza 
zawiera zarówno rozważania prawne o charakterze formalno-dogmatycznym 
oraz historyczno-prawnym, ale także odniesienia do praktyki respektowania 
rzeczonych ustrojowych zasad stosunków wyznaniowych na szczeblu lokalnym.

Samorząd terytorialny, przywrócony w Polsce w 1990 roku na szczeblu gmin 
i  miast 1, a  od 1999  roku wprowadzony także w  powiatach 2 oraz wojewódz-
twach 3, jest tym aspektem organizacji i  funkcjonowania państwa, z  którym 
mieszkańcy naszego kraju najczęściej stykają się bezpośrednio w codziennym 
życiu. Wysokie standardy funkcjonowania samorządu terytorialnego, szcze-
gólnie jego profesjonalizm, efektywność czy bezstronność, także w wymiarze 

*	 ORCID 0000-0002-1921-8291, e-mail: pborecki@wpia.uw.edu.pl
1	 Zob.: Ustawa z dnia 8 marca 1989 roku o zmianie Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 16 

poz. 94) oraz Ustawa z dnia 8 marca 1990 roku o samorządzie terytorialnym (Dz. U. z 1990 r. Nr 16 poz. 95), 
a współcześnie zob. Ustawa z dnia 8 marca 1990 roku o samorządzie gminnym (tekst jedn. Dz. U. 
z 2024 r. poz. 609, 721).

2	 Zob. Ustawa z dnia 5 czerwca 1998 roku o samorządzie powiatowym (tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. 
poz. 107).

3	 Zob. tamże (poz. 566).



288

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

religijno-światopoglądowym, wprost kształtują wizerunek państwa w  szero-
kim tego słowa rozumieniu w odbiorze społecznym. Samorząd, obok władzy 
państwowej sensu stricto, jest we współczesnej Polsce zasadniczym elementem 
władzy publicznej w ogóle. Stanowi formę decentralizacji władzy wykonawczej 
(jej podział w ujęciu pionowym), a zarazem przejaw demokratycznego charak-
teru ustroju państwa. Jest wyrazem podmiotowości, w szczególności prawnej 
i politycznej, społeczności lokalnych.

Konstytucja RP z 2 kwietnia 1997 roku 4 w art. 163, zamieszczonym w odręb-
nym rozdziale VII pt. Samorząd terytorialny, ustanawia domniemanie kompe-
tencji samorządu terytorialnego w zakresie wykonywania zadań publicznych. 
Oznacza to, że powierzenie tego rodzaju zadań organom spoza samorządu 
terytorialnego winno wyraźnie wynikać z  samej Konstytucji lub ustaw. Ów 
przepis ustawy zasadniczej stanowi rozszerzenie zasady wyrażonej w jej art. 16 ust. 
2, zamieszczonego w  rozdziale I  – Rzeczpospolita, iż samorząd terytorialny 
uczestniczy we władzy publicznej, wykonując istotną część zadań publicz-
nych w imieniu własnym i na własną odpowiedzialność. Postanowienia art. 16  
ust. 2 oraz art. 163 Konstytucji RP są konkretyzacją wymienionej i poniekąd zde-
finiowanej w konstytucyjnej preambule zasady subsydiarności 5, będącej jednym 
z „kamieni węgielnych” ustroju konstytucyjnego III Rzeczypospolitej. Zasada 
subsydiarności koreluje z ustrojowymi i ustawowymi normami określającymi 
relacje między państwem a  Kościołami i  innymi związkami wyznaniowymi. 
Służy ona bowiem upodmiotowieniu oraz zagwarantowaniu pewnej relatywnej 
niezależności w stosunkach z państwem zarówno samorządowych wspólnot tery-
torialnych, jak i wspólnot zorganizowanych opartych na kryterium wyznawanej 
religii. Dzięki przynależności do tego rodzaju wspólnot, będących wyrazem 
ludzkiej samoorganizacji, jednostka nie jest skazana na status samotnej monady 
w obliczu „imperium” państwa czy przeciwności losu. W istotnej mierze idee, któ-
re według Konstytucji RP legły u podstaw statusu samorządu terytorialnego oraz 
związków wyznaniowych, są tożsame. Stanowią one barierę przeciwko nadaniu 
państwu charakteru omnipotentnego, scentralizowanego czy autokratycznego.

Dla potrzeb niniejszych rozważań, zgodnie ze stanowiskiem ugruntowa-
nym w doktrynie prawa, w tym – prawa wyznaniowego, przyjmuje się węższe, 
czyli instytucjonalno-hierarchiczne, a  nie socjologiczne rozumienie pojęcia 
odpowiednio: państwa oraz związku wyznaniowego (Kościoła) 6. Państwo 
to zatem system organów władzy publicznej, przy tym system w  mniejszym 
lub większym stopniu zhierarchizowany, w  konsekwencji mniej lub bardziej 

4	 Dz. U. z 1997 r. Nr 78 poz. 483 ze zm. (dalej: Konstytucja RP).
5	 Na temat genezy i wykładni tej zasady m.in. zob. M. Chlipała, Samorząd terytorialny a zasada po-

mocniczości, „Państwo i Społeczeństwo” 2005, t. 1, nr 1, s. 85–91.
6	 Zob. M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013, s. 81.



289

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

zdecentralizowany. Związek wyznaniowy (Kościół) to jednolita zhierarchizo-
wana organizacja złożona z duchowieństwa (kleru), na czele z jednoosobowym 
lub kolegialnym kierownictwem, pełniąca funkcje pośredniczące między sacrum 
a rzeszami wiernych 7.

Przywrócenie w Polsce samorządu terytorialnego nastąpiło blisko rok po za-
sadniczej redefinicji normatywnego modelu odniesień między państwem a wspól-
notami religijnymi. Ta gruntowna zmiana dokonała się na podstawie ustaw wyzna-
niowych z 17 maja 1989 roku 8, uchwalonych jeszcze przez Sejm IX kadencji PRL, 
z  inicjatywy rządu Mieczysława F. Rakowskiego. Znamienne, że nie uległa 
wówczas zmianie treść przepisów wyznaniowych Konstytucji z 22 lipca 1952 roku 9 
(zob. art. 81 i 82). Dwie spośród trzech tzw. majowych ustaw wyznaniowych, choć 
znowelizowane, wciąż obowiązują. To ustawa o stosunku państwa do Kościoła 
Katolickiego w RP oraz ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania.

Przemiany w sferze stosunków wyznaniowych, które dokonały się w Polsce od 
wiosny 1989 roku, ugruntowała ustawa zasadnicza III RP, uchwalona 2 kwietnia 
1997 roku. Konstytucja RP formułuje normatywne rudymenty relacji między 
państwem a Kościołem oraz definiuje charakter państwa ze względu na religię 
lub światopogląd głównie w  art. 25 w  rozdziale I  oraz art. 53 w  rozdziale  II 
(Wolności, prawa i obowiązki człowieka i obywatela, w części: Wolności i prawa 
osobiste). Ustrojowe zasady stosunków konfesyjnych w III RP to zwłaszcza:

a)	 zasada równouprawnienia Kościołów i innych związków wyznaniowych 
(art. 25 ust. 1);

b)	 zasada bezstronności, czyli neutralności władz publicznych w sprawach 
religijno-światopoglądowych, przy zagwarantowaniu swobody wyrażania 
przekonań w tej dziedzinie w życiu publicznym (art. 25 ust. 2 w zw. z art. 53 ust. 7);

c)	 zasada wzajemnej niezależności państwa oraz Kościołów i innych związ-
ków wyznaniowych w swoich dziedzinach (art. 25 ust. 3);

d)	 zasada poszanowania przez państwo autonomii Kościołów i  innych 
związków wyznaniowych (art. 25 ust. 3);

e)	 zasada współdziałania państwa oraz związków wyznaniowych (Kościo-
łów) dla dobra człowieka i dobra wspólnego (art. 25 ust. 3);

7	 Zob. C. Znamierowski, Rozważania o państwie, Warszawa 1999, s. 279.
8	 Zob.: Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej 

Polskiej (tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 1966), Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności 
sumienia i wyznania (tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 265) oraz obowiązująca do końca 1998 roku Usta-
wa z dnia 17 maja 1989 roku o ubezpieczeniu społecznym duchownych (Dz. U. Nr 29 poz. 156 ze zm.).

9	 Tekst jedn. Dz. U. z 1976 r. Nr 7 poz. 36 ze zm. Art. 81 i 82 zostały utrzymane w mocy pomimo 
zmian Konstytucji z 1952 roku dokonanych po 4 czerwca 1989 roku, w tym zasadniczej nowelizacji 
z 29 grudnia 1989 roku (Dz. U. Nr 77 poz. 444). Przepisy te (m.in. zasada oddzielenia Kościoła od 
państwa) uzyskały pełny mandat demokratyczny na podstawie art. 77 Ustawy konstytucyjnej z dnia 
17 października 1992 roku o wzajemnych stosunkach między władzą ustawodawczą i wykonawczą 
Rzeczypospolitej Polskiej oraz o samorządzie terytorialnym (Dz. U. Nr 84 poz. 426 ze zm.).



290

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

f)	 zasada bilateralizmu, czyli dwustronności, przy regulacji prawnej odnie-
sień między państwem a wspólnotami wyznaniowymi.

Postanowienia Konstytucji RP dotyczące kwestii wyznaniowo-świato
poglądowych mają dla organów władzy publicznej, w tym dla organów jednostek 
samorządu terytorialnego, znaczenie pierwszoplanowe. Jest to następstwem 
przyjęcia zasady konstytucjonalizmu w  art. 8 ust. 1 polskiej ustawy zasadni-
czej. Konstytucja jest zatem najwyższym prawem w Rzeczypospolitej Polskiej. 
Należy dodać: najwyższym prawem w ogóle, a nie tylko najwyższym prawem 
stanowionym. Zasada konstytucjonalizmu pozostaje w ścisłej łączności z zasadą 
bezpośredniego stosowania Konstytucji, chyba że sama Konstytucja stanowi 
inaczej (art. 8 ust. 2). Oznacza to w szczególności, generalnie rzecz ujmując, że 
jednostki (obywatele, cudzoziemcy, bezpaństwowcy) oraz tworzone przez nie 
podmioty prawa (m.in. wspólnoty religijne) w relacjach z organami władz pub-
licznych, w tym organami samorządu terytorialnego, mogą wprost powoływać się 
na odpowiednie postanowienia Konstytucji RP, urzeczywistniając swe wolności 
czy dochodząc swych praw, chyba że sama Konstytucja RP w danym zakresie od-
syła do umów międzynarodowych, ustaw, względnie aktów prawa miejscowego.

W  związku z  tym należy podkreślić, iż jedną z  pierwszoplanowych zasad 
Konstytucji RP z 1997 roku jest zasada legalizmu, czyli praworządności (art. 7). 
Organy władzy publicznej działają zatem na podstawie i w granicach prawa. Ten 
imperatyw ustrojowy dotyczy zwłaszcza organów samorządu terytorialnego. 
Zasada legalizmu, zgodnie z dorobkiem kontynentalnej doktryny prawa i orzecz-
nictwa konstytucyjnego, to swoisty rdzeń zasady demokratycznego państwa 
prawnego (zob. art. 2 Konstytucji RP). W państwie prawnym organy władzy 
publicznej mogą czynić tylko to, do czego ich prawo upoważnia, natomiast 
obywatele mogą robić wszystko, z  wyjątkiem tego, czego im prawo (ustawa) 
zabrania 10. Treść art. 7 Konstytucji RP znajduje potwierdzenie i uszczegółowienie 
w art. 6 Kodeksu postepowania administracyjnego z 1960 roku 11. Akt ten stawia 
zasadę praworządności ma czele zasad ogólnych postepowania administracyjnego, 
głosząc, że organy administracji publicznej (czyli także organy administracji 
samorządu terytorialnego) działają na podstawie przepisów prawa.

Wyjątkowe miejsce w  systemie źródeł prawa wyznaniowego w  Polsce zaj-
muje Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia i wy-
znania. Jest to akt z  pewnymi cechami ustawy organicznej. W  szczególności 
bowiem rozwija on zapowiedzi konstytucyjne, ma charakter wykonawczy do 

10	 Zob.: J. Zakrzewska, Państwo prawa a nowa konstytucja [w:] Prawo w zmieniającym się społeczeństwie, 
red. G. Skąpska, Toruń 1992, s. 326, a także M. Pietrzak, Demokratyczne, świeckie państwo prawne, 
Warszawa 1999, s. 37; zob. w praktyce m.in. art. 8 Ustawy z dnia 6 marca 2018 roku – Prawo przed-
siębiorców (tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 236).

11	 Tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 572.



291

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

postanowień konfesyjnych ustawy zasadniczej. Niektóre postanowienia ustawy 
z 1989 roku mają charakter sentencjonalny. Mogłyby być zatem umieszczone 
w akcie ustrojodawczym. Ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania 
artykułuje m.in. szereg fundamentalnych norm dotyczących charakteru państwa 
ze względu na religię lub światopogląd oraz odnoszących się do relacji między 
państwem a  Kościołami i  innymi związkami wyznaniowymi. Do tych norm 
zalicza się dyrektywy: świeckości, neutralności państwa wobec religii i przeko-
nań (art. 10 ust. 1); oddzielenie Kościołów i innych związków wyznaniowych 
od państwa (art. 9 ust. 2 pkt 1); swobodę wypełniania przez Kościoły i  inne 
związki wyznaniowe funkcji religijnych (art. 9 ust. ust. 2 pkt 2 w zw. z art. 19); 
niedotowanie oraz niesubwencjonowanie tych podmiotów przez państwo oraz 
jego jednostki religijne (art. 10 ust. 2); równouprawnienie Kościołów i innych 
związków wyznaniowych bez względu na formę regulacji ich sytuacji prawnej 
(art. 9 ust. 2 pkt 3); współdziałanie państwa z Kościołami i związkami wyznanio-
wymi (art. 16–17) czy niedyskryminację i nieuprzywilejowywanie kogokolwiek 
z powodu religii lub przekonań w sprawach religii (art. 6 ust. 1). Wymienione 
wyżej normy ustawowe są zgodne z  zasadami Konstytucji RP dotyczącymi 
stosunków wyznaniowych.

Aktami szczegółowymi określającymi zasady odniesień między państwem 
polskim a jedynie Kościołem katolickim są: Konkordat między Rzecząpospolitą 
Polską i Stolicą Apostolską, podpisany 28 lipca 1993 roku a ratyfikowany 23 lutego 
1998 roku 12, oraz Ustawa z dnia 17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła 
Katolickiego w RP. Ich treść generalnie nie pozostaje w sprzeczności z postano-
wieniami wyznaniowymi Konstytucji RP oraz zasadami stosunków wyznanio-
wych sformułowanymi w ustawie o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. 
Odpowiednie postanowienia rzeczonego traktatu z Watykanem, według art. 33 
ust. 2 i 3 Konwencji wiedeńskiej z 1969 roku o prawie traktatów 13, powinny być 
interpretowane z uwzględnieniem tzw. Deklaracji wyjaśniającej do Konkordatu, 
przyjętej 15 kwietnia 1997 roku przez Rząd RP w uzgodnieniu ze Stolicą Apo-
stolską, a podanej do publicznej wiadomości w formie oświadczenia rządowego 
z 26 styczniu 1998 roku 14, oraz dotychczasowej praktyki stosowania tej umowy.

Trzeba zaznaczyć, iż Konkordat, jako umowa międzynarodowa ratyfiko-
wana za zgodą wyrażoną w ustawie, zgodnie z art. 89 ust. 1 pkt 2 w zw. z art. 91 
ust.  2  Konstytucji RP, zajmuje wysoką pozycję w  systemie źródeł prawa po-
wszechnie obowiązującego w Polsce. Lokuje się bezpośrednio poniżej ustawy 
zasadniczej, zaś ponad zwykłymi ustawami. Postanowienia Konkordatu mają 

12	 Dz. U. z 1998 r. Nr 51 poz. 318. Współczesny konkordat polski wszedł w życie 25 kwietnia 1998 roku 
(dalej: Konkordat).

13	 Dz. U. z 1990 r. Nr 74 poz. 439.
14	 M. P. z 1998 r. Nr 4 poz. 51.



292

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

pierwszeństwo przed ustawą, jeżeli postanowień traktatu nie da się z nią pogodzić. 
Funkcja normatywna Konkordatu jest ograniczona, nie reguluje on bowiem 
szeregu istotnych dziedzin relacji między państwem a Kościołem lub zagadnień 
istotnych dla katolików w Polsce. Nie zawiera zwłaszcza szczegółowej regulacji 
poświęconej sprawom majątkowym i finansowym instytucji kościelnych oraz 
duchowieństwa. Za najważniejsze funkcję traktatu z 1993 roku wypada uznać 
rolę gwarancyjno-stabilizującą.

Konkordat w  art. 1 formułuje bardzo zbliżone, wręcz tożsame, zasady 
relacji między Rzecząpospolitą Polską a  Kościołem katolickim, jak czyni to 
Konstytucja RP w art. 25 ust. 3 w odniesieniu do stosunków między państwem 
a związkami wyznaniowymi (Kościołami) w ogóle. Są to zasady: niezależności 
i autonomii państwa oraz Kościoła w swoich dziedzinach, a także współdziałania 
tych podmiotów dla rozwoju człowieka i dobra wspólnego. Rozwinięciem art. 1 
traktatu w zakresie zapewnienia Kościołowi niezależności i autonomii w jego 
dziedzinie jest art. 5 umowy. Na podstawie tego przepisu państwo zapewnia 
Kościołowi, bez względu na obrządek, swobodne i  publiczne pełnienie jego 
misji, łącznie z wykonywaniem jurysdykcji oraz administrowanie i zarządzanie 
swoimi sprawami na podstawie prawa kanonicznego.

Rzeczonemu postanowieniu Konkordatu odpowiada art. 2 Ustawy z dnia 
17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w RP. Stano-
wi on, iż Kościół rządzi się w swych sprawach własnym prawem, swobodnie 
wykonuje władzę duchowną i jurysdykcyjną oraz zarządza swoimi sprawami 15.

Traktat ze Stolicą Apostolską zawiera ograniczony zbiór szczegółowych posta-
nowień, mających zastosowanie wobec organów samorządu terytorialnego. Są to: 
art. 12 ust. 1 – dotyczący organizowania nauki religii katolickiej przez przedszkola, 
szkoły podstawowe oraz ponadpodstawowe prowadzone m.in.  przez organy 
administracji samorządowej; art. 10 ust. 1  – poświęcony tzw.  małżeństwom 
konkordatowym i w związku z tym traktujący o kompetencjach kierowników 
urzędów stanu cywilnego; art. 14 ust. 4 – dotyczący dotowania m.in. przez jed-
nostki samorządu terytorialnego na zasadach przewidzianych w odpowiednich 
ustawach placówek oświatowych i wychowawczych prowadzonych przez Kościół; 
art. 24 – przewidujący możliwość budowy, rozbudowy i przebudowy przez Koś-
ciół obiektów sakralnych i kościelnych oraz cmentarzy po uzgodnieniu z kom-
petentnymi władzami (zwłaszcza samorządowymi) i uzyskaniu wymaganych 
decyzji administracyjnych. Ewentualnie do sfery działania organów samorządu 
terytorialnego odnosi się także: art. 17 umowy z Watykanem – zapewniający 
katolikom prawo do „pociechy religijnej” m.in. w zakładach opieki zdrowotnej, 

15	 Zob. szerzej B. Rakoczy, Ustawa o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospolitej 
Polskiej. Komentarz, Warszawa 2008, s. 29–48.



293

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

społecznej oraz w podobnych placówkach, także tych prowadzonych przez jed-
nostki samorządowe; art. 8 – gwarantujący Kościołowi wolność sprawowania 
kultu, w konsekwencji nienaruszalność miejsc kultu oraz przeznaczonych do 
grzebania zmarłych, a zarazem normujący przesłanki limitowania tej nienaru-
szalności przez władze publiczne (w tym samorządowe).

Akty normatywne poddane powyżej wstępnej analizie, poczynając od Konsty-
tucji RP, poprzez Konkordat aż po obowiązujące tzw. majowe ustawy wyznanio-
we z 1989 roku, konstytuują system tzw. przyjaznego rozdziału między państwem 
a Kościołami i innymi związkami wyznaniowymi. Winien być to rozdział niean-
tagonistyczny, ukierunkowany na kooperację, nie na rywalizację czy konfrontację, 
a jednak rozdział. W takim układzie wzajemnych relacji instytucjonalnych wła-
dze publiczne, zwłaszcza władze samorządowe, mają prawny obowiązek zachować 
bezstronność, czyli neutralność, w sprawach religijnych, światopoglądowych 
i filozoficznych. Zarazem powinny, generalnie rzecz biorąc, zapewnić swobodę, 
czyli wolność wyrażania poglądów w tej dziedzinie. Konsekwencją rzeczonej 
postawy winno być równouprawnienie wszystkich związków wyznaniowych 
oraz niedyskryminowanie, względnie nieuprzywilejowywanie, kogokolwiek 
ze względu na jego przekonania w  sprawach religijno-światopoglądowych.

I. Szczegółowe aspekty bezstronności (neutralności) religijno- 
-światopoglądowej władz publicznych oraz rozdziału państwa 

i kościoła na szczeblu samorządu terytorialnego.

I.1. Bezstronność (neutralność) religijno-światopoglądowa  

władz publicznych w zakresie samorządu terytorialnego –  

między teorią a praktyką

Konstytucja RP w art. 25 ust. 2 wyraża zasadę bezstronności, czyli neutralności 
religijno-światopoglądowej władz publicznych. Termin „bezstronność” jest 
słownikowym synonimem terminu „neutralność”. Taka interpretacja znajduje 
także oparcie w wykładni historycznej wspomnianego przepisu. Jego historyczny 
projektodawca, członek Komisji Konstytucyjnej Zgromadzenia Narodowego 
Tadeusz Mazowiecki przyjmował rzeczone rozumienie terminu „bezstronność” 16. 
Ustrojodawca celowo nie ograniczył wymogu zachowania bezstronności vel 
neutralności w sprawach religijnych, światopoglądowych i filozoficznych tylko do 

16	 Zob. P. Borecki, Geneza konstytucyjnego modelu stosunków państwo – kościół w Konstytucji RP, War-
szawa 2008, s. 295.



294

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

władz państwowych w znaczeniu węższym, ale rozszerzył ów wymóg na władze 
publiczne, czyli zwłaszcza na władze samorządowe różnego rodzaju oraz szczebla 17.

Bezstronność (neutralność) władz publicznych w sferze konfesyjnej oznacza, 
że zachowują one „równy dystans” wobec różnych występujących w społeczeń-
stwie jako całości czy w  społecznościach lokalnych opcji religijnych, świato-
poglądowych i  filozoficznych. Nie zwalczają ani nie popierają żadnej z  nich. 
Urzędników administracji publicznej, w  tym administracji samorządowej, 
obowiązuje zakaz jakiejkolwiek formy prozelityzmu. W miejscach sprawowania 
władzy publicznej, np. w salach posiedzeń organów kolegialnych jednostek sa-
morządu terytorialnego (sejmików województw, rad powiatów, rad gminnych 
i miejskich), czy w publicznie dostępnych gabinetach urzędowania członków 
egzekutyw tych jednostek (wójtów, burmistrzów, prezydentów miast, starostów, 
marszałków województw itd.) nie znajdują się żadne emblematy religijne lub 
światopoglądowe, przykładowo: krzyże, krucyfiksy, ikony, menory, ale również 

„tęczowe” flagi czy flagi np. jednolicie zielone albo czerwone. Tego rodzaju em-
blematy mają charakter partykularny i potencjalnie antagonizujący. Jedynymi 
symbolami, które zgodnie z  obowiązującą Konstytucją oraz ustawami mogą 
być umieszczane w urzędach władzy publicznej, to oficjalne polskie symbole 
państwowe 18. W urzędach organów danych jednostek samorządu terytorialnego 
mogą to być także symbole (herby, flagi, emblematy) tych jednostek 19.

Symbole państwowe lub samorządowe mają na celu m.in. integrację miesz-
kańców danego terytorium. Umieszczenie symbolu religijnego lub światopoglą-
dowego w miejscu sprawowania władzy publicznej nie ma w Polsce podstawy 
prawnej. Czytelnie, lecz błędnie wskazuje, że wyznanie identyfikowane z danym 
symbolem ma charakter oficjalny, „urzędowy”; cieszy się poparciem władz 
publicznych danego rodzaju i szczebla, jako szczególnie im bliskie.

Opisana lokalizacja określonych symboli religijnych czy światopoglądowych 
może być zasadnie odebrana jako sugestia, czyje interesy urzeczywistniają, 
chronią lub przynajmniej respektują władze publiczne danego rodzaju i szczebla. 
Umieszczenie symboli religijnych lub światopoglądowych, a także partyjnych 
w miejscach oficjalnego sprawowania władzy publicznej oraz w urzędach publicz-
nych, czyli w siedzibach aparatu obsługi tych władz, podważa pierwszoplanową 

17	 Zob.: „Komisja Konstytucyjna Zgromadzenia Narodowego. Biuletyn”, t. 46, Warszawa 1997, s. 5–7 
oraz Sprawozdanie stenograficzne z 4. posiedzenia Zgromadzenia Narodowego w dniu 2 kwietnia 
1997 roku, Warszawa 1997, s. 4, 7, 10, 17–18, 23 i 31.

18	 Zob.: art. 28 Konstytucji RP z 1997 roku w zw. z art. 1 ust. 1 i art. 2a pkt 3–5, 7–8 Ustawy z dnia 
31 stycznia 2024 roku o godle, barwach i Rzeczypospolitej Polskiej oraz o pieczęciach państwowych 
(tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 155).

19	 Zob. art. 3 i  6a Ustawy z  dnia 21 grudnia 1978  roku o  odznakach i  mundurach (tekst jedn. 
Dz. U. z 2023 r. poz. 76).



295

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

zasadę konstytucyjną Rzeczypospolitej Polskiej jako dobra wspólnego wszyst-
kich obywateli (art. 1).

Zarazem praktycznym skutkiem umieszczania emblematów religijnych 
w miejscach nie-sakralnych jest m.in. trywializacja, spowszednienie tych symboli. 
Tracą one stopniowo dla odbiorcy charakter szczególny, nadzwyczajny, wręcz 
święty. Następuje zatem proces ich faktycznej desakralizacji. Dotychczas fiaskiem 
zakończyły się jednak próby usunięcia symboli religijnych (krucyfiksów) z sal ob-
rad plenarnych: sejmu RP oraz niektórych rad miejskich (w Szczecinie czy w Ło-
dzi) w drodze powództw cywilnych o ochronę wolności sumienia (art. 23 i art. 24 
Kodeksu cywilnego), wnoszonych przez obywateli do sądów powszechnych.

Noszenie przez piastunów organów władzy publicznej, także władz samo-
rządowych, oraz urzędników nieostentacyjnych symboli religijnych czy świa-
topoglądowych, np. zawieszonych na szyi lub wpiętych w ubranie krzyżyków, 
medalików, gwiazd Dawida czy także obrączek z dziesiątkami różańca itp., nie 
może być uznane przez osobę działającą w dobrej wierze za naruszenia konsty-
tucyjnej zasady bezstronności (neutralności) władz publicznych. Będzie nato-
miast urzeczywistnieniem przysługującej każdemu człowiekowi konstytucyjnej 
wolności uzewnętrzniania religii (art. 53 ust. 2), względnie wolności wyrażania 
przekonań (art. 54), a zarazem będzie mieściło się w sferze ochrony prawa do 
prywatności oraz prawa decydowania o swoim życiu osobistym (art. 47).

Idee, religie i  światopoglądy winny rozszerzać lub zawężać zakres swego 
odziaływania dzięki swojej immanentnej treści, działaniom względnie za-
niechaniom swych wyznawców, ale nie na skutek działań władz publicznych 
oraz podległego im aparatu urzędniczego. Równy dystans władz publicznych 
wobec różnych koncepcji religijnych czy światopoglądowych oznacza również 
pewien dystans wobec jednostek organizacyjnych będących „nośnikami” owych 
koncepcji – związków wyznaniowych (Kościołów), wyznaniowych osób praw-
nych, stowarzyszeń laickich itp. Władze publiczne, w tym samorządowe, mogą, 
a wręcz powinny podejmować współdziałanie z wymienionymi podmiotami, 
ale nie ze względu na treść ich przesłania religijnego lub światopoglądowego, 
lecz z uwagi na efektywną realizację przedsięwzięć ogólnospołecznych, akonfe-
syjnych, służących potencjalnie mieszkańcom danego terytorium, niezależnie 
od ich przekonań w sprawach religii.

Na negatywną ocenę zasługuje eksponowany, wręcz ostentacyjny udział osób 
sprawujących władzę publiczną (także samorządowców), niejako w majestacie 
swych urzędów, w uroczystościach religijnych. Dotyczy to głównie uroczystości 
o charakterze katolickim. Tego typu zachowania stanowią naruszenie konstytu-
cyjnego obowiązku zachowania bezstronności, czyli neutralności władz publicz-
nych w sprawach religijnych, światopoglądowych i filozoficznych. Na podstawie 
tych samych kryteriów negatywnie należy ocenić „oficjalny” udział niektórych 



296

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

decydentów rządowych i  samorządowych w  cyklicznych paradach równości. 
Osoby sprawujące funkcje w aparacie władzy publicznej mogą korzystać z kon-
stytucyjnej wolności praktykowania religii, wolności wyrażania przekonań czy 
wolności pokojowych zgromadzeń (art. 58), ale powinni to czynić z umiarem, 
bez swoistego ekshibicjonizmu, czyli jako zwyczajni uczestnicy tego rodzaju 
wydarzeń. Oficjalny i eksponowany udział włodarzy państwa lub danej jednostki 
samorządu terytorialnego w uroczystościach religijnych lub światopoglądowych 
uprawdopodabnia zarazem, iż traktują oni wyznawane tam idee oraz kultywo-
wane wartości w  sposób instrumentalny  – jako przede wszystkim narzędzia 
dla wzmocnienia politycznego poparcia dla siebie lub społecznej legitymizacji 
swej władzy. Konstytucyjnym, a także ustawowym zadaniem jakiegokolwiek or-
ganu władzy publicznej w Rzeczypospolitej Polskiej nie jest wyznawanie wiary re-
ligijnej. Zgodnie z art. 25 ust. 3 Konstytucji RP, a także w myśl art. 1 w zw. z art. 5 
Konkordatu, organy władzy publicznej oraz związki wyznaniowe, w tym Kościół 
katolicki, winny być rozdzielone w szczególności pod względem funkcjonalnym.

Dopuszczalne formy ekspresji religijnej osób pełniących funkcje publiczne, 
a zwłaszcza sprawujących władzę publiczną, wyraźnie określa ją Konstytucja RP 20 
oraz odpowiednie ustawy 21. Akty te przewidują tylko możliwość dodania do 
ustalonej roty przysięgi lub ślubowania składanych w związku z objęciem urzędu 
(mandatu) czy też poprzedzających rozpoczęcie wykonywania danej profesji 
dodatku: „Tak mi dopomóż Bóg”. Pominięcie tegoż fakultatywnego dodatku 
wskazuje w bieżących polskich realiach, iż dana osoba nie jest wyznawcą świato-
poglądu fideistycznego. Może mieć w związku z tym pewną wymowę polityczną.

Krytycznie należy także ocenić organizowanie „siłą faktów”, tzn. bez podstaw 
prawnych, w okresie odpowiednio świąt Bożego Narodzenia oraz Wielkiej Nocy 
w szeregu urzędach administracji rządowej oraz samorządowej praktyk dzielenia 
się opłatkiem lub tzw. jajeczkiem. Znane są przypadki, że urzędnicy korzystali 
z urlopów na żądanie lub zdrowotnych, aby uchylić się od uczestnictwa w tego 
rodzaju imprezach. Dla nie-katolików tego rodzaju wydarzenia są częstokroć 
stresujące, wręcz traumatyczne. Generują niejednokrotnie postawy dwulicowe 
u pracowników administracji. Absencja podczas takich imprez mających oprawę 
konfesyjną może być traktowana jako przejaw nielojalności wobec kierownictwa 
danej instytucji, przejaw wyłamywania się z urzędniczego kolektywu. W kon-
sekwencji dana osoba może być traktowana jako odmieniec, outsider. Grozi 
to realnie jej dyskryminacją ze względu na religię lub światopogląd. Prowadzi 
w  istocie rzeczy do naruszenia gwarantowanego głównie przez art. 53 ust. 7 

20	 Zob.: art. 104 ust. 2, art. 130 i art. 151 Konstytucji RP.
21	 Zob. np.: art. 23a ust. 1 i 2 oraz art. 29a Ustawy z dnia 8 marca 1990 roku o samorządzie gminnym, 

art. 20 ust. 1 Ustawy z dnia 5 czerwca 1998 roku o samorządzie powiatowym, art. 22 ust. 1 Ustawy 
z dnia 5 czerwca 1998 roku o samorządzie województwa.



297

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Konstytucji RP prawa do milczenia w sprawach światopoglądu, przekonań reli-
gijnych lub wyznania 22. Nieuczestniczenie w urzędowym „opłatku” lub „jajeczku” 
wysoce uprawdopodabnia, że dana osoba nie identyfikuje się z rodzimą, polską 
tradycją o charakterze katolickim. Opisane sytuacje zagrażają fundamentalnej, 
konstytucyjnej i bardzo osobistej swobodzie – wolności sumienia (zob. art. 53 
ust. 1). W okresie świąt jakiegokolwiek wyznania urząd administracji publicznej, 
w tym samorządowej, nie może być mylony z terenem odpowiedniej świątyni, 
ale też prywatnym lokum określonej osoby.

W świetle powyższych uwag generalnie na pozytywną ocenę, choć niewolną 
od zastrzeżeń, zasługuje Zarządzenie nr 822/2024 Prezydenta m. st. Warszawy 
z 8 maja 2024 roku w sprawie wprowadzenia standardów równego traktowania 
w Urzędzie m. st. Warszawy (GP-OR.0050.822.2024) 23. Jako standard czwarty 
wskazuje się w załączniku do tego aktu, że „przestrzenie urzędu są miejscami 
neutralnymi religijnie [choć już nie neutralnymi światopoglądowo – P.B.]”.

Konkretne wytyczne do tego standardu to:
•	 W budynkach urzędu dostępnych dla osób z zewnątrz podczas wydarzeń 

organizowanych przez urząd nie eksponuje się w przestrzeni (np. na ścia-
nach, na biurkach) żadnych symboli związanych z określoną religią lub wy-
znaniem. Nie dotyczy to symboli noszonych przez osoby pracujące w urzę-
dzie na użytek osobisty, np. w formie medalika, tatuażu, opaski na ręku.

•	 Wydarzenia organizowane w przez urząd mają charakter świecki, tzn. nie 
zawierają elementów religijnych, np. modlitwy, nabożeństwa, święcenia.

Logiczną konsekwencją utrzymywania równego dystansu przez władze 
publiczne wobec różnych opcji religijnych i światopoglądowych mieszkańców 
kraju czy danej jednostki samorządowej jest równouprawnienie wszystkich 
Kościołów i innych związków wyznaniowych, gwarantowane przez art. 25 ust. 
1 Konstytucji RP. Każdej wspólnocie religijnej powinny zostać zapewnione, 
zwłaszcza na podstawie aktów prawa powszechnie obowiązującego, w  tym 
aktów prawa miejscowego, jak również w praktyce działania władzy i admini-
stracji publicznej (czyli m.in. samorządowej), takie same możliwości działania 
lub zaniechania. Tylko od samych wspólnot religijnych zależy, czy skorzystają 
one z gwarantowanych im uprawnień. Konstytucyjna zasada równouprawnienia 
wyznań oznacza zakaz nadawania danemu związkowi wyznaniowemu (Kościo-
łowi) na terenie państwa polskiego jako całości oraz na części tegoż państwa 
(np. w danym województwie, powiecie, gminie czy w sołectwie itd.) formalnych 
lub faktycznych cech wyznania oficjalnego, urzędowego czy też narodowego 

22	 Zob. także art. 2 pkt 5 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia i wyznania.
23	 Zob. Zarządzenie nr 822/2024 z 2024–05–08, bip.um.warszawa.pl, https://nowy.bip.um.warszawa.pl/ 

web/prezydent/-/zarzadzenie-nr-822/2024-z-2024–05–08 [dostęp: 27.07.2024].

bip.um.warszawa.pl
https://nowy.bip.um.warszawa.pl/
web/prezydent/-/zarzadzenie-nr-822/2024-z-2024�05�08
https://nowy.bip.um.warszawa.pl/
web/prezydent/-/zarzadzenie-nr-822/2024-z-2024�05�08


298

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

(etnicznego) 24. Zatem żadna terytorialna wspólnota samorządowa nie może 
przekształcić się w  swego rodzaju fundamentalistyczną enklawę. Wspólnoty 
samorządu terytorialnego różnych szczebli tworzą bowiem ich mieszkańcy na 
podstawie cenzusu domicylu, a nie kryterium wyznania lub światopoglądu.

Opublikowany w 2002 roku przez Helsińską Fundację Praw Człowieka raport 
z  monitoringu wolności sumienia 25 wskazywał, że stosunek władz lokalnych 
(samorządowych) do nierzymskokatolickich związków wyznaniowych był 
zróżnicowany. Zarazem, chociażby ze względu na zdecydowanie mniejszy po-
tencjał owych wspólnot niż Kościoła katolickiego, trudno jest mówić o pełnym 
respektowaniu zasady równouprawnienia wyznań. Mniejszości konfesyjne 
w szczególności zwracały uwagę na ignorowanie próśb o udostępnienie lokali, 
nieodpowiadanie na korespondencję ze strony danej grupy, brak zaproszeń na 
imprezy organizowane przez samorząd (np. związane z miastami partnerskimi) 
itp. Szereg mniejszościowych grup wyznaniowych w ogóle nie utrzymywała rela-
cji z organami samorządu terytorialnego. Autorzy raportu z 2002 roku odnotowali, 
że w sumie mniejszościowe związki wyznaniowe miały z organami samorządu 
lokalnego w pewnym stopniu gorsze relacje niż z centralną, rządową administra-
cją wyznaniową (Departamentem Wyznań Religijnych MSWiA). Badani uza-
sadniali ten stan m.in. oddziaływaniem na władze lokalne środowisk katolickich.

Na wyraźne uprzywilejowanie Kościoła katolickiego wskazuje wieloletnia 
praktyka stosowania art. 68 ust. 1 Ustawy z dnia 21 sierpnia 1997 roku o gospo-
darce nieruchomościami 26. Bonifikaty przy sprzedaży, nawet w wysokości 99,9%, 
były udzielane przez jednostki samorządu terytorialnego osobom prawnym 
Kościoła katolickiego, zwłaszcza na cele działalności sakralnej. Z  bonifikat, 
ale już niższej wysokości, skorzystały także inne nierzymskokatolickie Koś-
cioły i związki wyznaniowe (m.in. Polski Autokefaliczny Kościół Prawosławny, 
Wschodni Kościół Staroobrzędowy czy gminy wyznaniowe żydowskie). Nie 
jest znany ogólny areał nieruchomości zbytych za bonifikatą przez jednostki 
samorządu terytorialnego różnych szczebli na rzecz Kościołów i innych związ-
ków wyznaniowych 27.

Nic nie wiadomo o efektywnej kontroli przestrzegania przez organy samorzą-
dowe odpowiednich przepisów ustawy z 21 sierpnia 1997 roku w zakresie prze-
kazywania nieruchomości na cele sakralne (art. 68 ust. 1 pkt 6) lub działalności 
społecznie użytecznej (art. 68 ust. 1 pkt 2) w związku z konstytucyjną zasadą 

24	 Zob. szerzej P. Borecki, Równouprawnienie kościołów i  innych związków wyznaniowych [w:] Leksy-
kon prawa wyznaniowego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014, s. 378–386.

25	 A. Mikulska, Wolność sumienia i wyznania. Raport z monitoringu, Warszawa 2002, s. 48–49.
26	 Tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 344.
27	 Zob. Z. Borek, Jak Kościół ziemią obraca, „Polityka” 2021, nr 34, s. 26–28 oraz tenże, Czego dusza 

zapragnie, „Polityka” 2023, nr 22, s. 32–34.



299

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

równouprawnienia związków wyznaniowych, a zwłaszcza kontroli rzeczywiste-
go wykorzystania nieruchomości przez wspólnoty konfesyjne na deklarowane 
cele. Uzasadnione jest przy tym stanowisko, że ustawodawca, formułując art. 68 
ust. 1 pkt 6 rzeczonej ustawy, naruszył art. 25 ust. 1 Konstytucji RP. Uprawnienie 
do nabycia nieruchomości na cele działalności sakralnej przyznał jedynie Koś-
ciołom i związkom wyznaniowym mającym uregulowane stosunki z państwem, 
a  nie Kościołom i  innym związkom wyznaniowym o  uregulowanej sytuacji 
prawnej czy w ogóle potencjalnie wszystkim działającym w Rzeczypospolitej 
Polskiej związkom wyznaniowym (wspólnotom religijnym). Konstytucja RP nie 
przewiduje limitowania uprawnień lub przywilejów związków wyznaniowych 
na podstawie kryterium „uregulowania stosunków z państwem”. Z analizowa-
nego uprawnienia majątkowego może zatem obecnie potencjalnie skorzystać 
15 Kościołów i innych związków wyznaniowych, których stosunki z państwem 
określają indywidualne akty ustawodawcze (głównie ustawy) z  lat 1928–1997.

Natomiast wszystkich wspólnot religijnych o uregulowanej sytuacji prawnej, 
tzn. wpisanych do rejestru Kościołów i innych związków wyznaniowych albo 
z indywidualnymi ustawami, jest ogółem 188. Ponadto w rejestrze figuruje pięć 
organizacji międzykościelnych 28.

Art. 68 ust. 1 pkt 6 ustawy o gospodarce nieruchomościami trzeba też ocenić 
jako niezgodny z wyrażoną w art. 25 ust. 2 Konstytucji RP zasadą bezstronności 
(neutralności) władz publicznych wobec przekonań religijnych, światopoglądo-
wych i filozoficznych. Przepis ten umożliwia bowiem m.in. wojewodom oraz 
sejmikom czy radom samorządowym udzielanie realnego wsparcia finansowego 
w kultywowaniu i propagowaniu tylko jednego rodzaju światopoglądu – religii.

Bezstronność (neutralność) religijno-światopoglądowa władz publicznych 
oznacza ponadto, że pozostawiają one religie czy też światopoglądy nietknięte. 
Nie wikłają się, nie wplątują się w sprawy wyznaniowe czy szerzej – światopoglą-
dowe. Władze publiczne nie mają bowiem w tych dziedzinach ani kwalifikacji 
merytorycznych, ani szczególnych kompetencji. Owe władze zostały ustanowione 
na podstawie kryterium politycznego, ewentualnie także merytorycznego, lecz 
nie przesłanek konfesyjnych.

Niezgodne z  dyrektywą bezstronności (neutralności) władz publicznych 
w sprawach religijnych, światopoglądowych i filozoficznych jest ustanawianie 
przez organy stanowiące (rady, sejmiki) niektórych jednostek samorządu 
terytorialnego patronów religijnych (katolickich) dla poszczególnych wspól-
not samorządowych czy oddawanie w  opiekę danemu świętemu czy świętej 
miasta, gminy itd. 29 Uchwały tego rodzaju to przejaw irracjonalizmu aktualnej 

28	 Dane na 25 lipca 2024 roku.
29	 Zob. szerzej G. Maroń, Prawne aspekty ustanawiania świętych i błogosławionych patronami jednostek 

samorządu terytorialnego, Rzeszów 2021, s. 80–105.



300

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

większości w danym samorządowym organie uchwałodawczym, wskazujący na 
brak profesjonalizmu w sprawowaniu administracji lokalnej.

Z punktu widzenia konstytucyjnych standardów niedyskryminacji czy prawa 
do ochrony życia prywatnego negatywnie trzeba ocenić przyjmowanie przez 
niektóre rady samorządowe lub sejmiki uchwał ustanawiających daną gminę, 
miasto, powiat czy nawet województwo „strefami wolnymi od [ideologii] LGBT”. 
Szereg tego rodzaju aktów zostało uchylonych w drodze działań nadzorczych 
właściwych wojewodów lub orzeczeń sądów administracyjnych 30.

Parlament Europejski w rezolucji z dnia 18 grudnia 2019 roku w sprawie dys-
kryminacji osób LGBTI i nawoływania do nienawiści do nich w sferze publicznej, 
w  tym stref wolnych od LGBTI m.in. zdecydowanie potępił wszelką dyskry-
minację osób LGBTI i ich praw podstawowych przez organy publiczne, w tym 
nawoływanie do nienawiści przez władze publiczne i urzędników wybieranych 
w wyborach, podczas kampanii wyborczych, a także deklaracje dotyczące stref 
wolnych od „ideologii LGBT” w Polsce, oraz wezwał Komisję Europejską do 
zdecydowanego potępienia tych przejawów dyskryminacji w sferze publicznej. 
Ponadto PE wezwał Polskę, aby zgodnie ze swoim prawem krajowym oraz zobo-
wiązaniami wynikającymi z prawa UE i prawa międzynarodowego zdecydowanie 
potępiła dyskryminację osób LGBTI, w tym, gdy ma ona miejsce z inicjatywy sa-
morządów lokalnych, a także aby unieważniła uchwały uderzające w prawa osób 
LGBTI, w tym przepisy samorządów skierowane przeciwko „ideologii LGBT” 31.

W  szczytowym okresie podejmowania uchwał skierowanych przeciwko 
osobom LGBT przez organy stanowiące jednostek samorządu terytorialnego 
różnych szczebli, czyli w 2019 roku, tego rodzaju akty podjęto w bodaj 106 jed-
nostkach zlokalizowanych głównie w  południowo-wschodniej części Polski. 
Współcześnie – pod koniec lipca 2024 roku – tego rodzaju uchwały funkcjonują 
już tylko w sześciu powiatach i gminach 32. Sygnalizowane zjawiska wskazują, 
że niektóre jednostki samorządu terytorialnego w swoim czasie nabrały nawet 

30	 Zob. np. NSA oddalił pierwsze skargi kasacyjne na uchylenie przez sądy administracyjne czterech uchwał 
„anty-LGBT”, brpo.gov.pl [dostęp: 22.07.2024]. 28 czerwca 2022 roku NSA rozpatrzył pierwsze 
skargi kasacyjne na unieważnienie uchwał anty-LGBT przez wojewódzkie sądy administracyjne po 
skargach RPO. Sprawę z Sernik zbadał na rozprawie, a sprawy uchwał rad gmin w Istebnej, Osieku 
i Klwowie – na posiedzeniach niejawnych. W motywach ustnych wyroku NSA wskazał m.in., że „[…] 
zaskarżona uchwała ingeruje w godność i życie prywatne tej grupy mieszkańców, które identyfikują 
się jako osoby LGBT. Niezależnie jakie były intencje radnych, społecznym skutkiem uchwały jest 
naruszenie godności, czci i dobrego imienia oraz ściśle związanego z tymi dobrami życia prywatnego 
określonej grupy mieszkańców”.

31	 Zob. Teksty przyjęte – Dyskryminacja i mowa nienawiści kierowana przeciwko osobom LGBTI w sferze publicznej, 
w tym „strefy wolne od LGBTI” – Środa, 18 grudnia 2019 roku, europa.eu, https://www.europarl.europa.eu/
doceo/document/TA-9–2019–0101_PL.html [dostęp: 22.07.2024].

32	 Informacje uzyskane przez autora w dniu 22 lipca 2024 roku od aktywistów Kampanii Przeciw Ho-
mofobii.

http://brpo.gov.pl
http://europa.eu
https://www.europarl.europa.eu/
doceo/document/TA-9�2019�0101_PL.html
https://www.europarl.europa.eu/
doceo/document/TA-9�2019�0101_PL.html


301

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

w  świetle odpowiednich aktów prawa miejscowego cech owych „fundamen-
talistycznych enklaw”, których tak chcieli uniknąć twórcy Konstytucji RP 33.

Należy zwrócić uwagę, że Konstytucja RP w swej preambule wyraża para-
dygmat równorzędności światopoglądu religijnego oraz areligijnego. W tej części 
ustawy zasadniczej czytamy bowiem m.in.: „[…] my, Naród Polski – wszyscy 
obywatele Rzeczypospolitej, zarówno wierzący w Boga będącego źródłem prawdy, 
sprawiedliwości, dobra i piękna, jak i nie podzielający tej wiary, a te uniwersalne 
wartości wywodzący z innych źródeł, równi w prawach i obowiązkach wobec 
dobra wspólnego – Polski”.

Osoby niewierzące nie są postrzegane jako nihiliści, zatem obywatele „drugiej 
kategorii”, ale jako osoby równoprawne wobec wierzących w Boga. Podział na 
wierzących i niewierzących jest w świetle konstytucyjnej arendy najważniejszym, 
a zarazem jedynym kryterium wewnętrznie różnicującym narodu jako wspólnoty 
politycznej. Głębsza analiza treści preambuły ustawy zasadniczej prowadzi do 
konkluzji, że ustrojodawca postrzega zróżnicowanie religijno-światopoglądowe 
narodu polskiego (obywateli) jako w istocie zjawisko pozytywne. W arendzie 
mowa jest o nawiązaniu „najlepszych tradycji Pierwszej i Drugiej Rzeczypospo-
litej”. Obie wymienione formy państwowości polskiej były zamieszkałe przez 
populację zróżnicowaną pod względem m.in. wyznaniowym. Tradycja pokoju 
religijnego i  tolerancji (poszanowania) w sprawach wyznaniowych w dawnej 
Rzeczypospolitej jest jednym z  najlepszych elementów rodzimej spuścizny 
dziejowej. Należy podkreślić, że Konstytucja RP nie przyznaje organom władzy 
publicznej żadnych kompetencji do ingerowania w  strukturę wyznaniowo-

-światopoglądową społeczeństwa, tym bardziej uprawnień do prowadzenia 
jakichkolwiek działań unifikujących w tym zakresie.

I.2. Rozdział państwa oraz kościołów i  innych związków 

wyznaniowych a samorząd terytorialny

Konstytucja RP, w przeciwieństwie do swej poprzedniczki z 1952 roku, nie za-
wiera sformułowania o rozdziale czy oddzieleniu Kościoła od/i państwa. Zasadę 
oddzielenia Kościołów i innych związków wyznaniowych od państwa formułuje 
natomiast wprost w art. 9 ust. 2 pkt 1 Ustawy z 17 maja 1989 roku o gwarancjach 
wolności sumienia i  wyznania. Ustawodawca traktuje oddzielenie tych pod-
miotów nie tyle w kategoriach politycznych, co jako pierwszorzędną gwarancję 
wolności sumienia i wyznania w stosunkach państwa ze wspólnotami religijnymi. 
Jest to podejście różne od przyjętego w aktualnej polskiej ustawie zasadniczej. 
Konstytucja RP, głównie w art. 25 ust. 3, wyraża istotę zasady rozdziału państwa 

33	 Zob. Sprawozdanie stenograficzne z 4 posiedzenia Zgromadzenia Narodowego…, dz. cyt., s. 17.



302

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

oraz Kościołów i innych związków wyznaniowych, tzw. rozdziału przyjaznego. 
Treść tego przepisu wykazuje wyraźnie podobieństwa z art. 1 Konkordatu, trak-
tującym jednak o rudymentach relacji między państwem a Kościołem katolickim.

Ustawa zasadnicza formułuje bowiem w art. 25 ust. 3 dyrektywy szczegółowe:
•	 poszanowania wzajemnej niezależności państwa oraz Kościołów i innych 

związków wyznaniowych w swoim zakresie;
•	 poszanowania autonomii wspólnot religijnych;
•	 współdziałania państwa oraz związków wyznaniowych dla dobra czło-

wieka i dobra wspólnego.
Dyrektywa niezależności państwa i  związków wyznaniowych w  swoim 

zakresie oznacza wymóg ich rozdziału organizacyjnego oraz funkcjonalnego 
zarówno na szczeblu centralnym (ogólnokrajowym), jak i lokalnym, czyli w za-
kresie poszczególnych jednostek podziału administracyjnego kraju dla potrzeb 
władz publicznych i odpowiednich władz konfesyjnych.

Aparat władzy publicznej, w tym samorządowej, nie wykonuje funkcji religij-
nych. Jest w tej dziedzinie niekompetentny. Władze publiczne w szczególności 
nie ustalają prawd wiary i  moralności. Nie określają rytów religijnych. Nie 
organizują kultu i innych ceremonii o charakterze religijnym. To jest domena 
duchowieństwa. Funkcjonariusze publiczni w  warunkach systemu rozdziału 
nie są „funkcjonariuszami kultu” jakiegokolwiek wyznania, nie pełnią funkcji 

„świeckiego ramienia Kościoła”, tzn. brachium saeculare. Przymus administracyjny 
i sądowy nie gwarantuje respektowania norm religijnych i moralnych określo-
nego Kościoła. Urzędników obowiązuje zakaz prozelityzmu. Nie dozorują oni 
wyznawców w  zakresie wykonywania obowiązków o  charakterze religijnym.

Zakaz ten dotyczy zwłaszcza relacji między nauczycielami i uczniami (wycho-
wankami) w szkołach i przedszkolach prowadzonych przez organy samorządowe, 
z wyjątkiem odniesień katechetów do uczniów biorących udział w szkolnej nauce 
religii danego wyznania. W myśl zasady niezależności w swoim zakresie związ-
ki wyznaniowe cieszą się samorządnością. Samodzielnie, bez nadzoru władz 
publicznych, prowadzą swoje sprawy wewnętrzne. W szczególności: sprawują 
kult, ustanawiają i kształcą (formują) duchowieństwo, powołują oraz zmieniają 
swe władze, nabywają, zarządzają, obciążają oraz zbywają własny majątek czy 
propagują doktrynę religijną i moralną 34.

Zarazem związki wyznaniowe (Kościoły), instytucje wyznaniowe oraz 
duchowieństwo nie uczestniczą instytucjonalnie czy z  racji swojego stanu 
w  sprawowaniu władzy publicznej zarówno na szczeblu centralnym, jak i  na 
poziomie lokalnym. Kwalifikacje wyznaniowe, uzyskiwane w ramach samych 

34	 Zob. zwłaszcza art. 19 ust. 2 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia 
i wyznania.



303

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

wspólnot religijnych, w  drodze wewnętrznych, nietransparentnych procedur 
i na podstawie takich samych kryteriów, nie dają nikomu mandatu do rządze-
nia społecznościami obywatelskimi. Dotyczy to zarówno sprawowania władzy 
bezpośrednio, jak i pośrednio – zakulisowo, np. poprzez różne formy lobbingu 35. 
Niezgodne z zasadą wzajemnej niezależności państwa i związków wyznaniowych 
(Kościołów) jest w szczególności wezwanie kierowane przez duchowieństwo do 
poparcia w wyborach samorządowych określonych kandydatów lub ugrupowań 
politycznych, organizowanie spotkań o  charakterze politycznym na terenie 
świątyń lub obiektów towarzyszących, np. w  domach parafialnych, a  nawet 
umieszczania różnego rodzaju reklam wyborczych (plakatów, banerów czy 
bilbordów) na terenach kościelnych.

Związki wyznaniowe mają natomiast prawo pośrednio wpływać na sprawo-
wanie władzy publicznej poprzez kształtowanie mentalności swoich wyznaw-
ców będących wyborcami oraz piastujących władzę publiczną, także władzę 
samorządową. Nie powinno się to odbywać poprzez formułowanie konkretnych 
dyrektyw politycznych, także personalnych lub legislacyjnych, już szczególnie 
poprzez odwoływanie się do autorytetów (sankcji) transcendentalnych. Tego 
rodzaju zachowania to jaskrawy przejaw politycznej instrumentalizacji religii. 
To dowód jej degradacji do roli swoistego „instrumentu rządzenia”.

Zasada ustrojowa wzajemnej niezależności państwa i  związków wyzna-
niowych (Kościołów) winna wykazywać także wymiar organizacyjny oraz 
personalny. Organy władzy publicznej nie powołują piastunów władz kon-
fesyjnych, nie zatwierdzają ich, nie mają prawa weta wobec kandydatów na 
urzędy kościelne, nie przyjmują od nich przysięgi czy ślubowania itd. Władze 
publiczne nie zwołują zebrań gremiów kolegialnych związków wyznaniowych, 
nie wysyłają tam swych przedstawicieli, nie maja prawa ich rozwiązywania czy 
żądania protokołów. Władze konfesyjne działają w  trybie określonym przez 
własne prawo wewnętrzne, w granicach aktów prawnych powszechnie obowią-
zujących, także aktów prawa miejscowego. Co najwyżej do wiadomości władz 
publicznych szczebla centralnego (MSWiA) lub lokalnego (np. do wojewodów) 
podawane są informacje istotne przede wszystkim ze względu na konieczność 
zachowania bezpieczeństwa obrotu prawnego, rzetelnego wydatkowania środków 
publicznych lub efektywną współpracę podmiotów wyznaniowych z państwem, 
względnie z jednostkami samorządu terytorialnego.

35	 Zob.: Władza w  imię Boże. Anna Grzymała-Busse, politolożka z uniwersytetu Stanforda o  tym, 
dlaczego politycy boją się Kościoła katolickiego i czy coś może ich z tego stanu wyleczyć [rozm. J. Ża-
kowski], „Polityka” 2019, nr 13, s. 23–25; zob. M. Marczewska-Rytko, Wspólnoty religijne jako 
grupy interesu [w:] Grupy interesu. Teorie i działanie, red. Z. Machelski, L. Rubisz, Toruń 2003,  
s. 288–309.



304

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Niezależność personalna państwa i Kościoła oznacza, że osoby należące do 
stanu duchownego lub zakonnego, a także zaangażowane w działalność związ-
ku wyznaniowego (Kościoła) w stopniu ponadprzeciętnym, czego wyrazem są 
różnego rodzaju śluby, święcenia, ordynacje, inicjacje czy zawarte umowy, nie 
powinny sprawować stanowisk, z którymi wiąże się sprawowanie władzy publicz-
nej (świeckiej). Jest bowiem zbyt duże ryzyko, że wąska lojalność korporacyjno-

-wyznaniowa w  ich działalności weźmie górę nad lojalnością w  stosunku do 
obywateli w ogóle lub wobec mieszkańców danej wspólnoty samorządowej. To 
realnie grozi naruszeniem ustrojowej dyrektywy bezstronności (neutralności) 
religijno-światopoglądowej władzy publicznej, a w konsekwencji dyskryminacją 
obywateli ze względu na wyznanie lub światopogląd.

Szczególne zaangażowanie korporacyjno-konfesyjne wiąże się z  reguły 
z bezpośrednim, zatem silniejszym, podleganiem władzom konfesyjnym (koś-
cielnym). Niejednokrotnie idzie za tym zależność ekonomiczna od Kościoła, 
np. poprzez źródła dochodów lub miejsce zamieszkania. Tymczasem „nie można 
dwóm panom służyć”. Duchowni, także emerytowani, nie powinni przyjmo-
wać publicznych urzędów, z którymi wiąże się udział w sprawowaniu władzy 
świeckiej. Wyklucza to sam Kodeks Prawa Kanonicznego Kościoła Katolickiego 
z 1983 roku (kan. 285 § 3, dalej: KPK). Także status członka prałatury Opus Dei 36, 
świeckiego oblata danego zakonu (np. zakonu benedyktyńskiego) 37, a  nawet 
adepta Zakonu Kawalerów Maltańskich 38 podważa wiarygodność danej osoby, 
konieczną do zajmowania stanowiska, z którym wiąże się sprawowanie władzy 
publicznej, również samorządowej. Osoba ta nie daje bowiem dostatecznych 
gwarancji niezależności od władz kościelnych, a tym samym – bezstronności 
w sprawowaniu urzędu publicznego.

W świetle powyższych konstatacji jednoznacznie negatywnie należy ocenić 
wybór 16 czerwca 2021 roku na urząd sołtysa we wsi Piaski na Podlasiu emeryto-
wanego hierarchy katolickiego – arcybiskupa Sławoja Leszka Głodzia. Dopuścił 
się on ewidentnego naruszenia kategorycznej, nieprzewidującej wyjątków 
normy prawa kanonicznego (kan. 285 §3 KPK) 39 oraz konstytucyjnej zasady 

36	 Zob. casus dyrektora Instytutu Wymiaru Sprawiedliwości w latach 2016–2019, następnie w latach 
2019–2023 podsekretarza stanu, a w 2023 roku sekretarza stanu w Ministerstwie Sprawiedliwości, 
Marcina Romanowskiego – numerariusza Opus Dei.

37	 Zob. casus podsekretarza stanu w Ministerstwie Sprawiedliwości w latach 2011–2014, Michała 
Królikowskiego – oblata zakonu benedyktyńskiego.

38	 Zob. casus ministra zdrowia w latach 2018–2020, Łukasza Szumowskiego – członka Zakonu Kawa-
lerów Maltańskich.

39	 Zob. szerzej: Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, Tom II/1, Księga II Lud Boży, Część I. 
Wierni chrześcijanie, Część. II Ustrój hierarchiczny Kościoła, red. J. Krukowski, Poznań 2005, s. 109–110 
oraz Codex Iuris Canonici – Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, red. P. Majer, Warszawa 2023, 
s. 216–217.



305

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

niezależności państwa i  Kościoła w  wymiarze organizacyjno-personalnym 40. 
Tego rodzaju zachowanie należy generalnie potraktować jako sobiepaństwo, 
choć dopuszczalne w  świetle art. 12 ust. 1 Ustawy z  dnia 17 maja 1989  roku 
o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania 41. Ustawodawca nie pozbawił 
bowiem duchownych biernego prawa wyborczego na stanowiska w organach 
wykonawczych jednostek samorządu terytorialnego. Wybór wspomnianego 
duchownego na stanowisko sołtysa to także przejaw niskiej świadomości 
prawnej, obywatelskiej i (prawdopodobnie) eklezjalnej miejscowych wyborców.

Obowiązek poszanowania autonomii dotyczy gwarancji udzielonych ze strony 
państwa Kościołom i innym związkom wyznaniowym w ich sferze wewnętrznej. 
Państwo nie jest bowiem autonomiczne wobec wspólnot religijnych. Jest suwe-
renne w stosunku do nich. Suwerenność to konstytutywna, immanentna cecha 
państwa. Nie może być ona jednak pojmowana na modłę monarchii absolutnych 
XVII–XVIII wieku. Jest ona ograniczona zwłaszcza wymogiem poszanowania 
przez władze państwowe (publiczne) konstytucyjnych oraz traktatowych wolno-
ści i praw człowieka czy obywatela, w tym wolności myśli, sumienia i wyznania.

Suwerenność państwa w  sprawach konfesyjnych jest także limitowana 
zgodnie z zasadą konstytucjonalizmu, ustrojowych zasad stosunków wyznanio-
wych oraz w przypadku Polski także przez zasadę subsydiarności. Autonomia 
wspólnot wyznaniowych w ich zakresie oznacza prawo tego rodzaju korporacji 
do samodzielnego (bez ingerencji władz publicznych) tworzenia, zmiany oraz 
stosowania swych norm wewnętrznych (tzw. prawa kościelnego) 42. Co do zasady 
tego rodzaju normy nie wywołują skutków w państwowym porządku prawnym, 
chyba że kompetentne organy państwa wyrażą na to zgodę w  określonym 
zakresie na podstawie ustawy lub ratyfikowanej umowy międzynarodowej 43.

Prawo kościelne, w tym prawo kanoniczne Kościoła katolickiego, jest zasad-
niczo prawem obcym wobec państwowego porządku prawnego 44, zarówno na 
szczeblu centralnym, jak i lokalnym, czyli względem aktów prawa miejscowego. 
Państwo nie uczestniczy w tworzeniu norm wewnętrznych wspólnot religijnych, 

40	 Zob. szerzej F. Pańczyk, Rozważania nad pełnieniem funkcji sołtysa przez duchownego Kościoła Kato-
lickiego, „Studia Prawa Publicznego” 2021, nr 4, s. 129–144.

41	 Przepis ów stanowi, że duchowni oraz osoby zakonne Kościołów i innych związków wyznaniowych, 
ustanowione według przepisów prawa wewnętrznego Kościoła lub innego związku wyznanio-
wego, korzystają z praw i podlegają obowiązkom na równi z  innymi obywatelami we wszystkich 
dziedzinach życia państwowego, politycznego, gospodarczego, społecznego i kulturalnego. Są oni 
w ramach obowiązujących przepisów ustaw zwolnieni z obowiązków niemożliwych do pogodzenia 
z pełnieniem funkcji duchownego lub osoby zakonnej.

42	 Zob. szerzej P. Sobczyk, Autonomia związków wyznaniowych [w:] Leksykon prawa wyznaniowego…, 
dz. cyt., s. 1–7.

43	 Zob. A. Mezglewski, H. Misztal, P. Stanisz, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011, s. 64–66.
44	 Zob. A. Mezglewski, Opinia prawna dotycząca obowiązywania prawa wewnętrznego związków wy-

znaniowych w obrocie prawnym, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2011, nr 3, s. 251–255.



306

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

nie zatwierdza ich, nie ogłasza ani nie sankcjonuje. Rozdział porządków praw-
nych państwowego oraz kościelnego jest konsekwencją zasady wzajemnej 
niezależności państwa i  Kościoła (związku wyznaniowego). Jednak w  razie 
niedającej się usunąć sprzeczności między normami prawa państwowego a nor-
mami wewnętrznymi wspólnot religijnych pierwszeństwo należy dać prawu 
państwowemu, zgodnie z zasadą suwerenności państwa oraz powszechnie obo-
wiązującej mocy tworzonego przezeń prawa. Wywodzące się ze średniowiecza 
różnego rodzaju immunitety ekonomiczne lub prawne (tzw. privilegium fori) 
Kościołów i  duchowieństwa we współczesnych, świeckich państwach co do 
zasady już nie obowiązują.

Ustrojowy obowiązek współdziałania państwa oraz Kościołów i  innych 
związków wyznaniowych dla dobra człowieka i dobra wspólnego nadaje zasadzie 
rozdziału wymienionych podmiotów wymowę pozytywną, nieantagonistyczną. 
Strony wzajemnych relacji nie powinny się wzajemnie ignorować, rywalizować ze 
sobą czy tym bardziej zwalczać. Ich działalność ma być ukierunkowana, przynam-
niej w pewnej mierze, na urzeczywistnienie tych samych niepartykularnych celów, 
choć zbyt ogólnie sformułowanych przez ustrojodawcę – dobra człowieka oraz 
dobra wspólnego. Bardzo podobne i równie ogólne postanowienia na temat współ-
działania państwa, lecz tylko z Kościołem katolickim, zawiera art. 1 Konkordatu.

Bardziej szczegółowe postanowienia na temat współdziałania państwa i związ-
ków wyznaniowych zawiera ustawa o gwarancjach wolności sumienia i wyznania. 
W art. 16 ust. 1 stanowi ona, że państwo współdziała z Kościołami i innymi związ-
kami wyznaniowymi w zachowaniu pokoju, kształtowaniu warunków rozwoju 
kraju oraz zwalczaniu patologii społecznych. Ponadto ustawa z 17 maja 1989 roku 
w art. 17 wskazuje jeszcze jedną konkretną dziedzinę kooperacji – ochronę za-
bytków. Państwo ma bowiem współdziałać z Kościołami i  innymi związkami 
wyznaniowymi w ochronie, konserwacji, udostępnianiu i upowszechnianiu za-
bytków architektury, sztuki i literatury religijnej, które stanowią integralną część 
dziedzictwa kultury. Jako dziedziny współdziałania między Kościołami i innymi 
związkami wyznaniowymi a  jednostkami samorządu terytorialnego można 
również wskazać: wychowanie w trzeźwości i przeciwdziałanie alkoholizmowi 45, 
działalność charytatywno-opiekuńczą (pomoc społeczną) 46, ochronę zdrowia 47, 
ochronę rodziny, oświatę, ochronę dóbr kultury, ale także sprawy funeralne 48.

45	 Zob. art. 1 ust. 1 i 3 w zw. z art. 4(1) ust.1 pkt 5 Ustawy z dnia 26 października 1982 roku o wychowaniu 
w trzeźwości i przeciwdziałaniu alkoholizmowi (tekst jedn. Dz. U. z 2023 r. poz. 2151).

46	 Zob. art. 2 ust. 2 w zw. z art. 25 Ustawy z dnia 12 marca 2004 o pomocy społecznej (tekst jedn. Dz. U. 
z 2023 r. poz. 901).

47	 Zob. art. 4 ust. 1 pkt 6 w zw. z art. 114 – 117a Ustawy z dnia 15 kwietnia 2011 roku o działalności lecz-
niczej (tekst jedn. Dz. U. z 2024 r. poz. 799).

48	 Zob. M. Bielecki, Współdziałanie podmiotów samorządowych z podmiotami wyznaniowymi. Wybrane 
zagadnienia, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2008, t. 11, s. 194–209.



307

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Wyzwaniem może się jednak okazać nakłonienie przez administrację państwo-
wą lub samorządową danego związku wyznaniowego (Kościoła) do urzeczywist-
nienia konstytucyjnego i ustawowego obowiązku współdziałania. Wydaje się, że 
optymalnymi instrumentami służącymi realizacji tej zasady ustrojowej w sferze sto-
sunków wyznaniowych będą zachęty finansowe, nie zaś przymus administracyjny.

Podsumowanie

Od 1990 roku w Polsce, zgodnie z zasadą decentralizacji, zapoczątkowany został 
proces przekazywania na szczebel samorządu terytorialnego zadań i  kompe-
tencji władzy publicznej, także w aspekcie finansowo-majątkowym. Proces ów 
następował stopniowo – wykazywał wyraźne etapy, a przy tym nie zawsze był 
konsekwentny. Instytucjonalno-hierarchiczny Kościół katolicki w Polsce potrafił 
dostrzec i docenić wzrost znaczenia władz lokalnych 49. Od roku 1989 Kościół 
przeszedł w naszym kraju proces dekoncentracji i pewnej decentralizacji władzy. 
Wówczas, w związku z ustanowieniem w Warszawie Nuncjatury Apostolskiej, 
prymas Polski utracił nadzwyczajne uprawnienia wobec instytucji kościel-
nych i  duchowieństwa, przyznane mu przez Stolicę Apostolską w  1945  roku. 
W  roku  1992 dokonana została zasadnicza reforma systemu diecezjalnego, 
skutkująca m.in. istotnym zwiększeniem liczby biskupów ordynariuszy oraz 
zmniejszeniem obszaru poszczególnych diecezji 50. W związku z tym konstytu-
cyjne dyrektywy relacji między państwem (władzami publicznymi) a Kościołami 
i innymi związkami wyznaniowymi mają swoje istotne, praktyczne znaczenie 
na szczeblu lokalnych władz samorządowych. To przede wszystkim z organami 
lokalnymi, a  nie z  centralnymi (naczelnymi) czy tym bardziej europejskimi, 
stykają się w aspekcie władczym mieszkańcy naszego kraju.

Stanowienie prawa, a  tym bardziej jego stosowanie (lub niestosowanie) 
w dziedzinie relacji między państwem a Kościołami i związkami wyznaniowy-
mi – tak na szczeblu ogólnokrajowym, jak i  lokalnym – jest w Polsce przede 
wszystkim funkcją bieżącej „polityki wyznaniowej”. Determinują ją głównie 
relatywnie krótkoterminowe i partykularne cele polityczne, ewentualnie także 
cele majątkowe decydentów świeckich i duchownych. Perspektywa czasowa owej 
polityki wyznaniowej dla świeckich włodarzy z reguły nie przekracza pięciu lat, 

49	 Zob.: G. Dutkiewicz, Istota i rola samorządu terytorialnego w nauczaniu społecznym Kościoła katolic
kiego, „Przegląd Religioznawczy” 2018, nr 1 (267), s. 126–129.

50	 Największa od 1945 roku reforma systemu diecezjalnego w Polsce nastąpiła na podstawie bulli Jana 
Pawła II z 25 marca 1992 roku Totus Tuus Poloniae populus (Acta Apostolicae Sedis z 1992, nr 84). 
Uzupełnienie reorganizacji struktur duszpasterskich dokonało się dekretem Nuncjatury Apostolskiej 
w Polsce w 2004 roku.



308

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

tzn. długości kadencji prezydenckiej, parlamentarnej lub samorządowej. Obo-
wiązujące prawo, na czele z postanowieniami wyznaniowymi Konstytucji RP, 
Konkordatu czy ustawy z 1989 roku o gwarancjach wolności sumienia i wyznania, 
jest respektowane i wykonywane tylko wówczas, jeżeli odpowiada owym celom. 
W przeciwnym razie może być sabotowane, omijane, a nawet otwarcie łamane.

We współczesnej Polsce jesteśmy świadkami instrumentalizacji prawa, 
szczególnie w  dziedzinie konfesyjnej. Zjawisko nasiliło się na szczeblu ogól-
nopaństwowym w  latach 2015–2023, tzn. w  okresie rządów klerykalnej Zjed-
noczonej Prawicy. Dokonało się w szczególności w drodze reinterpretacji już 
obowiązującego prawa. Państwo polskie stało się wówczas w praktyce, w sposób 
sprzeczny z normami ustrojowymi, państwem wyznaniowym o proweniencji 
katolickiej. Obowiązujące prawo, na czele z odpowiednimi postanowieniami 
Konstytucji, nie jest wartością samoistną ani nawet autonomiczną w sferze sto-
sunków wyznaniowych. Jest narzędziem osiągania celów przez aktualne ekipy 
rządzące. Klerykalna postawa władz centralnych (naczelnych) III RP negatywnie 
wpłynęła na władze lokalne w szeregu jednostkach samorządu terytorialnego.

Nie jest jednak znany w Polsce po roku 1989 przypadek, aby jakikolwiek piastun 
organu władzy publicznej – czy to szczebla centralnego, czy to lokalnego, w tym 
samorządowego – został dotychczas skutecznie pociągnięty do odpowiedzialno-
ści politycznej (w tym parlamentarnej) lub prawnej, a zwłaszcza konstytucyjnej, 
z tytułu sabotowania, nierealizowania lub naruszenia postanowień obowiązują-
cego prawa na czele z Konstytucją RP w kwestiach religijno-światopoglądowych. 
Na forum warstwy rządzącej w  naszym kraju wytworzył się stan fatycznej 
abolicji w rzeczonej dziedzinie. Barierą dla opisanych wyżej zjawisk i procesów 
nie okazało się w III RP sądownictwo powszechne ani sądy administracyjne czy 
Trybunał Konstytucyjny. Co więcej, naczelny organ kontroli konstytucyjności 
prawa, bodaj poza jednym przypadkiem 51, w swoim orzecznictwie dotyczącym 
kwestii wyznaniowo-światopoglądowych legitymizował, zatem ugruntowywał 
kolejne etapy konfesjonalizacji państwa i stanowionego przezeń prawa. W wyda-
nych wyrokach TK potwierdzał, a nawet rozszerzał – niekiedy wykraczając poza 
literę prawa lub ją ignorując – szczególne uprawnienia Kościoła katolickiego 52.

Reasumując, należy podkreślić, że wobec braku efektywnych mechanizmów 
kontrolnych zasady konstytucyjne dotyczące relacji między państwem a Koś-
ciołami i innymi związkami wyznaniowymi oraz charakteru państwa (władz 

51	 Zob. uchwała Trybunału Konstytucyjnego z dnia 24 czerwca 1992 roku, sygn. akt W 11/91 w sprawie 
wykładni art. 61 Ustawy z dnia 17 maja 1989 roku o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego 
w Rzeczypospolitej Polskiej (Dz. U. Nr 29 poz. 154; Dz. U. z 1991 r. Nr 107 poz. 459) – OTK  ZU 1992, 
poz. 18; Dz. U. Nr 52 poz. 250 z dnia 8 lipca 1992 roku.

52	 Zob. D. Waniek, Orzeł i krucyfiks. Eseje o podziałach politycznych w Polsce, Toruń 2011, s. 331–338, 
a także: M. Pietrzak, Wolność sumienia i wyznania w RP (regulacje prawne i praktyka) [w:] Rzecznik 
Praw Obywatelskich 1988–1998. Obywatel – jego wolności i prawa, Warszawa 1998, s. 177.



309

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

publicznych) ze względu na religię i światopogląd w dużej mierze utraciły walor 
normatywny. Nabrały charakteru prawnej fikcji. Wszelako czasem uśpione 
prawa powracają do życia (Dormiunt aliquando leges, numquam moriuntur)…

Bibliografia

Bielecki M., Współdziałanie podmiotów samorządowych z  podmiotami wyzna-
niowymi. Wybrane zagadnienia, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2008, t. 11.

Borecki P., Geneza modelu stosunków państwo-kościół w Konstytucji RP, Warszawa 2008.
Borecki P., Równouprawnienie kościołów i innych związków wyznaniowych [w:] Leksykon 

prawa wyznaniowego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014.
Borek Z., Czego dusza zapragnie, „Polityka” 2023, nr 22.
Borek Z., Jak Kościół ziemią obraca, „Polityka” 2021, nr 34.
Chlipała M., Samorząd terytorialny a zasada pomocniczości, „Państwo i Społe-

czeństwo” 2005, t. 5, nr 1.
Codex Iuris Canonici – Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, red. P. Majer, 

Warszawa 2023.
Dutkiewicz G., Istota i rola samorządu terytorialnego w nauczaniu społecznym Koś-

cioła katolickiego, „Przegląd Religioznawczy” 2018, nr 1 (267).
Komentarz do Kodeksu Prawa Kanonicznego, Tom II/1, Księga II Lud Boży, Część I. 

Wierni chrześcijanie, Część. II Ustrój hierarchiczny Kościoła, red. J. Krukowski, 
Poznań 2005.

Marczewska-Rytko M., Wspólnoty religijne jako grupy interesu [w:] Grupy interesu. 
Teorie i działanie, red. Z. Machelski, L. Rubisz, Toruń 2003.

Maroń G., Prawne aspekty ustanawiania świętych i  błogosławionych patronami 
jednostek samorządu terytorialnego, Rzeszów 2021.

Mezglewski A., Opinia prawna dotycząca obowiązywania prawa wewnętrznego związ-
ków wyznaniowych w obrocie prawnym, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2011, nr 3.

Mezglewski A., Misztal H., Stanisz P., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2011.
Mikulska A., Wolność sumienia i wyznania. Raport z monitoringu, Warszawa 2002.
Pańczyk F., Rozważania nad pełnieniem funkcji sołtysa przez duchownego Kościoła 

Katolickiego, „Studia Prawa Publicznego” 2021, nr 4.
Pietrzak M., Demokratyczne, świeckie państwo prawne, Warszawa 1999.
Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013.
Pietrzak M., Wolność sumienia i wyznania w RP (regulacje prawne i praktyka) [w:] Rzecz-

nik Praw Obywatelskich 1988–1998. Obywatel – jego wolności i prawa, Warszawa 1998.
Rakoczy B., Ustawa o stosunku Państwa do Kościoła Katolickiego w Rzeczypospo-

litej Polskiej, Warszawa 2008.



310

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Paweł Borecki

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

Sobczyk P., Autonomia związków wyznaniowych [w:] Leksykon prawa wyznanio-
wego. 100 podstawowych pojęć, red. A. Mezglewski, Warszawa 2014.

Waniek D., Orzeł i krucyfiks. Eseje o podziałach politycznych w Polsce, Toruń 2011.
Władza w imię Boże. Anna Grzymała-Busse, politolożka z uniwersytetu Stanforda 

o tym, dlaczego politycy boją się Kościoła katolickiego i czy coś może ich z tego 
stanu wyleczyć [rozm. J. Żakowski], „Polityka” 2019, nr 13.

Zakrzewska J., Państwo prawa a nowa konstytucja [w:] Prawo w zmieniającym 
się społeczeństwie, red. G. Skąpska, Toruń 1992.

Znamierowski C., Rozważania o państwie, Warszawa 1999.

Streszczenie

Analiza właściwych postanowień Konstytucji RP, Konkordatu oraz ustaw, na czele 
z  ustawą o  gwarancjach wolności sumienia i  wyznania, uzasadnia stanowisko, że 
wymienione akty wyrażają zasadę tzw. przyjaznego rozdziału państwa i Kościoła oraz 
zasadę neutralności światopoglądowej władz publicznych. Z zasad tych wynika szereg 
dyrektyw szczegółowych. Są one wiążące dla centralnych organów państwa, ale też 
dla różnego szczebla organów lokalnych, w tym dla samorządu terytorialnego. Realne 
obowiązywanie rzeczonych norm w  III RP było dotychczas wyraźnie ograniczone. 
Jest to w szczególności skutek politycznej instrumentalizacji prawa w kwestiach wyz-
naniowych, koniunkturalizmu i oportunizmu decydentów świeckich oraz duchownych, 
niskiego poziomu wiedzy i w ogóle kultury prawnej polskiej warstwy rządzącej oraz 
społeczeństwa w sprawach konfesyjnych.

Słowa kluczowe: samorząd terytorialny, Konstytucja RP, Konkordat polski, bezstronność 
(neutralność) światopoglądowa władz publicznych, rozdział państwa i Kościoła

Summary

Expertise on the separation of state and church (religious 
associations) and the impartiality (neutrality) of worldviews of 

public authorities at the level of local government  
in contemporary Poland

The analysis of the relevant provisions of the Constitution of the Republic of Poland, 
the Concordat and the acts, led by the act on guarantees of freedom of conscience 
and religion, justifies the position that the aforementioned acts express the principle 
of the so-called friendly separation of state and church and the principle of ideologi-
cal neutrality of public authorities. A number of detailed directives result from these 



311

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła (związków wyznaniowych)…

O
p

in
ie

 p
ra

w
n

e

principles. They are binding on central state bodies, but also on various levels of local 
bodies, including territorial self-government. The actual validity of the said norms 
in the Third Republic of Poland has been clearly limited so far. This is in particular 
the result of: political instrumentalization of law in religious matters, opportunism 
and opportunism of secular and clerical decision-makers, low level of knowledge and 
generally legal culture of the Polish ruling class and society in religious matters.

Keywords: local government, the Constitution of the Republic of Poland, the Polish 
Concordat, the impartiality (neutrality) of the worldview of public authorities, the 
separation of the state and the church





313

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Recenzje

Ryszard Sztychmiler

Krzysztof Andrzej Kierski, Relacje rządców diecezji warmińskiej 
z władzami komunistycznymi Polski w latach 1945–1989,  
Instytut Pamięci Narodowej, Olsztyn–Warszawa 2024, 1071 ss.

Książka autorstwa dr. Krzysztofa Andrzeja Kierskiego jest pierwszą w Polsce, 
a także pierwszą w krajach byłego bloku socjalistycznego publikacją przedsta-
wiająca i analizującą dokładnie wzajemne relacje rządców lokalnego Kościoła 
katolickiego z  władzami komunistycznymi. Autor za przedmiot badań obrał 
kontakty tych władz z diecezją warmińską, a dokładniej stosunek komunistycz-
nych władz centralnych i władz regionalnych do rządców diecezji warmińskiej 
w  latach 1945–1989, czyli do rządców jednej z  największych w  owym czasie 
diecezji Kościoła katolickiego w Polsce. Jednocześnie opisuje on relacje tych 
rządców z wymienionymi władzami świeckimi.

W  latach 1945–1989, a  więc w  trudnych latach po II wojnie światowej, 
do 1956  roku na rządców diecezji warmińskiej nie byli dopuszczani bi-
skupi, a  dopiero po odwilży politycznej w  owym roku zostali przez wła-
dze dopuszczeni. Rządcami tej diecezji byli kolejno: ks. Teodor Bensch  
(1945–1951), ks. Wojciech Zink (1951–1953), ks. Stefan Biskupski (1953–1956), 
bp Tomasz Wilczyński (1956–1965), bp Józef Drzazga (1965–1978), bp  Józef 
Glemp (1979–1981), bp Jan Obłąk (1981–1985) i bp Edmund Piszcz (1985–1989).  
W książce autor szczegółowo przedstawił ich reakcje na kluczowe decyzje władz 
państwowych godzące w działalność Kościoła, szczególnie na tym terenie, oraz 
opisał wydarzenia istotne dla relacji państwo–Kościół.

Publikacja liczy 1071 stron, w tym 886 stron głównego tekstu, z dołączeniem 
bogatej bibliografii (111 stron, s. 887–998) z podziałem na: archiwalia, źródła dru-
kowane, literaturę i prasę; bardzo pomocnego indeksu osobowego (s. 999–1022) 
oraz ilustracji najważniejszych wydarzeń i osób w niej opisywanych (s. 1023–1071). 
Książka składa się z  dziewięciu rozdziałów, które poprzedzone są wykazem 
skrótów (s. 7–14) i  obszernym wstępem (s. 15–54), a  kończy ją zakończenie 
(s. 875–886) będące dobrym podsumowaniem przeprowadzonych analiz. Układ 
książki jest chronologiczno-problemowy, co pozwoliło osobno przeanalizować 

313



314

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ryszard Sztychmiler

R
e
ce

n
z

je

relacje każdego z rządców z władzami politycznymi i przejrzyście przedstawić 
przebieg badanego procesu historycznego.

We Wstępie do rozprawy autor podaje: „W latach 1950–1989 najważniejszą 
instytucją odpowiedzialną za realizację wytycznych władz komunistycznych 
wobec Kościoła katolickiego był Urząd do spraw Wyznań (UdsW)” (s. 20). Zaś 

„w 1962 roku potajemnie utworzono Departament IV MSW, którego głównym 
celem, do momentu likwidacji w 1989 r., była walka z Kościołem” (s. 19). Wspar-
ciem działań partii, aparatu bezpieczeństwa i UdSW w walce z Kościołem były 
niemal wszystkie urzędy i  instytucje, w  tym sądy, prokuratura i  zmonopoli-
zowane media tendencyjnie oczerniające Kościół (s. 21). Autor konstatuje, że 

„zaangażowanie Kościoła w kampanię wyborczą przed wyborami parlamentar-
nymi z 1989 roku po stronie «Solidarności» zadało ostateczny cios komunistom, 
którzy nie spodziewali się, że ich dotychczasowy oponent wydatnie przyczyni 
się do upadku trwającego 45 lat opresyjnego ustroju w Polsce” (s. 18).

Rozdział pierwszy (s. 55–76), zatytułowany Diecezja warmińska w okresie od 
wkroczenia Armii Czerwonej do powołania pierwszego administratora apostolskiego 
(styczeń – sierpień 1945 r.), jest trafną charakteryzacją tła historycznego analizo-
wanych wydarzeń, czyli kształtowania się polskiej administracji kościelnej na 
terenie diecezji warmińskiej, która w dużym stopniu pokrywała się z terenem 
byłych Prus Wschodnich. Autor ujawnia ważne działania zarówno Kościoła, jak 
i aparatu władzy, wywołujące konsekwencje na wiele lat. Tak np. typowe było 
ograbienie i zniszczenie przez Armię Czerwoną ponad 200 kościołów i plebanii 
na Warmii i  Mazurach. Wyjątkowe było uratowanie przez ks. Hanowskiego 
kościołów olsztyńskich przed zniszczeniem przez żołnierzy radzieckich (s. 56–59).

W rozdziale drugim (s. 77–204), zatytułowanym Trudne początki, autor za-
prezentował ponad pięcioletni okres powojennego zarządzania diecezją przez 
ks. Teodora Benscha (1945–1951), będącego przed wojną zastępcą profesora prawa 
kanonicznego na KUL-u. Opisał organizowanie przez niego życia religijnego 
na Warmii i Mazurach w sytuacji osiedlania tam głównie Polaków usuniętych 
z Kresów Wschodnich zajętych przez Związek Radziecki. Jego ważnym zada-
niem było pozyskiwanie kapłanów do pracy wśród Polaków przesiedlonych ze 
wschodnich terenów Polski. Najwięcej kapłanów pozyskał z diecezji wileńskiej, 
lwowskiej i  łuckiej (s. 96), gdyż ich macierzyste diecezje zostały wcielone do 
ZSRR. Choć nie był on uznawany przez władze polityczne za administratora 
diecezji, to udało mu się uzyskać od nich na cele kościelne budynek (przy 
ul. Mariańskiej 3), w którym ulokował kurię i Niższe Seminarium Duchowne 
(s. 87–89). Wspierał wznawianie działalności przez KSM – Katolickie Stowarzy-
szenie Młodzieży (s. 132–133). Autor przyznał, że w połowie 1947 roku władze 
państwowe zaostrzyły stosunek do Kościoła, starając się eliminować go z życia 
publicznego w Polsce (s. 123), przejmując także dotychczas kościelny Caritas 



315

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Andrzej Kierski, „Relacje rządców diecezji warmińskiej…”

R
e
ce

n
z

je

(s. 158–165). Ks. Bensch, pomimo negatywnej postawy władz państwowych, 
17  października 1949 roku doprowadził do reaktywowania Wyższego Semi-
narium Duchownego w  Olsztynie (s. 153–155), erygował 29 nowych parafii 
i 42 ośrodki duszpasterskie (s. 196). W styczniu 1951 roku władze komunistyczne 
siłą pozbawiły ks. Benscha możliwości dalszego kierowania diecezją, wywożąc 
go poza teren diecezji i nie zezwalając na powrót (s. 192–194).

Autor, w  rozdziale trzecim, zatytułowanym Wierny prymasowi, opisał 
dramatyczny sposób przejęcia władzy i  rządzenia przez ks. Wojciecha Zin-
ka po usunięciu przez władze komunistyczne administratora apostolskiego 
ks. T. Benscha (s. 205–263). Już w 1951 roku doprowadził on do reaktywowania 
Warmińskiej Kapituły Katedralnej we Fromborku (s. 212). W latach 1951–1953 
wytrwale prowadził on walkę o utrzymanie możliwie największej suwerenno-
ści Kościoła, występował przeciw tzw. księżom patriotom (s. 214–218), bronił 
wytrwale prymasa Stefana Wyszyńskiego. 2 października 1953 roku, za wierną 
wobec prymasa Wyszyńskiego postawę, został aresztowany i osadzony w wię-
zieniu przy ul. Rakowieckiej w Warszawie. Przez półtora roku był tam więziony, 
razem z  bp. Baraniakiem i bp. Kaczmarkiem (s. 255–263). W dowód uznania 
niezłomnej kościelnej postawy ks. inf. W. Zinka, prawie 70 lat po jego śmierci, 
przed prokatedrą olsztyńską odsłonięto jego popiersie z brązu.

Sytuację Kościoła na Warmii w okresie uwięzienia prymasa Wyszyńskiego 
(1953–1956), gdy administratorem diecezji został ks. Stefan Biskupski, autor 
opisał w rozdziale czwartym zatytułowanym Lojalny wobec władz państwowych 
(s. 265–330). Jako jedyny administrator diecezji warmińskiej ks. Biskupski respek-
tował wszelkie zalecenia władz, nie sprzeciwiał się decyzjom ograniczającym 
wolność Kościoła w diecezji, a nawet konsultował z nimi swoje decyzje. Ponadto 
zachęcał księży do działalności w organizacjach kontrolowanych przez władze 
partyjno-państwowe. Łatwo to zrozumieć, skoro on sam był członkiem takiej 
struktury (s. 270–286). Dlatego też niektórzy księża i świeccy wyrażali się o rząd-
cy diecezji nieprzychylnie (s. 277–284, 308, 311–313). Uległość ks. Biskupskiego 
wobec władz spowodowała, że w  diecezji warmińskiej nastąpiło największe 
w Polsce zeświecczenie szkół: 94% z nich pozostało bez nauczania religii (s. 299).

Rządy ks. biskupa Tomasza Wilczyńskiego (1956–1965), którego jako pierw-
szego biskupa rządzącego w diecezji warmińskiej po wojnie władze świeckie do-
puściły wreszcie do urzędowania (po uwolnieniu prymasa Wyszyńskiego), autor 
przedstawił w rozdziale piątym – W obronie Kościoła katolickiego (s. 331–424).  
Dobrze wykształcony w  Polsce i  w  Europie Zachodniej (s. 335–336) biskup 
zapisał się bardzo pozytywnie w dziejach Kościoła na Warmii. Jego wyjątkową 
inteligencję odnotowywali także jego przeciwnicy z obozu władzy. W atmosferze 
krótkiej odwilży politycznej po 1956 roku wielokrotnie upominał się u władz 
lokalnych i centralnych o poprawę sytuacji Kościoła i niesłusznie krzywdzonego 



316

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ryszard Sztychmiler

R
e
ce

n
z

je

duchowieństwa. Pomimo sprzeciwu władz tworzył samodzielne wikariaty, ob-
sadzał większe parafie odpowiednimi kapłanami, pomijając faworyzowanych 
za jego poprzednika, którzy sprzyjali władzy komunistycznej. Będąc wcześ-
niej Wielkim Kanclerzem KUL-u, doceniał znaczenie inteligencji katolickiej, 
dlatego walczył o nauczanie religii najpierw w szkołach, a potem w punktach 
katechetycznych, o właściwą siedzibę dla Wyższego Seminarium Duchownego 
w Olsztynie, a także polecił zorganizować na wysokim poziomie duszpasterstwo 
akademickie w Olsztynie. Walczył o kaplice w szpitalach, prawo do poniemie-
ckich nieruchomości kościelnych, o prawo do budownictwa kościelnego. Przez 
wszystkie lata swoich rządów aktywnie sprzeciwiał się forsowanej przez władze 
partyjno-państwowe laicyzacji społeczeństwa oraz wspierał taką postawę kapła-
nów i wiernych świeckich. Otwarcie występował przeciw nieprawnym działa-
niom UB, potem SB, a także działalności takich organizacji sprzyjających władzy, 
jak Caritas i  Pax. W  ścisłej współpracy z  prymasem Wyszyńskim odważniej 
niż inni biskupi przeciwstawiał się bezprawnym działaniom władz (s. 413–415).

Najobszerniejszy jest rozdział szósty  – Napięte stosunki z  władzami pań-
stwowymi – opisujący rządy biskupa Józefa Drzazgi i  jego relacje z władzami 
państwowymi w latach 1965–1978 (s. 425–616). Kierowanie przez niego diecezją 
przypadło w okresie wydarzeń ważnych dla relacji państwo–Kościół: uroczysto-
ści milenijne w 1966 roku, kryzysy społeczno-polityczne w roku 1968, 1970, 1976, 
zmiany na szczytach władzy w Polsce. W całym rozdziale szczegółowo ukazana 
została walka biskupa z aparatem partyjno-państwowym o sprawy ważne dla 
Kościoła, diecezji, duchownych i wiernych świeckich: o budownictwo kościelne, 
nieruchomości kościelne, niezależność i odpowiedni budynek dla seminarium 
duchownego, o wydawnictwa katolickie, ochronę życia dzieci poczętych a niena-
rodzonych (np. s. 433–434). Protestował on przeciwko łamaniu praw człowieka, 
działaniom aparatu bezpieczeństwa zmierzającym do skłócenia go z duchowień-
stwem, powoływaniu alumnów do wojska, łamaniu wolności religijnej zarzą-
dzeniami władz oświatowych. Nie wahał się publicznie krytykować bezprawne 
działania władz ludowych. Zreformował kurię biskupią i powołał do życia Stu-
dium Katechetyczne w Gietrzwałdzie (s. 615–616). Zawsze działał we współpracy 
z prymasem Stefanem Wyszyńskim, którego poznał już w czasie pracy w Lublinie.

Najkrótszy okres rządzenia diecezją warmińską w badanym okresie przypadł 
biskupowi Józefowi Glempowi (1979–1981). W rozdziale siódmym, zatytułowa-
nym Na rzecz budownictwa kościelnego, zaprezentowane zostały jego relacje z wła-
dzami państwowymi i vice versa (s. 617–692). Z przedstawionych dokumentów 
wynika, że obie strony starały się unikać sytuacji konfliktowych, choć czasy były 
burzliwe. Biskup nie walczył już tak otwarcie z kapłanami związanymi z Carita-
sem, ale zasadniczo nie przydzielał im ważniejszych parafii i stanowisk. Władze, 
rozmiękczone ogólnopolskimi strajkami i powstaniem Solidarności w 1980 roku, 



317

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Andrzej Kierski, „Relacje rządców diecezji warmińskiej…”

R
e
ce

n
z

je

były częściowo otwarte na żądania biskupa, zwłaszcza w zakresie budownictwa 
kościelnego, głównym kierunku jego starań. Doprowadził on do uzyskania 
zgody na budowę kilku kościołów i nowego budynku seminarium. Trudny do 
oceny jest stosunek biskupa do strajków w 1980 roku, uznania legalności dzia-
łania NSZZ „Solidarność”, do aparatu bezpieczeństwa oraz organizacji z nazwy 
katolickich, a kontrolowanych przez władze. Biskup uznawał je, na ile uważał 
to za konieczne, ale bez entuzjazmu. Autor ustalił, że Jan Paweł II mianował bp. 
Glempa prymasem Polski, nie czekając na zgodę władz państwowych (s. 687–690).

Od 10 lipca 1981 do listopada 1985 roku diecezją warmińską rządził biskup Jan 
Obłąk, którego działalność opisana została w rozdziale ósmym zatytułowanym 
Przyjaciel opozycji (s. 693–804). Już jako rektor WSD stale przeciwstawiał się 
wizytowaniu tej instytucji przez władze państwowe oraz powoływaniu kleryków 
do wojska (s. 698–704, 720–721). Wspierał robotników strajkujących w 1970 roku, 
wspomagał rodziny zabitych i uwięzionych, upominał się o wolność religijną 
(s. 710–716). Biskup Obłąk wspierał działania Solidarności, a po ogłoszeniu stanu 
wojennego wspierał strajkujących robotników (zwłaszcza w Olsztyńskich Zakła-
dach Graficznych) oraz licznie internowanych działaczy Solidarności (s. 724–744). 
Dzielnie walczył o możliwość udzielania posług religijnych internowanym i wię-
zionym, pomagał w wyciąganiu ich z więzienia, a gdy nie dostawali pracy, wspo-
magał ich rodziny (s. 799–800). Walczył z usuwaniem krzyży z miejsc publicznych. 
W komunikatach do wiernych krytykował bezprawne działania władz państwo-
wych. Przyczynił się do uruchomienia drukarni katolickiej w Olsztynie (s. 787).

Autor na podstawie zachowanych dokumentów opisał inwigilacje i osaczanie bi-
skupa przez aparat bezpieczeństwa wspomagany przez agentów (TW). Podkreślił, 
że biskup był zawsze lojalny wobec kardynała Stefana Wyszyńskiego (s. 725). Rea-
gował w sprawie zamordowania ks. Jerzego Popiełuszki (1984) i olsztyńskiego stu-
denta Marcina Antonowicza (s. 795–798). Biskupem warmińskim był on wprawdzie 
od 13 kwietnia 1982 do 1988 roku, lecz ze względu na zły stan zdrowia w 1985 roku 
poprosił papieża Jana Pawła II o biskupa koadiutora (s. 793). Papież mianował jesie-
nią administratora apostolskiego z prawem następstwa w osobie biskupa Edmunda 
Piszcza, któremu bp Obłąk przekazał praktyczne kierowanie diecezją (s. 798).

Ostatnim rządcą diecezji w  analizowanym okresie był biskup Edmund 
Piszcz, który kierował diecezją warmińską od 30 listopada 1985 do 1988 roku 
jako administrator apostolski, a od 22 października 1988 roku rządził już jako 
biskup diecezjalny. Jego rządy opisane zostały w rozdziale dziewiątym zatytu-
łowanym Wobec nadchodzącej transformacji ustrojowej (s. 805–874). Na początku 
władze polityczne nie uznawały go, on jednak, nie zważając na to, nawiązywał 
bardzo dobre kontakty z duchowieństwem i z wiernymi świeckimi, wytrwale 
troszczył się o religijność młodzieży (ODA i ruch oazowy), uwalnianie więźniów 
politycznych, rodziny więzionych działaczy Solidarności. Po wieloletniej batalii 



318

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Ryszard Sztychmiler

R
e
ce

n
z

je

jego poprzedników i  swojej uzyskał wreszcie zgodę (28 marca 1988  roku) na 
rozpoczęcie budowy nowego budynku seminarium duchownego w Olsztynie 
(s. 848). Być może dlatego, że unikał wystąpień politycznych, aby nie drażnić 
władz, a  występował tylko w  konkretnych sprawach ważnych dla działalno-
ści Kościoła.

Kończąc każdy rozdział, autor zamieścił zwięzłe podsumowanie najważniej-
szych treści i wniosków. Także tytuł każdego z nich wskazuje na najważniejszy 
zdaniem autora rys działalności danego rządcy diecezji. Wielkim walorem pracy 
jest odtworzenie wydarzeń i postaw ich uczestników na podstawie zachowanej 
dokumentacji, przede wszystkim korespondencji i notatek z rozmów prowadzo-
nych z przedstawicielami aparatu partyjno-państwowego.

W całej rozprawie przewija się podobna problematyka szczegółowa: konieczne 
rozmowy rządców diecezji z władzami komunistycznymi, stosunek biskupów do 
ruchu księży patriotów oraz organizacji katolickich kontrolowanych przez władze, 
starania o przywrócenie Kościołowi własności i wolności, starania o niewzywanie 
alumnów do wojska, o zezwolenia na budowę i remonty obiektów kościelnych. 
Ważnym wątkiem opracowania jest opis relacji rządców diecezji z działaczami 
NSZZ „Solidarność” i innych struktur opozycyjnych wobec komunistów. Opisa-
no też stosunek biskupów do przełomowych wydarzeń o znaczeniu ogólnopol-
skim, takich jak protesty robotnicze w grudniu 1970 i czerwcu 1976 roku, zmiany 
na szczytach władzy PRL-u, strajki z lata 1980 roku, powstanie NSZZ „Solidar-
ność”, wprowadzenie stanu wojennego czy wybory parlamentarne w 1989 roku.

Duże znaczenie ma uwzględnienie w książce problemów i wydarzeń regio-
nalnych, jak np. powojenna tymczasowość administracji kościelnej diecezji 
warmińskiej, sprawa budowy nowego gmachu seminarium duchownego, strajk 
w  Olsztyńskich Zakładach Graficznych OZGraf, internowanie lokalnych 
działaczy opozycji solidarnościowej, powołanie Klubu Inteligencji Katolickiej 
i Warmińskiego Klubu Katolików w Olsztynie.

W zakończeniu (s. 875–886) autor trafnie podsumował wyniki swoich badań 
i analiz. Dobrze scharakteryzował postawy poszczególnych rządców diecezji. 
Potwierdził, że władze województwa olsztyńskiego dokładnie inwigilowały 
biskupów i  księży, wpływały na obsadę stanowisk kościelnych. Miały one 
na tym terenie ponadprzeciętną (w stosunku do całej Polski) pomoc tajnych 
współpracowników. Wykazał, że aparat partyjno-państwowy stale walczył 
z hierarchami Kościoła na Warmii i Mazurach (s. 886), starał się osłabić Koś-
ciół katolicki, odebrać lub zmniejszyć jego wpływ na wiernych, wykorzystując 
przydatne mu zapisy aktów prawnych, a gdy władze takich nie miały, działały 
niezgodnie z  istniejącymi, nie ponosząc za to żadnych konsekwencji (s. 875). 
Wykazał, że lokalne władze partyjno-państwowe postępowały wobec Kościoła 
czasem nawet ostrzej, niż było to polecane przez władze centralne. W dziedzinie 



319

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Krzysztof Andrzej Kierski, „Relacje rządców diecezji warmińskiej…”

R
e
ce

n
z

je

budownictwa kościelnego diecezja warmińska była najbardziej pokrzywdzona 
ze wszystkich diecezji. Jednak pomimo wielu szykan i niesprawiedliwego trak-
towania Kościół warmiński zachował swoją autonomię (s. 886).

Autor swoje wyniki oparł na bardzo bogatych i obszernych źródłach, głównie 
proweniencji państwowej. Przebadał źródła w blisko 50 archiwach, zwłaszcza insty-
tucji państwowych, ale korzystał też z archiwów kościelnych. Wysoko ocenił źród-
łowość Pro memoria prymasa Wyszyńskiego. Świadomie pominął kwestie czysto 
kościelne, jak troskę rządców o umocnienie wiary i dobry poziom duszpasterstwa, 
a analizie poddał te fragmenty źródeł, które dotyczyły rzeczywistości społeczno-

-politycznej powojennej Polski i problematyki relacji państwo–Kościół (s. 41–46).
Czasem opis wydarzeń może wydawać się zbyt szeroki i szczegółowy, lecz 

obiektywnie należy to uznać za walor opracowania, niewielu bowiem stać na ba-
danie tak wielu źródeł, a wiadomości zawarte w tekście głównym i w przypisach 
są bardzo cenne i dobrze oddają atmosferę życia społeczno-religijnego w okresie 
PRL-u. Krzysztof Andrzej Kierski trafnie przyznał też, że wiele źródeł władze 
zniszczyły, głównie po przegranych wyborach w 1989 roku. Zapewne mogłyby 
one jeszcze więcej wnieść do opisu relacji władz z rządcami diecezji warmińskiej.

Cennym uzupełnieniem głównej treści opracowania są obszerne i bardzo 
ubogacające rozprawę przypisy. Podczas jej prezentacji w Olsztynie określano 
je nawet mianem perełek rozprawy.

Książka jest godna polecenia nie tylko historykom, osobom interesującym 
się relacjami Kościół–państwo, badaczom okresu socjalizmu w  Polsce, ale 
także wszystkim interesującym się życiem Kościoła na Warmii i  Mazurach 
po II wojnie światowej, jego prześladowaniami, nie tylko duchownych, ale 
i  zaangażowanych świeckich. Może to być także bardzo interesująca lektura 
dla czytelników z  innych diecezji i  innych krajów, którzy zechcą poszerzyć 
swoją wiedzę o stosunku władz komunistycznych do Kościoła na przykładzie 
diecezji warmińskiej.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

321

Tadeusz J. Zieliński

Agnieszka Piskorz-Ryń, In articulo mortis. Cmentarze i chowanie zmarłych. 
Zagadnienia administracyjnoprawne, Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2023, 216 ss.

Polska literatura prawnicza wykazuje deficyt w zakresie publikacji naukowych do-
tyczących prawa pogrzebowego (funeralnego). Istnieją nieliczne opracowania za-
gadnień cywilistycznych, ujęcia historycznoprawne, komentarze do obowiązującej 
ustawy o cmentarzach i chowaniu zmarłych oraz pomniejsze przyczynki. W szcze-
gólności brakuje ujęć całościowych, w tym przygotowanych w aspekcie prawa 
administracyjnego. Z tego względu, a przede wszystkim z uwagi na jej wartość 
merytoryczną jako studium prawnoadministracyjnego, monografia pióra prof. Ag-
nieszki Piskorz-Ryń, nauczyciela akademickiego Wydziału Prawa i Administracji 
Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, jest cennym, w du-
żym stopniu pionierskim wkładem w badania nad polskim prawem funeralnym.

Autorka dokonała wyboru zagadnień z zakresu prawa pogrzebowego i skupiła się 
na analizie oraz prezentacji regulacji prawnej cmentarzy i pochówków. To zawężenie 
jest uzasadnione i trafne z uwagi na szczególną pozycję cmentarzy i czynności po-
chówku zarówno na gruncie prawa, w praktyce administracyjnej, jak i w realiach spo-
łecznych. Oczywiście podejmując tytułowe zagadnienie w pracy, omówiono również 
wiele kwestii kontekstowych, należących do szerzej pojmowanego prawa funeralne-
go, np. problematykę krematoriów. Takie ujęcie wzmacnia wagę merytoryczną dzieła.

Monografia otrzymała następującą strukturę. Po Wstępie (s. 27–31) w Roz-
dziale 1 (s. 33–107) podjęto zagadnienie zasad organizacji i prowadzenia cmentarzy, 
w Rozdziale 2 (s. 108–160) omówiono prawo do pochowania zmarłego i przekaza-
nie zwłok do celów naukowych, zaś w Rozdziale 3 (s. 161–208) ujęto rozważania do-
tyczące sposobów chowania zmarłych. Całość zamyka Zakończenie (s. 209–216).

Takie ukształtowanie treści jest logiczne i umożliwia czytelnikowi odpowied-
nie wniknięcie w kluczowe wątki opracowania. Tworzący monografię wywód 
jest fachowy, kompetentny, pogłębiony i  interesujący. Opiera się na solidnej, 
zróżnicowanej i rozległej bazie normatywnej oraz innych źródłach polskich i za-
granicznych. Autorka nie ogranicza się do analiz rozwiązań polskich. Naświetla 
tytułową problematykę, odwołując się także do stanu prawnego niektórych 



322

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

R
e
ce

n
z

je

innych państw Unii Europejskiej (Austria, Węgry, Włochy). Nie ogranicza 
się także do rekonstrukcji rozwiązań obowiązujących i  dawnych. W  dużym 
zakresie prezentuje propozycje prawodawcze ujęte w dwóch upublicznionych 
projektach ustaw dotyczących cmentarzy i pochówków: projekcie powstającym 
w  Kancelarii Premiera (prac nie zakończono do ustąpienia rządu Mateusza 
Morawieckiego w 2023 roku) i w projekcie społecznym przygotowanym przez 
Inicjatywę Społeczną (Nie)zapomniane Cmentarze (odniesiono się również 
do projektu ustawy o  Panteonie Rzeczypospolitej przygotowanym przez Ini-
cjatywę). Ujęte w tych aktach wnioski de lege ferenda spotykają się na łamach 
recenzowanej monografii z krytyczną oceną i komentarzem.

Dotykamy tutaj jednego z czołowych walorów książki prof. Agnieszki Piskorz-Ryń: 
przez całokształt wywodów przewijają się odautorskie propozycje dotyczące pożąda-
nego obecnie nowego reżimu prawnego dla cmentarzy i pochówków. Wnioski w tym 
zakresie zostały zrekapitulowane w Zakończeniu. Bez wątpienia będą one cenną pod-
powiedzią dla gremiów zaangażowanych w kształtowanie nowego stanu prawnego.

Niebagatelnym walorem książki jest przedstawienie w nim istotnych danych 
o stanie faktycznym dotyczącym cmentarzy i pochówków w Polsce. Przykładowo 
autorka zebrała trudno osiągalne informacje dotyczące liczby cmentarzy komu-
nalnych. Podaje, że w 2019 roku było w naszym kraju 16 020 cmentarzy (należy 
przyjąć, że były to cmentarze czynne), w tym 1920 cmentarzy komunalnych (12% 
ogółu nekropolii). Według danych z Kancelarii Prezesa Rady Ministrów z 2020 
roku cmentarze miało 86% gmin, przy czym w niektórych województwach dostęp 
do cmentarza komunalnego jest daleko mniejszy niż w innych częściach kraju. 
W 2021 roku istniało już 2609 nekropolii będących własnością jednostek samorządu 
gminnego (s. 71–72). Stan rzeczy w omawianym zakresie oraz wiedzę na ten temat 
należy uznać za istotne czynniki w procesie poszanowania wolności sumienia 
i wyznania, która obejmuje także prawo do pochówku zgodnie z przekonaniami 
zmarłego oraz prawo do odpowiedniego kultywowania pamięci o zmarłej osobie.

Reasumując, należy stwierdzić, że książka prof. Agnieszki Piskorz-Ryń pt. In 
articulo mortis. Cmentarze i chowanie zmarłych. Zagadnienia administracyjnoprawne 
jest bardzo przydatną na rynku wydawniczym monografią naukową wprowadza-
jącą czytelnika w kluczowe problemy prawa pogrzebowego. Wykazuje ona zara-
zem wysokie walory naukowe i praktyczne. Stanowi ważny głos w dyskusji na te-
mat obecnego stanu prawnego i nowych rozwiązań w tej dziedzinie, prowadzonej 
zwłaszcza przez prawników, naukowców, działaczy społecznych i funkcjonariuszy 
publicznych. Obok roli akademickiej stanowić będzie cenną pomoc dla osób 
chcących poznać rozwiązania dotyczące cmentarzy i pochówków przyjęte w pra-
wie polskim i prawie wybranych krajów Unii Europejskiej. Posłuży także jako 
prezentacja postulatów zmian prawodawczych, które od dość dawna przewijają 
się wśród osób zawodowo i społecznie zajmujących się problematyką funeralną.



323

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Sprawozdania

Tadeusz J. Zieliński

Międzynarodowa konferencja naukowa Wydziału Prawa 

i Administracji Uniwersytetu Warszawskiego oraz Chrześcijańskiej 

Akademii Teologicznej w Warszawie pt. „Aktualne problemy stosunków 

wyznaniowych oraz laickości państwa w Polsce w kontekście 

międzynarodowym” (15 kwietnia 2023 r.)

Katedra Prawa Wyznaniowego i Kanonicznego na ChAT od wielu lat współ-
pracuje z Zakładem (dawniej Katedrą) Prawa Wyznaniowego Wydziału Prawa 
i Administracji Uniwersytetu Warszawskiego. W tym zakresie szczególne zasługi 
miał prof. zw. dr hab. Michał Pietrzak (1929–2021), wybitny polski ekspert prawa 
wyznaniowego, który przez dziesięciolecia kierował wspomnianą jednostką na 
uniwersytecie. Po 1989 roku był także długoletnim profesorem Chrześcijańskiej 
Akademii Teologicznej. Istotnym elementem tej współpracy są organizowane 
sympozja naukowe, wśród których warto wyróżnić konferencję z 15 kwietnia 
2023 roku, która odbyła się w sali Senatu Uniwersytetu Warszawskiego (Pałac 
Kazimierzowski) i nosiła tytuł Aktualne problemy stosunków wyznaniowych oraz 
laickości państwa w Polsce w kontekście międzynarodowym. Spotkanie to miało wy-
miar międzynarodowy nie tylko pod względem merytorycznym, ale także z uwagi 
na udział ekspertów z uczelni i instytucji z trzech krajów: Belgii, Francji i Polski.

Obrady konferencji rozpoczął prof. ucz. dr hab. Wojciech Brzozowski, kierownik 
Zakładu Prawa Wyznaniowego na UW, w imieniu dziekana Wydziału Prawa i Admi-
nistracji oraz prof. dr. hab. Tadeusza J. Zielińskiego, prorektora ds. kształcenia i nauki 
na ChAT. Konferencja została podzielona na trzy sesje plenarne, z referatami i dys-
kusjami po ich prezentacji. Organizatorem wydarzenia z ramienia Wydziału Prawa 
był prof. ucz. dr hab. Paweł Borecki, a z ramienia ChAT prof. Tadeusz J. Zieliński.

Pierwszą sesję moderował dr Andrzej Czohara, wieloletni dyrektor Departa-
mentu Wyznań i Mniejszości Narodowych w Ministerstwie Spraw Wewnętrz-
nych i Administracji. W jej ramach wygłoszono następujące referaty: prof. ucz. 
dr hab. Paweł A. Leszczyński z Akademii im. Jakuba z Paradyża w Gorzowie 
Wielkopolskim o  III Rzeczypospolitej jako państwie o  cechach wyznaniowych; 
prof. ucz. dr hab. Małgorzata Winiarczyk-Kossakowska z Akademii Pomorskiej 
w  Słupsku o  Polityzacji religii i  Kościoła we współczesnej Polsce; prof. Bernard 
Legras z  uniwersytetu Paris 1 Panthéon-Sorbonne na temat Religie i  kościoły 
a system polityczny we współczesnym świecie; prof. Jean Leclercq z UCLouvain oraz 

323



324

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

S
p

ra
w

o
z

d
a
n

ia

Królewskiej Akademii Belgijskiej i Kolegium Belgijskiego o Laïcité, je  t’aime moi 
non plus. Uwagi o surrealistycznej ambiwalencji Królestwa Belgii oraz prof. Frédéri-
que de la Morena z uniwersytetu w Tuluzie 1, która omówiła Laickość w Republice 
Francuskiej – warunek wolności.

Drugą sesję, którą moderował prof. ucz. dr hab. Wojciech Brzozowski, 
wypełniły referaty, takie jak: prof. Xaviera-Laurenta Salvadora z uniwersytetu 
Sorbonne Paris Nord o Francuskiej laickości w czasach dekonstrukcji; red. Eddy’ego 
Caekelberghsa z CAL i Instytutu Studiów Europejskich ULB, prezentujący Cele 
i  zmagania laickości, od wczoraj do dziś; Djémili Boulashy ze stowarzyszenia 
EGALE (Egalité, Laïcité, Europe) o Laickości – poziom europejski: przestrzeń 
dla debaty i  działania, a  także prof. ucz. dr hab. Agaty Nalborczyk-Skowron 
z Uniwersytetu Warszawskiego analizujący Współczesną Polskę wobec islamu oraz 
ks. dr. Grzegorza Giemzy z Polskiej Rady Ekumenicznej omawiający Aktualne 
wyzwania dla dialogu ekumenicznego w Polsce.

Ostatnią, trzecią sesję, której przewodniczyła prof. ucz. dr hab. Danuta Waniek 
z Krakowskiej Akademii im. Andrzeja Frycza Modrzewskiego, wypełniły referaty 
między innymi: biskupa prof. ucz. dr. hab. Marcina Hintza z Chrześcijańskiej 
Akademii Teologicznej w Warszawie o Państwie polskim wobec mniejszości re-
ligijnych i światopoglądowych; ks. prof. ucz. dr. hab. Dariusza Walencika z Uni-
wersytetu Opolskiego na temat Problemu finansowania związków wyznaniowych 
i  duchowieństwa ze środków publicznych we współczesnej Polsce; prof. dr. hab. 
Tadeusza J. Zielińskiego z Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie 
omawiający Kwestie nadreprezentacji religii w systemie oświaty publicznej w Polsce; 
ks. prof. ucz. dr. hab. Tadeusza Stanisławskiego z Uniwersytetu Zielonogórskiego 
prezentujący Ochronę danych osobowych w Kościele ze szczególnym uwzględnieniem 
apostatów oraz prof. ucz. dr. hab. Maksymiliana Stanulewicza z Uniwersytetu 
im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, który przedstawił temat Symbole religijne 
w przestrzeni publicznej w Polsce.



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

325

Marek Bielecki

XX Ogólnopolskie Sympozjum Prawa Wyznaniowego (22–24 maja 2023 r.) 

„Wolność sumienia i religii w Polsce. W 450. rocznicę uchwalenia 

Konfederacji Warszawskiej i 25-lecie ratyfikacji konkordatu”

W dniach 22–24 maja 2023 roku odbył się jubileuszowy XX Zjazd Katedr i Wy-
kładowców Prawa Wyznaniowego, zorganizowany przez Polskie Towarzystwo 
Prawa Wyznaniowego (PTPW) oraz Instytut Wymiaru Sprawiedliwości (IWS). 
Wydarzenie miało miejsce w  urokliwym ośrodku Dworek nad Pilicą w  No-
wym Mieście nad Pilicą. Tematem przewodnim była Wolność sumienia i religii 
w Polsce w kontekście dwóch rocznic – czterystapięćdziesięciolecia uchwalenia 
Konfederacji Warszawskiej oraz dwudziestopięciolecia ratyfikacji konkordatu.

Obrady rozpoczęły się o  godzinie 15.00. Zjazd otworzyli prof. Paweł Sob-
czyk – zastępca dyrektora Instytutu Wymiaru Sprawiedliwości – oraz dr hab. 
Marek Bielecki – prezes Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego, którzy 
przywitali uczestników Zjazdu, podkreślając znaczenie tematyki wydarzenia 
z uwagi na kontekst historyczno-prawny.

W  trakcie sesji wprowadzającej poruszono kluczowe problemy wolności 
religijnej w  Polsce z  perspektywy prawa krajowego, orzecznictwa wymiaru 
sprawiedliwości oraz rozwiązań obowiązujących w  innych państwach. Jako 
pierwszy wystąpił prof. Wojciech Brzozowski (UW), który przeanalizował za-
gadnienie wolności sumienia i wyznania w kontekście stanów nadzwyczajnych.

Wystąpienie prof. Pawła Sobczyka (UO) dotyczyło relacji państwo–Kościół 
w latach 1998–2023. Analizę statusu prawnego pastafarianizmu w świetle orzecz-
nictwa sądów polskich i Europejskiego Trybunału Praw Człowieka zaprezentował 
prof. Piotr Stanisz (KUL). Z kolei prof. Tadeusz J. Zieliński (ChAT) omówił 
znaczenie Act of Toleration z  1689 roku w świecie anglosaskim. Z konkorda-
towymi gwarancjami duszpasterstwa specjalnego w  Polsce słuchacze mogli 
zapoznać się dzięki referatowi prof. Zdzisława Zarzyckiego (UJ). Jako ostatni 
w sesji plenarnej głos zabrał dr Michał Poniatowski (UKSW), który poruszył 
temat wolności religijnej wolontariuszy.

Podczas dyskusji kończącej sesję głos zabierali zarówno prelegenci, jak 
również inni uczestnicy Zjazdu. Debata pozwoliła na wymianę poglądów 



326

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Marek Bielecki

S
p

ra
w

o
z

d
a
n

ia

i uzupełnienie niektórych kwestii poruszanych w trakcie wystąpień. Nie był to 
jednak ostatni punkt merytoryczny pierwszego dnia obrad. Po krótkiej przerwie 
odbyło się bowiem Walne Zgromadzeniem Członków PTPW. Wydarzeniem 
podsumowującym pierwszy dzień była uroczysta kolacja, która zgromadziła 
uczestników Zjazdu i zaproszonych gości.

Wtorek 23 maja 2023 roku był drugim dniem obrad. Z uwagi na dużą liczbę 
prelegentów wystąpienia zostały zgrupowane w  dwóch równoległych pane-
lach. Sesja A  została poświęcona zagadnieniom prawnym i  komparatystycz-
nym, podczas której wygłoszono 12 referatów. Jako pierwszy głos zabrał prof. 
Piotr Steczkowski (URz), który swoje wystąpienie poświęcił teologicznemu 
i kanonicznemu kontekstowi Aktu Konfederacji Warszawskiej. Tytuł referatu 
prof. Macieja Mikuły (UJ) brzmiał z  kolei Konfederacja warszawska z  1573 r.: 
światowe dziedzictwo prawne na Liście Pamięci Świata UNESCO. Prof. Andrzej 
Szymański (UO) swoje wystąpienie skoncentrował na zjawisku chrystianofobii 
w Polsce. Wolności religijnej muzułmanów w Polsce, analizowanej z perspekty-
wy historyczno-prawnej, swoje przedłożenie poświeciła prof. Marzena Toumi 
(ASzWoj), zaś prof. Sławomir Bylina (KUL) omówił genezę projektu konkordatu 
z 1925 roku. Dzięki referatowi mgr. Pawła Kaźmierskiego uczestnicy sympozjum 
mogli zapoznać się z kazusem Szkoły Prawniczej w Szczecinie w latach 1950–1951.

Po przerwie kawowej jako pierwszy głos zabrał prof. Paweł Borecki (UW), 
który skupił swoją uwagę na wykonaniu i respektowaniu Konkordatu z 1993 roku 
w perspektywie 25 lat jego obowiązywania. Sytuacji instytucji kościelnych po-
siadających osobowość prawną z perspektywy obowiązywania art. 4 ust. 3 Kon-
kordatu swoje wystąpienie poświęcił dr Marek Strzała (UJ). Kolejne referaty 
dotyczyły sytuacji panującej w wybranych państwach. Prof. Konrad Walczuk 
(ASzWoj) poddał analizie umowę podstawową między Republiką Słowacką 
a Stolicą Apostolską w kontekście rozwiązań zawartych w polskim konkordacie. 
Prof. Marta Osuchowska (UKSW) przedstawiła instytucję małżeństwa konkor-
datowego z perspektywy prawnoporównawczej. W przedłożeniu dr. Konrada 
Dydy analizie poddane zostały rozwiązania obowiązujące w Państwie Waty-
kańskim z perspektywy postulatów Kościoła katolickiego w zakresie ochrony 
wolności sumienia i religii. Tę część obrad zakończył Maciej Cegliński, student 
UJ, który skoncentrował swoją uwagę na porozumieniu Stolicy Apostolskiej 
z  Państwem Izrael z  perspektywy prowadzonej polityki zagranicznej przez 
Stolicę Apostolską w latach dziewięćdziesiątych XX wieku.

Równolegle, od godz. 9.30, toczyła się sesja B pt. Zagadnienia ustrojowe i prak-
tyczne. Obrady rozpoczął prof. Jerzy Nikołajew (URz), przedstawiając kwestię 
wolności sumienia i  religii osób pozbawionych wolności z  punktu widzenia 
art. 17 Konkordatu z 1993 roku. W referacie dr Krystyny Ziółkowskiej (UMW) 
uwaga autorki została skoncentrowana na zagadnieniach obejmujących prawo do 



327

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

XX Ogólnopolskie Sympozjum Prawa Wyznaniowego (22–24 maja 2023 r.)…

S
p

ra
w

o
z

d
a
n

ia

wyrażania przekonań religijnych w miejscu pracy. Uniwersytet Humanistyczno-
-Przyrodniczy im. Jana Długosza w Częstochowie reprezentowało dwoje ko-
lejnych prelegentów. Dr Klaudia Kijańska przedstawiła referat pt. Członkostwo 
dziecka w Związku Harcerstwa Adwentystycznego jako forma uzewnętrzniania reli-
gii. Z kolei Michał Służalec podjął się analizy zagadnień obejmujących tajemnicę 
spowiedzi w kontekście obowiązku denuncjacji. Wyrok ETPC w sprawie Doda 
vs. Polska został przeanalizowany w  referacie dr. Michała Zawiślaka (KUL). 
Odpowiedzialność szpitala powołanego przez związek wyznaniowy za szkody 
wrongful life, wrongful birth, wrongful conception stanowił przedmiot dociekań 
mgr Aleksandry Drozd (KUL). W przedłożeniu dr Anety Abramowicz (KUL) 
zawarte zostały ustalenia odnośnie do realizacji konstytucyjnej zasady równo-
uprawnienia Kościołów i innych związków wyznaniowych w obowiązujących 
przepisach prawnych. O kwestiach granic autonomii i niezależności Kościołów 
i  innych związków wyznaniowych słuchacze mogli się dowiedzieć z przedło-
żenia dr. Michała Ożoga (UwB). Z kolei dr Michał Zamirski (UKSW) podjął 
się trudu sformułowania postulatów zmian legislacyjnych odnoszących się do 
Wschodniego Kościoła Staroobrzędowego. Obrady zamykał referat dr. hab. 
Marka Bieleckiego (ASzWoj), prezentujący instytucjonalny wymiar swobód 
religijnych w Kościele katolickim obrządku bizantyjsko-ukraińskiego w Polsce. 
Podsumowaniem każdej z sesji była rozbudowana dyskusja, a dzień zakończono 
obiadem, spływem kajakowym oraz kolacją przy grillu.

Trzeciego dnia Zjazdu, po wspólnym śniadaniu, dr hab. Marek Bielecki 
podziękował wszystkim uczestnikom za przybycie, zaprezentowane referaty 
oraz bardzo ciekawe dyskusje. Prezes PTPW wskazał na znaczenie poruszanych 
tematów i potrzebę dalszego badania i wspierania wolności religijnej w Polsce. 
Na zakończenie dr Michał Ożóg zaprosił wszystkich uczestników na kolejny, 
XXI Zjazd, który miał zostać zorganizowany przez Uniwersytet w Białymstoku.



Przegląd Prawa Wyznaniowego



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

329

Tadeusz J. Zieliński

Konferencja pt. „Cmentarze w Polsce – stan obecny 

i perspektywy zmian” (25 października 2023 r.)

Po raz drugi Chrześcijańska Akademia Teologiczna w  Warszawie została 
współorganizatorem ogólnopolskiej konferencji zajmującej się zagadnienia-
mi ochrony starych cmentarzy oraz współczesnymi kwestiami związanymi 
z  grzebaniem zmarłych. Poprzednia odbyła się w  2019 roku (zob. T.J. Zie-
liński, Konferencja Rzecznika Praw Obywatelskich i Chrześcijańskiej Akademii 
Teologicznej w  Warszawie pt. „(Nie)zapomniane cmentarze” (23  październi-
ka  2019 r.), „Rocznik Teologiczny” 2019, z. 4, s.  853–856). W  tym roku spot-
kanie urządzone 25 października doszło do skutku we współpracy z  trzema 
innymi podmiotami: Inicjatywą Społeczną (Nie)zapomniane Cmentarze, 
która ukształtowała się w  kontekście wydarzenia sprzed czterech lat, Insty-
tutem Dobrej Śmierci oraz Warszawskim Towarzystwem Genealogicznym.

W  ramach konferencji odbyły się trzy sesje. Pierwsza to panel pt. Między 
archaicznością a wyzwaniami współczesności. Prawo pogrzebowe w Polsce, w którym 
wzięli udział: dr hab. nauk prawnych Małgorzata Bednarek – radczyni prawna, 
docent Instytutu Nauk Prawnych Polskiej Akademii Nauk; prof. Jacek Sobczak – 
profesor nauk prawnych, sędzia Sądu Najwyższego w stanie spoczynku, nauczy-
ciel akademicki; Wojciech Labuda – pełnomocnik Prezesa Rady Ministrów ds. 
ochrony miejsc pamięci; Maciej Lipiński – prezes zarządu Fundacji Kamienie 
Niepamięci; Krzysztof Wolicki – prezes Polskiego Stowarzyszenia Pogrzebowego. 
Dyskusję moderował prof. Tadeusz J. Zieliński, prorektor ChAT ds. kształcenia 
i nauki, radca prawny, który też był koordynatorem konferencji ze strony uczelni.

Sesja druga otrzymała tytuł Genealogiczne konteksty cmentarzy i została przy-
gotowana przez osoby związane z Warszawskim Towarzystwem Genealogicznym 
(WTG). W jej ramach wygłoszono następujące referaty: Znaczenie cmentarzy dla 
genealogów – pole do współpracy z grobbersami (autorzy: dr Maciej Adam Markow-
ski, Piotr Nojszewski); Gdzie możemy szukać informacji o cmentarzach i ludziach 
na nich pochowanych? (autor: Michał Jan Marciniak [prezes WTG]); Postanowiłam 



330

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

S
p

ra
w

o
z

d
a
n

ia

woli mojej ostateczne rozporządzenie uczynić… O  zapisach testamentowych ży-
dowskich mieszkańców Warszawy w XIX wieku (autorka: dr Anna Wiernicka).

Ostatnią sesję przygotowali działacze Instytutu Dobrej Śmierci. Miała tytuł: 
„Ekologiczne, społecznie angażujące, czułe” – inne oblicza pochówków w XXI wieku. 
Złożyły się na nią dwa referaty: dr Łucji Lange pt. Recompose. Re-Erdigung. Kompo-
stowanie jako funeralna technologia i filozofia przyszłości oraz dr. Kuby Marii Mazur-
kiewicza pt. Pogrzeb DIY. Porównanie sytuacji w wybranych krajach Zachodu i w Polsce.

Po każdej sesji odbyła się ożywiona dyskusja z udziałem wielu spośród licznie 
zgromadzonych słuchaczy. Całodzienne obrady otworzyła, wygłaszając oko-
licznościowe słowo, prof. dr hab. Renata Nowakowska-Siuta, dziekan Wydziału 
Nauk Społecznych ChAT. Referat wprowadzający przedstawił dr hab. Adam 
Bodnar, profesor Uniwersytetu SWPS, dziekan Wydziału Prawa tejże uczelni, 
senator-elekt RP, były Rzecznik Praw Obywatelskich, który problematyce 
ochrony cmentarzy od wielu lat poświęca wiele uwagi i który czynnie wspiera 
działania w tym zakresie, łącznie z pracami nad nowym prawem pogrzebowym. 
Kluczową rolę w  przygotowaniu relacjonowanej konferencji odegrały panie: 
Joanna Troszczyńska-Reyman i Agnieszka Godfrejów-Tarnogórska z Inicjatywy 
Społecznej (Nie)zapomniane Cmentarze.



331

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Kronika Polskiego Towarzystwa  
Prawa Wyznaniowego

Michał Poniatowski*

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

Walne Zgromadzenie 
Członków Polskiego Towarzystwa Prawa 

Wyznaniowego, 22 maja 2022 r.

Protokół z Walnego Zgromadzenia  
Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 

odbytego w dniu 22 maja 2023 r.

I. W dniu 22 maja 2023 r. odbyło się Walne Zgromadzenie Członków Polskiego 
Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (WZCz) w formie stacjonarnej. Miejscem 
zebrania był „Dworek nad Pilicą” w Nowym Mieście nad Pilicą. WZCz odbyło 
się w pierwszym dniu obrad XX Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyzna-
niowego. Walne Zgromadzenie rozpoczęto o godz. 18.00.

II. W  WZCz listę obecności podpisało 9 członków Polskiego Towarzystwa 
Prawa Wyznaniowego w pierwszym terminie i 22 członków w drugim terminie 
(listy obecności w załączeniu).

III. Wraz z  zawiadomieniem o  zwołaniu Walnego Zgromadzenia przesłana 
została członkom PTPW następująca propozycja porządku obrad:
1) otwarcie obrad przez Prezesa PTPW;
2) powołanie protokolanta, Komisji Skrutacyjnej i Komisji Uchwał; 
3) przyjęcie regulaminu obrad;
4) powołanie prezydium i wybór przewodniczącego obrad;
5) przyjęcie porządku obrad;
6) rozpatrzenie sprawozdania Zarządu PTPW za okres od 24 maja 2022 r. do 
22 maja 2023 r.;
7) rozpatrzenie sprawozdania finansowego PTPW za 2022 r.;
8) rozpatrzenie sprawozdania z  kontroli przeprowadzonej przez Komisję Re-
wizyjną;

*	 ORCID 0000-0002-7263-4550, e-mail: michal.poniatowski@adwokatura.pl

331



332

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

9) rozpatrzenie sprawozdania z działalności Komisji Rewizyjnej;
10) podjęcie uchwał w sprawie przyjęcia sprawozdania Zarządu PTPW za okres 
od 24 maja 2022 r. do dnia 22 maja 2023 r.;
11) podjęcie uchwały w  sprawie przyjęcia sprawozdania finansowego PTPW 
za 2022 r.;
12) rozpatrzenie projektu budżetu PTPW na rok 2023 i  głosowanie w  przed-
miocie jego zatwierdzenia;
13) wolne wnioski.

Ad. 1. Zebranie otworzył Prezes Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
prof. ucz. dr hab. Marek Bielecki (MB), który powitał serdecznie przybyłych 
członków Towarzystwa. Następnie sporządzone zostały listy obecności: od-
rębne dla członków zwyczajnych i  członków nadzwyczajnych. Sprawdzono 
kworum. W dniu 22 maja 2023 r. PTPW liczyło 112 członków (w tym członków 
zwyczajnych uprawnionych do głosowania – 98). Po sprawdzeniu listy obecno-
ści stwierdzono, iż w WZCz udział bierze 9 członków PTPW z prawem głosu. 
W związku z tym MB stwierdził brak kworum, a następnie poinformował, iż 
w zawiadomieniu o zwołaniu Walnego Zgromadzenia podany został również 
jego drugi termin wyznaczony zgodnie z § 18 ust. 4 pkt 2 Statutu PTPW w tym 
samym dniu o godz. 18.30. Wobec powyższego ogłoszono przerwę w obradach.

IV. Obrady Walnego Zgromadzenia Członków zostały wznowione o godz. 18.50.

Ad. 1. Obrady wznowił MB. MB zaproponował powołanie na protokolanta 
dr Michała Poniatowskiego (MP). Nikt nie zgłosił sprzeciwu. Przystąpiono do 
głosowania, w którym WZCz jednomyślnie powołało na tę funkcję MP.

Ad. 2. Przystąpiono do wyboru Komisji Skrutacyjnej i Komisji Uchwał. Do składu 
Komisji Skrutacyjnej MB zgłosił następujące osoby: dr Klaudia Kijańska (KK), 
dr Michał Służalec (MS) i mgr Jacek Kołota (JK). Zgłoszone osoby wyraziły 
zgodę na kandydowanie. Nie było sprzeciwu w  sprawie powołania Komisji 
w takim składzie. Przewodniczącym Komisji została dr Klaudia Kijańska.

Przystąpiono do powołania Komisji Uchwał. Do składu Komisji Uchwał 
MB zgłosił następujące osoby: prof. ucz UR dr hab. Jerzy Nikołajew (JN), 
prof. ucz. UO dr hab. Andrzej Szymański (AS) i dr hab. Sławomir Bylina (SB). 
Zgłoszeni wyrazili zgodę na kandydowanie. Nie było sprzeciwu w  sprawie 
powołania Komisji w  takim składzie. Przewodniczącym Komisji został prof. 
ucz UR dr hab. Jerzy Nikołajew.



333

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

Ad. 3. MB zaproponował przyjęcie Regulaminu obrad WZCz w formie, w jakiej 
obowiązywał on już w  trakcie poprzednich Walnych Zgromadzeń. Nikt nie 
zgłosił sprzeciwu.

MB zapytał zebranych, czy są uwagi do porządku obrad zaproponowanego 
w zawiadomieniu o zwołaniu Walnego Zgromadzenia. Nikt nie zgłosił uwagi 
i sprzeciwu. Za przyjęciem porządku obrad były 32 osoby.

Ad. 4. Zgodnie z  Regulaminem przystąpiono do wyboru Prezydium obrad 
WZCz. Do jego składu zaproponowano: prof. dr. hab. Tadeusza J. Zielińskiego 
(TJZ), prof. dr. hab. Piotr Stanisz (PS), prof. UKSW dr. hab. Martę Osuchowską 
(MO), prof. ucz. UO Pawła Sobczyka (PSob), prof. UJ dr hab. Maciej Mikuła 
(MM). Nie było innych kandydatur. Zgłoszeni wyrazili zgodę na kandydowanie. 
Nikt nie zgłosił sprzeciwu, zatem przystąpiono do głosowania. W głosowaniu 
jawnym udział wzięło 25 członków, głosów za – 25, przeciw – 0, wstrzymujących 
się  – 0. Po ukonstytuowaniu się Prezydium wyłoniło ze swego składu TJZ 
na przewodniczącego obrad, na wiceprzewodniczącego –PS, sekretarza MM, 
członków MO, PSob. Przewodniczenie obradom rozpoczął TJZ.

Ad. 6. Przystąpiono do rozpatrzenia sprawozdania Zarządu. TJZ oddał głos MB, 
który zgodnie z wymogiem § 20 pkt 2 Statutu PTPW przedstawił sprawozdanie 
Zarządu PTPW z działalności za okres od 24 maja 2022 r. do 22 maja 2023 r. 
Tekst sprawozdania Zarządu w  załączeniu. Kończąc swoje wystąpienie MB 
w  imieniu Zarządu wyraził podziękowania wszystkim członkom PTPW za 
zaangażowanie w działalność Towarzystwa.

Ad. 7. W imieniu dr hab. Justyna Krzywkowska (JK) – Skarbnik PTPW dr Kry-
styna Ziółkowska przedstawiła sprawozdanie finansowe PTPW za okres od 
1  stycznia 2022 r. do 31 grudnia 2022 r. Wynik finansowy PTPW za rok 2022 
zamknął się stratą – 746,40 PLN. Tekst sprawozdania finansowego w załączeniu.

Ad. 8. Prof. ucz. UWM dr hab. Mieczysław Różański (MR) – przewodniczący 
Komisji Rewizyjnej PTPW (KR), przedstawił sprawozdanie KR z przeprowa-
dzonej kontroli finansowej działalności Towarzystwa za okres od 24 maja 2022 r. 
do 22 maja 2023 r. KR nie stwierdziła żadnych uchybień w działalności Towa-
rzystwa i  wnioskowała o  przyjęcie sprawozdania finansowego z  działalności 
Towarzystwa za wspomniany okres. Tekst sprawozdania KR w załączeniu.
Ad. 9. MR przedstawił sprawozdanie z działalności KR.



334

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

Ad. 10. Po wysłuchaniu sprawozdań Przewodniczący obradom TJZ zapytał 
obecnych, czy ktoś chce zadać pytanie lub zabrać głos w związku z przedstawio-
nymi sprawozdaniami. Nie było innych zgłoszeń, zatem TJZ zamknął dyskusję.

Przystąpiono do głosowania nad uchwałą nr 63/2023 w sprawie przyjęcia spra-
wozdania z działalności Zarządu za okres od 24 maja 2022 r. do 22 maja 2023 r. 
W głosowaniu udział wzięło 25 członków, głosów za – 25, przeciw – 0, wstrzy-
mujących się – 0. Tekst uchwały w załączeniu.

Ad. 11. Następnie przeprowadzono głosowanie nad uchwałą nr 64/2023 w sprawie 
przyjęcia sprawozdania finansowego za okres od 1 stycznia 2022 r. do 31 grudnia 2022 r. 
W  głosowaniu udział wzięło 24 członków, głosów za przyjęciem sprawozda-
nia – 24, przeciw – 0, wstrzymujących się – 0. Tekst uchwały w załączeniu.

Ad. 12. W kolejnym punkcie porządku obrad JKrz przedstawiła projekt budżetu 
Towarzystwa na rok 2023 (tekst w  załączeniu). TJZ zapytał obecnych czy są 
uwagi do przedstawionego projektu budżetu. Przystąpiono do głosowania nad 
uchwałą nr 65/2023 w sprawie zatwierdzenia budżetu na rok 2023. Udział w głoso-
waniu wzięło 25 członków, głosów za przyjęciem budżetu w zaproponowanym 
kształcie – 25, przeciw – 0, wstrzymujących się – 0. Tekst uchwały w załączeniu.

Ad. 13. MB w ramach wolnych wniosków zaprosił do skorzystania ze spływu 
kajakowego. TJZ omówił aktualne stan prac nad wydaniem kolejnego numeru 
PPW. Prośbę o składanie testów do SPW wyraził także PS.

Prof. dr hab. Artur Mezglewski zaproponował uchwałę podwyższenia składki 
członkowskiej o 20 zł. Zarządzono przerwę z uwagi na procedurę możliwości 
procedowania nad taką uchwałą na wniosek Zarządu. Po przerwie poinformo-
wano, że na jesień 2023 Zarząd przygotuje taki wniosek z  uwagi na wolę nie 
zaskakiwania członków nie biorących udziału w WZCz.

Na koniec TJZ podziękował przybyłym członkom Towarzystwa za obecność 
i zakończył obrady WZCz.

V. Na tym wyczerpano porządek obrad i  zamknięto Walne Zgromadzenie 
Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego.



335

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

Prezydium Walnego Zgromadzenia Członków PTPW

Przewodniczący – prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński
Wiceprzewodniczący: �prof. dr hab. Piotr Stanisz 

prof. ucz. UO dr hab. Paweł Sobczyk 
prof. ucz. UKSW dr hab. Marta Osuchowska

Sekretarz Prezydium – prof. ucz. UJ dr hab. Maciej Mikuła
Protokolant – dr Michał Poniatowski



336

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

Uchwała nr 63/2023 
Walnego Zgromadzenia Członków  

Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
z dnia 22 maja 2023 r.

w sprawie przyjęcia sprawozdania z działalności Zarządu 

od 24 maja 2022 r. do 22 maja 2023 r.

Na podstawie § 20 pkt 2 Statutu Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
uchwala się co następuje:

§ 1

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
przyjmuje przedstawione przez Zarząd sprawozdanie z działalności za okres od 
24 maja 2022 r. do 22 maja 2023 r., stanowiące załącznik do niniejszej uchwały.

§ 2

Uchwała wchodzi w życie 22 maja 2023 r.

Prezydium Walnego Zgromadzenia Członków PTPW

Przewodniczący – prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński
Wiceprzewodniczący: �prof. dr hab. Piotr Stanisz 

prof. ucz. UO dr hab. Paweł Sobczyk 
prof. ucz. UKSW dr hab. Marta Osuchowska

Sekretarz Prezydium – prof. ucz. UJ dr hab. Maciej Mikuła
Protokolant – dr Michał Poniatowski



337

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

Uchwała nr 64/2023 
Walnego Zgromadzenia Członków  

Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
z dnia 22 maja 2023 r.

w sprawie przyjęcia sprawozdania finansowego 

za okres od 1 stycznia 2022 r. do 31 grudnia 2022 r.

Na podstawie § 20 pkt 1 i 2 Statutu Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznanio-
wego uchwala się co następuje:

§ 1

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
przyjmuje i zatwierdza przedstawione przez Zarząd sprawozdanie finansowe 
od 1 stycznia 2022 r. do 31 grudnia 2022 r.
Wynik finansowy Towarzystwa za okres, o którym mowa w ust. 1 zamknął się 
stratą w wysokości 746,40 PLN.

§ 2

Uchwała wchodzi w życie 22 maja 2023 r.

Prezydium Walnego Zgromadzenia Członków PTPW

Przewodniczący – prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński
Wiceprzewodniczący: �prof. dr hab. Piotr Stanisz 

prof. ucz. UO dr hab. Paweł Sobczyk 
prof. ucz. UKSW dr hab. Marta Osuchowska

Sekretarz Prezydium – prof. ucz. UJ dr hab. Maciej Mikuła
Protokolant – dr Michał Poniatowski



338

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

Uchwała nr 65/2023 
Walnego Zgromadzenia Członków  

Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
z dnia 22 maja 2023 r.

w sprawie zatwierdzenia budżetu na rok 2023

Na podstawie § 20 pkt 6 Statutu Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
uchwala się co następuje:

§ 1

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 
zatwierdza przedstawiony przez Zarząd projekt budżetu PTPW na rok 2023, 
stanowiący załącznik do niniejszej uchwały.

§ 2

Uchwała wchodzi w życie 22 maja 2023 r.

Prezydium Walnego Zgromadzenia Członków PTPW

Przewodniczący – prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński
Wiceprzewodniczący: �prof. dr hab. Piotr Stanisz 

prof. ucz. UO dr hab. Paweł Sobczyk 
prof. ucz. UKSW dr hab. Marta Osuchowska

Sekretarz Prezydium – prof. ucz. UJ dr hab. Maciej Mikuła
Protokolant – dr Michał Poniatowski



339

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

Sprawozdanie Zarządu 
Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego 

dla Walnego Zgromadzenia Członków PTPW 
za okres od 24 maja 2022 r. do 22 maja 2023

Zarząd Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (PTPW) IV kadencji 
(lata 2020–2024) przedkłada Walnemu Zgromadzeniu Członków PTPW spra-
wozdanie ze swojej działalności za okres od 24 maja 2022 r. do 22 maja 2023 r., 
co następuje na podstawie § 20 pkt 2 Statutu PTPW.

1. Okres objęty sprawozdaniem

Sprawozdanie obejmuje okres między Walnym Zgromadzeniem Członków 
PTPW odbytym dnia 24 maja 2022 w Wigrach, a posiedzeniem Zarządu od-
bytym dnia 22 maja 2023 w Nowym Mieście nad Pilicą. Sprawozdanie zostało 
przyjęte w trakcie tegoż posiedzenia Zarządu w drodze uchwały.

2. Skład Zarządu

W  okresie sprawozdawczym Zarząd IV kadencji posiadał 10-osobowy skład 
wybrany przez Walne Zgromadzenie dnia 13 czerwca 2020 r., tj.: prezes: prof. 
AszWoj dr hab. Marek Bielecki; wiceprezesi: dr hab. Wojciech Brzozowski, prof. 
KUL dr hab. Piotr Stanisz, prof. UO dr hab. Dariusz Walencik, sekretarz: dr 
Michał Poniatowski, skarbnik: dr Justyna Krzywkowska, członkowie: dr hab. 
Maciej Mikuła, dr Marek Strzała, prof. KUL dr hab. Anna Tunia, prof. dr hab. 
Tadeusz J. Zieliński.

3. Odbyte posiedzenia Zarządu i dokumentacja PTPW

3.1. W  sprawozdawanym przedziale czasowym Zarząd odbył 3 posiedzenia 
w formie zdalnej.

3.2. Dokumentacja związana z założeniem i rejestracją Towarzystwa oraz do-
kumentacja bieżącej działalności Zarządu przechowywana jest w  Warszawie 
i znajduje się pod pieczą Sekretarza Zarządu.



340

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

4. Stan członkowski

W  okresie sprawozdawczym przyjęto do Towarzystwa 5 osób jako członków 
zwyczajnych. Towarzystwo liczy 112 osoby, w tym jest 98 członków zwyczajnych 
i 14 członków nadzwyczajnych.

5. Składki członkowskie i  finanse

Aktualną sytuację finansową Towarzystwa przedstawia sprawozdanie Skarb-
nika PTPW, towarzyszące niniejszemu sprawozdaniu. Rozliczenia finansowe 
dokonywane są bezgotówkowo i  zgodnie z Regulaminem obiegu dokumentów 
finansowych Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego wprowadzonym uchwałą 
Zarządu PTPW nr 16/2018 z dnia 15 marca 2018 r.

6. Działalność naukowa i wydawnicza

6.1. W okresie sprawozdawczym w dniach 18–20 listopada 2022 r. wraz z Katedrą 
Prawa Wyznaniowego Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II 
PTPW było współorganizatorem ogólnopolskiej konferencji naukowej pt. kon-
ferencji naukowej, pt. „Wolność religijna osób i funkcjonariuszy publicznych”. 
Wydarzenie miało miejsce w Hotelu Radocza Park w Radoczy k. Wadowic PTPW.

6.2. W zakresie spraw periodyku naukowego Towarzystwa pt. „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” (PPW) należy przedstawić następujące informacje. Został 
wydany 14 t. Przeglądu Prawa Wyznaniowego. Aktualnie trwają pracę nad to-
mem 15. W wykazie czasopism naukowych ogłoszonym komunikatem MNiSW 
z „Przegląd Prawa Wyznaniowego” otrzymał 70 pkt.

W ramach WCN podniesiono poziom recenzji artykułów.

Na podstawie umowy o  kolportaż, zawartej w  2013 r. pomiędzy firmą P.W. 
Idealit a PTPW, wszystkie tomy czasopisma w wersji drukowanej są dostępne 
w sprzedaży poprzez księgarnię internetową Academicon.pl. Wersje elektroniczne 
tekstów dostępne są w internetowej „Czytelni Czasopism on-line”, prowadzo-
nej przez Wydawnictwo Wolters Kluwer Polska, zaś tomy 11–13 zamieszczone 
zostały w  otwartym dostępie na nowej witrynie internetowej czasopisma:  
http://przeglad.ptpw.pl/. Od tomu 11 tekstom publikowanym na łamach PPW 
zaczęto nadawać cyfrowe numery DOI.



341

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Walne ZgromadzenieCzłonków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego… 

6.3. W dniu 31 marca i 21 kwietnia 2023 r. na Uniwersytecie Opolskim w Opo-
lu odbył się VI Ogólnopolski Studencki Konkurs Wiedzy z  Zakresu Prawa 
Wyznaniowego. Temat przewodni tej edycji konkursu brzmiał „Karnoprawna 
ochrona wolności religijnej”. Do konkursu zgłosiło się 25 uczestników, 2 z KUL-u, 
2 z UW, 6 z UO, 5 z UWM, 7 z UWr i 3 z UJ-otu. Laureatami konkursu zostali: 
1 m-ce – Filip Pańczyk (UW), 2 m-ce – Jakub Damulewicz (UW), 3 m-ce – Aaron 
Siekierski (UJ), Bartłomiej Madej (UWM).

6.4. Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego jest nadal członkiem Interna-
tional Consortium for Law and Religion Studies (Międzynarodowe Konsorcjum 
Studiów o  Stosunkach Prawo-Religia) z  siedzibą w  Mediolanie i  na bieżąco 
opłaca składkę członkowską.

7. Wizerunek publiczny PTPW

7.1. Towarzystwo szczegółowo informuje o swojej działalności poprzez własne 
czasopismo naukowe „Przegląd Prawa Wyznaniowego”, ukazujące się w cyklu 
rocznym, w  którego każdym tomie zamieszczana jest kronika działalności 
PTPW, a  także poprzez stronę internetową www.ptpw.pl. W  roku 2019 uru-
chomiona została nowa wersja tej strony, dostosowana do urządzeń mobilnych. 
Kontynuowane są prace nad stworzeniem serwisu internetowego, dostępnego 
on-line (także na urządzeniach mobilnych), na którym gromadzone będą 
źródła prawa, orzecznictwo oraz literatura z  zakresu prawa wyznaniowego. 
W  założeniu, będzie on praktycznym uzupełnieniem dotychczasowej strony 
internetowej Towarzystwa.

7.2. PTPW wywiązało się w  2022 r. z  obowiązku przekazania danych staty-
stycznych i  przesłało do Głównego Urzędu Statystycznego sprawozdanie ze 
swej działalności.

8. Kontrola działań Zarządu

Działalność Zarządu jest przedmiotem kontroli Komisji Rewizyjnej PTPW. 
Członkowie Komisji są stale zapraszani do udziału w posiedzeniach Zarządu 
i posiadają łatwy dostęp do całej dokumentacji Towarzystwa.

9. Podziękowanie

Zarząd wyraża wdzięczność członkom Polskiego Towarzystwa Prawa Wyzna-
niowego za wszelkie zaangażowanie w działalność naszego stowarzyszenia.



342

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Pożegnania 

Polskie Towarzystwo Prawa Wyznaniowego
żegna

prof. dr. hab. Wiktora Wysoczańskiego
(1939–2023)

Zarząd PTPW



Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

343

Lista członków Polskiego Towarzystwa 
Prawa Wyznaniowego  

(stan na 31 grudnia 2023 r.)

Członkowie zwyczajni

1)	 dr Aneta Abramowicz (KUL),
2)	 prof. ucz. KUL dr hab. Leszek Adamowicz (KUL),
3)	 dr Maciej Andrzejewski (UwS, UPJPII),
4)	 dr Adam Balicki (Biłgoraj),
5)	 dr Włodzimierz Bendza (UW),
6)	 prof. ucz. UKSW dr hab. Tomasz Białobrzeski (UKSW),
7)	 prof. ucz. ASzWoj dr hab. Marek Bielecki (ASzWoj),
8)	 prof. ucz. UW dr hab. Paweł Borecki (UW),
9)	 prof. ucz. KUL dr hab. Włodzimierz Broński (KUL),

10)	 prof. ucz. UW dr hab. Wojciech Brzozowski (UW),
11)	 dr hab. Sławomir Bylina (KUL),
12)	 dr Michał Chajda (UR),
13)	 dr Andrzej Czohara (Warszawa),
14)	 prof. ucz. UWM dr hab. Małgorzata Czuryk (UWM),
15)	 prof. ucz. UKSW dr hab. Arkadiusz Domaszk (UKSW),
16)	 prof. PAN dr hab. Jacek Falski (PAN),
17)	 prof. ucz. PW dr hab. Anna Gołębiowska (PW),
18)	 prof. dr hab. Wojciech Góralski (UKSW),
19)	 dr Beata Górowska (UW),
20)	dr Mariusz Grabowski (UKSW),
21)	 dr Michał Hucał (ChAT),
22)	 dr Krzysztof Jabłoński (Warszawa),
23)	 prof. dr hab. Wojciech Jakubowski (UW),
24)	dr hab. Paweł Kaleta (KUL),
25)	 dr Klaudia Kijańska (UJD),



344

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 31 grudnia 2023 r.) 

26)	prof. dr hab. Józef Koredczuk (UWr),
27)	 dr Ewaryst Kowalczyk (UZ),
28)	prof. ucz. UKSW dr hab. Jan Krajczyński (UKSW),
29)	dr Michał Krawczyk (UPH w Siedlcach), 
30)	prof. dr hab. Piotr Kroczek (UPJPII),
31)	 prof. dr hab. Józef Krukowski (PAN o/Lublin),
32)	 dr Barbara Krupa (PW),
33)	 dr Jarosław Krzewicki (SWEiZ w Łodzi),
34)	dr hab. Katarzyna Krzysztofek-Strzała (UJ),
35)	 dr hab. Justyna Krzywkowska (UWM),
36)	prof. ucz. WSWMiR dr Lesław Krzyżak (WSWMiR w Wołominie),
37)	 dr Maciej Kubala (WSB w Gorzowie Wlkp.),
38)	 prof. IPN dr hab. Rafał Łatka (IPN),
39)	 prof. ucz. AJP dr hab. Paweł A. Leszczyński (AJP w Gorzowie Wlkp.),
40)	dr Artur Lis (KUL),
41)	 prof. ucz. UR dr hab. Grzegorz Maroń (UR),
42)	dr Dariusz Mazurkiewicz (USz),
43)	prof. dr hab. Artur Mezglewski (ASzWoj),
44)	dr Piotr Michalik (UJ),
45)	dr hab. Maciej Mikuła (UJ),
46)	Michaela Moravčíková (Uniwersytet w Trnawie, Słowacja),
47)	prof. dr hab. Stanisław Nabywaniec (UR),
48)	prof. ucz. UR dr hab. Jerzy Nikołajew (UO),
49)	dr Marcin Olszówka,
50)	 dr Marta Ordon (KUL),
51)	 dr hab. Marta Osuchowska (UKSW),
52)	 dr Michał Ożóg (UwB),
53)	 prof. dr hab. Zbigniew Pasek (AGH),
54)	dr Marek Paszkowski (UWM),
55)	 ks. dr Bartłomiej Pieron (UPJPII),
56)	 prof. ucz. UKSW dr hab. Helena Pietrzak (UKSW),
57)	 dr Marek Plisiecki (Warszawa),
58)	 dr Katarzyna Pluta (UO),
59)	 dr Michał Paweł Poniatowski (UKSW),
60)	prof. dr hab. Bartosz Rakoczy (UMK/UKW),
61)	 prof. ucz. UZ dr hab. Tomasz Rakoczy (UZ),
62)	dr Tomasz Resler (UWr),
63)	 dr Stanisław Rogowski (UWr),
64)	prof. ucz. UWM dr hab. Mieczysław Różański (UWM),
65)	 prof. ucz. UKSW dr hab. Piotr Ryguła (UKSW),



345

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 31 grudnia 2023 r.) 

66)	dr hab. Michał Rynkowski (Bruksela),
67)	dr Piotr Sadowski (UO),
68)	prof. ucz. KUL dr hab. Mirosław Sitarz (KUL),
69)	dr Michał Skwarzyński (KUL),
70)	dr Michał Służalec (UJD),
71)	 prof. ucz. UO dr hab. Paweł Sobczyk (UO),
72)	prof. ucz. UZ dr hab. Tadeusz Stanisławski (UZ),
73)	 prof. dr hab. Piotr Stanisz (KUL),
74)	prof. ucz. UR dr hab. Piotr Steczkowski (UR),
75)	 dr Marek Strzała (UJ),
76)	dr Aleksandra Szadok-Bratuń (UWr),
77)	dr Damian Szeleszczuk (KUL),
78)	prof. dr hab. Ryszard Sztychmiler (UWM),
79)	prof. ucz. UO dr hab. Andrzej Szymański (UO),
80)	dr Paweł Środa (Sokołów Podlaski),
81)	 prof. ucz. KUL dr hab. Anna Tunia (KUL),
82)	 dr Bogusław Ulijasz,
83)	 prof. dr hab. Wacław Uruszczak (UJ/PWSZ w Tarnowie),
84)	prof. ucz. ASzWoj dr hab. Konrad Walczuk (ASzWoj),
85)	 prof. ucz. UO dr hab. Dariusz Walencik (UO),
86)	prof. ucz. UKSW dr hab. Krzysztof Warchałowski (UKSW),
87)	 dr Krzysztof Andrzej Wąsowski (WSAA),
88)	prof. dr hab. Wiesław Wenz (PWT we Wrocławiu),
89)	prof. ucz. UP dr hab. Małgorzata Winiarczyk-Kossakowska (UP im. KEN 

w Krakowie),
90)	dr hab. Paweł Wolnicki (UJD),
91)	 prof. dr hab. Józef Wroceński (UKSW),
92)	dr Konrad T. Zamirski (ChAT),
93)	 dr hab. Zdzisław Zarzycki (UJ),
94)	dr Michał Zawiślak (KUL),
95)	 prof. dr hab. Tadeusz J. Zieliński (ChAT),
96)	dr Krystyna Ziółkowska (UWM),

Członkowie nadzwyczajni

1)	 mgr Ryszard Brożyniak (UW),
2)	 mgr Jakub Cupriak-Trojan (ChAT),
3)	 mgr Michał Czelny (KUL),
4)	 mgr Agnieszka Filak, LL.M (Warszawa),
5)	 mgr Przemysław Florjanowicz-Błachut (Kancelaria Prezesa NSA),



346

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

K
ro

n
ik

a
 P

T
P

W

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 31 grudnia 2023 r.) 

6)	 mgr Marzanna Grabowska (UWr),
7)	 mgr Rafał Kaczmarczyk (UW),
8)	 mgr Paweł Kaźmierski (UJ),
9)	 dr Igor Kilanowski (UKSW),

10)	 mgr Jacek Kołota (UKSW),
11)	 mgr Mariusz Książek (UJD w Częstochowie),
12)	 mgr Karolina Nikołajew (Chełm),
13)	 mgr Andrzej Siciński (WSTH w Podkowie Leśnej),
14)	 mgr Edyta Włodarczyk (UWr).



347

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Bibl iograf ia

Tadeusz J. Zieliński

Wybrana polska bibliografia  
prawa wyznaniowego za rok 2022

PUBLIKACJE ZWARTE

Monografie

CHMIELEWSKI, Mirosław, NOWAK, Małgorzata, STANISZ, Piotr, SZU-
LICH-KAŁUŻA, Justyna, WADOWSKI, Dariusz, Komunikacja Kościoła 
katolickiego w okresie pandemii Covid-19. Raport z badań interdyscyplinarnych, 
Wydawnictwo „Scriptum”, Kraków 2022, ss. 325.

MAROŃ, Grzegorz, Sądy, sędziowie i  religia, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Rzeszowskiego, Rzeszów 2022, ss. 450.

RESLER, Tomasz, Wydział do Spraw Wyznań Prezydium Wojewódzkiej Rady 
Narodowej we Wrocławiu w katach 1950–1973. Studium historycznoprawne, Wy-
dawnictwo Instytutu Pamięci Narodowej, Warszawa 2022, ss. 487.

Prace zbiorowe

(Nie)odpowiedzialność cywilnoprawna kościelnych osób prawnych za czyny niedozwo-
lone popełnione przez osoby duchowne, red. Paweł SOBCZYK, Wydawnictwo 
Instytutu Wymiaru Sprawiedliwości, Warszawa 2022, ss. 144.

Uszanujmy zmarłych. Problematyka ochrony starych cmentarzy i perspektyw prawa po-
grzebowego, red. Barbara IMIOŁCZYK, Joanna TROSZCZYŃSKA-REYMAN,  
Tadeusz J. ZIELIŃSKI, Wydawnictwo Naukowe Chrześcijańskiej Akademii 
Teologicznej w Warszawie, Warszawa 2022, ss. 266.

Wolność słowa, myśli i wyznania, red. Andrzej PASEK, Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Wrocławskiego, Wrocław 2022, ss. 171.

347



348

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

ARTYKUŁY

ABRAMOWICZ, Aneta M., Reflections on religious freedom and security in 
Europe  – 2019 OSCE Guidelines, „Teka Komisji Prawniczej PAN Oddział 
w Lublinie” 2022, vol. XV no. 2, pp. 3–13.

BIELECKI, Marek, Oddziaływanie norm wewnętrznych kościołów i innych związ-
ków wyznaniowych na prawo polskie. Rozważania na kanwie wyroku Sądu 
Okręgowego w Poznaniu z dnia 3 listopada 2021 r. – II CA 672/21, „Przegląd 
Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 5–23.

BILASH, Oleksandr, MENDZHUL, Mariya, The phenomenon of “Soviet atheism” 
and its consequences for the family law of Ukraine, „Rocznik Teologiczny” 2022, 
t. LXIV z. 3, ss. 707–735.

BRZOZOWSKI, Wojciech, Cofnięcie misji kanonicznej a  trwałość stosunku 
pracy nauczyciela religii [w:] Między ideowością a pragmatyzmem – tworzenie, 
wykładnia i stosowanie prawa. Księga jubileuszowa dedykowana Profesor Mał-
gorzacie Gersdorf, red. Krzysztof Rączka i 5 in., Warszawa 2022, ss. 200–213.

BRZOZOWSKI, Wojciech, Sprzeciw sumienia wobec świadczeń na rzecz obrony, 
„Przegląd Sądowy” 2022 nr 3, ss. 35–52.

BUCZEK, Lech, FIEJDASZ-BUCZEK, Lidia, Współdziałanie Kościoła i  pań-
stwa na rzecz pokoju i pojednania na Półwyspie Koreańskim. Wstęp do badań, 

„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 129–156.
CHMIELEWSKI, Mirosław, NOWAK, Małgorzata, STANISZ, Piotr, SZULICH-

-KAŁUŻA, Justyna, WADOWSKI, Dariusz, The Catholic Church in Poland, Her 
Faithful, and the Restrictions on Freedom to Practice Religion during the First Wave of 
the COVID-19 Pandemic, “Religions” 2022, vol. 13, nr 12 (Religions 13: 1228), ss. 25.

ČAČÍK, Marián, Dudová and Duda before the Czech Constitutional Court. The 
question of autonomy of religious organizations, „Studia z  Prawa Wyznanio-
wego” 2022, t. 25, ss. 67–90.

FALSKI, Jacek, Realizowanie wolności uzewnętrzniania przekonań religijnych 
w  sali sądowej w  świetle wyroków ETPC (Hamidovic v. Bośnia-Hercegowina 
i Lachiri v. Belgia), „Państwo i Prawo” 2022 z. 12, ss. 54–72.

GEGENAVA, Dimitry, Insults to religious feelings v. freedom of expression. Lessons 
from Aiisa’s case, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 91–105.

GÓRA, Sylwia, Relacje Państwo–Kościół katolicki we współczesnej Republice Moł-
dawii i Naddniestrzu a pozycja prawosławia, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2022, t. 14, ss. 25–46.

GÓRALSKI, Wojciech, Filozofia Konkordatu między Stolicą Apostolską i  Rze-
cząpospolitą Polską z dnia 28 lipca 1993 roku, ,,Studia z Prawa Wyznaniowego” 
2022, t. 25, ss. 157–170.



349

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za rok 2022 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

GÓRALSKI, Wojciech, Umowa między Stolicą Apostolską i  Republiką Angoli 
o wzajemnych relacjach między Kościołem i Państwem z 13 września 2019 roku, 

„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 99–124.
IZDEBSKI, Hubert, Cmentarz powinien być przedmiotem szczególnej ochrony 

prawnej, [w:] Uszanujmy zmarłych. Problematyka ochrony starych cmentarzy 
i perspektyw prawa pogrzebowego, red. Barbara IMIOŁCZYK, Joanna TROSZ-
CZYŃSKA-REYMAN, Tadeusz J. ZIELIŃSKI, Warszawa 2022, ss. 32–37.

KOREDCZUK, Józef, Odwiedzenie od wiary według Kodeksu Kar Głównych 
i Poprawczych z  1847 r., [w:] Wolność słowa, myśli i wyznania, red. Andrzej 
PASEK, Wrocław 2022, ss. 76–85.

KOREDCZUK, Józef, Problematyka patriotyczna na łamach „Ateneum Kapłańskiego” 
w okresie jego redagowania prze księdza Stefana Wyszyńskiego, [w:] Prymas Tysiąc-
lecia Kardynał Stefan Wyszyński. Wpływ na losy i działalność Kościoła oraz dzieje 
naszego kraju, red. Stanisław L. STADNICZENKO, Warszawa 2022, ss. 109–122.

KOREDCZUK, Józef, Rozwiązanie stosunku pracy z katechetą w świetle wybranego 
orzecznictwa sądów polskich, [w:] Pro opere perfecto gratias agimus. Księga jubi-
leuszowa dedykowana Profesorowi Tadeuszowi Kuczyńskiemu, red. Agnieszka 
GÓRNICZ-MULCAHY, Monika LEWANDOWICZ-MACHNIKOWSKA, 
Artur TOMANEK, Wrocław 2022, ss. 177–184.

KOREDCZUK, Józef, Stosunek biskupa Józefa Kazimierza Kossakowskiego do reform 
polityczno-prawnych w Polsce doby stanisławowskiej, „Acta Universitatis Wratisla-
viensis” nr 4119, Prawo T. CCCXXXV (2022), Studia Historycznoprawne, ss. 55–72.

KOZICKA, Barbara, Proboszcz parafii Kościoła katolickiego, a nie parafia, pod-
miotem zobowiązanym do udzielenia informacji publicznej, „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 47–74.

KRZYSZTOFEK-STRZAŁA, Katarzyna, Wolność religijna i stosunek państwa 
do wspólnot religijnych w  konstytucjach wybranych państw muzułmańskich, 

„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 22, ss. 171–193.
KRZYWKOWSKA, Justyna, Ochrona danych osobowych w sądach kościelnych 

w  Polsce, [w:] Homini et Ecclesiae serviens. Księga pamiątkowa dedykowana 
Księdzu Profesorowi Henrykowi Stawniakowi SDB z okazji 70. rocznicy urodzin, 
red. Arkadiusz DOMASZK, Rafał KAMIŃSKI, Warszawa 2022, ss. 223–234.

KRZY WKOWSK A, Justyna, Pozycja prawna duszpasterstwa katolickie-
go w  polskiej Policji, [w:] Policja  – między historią a  prawem: studia ofia-
rowane Profesorowi Piotrowi Majerowi w  czterdziestopięciolecie pracy na-
ukowej i  siedemdziesięciolecie urodzin, red. Jarosław DOBKOWSKI, 
Norbert K ASPAR EK, Andrzej MISIUK, Olsztyn 2022, ss. 501–512.

KRZYWKOWSKA, Justyna, Prawo osadzonych do korzystania z posług religijnych 
w dobie pandemii COVID-19, „Studia Prawnoustrojowe” 2022, nr 55, ss. 147–158.

http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi
http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi
http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi
http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi
http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi
http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi


350

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

KRZYWKOWSKA, Justyna, Uzewnętrznianie przekonań religijnych w  czasie 
wojny, [w:] Russian–Ukrainian War: Law, Security, World. Abstracts of scien-
tific reports: Materials of V International Scientific and Practical Conference 
29–30.04.2022 r. Ternopil, Ukraine, Ternopil 2022, ss. 174–178.

ŁABIENIEC, Paulina, Argumentacja religijna w debacie publicznej – wprowadze-
nie do zagadnienia z perspektywy Johna Rawlsa i Jürgena Habermasa, „Studia 
Z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 271–291.

MALESA, Wojciech, Problem urzędowego nazewnictwa jednostek organizacyjnych 
Kościoła Katolickiego, „Studia z Prawa Wyznaniowego”, 2022, t. 25, ss. 217–236.

MARCHLEWSKI, Wojciech, NEUFELDT, Colin P., Divided Loyalties. The 
Political Radicaliza-tion of Wymyśle Niemieckie Mennonites in Interwar Poland 
(1918–1939), „Rocznik Teologiczny” 2022, t. LXIV z. 1, ss. 175–229.

MAROŃ, Grzegorz, Jurysdykcja sądów w  „sprawach religijnych” w  ujęciu kom-
paratystycznym, [w:] (Nie)odpowiedzialność cywilnoprawna kościelnych osób 
prawnych za czyny niedozwolone popełnione przez osoby duchowne, red. Paweł 
SOBCZYK, Warszawa 2022, ss. 113–144.

MAROŃ, Grzegorz, Miejsce Dekalogu w  polskim porządku prawnym, „Prawo 
i Więź” 2022, nr 2, ss. 199–228.

MEZGLEWSKI, Artur, O nieistnieniu zasady odpowiedzialności zwierzchników 
kościelnych za szkody deliktowe wyrządzone przez zakonnego nauczyciela religii 
w oparciu o zobowiązania wynikające ze ślubów posłuszeństwa : rozważania na 
tle wyroku z dnia 31 marca 2020 r. (II CSK 124/19), [w:] (Nie)odpowiedzialność 
cywilnoprawna kościelnych osób prawnych za czyny niedozwolone popełnione 
przez osoby duchowne, red. Paweł SOBCZYK, Wydawnictwo Instytutu 
Wymiaru Sprawiedliwości, Warszawa 2022, ss. 65–84.

NIKOŁAJEW, Jerzy, Autonomia Kościoła Greckokatolickiego w Polsce. Uwagi na 
kanwie postanowienia Sądu Najwyższego z dnia 19 listopada 2008 r. III CSK 
91/08, [w:] Autonómia záujmovej korporácie vo verejnom a sákromnom práve, 
red. Soňa KOŠIČIAROVÁ, Trnava 2022, ss. 217–237.

NIKOŁAJEW, Jerzy, Dyskryminacja ze względu na bezwyznaniowość w  pracy. 
Rozważania na kanwie orzeczeń sądowych zapadłych w  sprawie dotyczącej 
Grażyny Juszczyk, [w:] Ius redigere in artem. Księga XXX-lecia Instytutu Wy-
miaru Sprawiedliwości, red. Marcin ROMANOWSKI, Paweł SOBCZYK, 
Marcin WIELEC, Warszawa 2022, ss. 627–648.

NIKOŁAJEW, Jerzy, Invocatio Dei w Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 
2 kwietnia 1997 r., [w:] XXV lat Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej. Księga 
Jubileuszowa dedykowana Profesor Halinie Ziębie-Załuckiej z okazji 70. rocznicy 
urodzin, red. Radosław GRABOWSKI, Toruń 2022, ss. 414–430.



351

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za rok 2022 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

NIKOŁAJEW, Jerzy, Kapelan więzienny: osoba godna zaufania czy wykonująca 
zawód zaufania publicznego? Rozważania na tle wykonawstwa kary, „Acta 
Iuris Stetinensis” 2022, vol. 40, nr 4, ss. 127–146.

NIKOŁAJEW, Jerzy, Stanowisko Wszechukraińskiej Rady Kościołów i Organiza-
cji Religijnych wobec realizacji wolności religijnej w okresie pandemii w 2020 r., 

„Studia Prawnoustrojowe” 2022, nr 55, ss. 251–268.
NIKOŁAJEW, Jerzy, Wolność sumienia i  religii funkcjonariuszy więziennictwa 

na podstawie ustawy z  dnia 9 kwietnia 2010 r. o  Służbie Więziennej, [w:] 
W poszukiwaniu dobra wspólnego Polaków cz. 3, red. Piotr MOROZ, Andrzej 
SZYMAŃSKI, Lublin 2022, ss. 67–88.

NIKOŁAJEW, Jerzy, Zapewnienie wyżywienia wegańskiego. Obowiązek czy uprawnie-
nie administracji więziennej?, „The Prison Systems Review” 2022, nr 116, ss. 169–188.

OSSOWSKA-SALOMONOWICZ, Dobrochna, GIŻYŃSKA, Monika, Pojęcie 
wolności religijnej w Republice Łotewskiej, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
2022, t. 14, ss. 75–87.

OŻÓG, Michał, Qualification of Freedom of Religious Assembly in the Period of Ordi-
nary Functioning of the State and in the Legislation from the Time of COVID-19 Pan-
demic in Poland, „Białostockie Studia Prawnicze” 2022, vol. 27 nr 2, ss. 237–250.

PIETRZAK, Helena, Odpowiedzialność odszkodowawcza kościelnych osób praw-
nych za czyny przestępne popełnione przez ich członków, [w:] (Nie)odpowiedzial-
ność cywilnoprawna kościelnych osób prawnych za czyny niedozwolone popełnione 
przez osoby duchowne, red. Paweł SOBCZYK, Warszawa 2022, ss. 35–64.

RESLER, Tomasz, Ograniczenie wolności pielgrzymowania jako konsekwencja nowe-
lizacji ustawy – Prawo o ruchu drogowym z dnia 30 marca 2021 r. Kazus Rolkowej 
Pielgrzymki Wrocławskiej, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 341–365.

RÓŻAŃSKI, Mieczysław, Centralne obchody Milenium Chrztu Polski w Diecezji 
Łódzkiej w  świetle sprawozdania kierownika Wydziału ds. Wyznań w  Łodzi, 

„Rocznik Łódzki” t. 72 (2022), ss. 49–66.
RYGUŁA, Piotr, Dopuszczone prawem formy zawarcia małżeństwa wyznaniowego 

w Hiszpanii. Nowelizacja prawa w trybie ustawy z dnia 2 lipca 2015 r. o jurysdykcji w po-
stępowaniu procesowym, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 89–112.

SADOWSKI, Piotr, SZYMAŃSKI, Andrzej, Ksiądz prymas Stefan Wyszyński na 
uroczystościach milenijnych w Opolu i Kamieniu Śląskim (13–14 sierpnia 1966 r.). 
Historia i  aktualność przesłania,  [w:] Prymas Tysiąclecia Kardynał Stefan 
Wyszyński. Wpływ na losy i  działalność Kościoła oraz dzieje naszego kraju, 
red. Stanisław L. STADNICZEŃKO, Warszawa 2022, ss. 93–107.

STANISZ, Piotr, Islam and human rights in Poland, [w:] Islam and human rights 
in the European Union – Islam et droits de l’homme dans l’Union européenne, 
red. L. PAPADOPOULOU, Granada 2022, ss. 327–339.



352

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

STRZAŁA, Marek, Wybrane hiszpańskie orzecznictwo z lat 1959–1976 dotyczące reprezen-
tacji wyznaniowych osób prawnych Kościoła Katolickiego z uwzględnieniem płaszczy-
zny prawno-porównawczej, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 237–252.

TACZKOWSKA-OLSZEWSKA, Joanna, Odpowiedzialność odszkodowawcza 
kościelnych osób prawnych za czyny przestępne popełnione przez ich członków. 
Uwagi na tle stosowania art. 430 Kodeksu cywilnego, [w:] (Nie)odpowiedzialność 
cywilnoprawna kościelnych osób prawnych za czyny niedozwolone popełnione 
przez osoby duchowne, red. Paweł SOBCZYK, Warszawa 2022, ss. 85–112.

WALENCIK, Dariusz, Revindication of religious organizations’ properties in 
Poland. Thirty years’ experience of building a  democratic state ruled by law, 

„Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 5–41.
WIAK, Krzysztof, GĄDZIK, Zuzanna, Interference with an object of religious 

worship as a sign of the crime of offending religious feelings in Polish law, „Studia 
z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 43–66.

WOŹNICKI, Marek, Ograniczenia wolności uzewnętrzniania religii w  trakcie 
stanów nadzwyczajnych i stanu epidemii – uwagi de lege lata i de lege ferenda, 

„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 113–128.
ZAMIRSKI, Konrad T., Działalność kościoła anglikańskiego w  Polsce w  pierw-

szej połowie XXI wieku (aspekty prawne), „Przegląd Naukowo-Metodyczny. 
Edukacja dla Bezpieczeństwa” 2022, R. 15, nr 3, ss. 45–56.

ZAMIRSKI, Konrad T., Postępowanie regulacyjne Muzułmańskiego Związku 
Religijnego w  RP przed Międzykościelną Komisją Regulacyjną, „Europejski 
Przegląd Prawa i Stosunków Międzynarodowych” 2022, nr 2/3, ss. 124–135.

ZAMIRSKI, Konrad T., Postępowanie regulacyjne względem krajowych organizacji 
międzykościelnych w Polsce przed Międzykościelną Komisją Regulacyjną, „Przegląd 
Naukowo-Metodyczny. Edukacja dla Bezpieczeństwa” 2022, R. 15, nr 4, ss. 109–116.

ZAMIRSKI, Konrad T., Problematyka rewindykacji mienia Kościoła Zielono-
świątkowego w RP przed Międzykościelną Komisją Regulacyjną na przykładzie 
kościelnej nieruchomości w Gdańsku, „Przegląd Naukowo-Metodyczny. Edu-
kacja dla Bezpieczeństwa” 2022, R. 15, nr 2, ss. 77–86.

ZAMIRSKI, Konrad T., Wolność publicznych zgromadzeń związków wyzna-
niowych na przykładzie Kościoła Naturalnego w Polsce, „Przegląd Naukowo-

-Metodyczny. Edukacja dla Bezpieczeństwa” 2022, R. 15, nr 1, ss. 85–92.
ZARZYCKI, Zdzisław, Attempts to Codify Personal Matrimony Law in the Second 

Polish Republic. A Fiasco or Perhaps a Success? (= Próby kodyfikacji osobowego 
prawa małżeńskiego w  II Rzeczypospolitej. Fiasko, czy jednak sukces?), „Kra-
kowskie Studia z Historii Państwa i Prawa”, 2022, 15 (2), ss. 261–273.

ZARZYCKI, Zdzisław, Kościół Naturalny przejawem wolności i tolerancji religijnej 
w Polsce, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 129–152.



353

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za rok 2022 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

ZAWIŚLAK, Michał, Sukcesja majątkowa i doktrynalna w przypadku ustawowego 
uregulowania sytuacji prawnej rejestrowego związku wyznaniowego – wprowa-
dzenie do badań, „Studia z  Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 253–269.

ZIELIŃSKI, Tadeusz J., Sprawa Panteonu Rzeczypospolitej i jego postulowany sta-
tus prawny, [w:] Uszanujmy zmarłych. Problematyka ochrony starych cmentarzy 
i perspektyw prawa pogrzebowego, red. Barbara IMIOŁCZYK, Joanna TROSZ-
CZYŃSKA-REYMAN, Tadeusz J. ZIELIŃSKI, Warszawa 2022, ss. 72–80.

ORZECZNICTWO

Postanowienie Europejskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 9 listopada 2021 r., 
Hermina Geertruida de Wilde v. Netherlands, skarga nr 9476/19, tłum. Daria 
Bębieniec, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 367–389.

Wyrok Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego w Bydgoszczy z dnia 18 grudnia 2019 r. 
sygn. Akt II SA/BD 772/19, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 153–159.

GLOSY I EKSPERTYZY

BORECKI, Paweł, Opinia prawna w  sprawie niektórych aspektów położenia 
prawnego klasztoru sióstr kanoniczek regularnych Zakonu Premonstratensów 
(norbertanek), znajdującego się w  Krakowie przy ul. Kościuszki 88 oraz jego 
władz, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 181–189.

BORECKI, Paweł, Opinia prawna w sprawie obywatelskiego projektu ustawy – Ko-
deks Karny – tzw. projekt ustawy „w obronie chrześcijan” (druk sejmowy nr 2756. 
Sejm IX kadencja), „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 191–197.

JASTRZĘBSKI, Robert, Opinia prawna dotycząca współczesnego położenia praw-
nego muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP wraz z określeniem 
słuszności / niesłuszności wydania Tomaszowi Miśkiewiczowi zaświadczenia 
(z 31.012013 sygn. DWRMNiE-6734 – I-IX/2013/HK) przez Józefa Różańskiego 
Dyrektora Departamentu Wyznań Religijnych oraz Mniejszości Narodowych 
i  Etnicznych Ministerstwa Administracji i  Cyfryzacji, „Przegląd Prawa Wy-
znaniowego” 2022, t. 14, ss. 199–246.

KRZYWKOWSKA, Justyna, Naruszenie dóbr osobistych w kanonicznym procesie 
małżeńskim. Glosa krytyczna do wyroku Sądu Apelacyjnego w  Białymstoku 
z 12 stycznia 2017 r., I ACa 676/16, [w:] Glosator Warmiński: olsztyńskie minia-
tury z zagadnień stosowania prawa, t. 2, red. Kamil FRĄCKOWIAK, Maciej 
LUBISZEWSKI, Olsztyn 2022, ss. 187–197.

KRZYWKOWSKA, Justyna, Wyjątek szczególny od zasady równego traktowania 
ze względu na religię lub przekonania: Glosa do wyroku Sądu Okręgowego 

http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi
http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi


354

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

w Łomży z 22 marca 2017 r., I Ca 75/17, „Toruńskie Studia Polsko-Włoskie / 
Studi polacco-italiani di Toruń” 2022, t. 18, ss. 213–220.

RAKOCZY, Bartosz, Glosa do wyroku NSA z dnia 4 grudnia 2020 roku o sygna-
turze I OSK 125/19, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 169–179.

RAKOCZY, Bartosz, Glosa do wyroku Wojewódzkiego Sądu Administracyjnego 
w Bydgoszczy z dnia 18 grudnia 2019 r. sygn. akt II SA/BD 772/19, „Przegląd 
Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 161–168.

RAKOCZY, Tomasz, Konieczność zastosowania kanonicznego zdarzenia utraty 
stanu duchownego dla wyrejestrowania osoby duchownej z ubezpieczeń społecz-
nych. Glosa aprobująca do wyroku Sądu Apelacyjnego w Rzeszowie – III Wydział 
Pracy i Ubezpieczeń Społecznych z dnia 21 sierpnia 2013, III AUa 468/13, „Ius 
et Administratio” 2022, t. 48 nr 3, ss. 57–69.

RAKOCZY, Tomasz, Wyłączenie osoby duchownej z ryczałtu. Glosa krytyczna do 
Wyroku Naczelnego Sądu Administracyjnego z dnia 20 kwietnia 2016 (II FSK 
491/14), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 309–324.

RAKOCZY, Tomasz, Wyłączenie z ubezpieczenia zdrowotnego z tytułu pozosta-
wania w  stanie duchownym w  przypadku obowiązku ubezpieczenia z  tytułu 
stosunku pracy i  zlecenia. Glosa aprobująca do Wyroku WSA w  Warszawie 
z dnia 16 grudnia 2021, VI SA/Wa 1267/21, „Studia z zakresu nauk prawno-
ustrojowych. Miscellanea” 2022, t. XII, ss. 193–203.

STANISZ, Piotr, WALENCIK, Dariusz., Zryczałtowany podatek dochodowy od 
przychodów osób duchownych po wprowadzeniu „Polskiego Ładu”. Uwagi do 
ustawy z dnia 9 czerwca 2022 r. o zmianie ustawy o podatku dochodowym od 
osób fizycznych oraz niektórych innych ustaw, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 
2022, t. 25, s. 293–307.

WALENCIK, Dariusz, Opinia prawna na temat poselskiego projektu ustawy 
o  zmianie ustawy o  gospodarce nieruchomościami, „Przegląd Prawa Wyzna-
niowego” 2022, t. 14, ss. 247–256.

RECENZJE

ZIELIŃSKI, Tadeusz J., Rec. Małgorzata Bednarek, Sytuacja prawna cmentarzy 
żydowskich w Polsce 1944–2019, Wydawnictwo Austeria, Kraków–Budapeszt 
2020, ss. 600, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 257–259.

SPRAWOZDANIA

ABRAMOWICZ, Aneta M., BIELECKI, Marek, XIX Ogólnopolskie Sympozjum 
Prawa Wyznaniowego „Dopuszczalne i niedopuszczalne ograniczanie wolności 

http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi
http://213.73.22.174/cgi-bin/expertus/expertus3.cgi


355

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za rok 2022 

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

przekonań i kultu”, Wigry, 24–26 maja 2022 roku, „Studia z Prawa Wyznanio-
wego” 2022, t. 25, ss. 403–406.

ABRAMOWICZ, Aneta M., Ogólnopolska Konferencja Naukowa „Gwarancje 
formalne i materialne wolności sumienia i wyznania – stan de lege lata i postulaty 
de lege ferenda”, Wigry, 26–27 maja 2022 roku, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 
2022, t. 25, ss. 407–409.

BIELECKI, Marek, XIX Ogólnopolskie Sympozjum Prawa Wyznaniowe-
go „Dopuszczalne i  niedopuszczalne ograniczenie wolności przekonań 
i  kultu”  – Pokamedulski klasztor w  Wigrach 24–26 maja 2022 r. (sprawo-
zdanie), „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 265–268.

LIS, Artur, Sprawozdanie z  Ogólnopolskiej Konferencji Naukowej „Wolność reli-
gijna osób i funkcjonariuszy publicznych” (Radocza, 18–20 listopada 2022 roku), 

„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 263–264.
STANISZ, Piotr, VI Konferencja ICLARS Human Dignity, Law, and Religious 

Diversity: Designing the Future of Inter-Cultural Societies, Kordoba (Hiszpania), 
19–21 września 2022 r., „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, s. 411–415.

ZIELIŃSKI, Tadeusz J., Ogólnopolskie sympozjum naukowe pt. „Ustawa z dnia 
20 lutego 1997 r. o stosunku Państwa do gmin wyznaniowych żydowskich w RP 
z perspektywy 25 lat”. Warszawa, 12 kwietnia 2022 r., „Przegląd Prawa Wyzna-
niowego” 2022, t. 14, ss. 261–262.

WSPOMNIENIA

BRZOZOWSKI, Wojciech, Michał Pietrzak (1929–2021), „Państwo i  Prawo” 
2022 z. 7, ss. 134–137.

ZIELIŃSKI, Tadeusz J., Prof. ucz. dr hab. Ryszard Mojak (1959–2022), „Przegląd 
Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 301–302.

BIBLIOGRAFIE

HUCAŁ, Michał, Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego za rok 2021, 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 307–318.

STRZAŁA, Marek, Działalność Funduszu Kościelnego w okresie Polskiej Rzeczy-
pospolitej Ludowej w świetle najnowszych badań źródłowych (rec.: Michał Zawi-
ślak, „Fundusz Kościelny w latach 1950–1989”, Wydawnictwo „Academicon”, 
Lublin 2021, ss. 406), „Studia z Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 25, ss. 391–401.

Wykaz publikacji naukowych prof. dr. hab. Piotra Stanisza, „Przegląd Prawa 
Wyznaniowego” 2022, t. 14 , ss. 275–288.

Wykaz publikacji z zakresu prawa wyznaniowego prof. dr. hab. Józefa Koredczuka, 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 269–273.



356

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Tadeusz J. Zieliński

B
ib

li
o

g
ra

fi
a

INNE

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego (stan na 31 grudnia 
2022 roku), „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 303–306.

Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego, 
24 maja 2022 r., „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 2022, t. 14, ss. 289–299.



357

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

357

Spis treści

ARTYKUŁY

Hubert Chabowski
Prawo wyznaniowe w Kanadzie: wolność wyznania jako  
fundament wieloetnicznego społeczeństwa	 5

Arkadiusz Fastyn
Problem zakresu terytorialnego jurysdykcji sądu konsystorskiego  
ewangelicko-augsburskiego w sprawach małżeńskich  
w Polsce po odzyskaniu niepodległości	 17

Mariusz Grabowski
W sprawie normatywnej funkcji godności człowieka  
w polskiej Konstytucji	 63

Rafał Kaczmarczyk 
Nie-wyznaniowe osoby prawne jako narzędzie realizacji  
przez muzułmanów kolektywnej wolności wyznania	 79

Jakub Niedziółka
Rozporządzenie Ministra Edukacji zmieniające  
rozporządzenie w sprawie warunków i sposobu  
organizowania nauki religii w publicznych przedszkolach  
i szkołach – uwagi krytyczne	 111



358

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Spis treści

Piotr Nowak
Ewolucja sytuacji prawnej Kościoła Zielonoświątkowego  
w RP i instytucji go poprzedzających	 127

Katarzyna Pluta 
Prawo do pochówku osoby pozbawionej wolności	 143

Anna Radzajewska 
Status religii dominującej a zasada wolności sumienia  
i wyznania na przykładzie Republiki Greckiej	 173

Mieczysław Różański
Podstawy prawne eliminowanie nauczania religii  
w szkołach publicznych Polskiej Rzeczypospolitej  
Ludowej w latach 1945–1961	 185

Marek Strzała 
Powiernicze nabycie nieruchomości rolnej przez osobę  
prawną związku wyznaniowego	 197

Anna Tunia 
Nieskuteczność ochrony kultu religijnego  
na płaszczyźnie przepisów prawa karnego	 213

Krzysztof Warchałowski 
Pozycja nauczyciela religii w świetle wymagań  
kwalifikacyjnych wynikających z prawa wyznaniowego  
i polskiego systemu oświaty	 229

ORZECZNICTWO

Jerzy Nikołajew
Glosa do wyroku Sądu Apelacyjnego w Krakowie  
z dnia 24 kwietnia 2018 r. sygn. akt I Aca 1217/17 (aprobująca)	 255



359

Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Spis treści

OPINIE

Paweł Borecki, Tadeusz J. Zieliński
Opinia prawna w sprawie aktualnego statusu prawnego  
Muftiego Muzułmańskiego Związku Religijnego w RP	 265

Dariusz Walencik 
Opinia prawna na temat statusu prawnego Zakonu  
Rycerskiego Świętego Grobu w Jerozolimie (OESSH)  
i uznania osobowości prawnej tej jednostki organizacyjnej  
Kościoła Katolickiego na terytorium Rzeczypospolitej Polskiej	 277

Paweł Borecki 
Ekspertyza w sprawie rozdziału państwa i kościoła  
(związków wyznaniowych) oraz bezstronności (neutralności)  
światopoglądowej władz publicznych na szczeblu  
samorządu terytorialnego we współczesnej Polsce	 287

RECENZJE

Ryszard Sztychmiler
Krzysztof Andrzej Kierski, Relacje rządców diecezji  
warmińskiej z władzami komunistycznymi Polski  
w latach 1945–1989, Instytut Pamięci Narodowej,  
Olsztyn-Warszawa 2024, 1071 ss.	 313

Tadeusz J. Zieliński 
Agnieszka Piskorz-Ryń, In articulo mortis. Cmentarze  
i chowanie zmarłych. Zagadnienia administracyjnoprawne,  
Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Kardynała  
Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2023, 216 ss.	 321



360

Przegląd Prawa Wyznaniowego Przegląd Prawa Wyznaniowego
Tom
15  

(2023)

Spis treści

SPRAWOZDANIA

Tadeusz J. Zieliński
Międzynarodowa konferencja naukowa Wydziału Prawa  
i Administracji Uniwersytetu Warszawskiego oraz  
Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej w Warszawie  
pt. „Aktualne problemy stosunków wyznaniowych oraz  
laickości państwa w Polsce w kontekście międzynarodowym”  
(15 kwietnia 2023 r.)	 323

Marek Bielecki
XX Ogólnopolskie Sympozjum Prawa Wyznaniowego  
(22–24 maja 2023 r.) „Wolność sumienia i religii w Polsce.  
W 450. rocznicę  uchwalenia Konfederacji Warszawskiej  
i 25-lecie ratyfikacji konkordatu”	 325

Tadeusz J. Zieliński
Konferencja pt. „Cmentarze w Polsce – stan obecny  
i perspektywy zmian” (25 października 2023 r.)	 329

Kronika Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego

Michał Poniatowski
Walne Zgromadzenie Członków Polskiego Towarzystwa  
Prawa Wyznaniowego, 22 maja 2022 r.	 331

Pożegnania	 342

Lista członków Polskiego Towarzystwa Prawa  
Wyznaniowego (stan na 31 grudnia 2023 r.)	 343

BIBLIOGRAFIE

Tadeusz J. Zieliński
Wybrana polska bibliografia prawa wyznaniowego  
za rok 2022	 347


	highlightHit_7
	mip13085405
	_GoBack
	_Hlk94923065
	_Hlk196001631
	_Hlk196001644
	_Hlk196001597
	_Hlk196000439
	_Hlk196178344
	_Hlk196001713
	_Hlk196001665
	_Hlk196001797
	_Ref196177729
	_Hlk195135356
	_Hlk180508734
	_Hlk180512944
	_Hlk180509176
	_Hlk180686489
	_Hlk180509723
	_Hlk180511204
	_Hlk180512996
	_Hlk169942292
	_Hlk170066282
	_Hlk170074443
	_Hlk170188311
	_GoBack
	Bookmark1
	_GoBack
	_Hlk103938006
	_Hlk103962621
	_Hlk135503407
	_Hlk81828168
	_GoBack

