
© Papieski Wydział Teologiczny we WrocławiuCreative Commons BY-SA 4.0

Wrocławski Przegląd Teologiczny
33 (2025) 2, 89–109

Wrocław Theological Review
DOI: 10.52097/wpt.9789

Michał Paluch
Pontifical University of St. Thomas Aquinas, Rome, Italy 
paluch@pust.it 
ORCID: 0000-0003-2701-0674

La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?
The triplex via: An Encounter Between Aquinas and Hegel?

Triplex via – spotkanie między Akwinatą a Heglem?

Abstr act: This article aims to draw attention to the need to compare the proposals 
of Thomas Aquinas and Georg Wilhelm Friedrich Hegel regarding their projects on 
attaining knowledge of God. These projects have a striking structural similarity, both 
being various editions of the triplex via presented by theologians over the centuries, 
which is divided into a positive way (via affirmativa), a negative way (via negativa), and 
a way of eminence (via eminentiae). The presentation of the origins of the threefold 
way in Greek thought and in the Bible is followed by a brief presentation of Thomas’s 
approach and Hegel’s philosophical project. The outline of the two proposals makes it 
possible to compare them at the end of the text and to offer their theological evaluation. 
They differ substantially in their understanding of God’s transcendence, approach 
to history, and interpretation of the status of knowledge of God. Awareness of the 
consequences of adopting different perspectives on the interpretation of the triplex via 
must become the foundation of the contemporary theologian’s work. Today, there are 
many interpretations that implicitly—without extensive discussion—presuppose one 
approach or the other, and each of them is fundamental to the interpretation applied 
in theological methodology of the truth about God, His relationship with the created 
world, and the status of theological statements.
Keywords: Aquinas, Hegel, triplex via, theological methodology, knowledge of God

Abstr akt: Celem niniejszego artykułu jest zwrócenie uwagi na potrzebę porów-
nania propozycji Tomasza z Akwinu i Georga Wilhelma Friedricha Hegla co do ich 
projektów dotyczących poznania Boga. Projekty te wykazują uderzające podobieństwo 
strukturalne, ponieważ oba są różnymi wersjami potrójnej drogi (triplex via) przedsta-
wianej przez teologów na przestrzeni wieków, która dzieli się na drogę pozytywną (via 
affirmativa), drogę negatywną (via negativa) i drogę uwznioślającą (via eminentiae). 
Po przedstawieniu źródeł potrójnej drogi w myśli greckiej i Biblii następuje krótka 
prezentacja podejścia Akwinaty i filozoficznego projektu Hegla. Zarys obu propo-
zycji umożliwi następnie ich porównanie i zaproponowanie ich teologicznej oceny. 

mailto:paluch@pust.it


90 Michał Paluch

Różnią się one zasadniczo w rozumieniu transcendencji Boga, podejściu do historii 
oraz interpretacji statusu poznania Boga. Świadomość konsekwencji przyjęcia różnych 
perspektyw interpretacji triplex via musi stanowić podstawę pracy współczesnego 
teologa. Istnieje obecnie wiele interpretacji, które w sposób milczący – bez szerokiego 
omówienia – zakładają jedno lub drugie podejście, a każde z nich ma fundamentalne 
znaczenie dla interpretacji prawdy o Bogu, relacji Boga do świata stworzonego oraz 
statusu twierdzeń teologicznych – stosowanej w teologii metodologii.
Słowa kluczowe: Tomasz z Akwinu, Hegel, triplex via, metodologia teologiczna, 
poznanie Boga

Introduzione

La via triplice (triplex via) è un tentativo di descrivere sinteticamente come 
avvicinarsi a Dio. È stata affinata nella tradizione cristiana come tentativo 

di articolare adeguatamente l’insegnamento delle Scritture; gli scritti dei filosofi 
greci hanno peraltro fortemente contribuito al suo sviluppo.

È interessante notare che la sua formulazione finale sembra essere molto 
simile nel pensiero di Tommaso d’Aquino e nella filosofia di Hegel. Infatti, 
mentre l’Aquinate parla di un percorso positivo (via affirmativa) che deve essere 
accompagnato da un percorso negativo (via negativa) e infine deve essere con-
cluso da un percorso di eminenza (via eminentiae), la formula principale della 
dialettica del pensatore tedesco è spesso resa come tesi (e quindi affermazione 
positiva) – antitesi (confutazione negativa dell’affermazione presentata) – sintesi 
(conclusione che tiene conto di ciò che è vero in entrambe le posizioni). Sebbene 
un tale riassunto della dialettica non sia opera dello stesso Hegel, ma di uno dei 
suoi discepoli, fu rapidamente adottato come descrizione adeguata del percorso 
di ascesa allo Spirito assoluto proposto dal filosofo berlinese.

Questa somiglianza è del tutto casuale? Qual è la differenza tra i due progetti 
filosofici e teologici? È possibile trovare qualcosa in comune tra loro? Quale dei 
due è più adatto a esprimere la teologia cristiana? Queste sono le domande che 
vorrei affrontare in questo testo 1. 

1	 Per quanto ne so, non esiste alcun tentativo sistematico e approfondito di confrontare 
la triplex via di San Tommaso e quella di Hegel. Il presente testo è solo un tentativo di 
segnalare in modo sintetico la necessità di affrontare questo argomento nella ricerca. Tale 
ricerca richiede certamente la presentazione di un contesto molto più ampio e la proposta 
di una metodologia più precisa di quella che sono stato in grado di proporre per questo 
testo. Sul confronto tra San Tommaso e Hegel, cfr. ad esempio: Emilio Brito, Dieu et l’ être 
d’après Thomas d’Aquin et Hegel, Théologiques (Paris: Presses Universitaires de France, 
1991); Bernhard Lakebrink, Perfectio omnium perfectionum: Studien zur Seinskonzeption 



91La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

La mia presentazione sarà composta da quattro parti. In primo luogo, cercherò 
di presentare brevemente le origini della triplex via, poi presenterò a turno l’in-
terpretazione dell’Aquinate e di Hegel, infine tornerò alle segnalate domande. 
Auspico che questo piano di presentazione permetta di formarci un’opinione 
sulle possibili convergenze tra la riflessione dell’Aquinate e quella di Hegel.

Genesi della triplex via

Il primo autore a proporre la triplice via a Dio fu Albino di Smirne, filosofo 
platonico vissuto nel II secolo dopo Cristo e maestro del famoso medico antico 
Galeno 2. È interessante notare che egli trasse ispirazione da diversi filoni della 
tradizione filosofica greca. Nel formulare i principi del percorso negativo, l’aphai-
resis, con cui iniziò, fece riferimento alla geometria euclidea; per quest’ultima, 
un punto è qualcosa di indivisibile e senza dimensioni. Pertanto, come si giunge 
a un punto astraendo dalle sue tre dimensioni, così si arriva a Dio spogliandolo 
dei communi predicati sensoriali, uno per uno. Il secondo passaggio della sua 
descrizione, la via positiva dell’analogia, ha trovato ispirazione nella Repubblica 
di Platone 3; all’interno del dialogo c’è un passo che accosta Dio al sole: come il 
sole è causa di comprensione per la vista, così Dio è causa di comprensione per 
la mente. Infine, l’ultimo passo dell’hyperochē ha il suo punto di partenza nel 
Simposio di Platone 4, dove troviamo una descrizione, dai toni mistici, dell’ascesa 
nell’ordine del piacere della bellezza: dalla bellezza alla mente, attraverso la 
bellezza all’anima fino alla bellezza nella vita morale e nella legge.

Poco più tardi, sia Celso (seconda metà del II secolo) che Massimo di Tiro 
(retore e filosofo medioplatonico, vissuto anche lui nella seconda metà del II 
secolo dopo Cristo) riprenderanno questo schema trasformandolo leggermente. 
In seguito troviamo una descrizione dei tre passi anche in due frammenti di 
scritti di Plotino, ciascuno in un ordine leggermente diverso 5.

bei Thomas von Aquin und Hegel, Studi Tomistici 24 (Città del Vaticano: Libreria Editrice 
Vaticana, 1984).

2	 In questa parte mi ispiro liberamente della presentazione dello svillupo della triplice via in: 
Gregory P. Rocca, Speaking the Incomprehensible God: Thomas Aquinas on the Interplay of 
Positive and Negative Theology (Washington, DC: Catholic University of America Press, 
2004), 7–25.

3	 Cfr. Platone, Reppublica, 6.508–509.
4	 Cfr. Platone, Simposio, 210–212.
5	 Cfr. Plotino, Enneads, 5.3.14; 6.7.36.



92 Michał Paluch

Un punto di partenza biblico

Le idee dei filosofi platonici non potevano non interessare i cristiani. Come 
ricordiamo, la Scrittura ci parla di “vedere Dio”. Tuttavia, i testi non sono 
affatto univoci. Alcuni sembrano indicare l’impossibilità di vedere Dio. Il Si-
gnore risponde a Mosè, che chiede di vedere la gloria del Signore: “Ma tu non 
potrai vedere il mio volto, perché nessun uomo può vedermi e restare vivo” 
(Es 33,20). Anche il Nuovo Testamento sottolinea che la luce di Dio supera 
ciò che l’uomo può raggiungere: “il Re dei re e Signore dei signori, il solo che 
possiede l’immortalità e abita una luce inaccessibile: nessuno fra gli uomini lo 
ha mai visto né può vederlo” (1 Tm 6,15–16. Cfr. Gv 1,18; 1 Gv 4,12). D’altra 
parte, però, Gesù promette di vedere Dio come ricompensa per le persone dal 
cuore puro: “Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio” (Mt 5,8). Allo stesso 
modo, san Paolo parla esplicitamente della nostra futura conoscenza di Dio: 
“Adesso noi vediamo in modo confuso, come in uno specchio; allora invece 
vedremo faccia a faccia. Adesso conosco in modo imperfetto, ma allora cono-
scerò perfettamente, come anch’io sono conosciuto” (1 Cor 13,12). Passi simili 
si trovano in san Giovanni: “Carissimi, noi fin d’ora siamo figli di Dio, ma 
ciò che saremo non è stato ancora rivelato. Sappiamo però che quando egli si 
sarà manifestato, noi saremo simili a lui, perché lo vedremo così come egli è” 
(1 Gv 3,2. Cfr. Gv 14,21; Ap 22,3–4).

Potremmo riassumere tutto questo in due affermazioni: (1) la Scrittura ci 
parla della visione diretta di Dio e ne sottolinea il potere trasformativo (ossia, 
tale visione ci rende simili a Dio); (2) questa visione non annulla la trascendenza 
di Dio, il quale rimane in definitiva incomprensibile 6.

Il ruolo chiave dello Pseudo-Dionigi

Per il trasferimento dell’approccio tripartito dei platonici al cristianesimo, 
Pseudo-Dionigi e la sua Teologia mistica svolgeranno un ruolo fondamentale. 
Si tratta di una tappa talmente cruciale nella formazione di questo approccio 
che vale la pena di passare direttamente ai testi più importanti. Ecco il capitolo 
II della Teologia mistica: “Come adorare colui che è la causa di tutte le cose 
e unirsi a lui”.

6	 Cfr. Jean-Pierre Torrell, Saint Thomas d’Aquin: Maître spirituel: Initiation, 2nd ed. (Paris: 
Cerf, 2017), 46–50. Rocca, Speaking the Incomprehensible God, 35. 



93La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

Noi preghiamo di trovarci in questa tenebra luminosissima e mediante la priva-

zione della vista e della conoscenza poter vedere e conoscere ciò che sta oltre 

la visione e la conoscenza con il fatto stesso di non vedere e di non conosce-

re – questa, infatti, è la maniera di vedere veramente e di conoscere – e lodare 

soprasostanzialmente l’Essere soprasostanziale escludendo le caratteristiche 

di tutti gli esseri; come fanno coloro che costruiscono una statua al naturale, 

staccando tutto ciò che si sovrappone alla pura visione della figura nascosta, 

e mediante questo lavoro di eliminazione manifestano in sé e per sé la bellezza 

occulta. Ma bisogna, io credo, celebrare le negazioni in maniera contraria alle 

affermazioni. Infatti, noi facevamo quelle affermazioni cominciando dalle più 

alte e passando attraverso quelle di mezzo fino a giungere alle estreme. Ora, 

invece, eliminiamo queste partendo dalle estreme e ascendendo fino alle più 

importanti, affinché scopertamente conosciamo quella ignoranza velata da tutte 

le cose conosciute in tutti gli esseri e vediamo quella caligine soprasostanziale 

nascosta da tutta la luce che brilla negli esseri 7. 

Ciò che vale la pena sottolineare in relazione al concetto di Pseudo-Dionigi 
può essere raccolto nelle seguenti osservazioni 8. 
1.	 Punto di arrivo: l’inconoscibilità razionale di Dio. Per Pseudo-Dionigi, Dio 

è assolutamente inconoscibile in modo concettuale e razionale.
2.	 Primato della via mistica dell’unione sulla speculazione. Il cammino ne-

gativo nella sua versione più pura è mistico e non concettuale – consiste 
nell’ascesa nell’oscurità silenziosa di Dio. A causa della nostra debolezza, 
può assumere, in un contesto catafatico, la forma di negazioni simboliche 
o concettuali. Nella sua realtà più profonda, tuttavia, è l’opposizione polare 
alle affermazioni e alle negazioni razionali 9.

3.	 Due tappe del cammino. Il cammino verso Dio proposto dallo Pseudo-Dio-
nigi è essenzialmente un cammino in due fasi: negazione e affermazione, 

7	 Dionigi Areopagita, Tutte le opere, ed. Piero Scazzoso and Enzo Bellini (Milano: Bompiani, 
2009), 607.

8	 Cfr. Rocca, Speaking the Incomprehensible God, 24–25. 
9	 Un’altra interpretazione è quella di Lossky, secondo il quale la via negativa non è solo un 

cammino verso l’unione mistica, ma anche una speculazione dogmatica sulla trascendenza 
divina. Vanneste, invece, vede tre momenti che costituiscono un insieme: l’abbandono dei 
termini affermativi e la logica delle negazioni successive (aphairesis), la non-cognizione 
(agnosia) e l’unione finale (henosis) con Dio. Cfr. Rocca, 17. Altri autori ancora (ad esempio 
Jones) indicano due teologie mistiche: una sarebbe l’ascensione mistica, l’altra avrebbe 
un livello di ascesa discorsivo. Rocca, 18–19. Secondo Rocca, la teologia negativa è per 
lo Pseudo-Dionigi prima di tutto mistica, non concettuale, e lei appare all’interno della 
teologia catafatica come un dono di un altro piano.



94 Michał Paluch

più precisamente: negazione basata su Dio come “al di là” trascendente di 
tutta la realtà e affermazione basata su Dio come causa di tutte le cose 10.

Tommaso riprenderà in seguito la tesi dell’assoluta inconoscibilità divina per 
affermare cose fondamentalmente diverse da quelle che intendeva dire lo Pseudo-
-Dionigi. Egli cercherà una versione della via negativa che si inserisca nella 
sua teologia anche positiva 11. Inoltre, trasformerà lo schema in due parti dello 
Pseudo-Dionigi in uno schema in tre parti 12. Il testo che san Tommaso utilizzerà 
per giustificare la divisione in tre parti si trova anche nell’opera I nomi divini: 

Inoltre, bisogna ricercare in che modo noi conosciamo Dio che non è né intelligibi-

le, né sensibile e nulla di dò che possiede l’essere. Non è dunque vero dire che noi 

conosciamo Dio non dalla sua natura, in quanto non è conoscibile e supera ogni 

ragione e intelligenza, ma dall’ordine di tutti gli esseri, in quanto proposto da lui 

e contenente alcune immagini e similitudini dei suoi esemplari divini, secondo le 

nostre forze, ascendiamo ordinatamente verso dò che supera tutte le cose nella 

privazione e nella eccellenza e nella causa di tutte le cose? (I nomi divini, VII, 3) 13.

L’interpretazione dell’Aquinate

Tommaso d’Aquino è stato probabilmente il più grande maestro dell’inter-
pretazione della triplex via. Ecco la sua lucida e condensata descrizione di ciò 
che possiamo imparare per mezzo della ragione naturale. Tommaso riassume 
magistralmente nella Summa Theologiae la sua posizione che altrove è presentata 
in modo molto più esteso:

Risposta: la nostra conoscenza naturale trae origine dal senso; e quindi si estende 

fin dove può esser condotta come per mano dalle realtà sensibili. Ora, mediante 

le realtà sensibili il nostro intelletto non può giungere sino al punto di vedere 

10	 Lo Pseudo-Dionigi unisce il percorso della negazione e dell’eminenza in un unico insieme. 
Per lui, la trascendenza è la ragione della negazione. Per questo motivo, a volte si parla di 
negazione elevante (hyperochike aphairesis). Rocca, 22. 

11	 Tommaso attenua molte delle tesi dello Pseudo-Dionigi. Ad esempio, la tesi che Dio 
è innominabile spiega che nessuno può presentare un essere divino con una conoscenza 
perfetta, o che Dio è innominabile in quanto esistente al di sopra di tutto (ma non come 
causa di tutto). Rocca, 29. Cfr. Torrell, Saint Thomas d’Aquin, 59.

12	 Rocca, Speaking the Incomprehensible God, 25.
13	 Dionigi Areopagita, Tutte le opere, 481.



95La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

l’essenza divina, poiché le creature sensibili sono effetti di Dio che non adeguano 

la potenza della loro causa. Quindi mediante la conoscenza delle realtà sensi-

bili non si può avere la piena conoscenza della potenza di Dio, e per ciò stesso 

neppure quella della sua essenza. Ma siccome tali realtà sono effetti dipendenti 

dalla loro causa, ne segue che per mezzo di esse possiamo essere condotti sino 

a conoscere di Dio se esista, e a conoscere altresì ciò che a lui conviene necessa-

riamente come a causa prima di tutte le cose, eccedente tutti i suoi effetti. Quindi 

noi conosciamo di Dio la sua relazione con le creature, che cioè egli è la causa di 

tutte, e la differenza esistente tra queste e lui, che cioè egli non è nulla di quanto 

è causato da lui; e che ciò va escluso da lui non già perché egli sia mancante di 

qualche cosa, ma perché tutto le supera (Summa Theologiae, I, q. 12, a. 12, corp.) 14.

Notiamo la struttura di questo capolavoro di sintesi 15, in quattro elementi: 
1.	 Caratteristiche generali della cognizione naturale.
2.	 Riferimento della cognizione naturale all’essenza di Dio, insieme all’indi-

cazione del (motivo del) suo carattere limitato (ovvero la trascendenza della 
potenza della causa prima).

3.	 Definizione di ciò che possiamo conoscere di Dio (se esiste, gli attributi di 
Dio: “ciò che a lui conviene necessariamente come a causa prima di tutte le 
cose, eccedente tutti i suoi effetti”).

4.	 Breve caratterizzazione dell’ascesa conoscitiva – nell’ambito della teologia 
naturale – a Dio (triplex via). 

L’ultimo elemento è incentrato sulla causa prima del mondo creato. È la re-
lazione causale che si rivela essere la base di un procedimento teologico di 
ascesa conoscitiva a Dio. Cosa possiamo conoscere di Dio come causa prima? 
Fondamentalmente che: 
(1)	Egli è la causa di tutte le cose,
(2)	tutte le cose si distinguono da Lui in quanto Egli non è uno dei loro effetti,
(3)	Dio si distingue dalle cose causate non perché manchi di qualche perfezione, 

ma perché trascende tutte le cose causate in perfezione. 

Queste affermazioni possono essere intese come il fondamento di un’ascesa epi-
stemologica verso le perfezioni divine. Prendiamo l’esempio della bontà di Dio. 

14	 La traduzione italiana: Tommaso d’Aquino, La Somma Teologica: Prima Parte, trans. 
Frati Domenicani (Bologna: Edizioni Studio Domenicano, 2014), 149.

15	 Nell’analisi di questo testo seguo: Rudi te Velde, Aquinas on God: The ‘Divine Science’ of 
the Summa Theologiae (Aldershote: Ashgate, 2006), 75–77.



96 Michał Paluch

Sulla base del fatto che egli è la causa prima di tutte le cose buone del mondo 
creato, possiamo affermare che: 1. Dio è buono.

Ma comprendiamo che egli si distingue dall’intero mondo creato nel modo 
più radicale. Pertanto, questa prima affermazione dovrebbe essere immedia-
tamente accompagnata dalla seconda: 2. Dio non è buono (come le creature). 

Ebbene, comprendiamo che questa seconda affermazione non vuole respin-
gere l’affermazione sulla bontà di Dio, ma vuole sottolineare che la bontà di 
Dio deve essere intesa come radicalmente diversa da quella che conosciamo 
nel mondo creato. Questa differenza non significa mancanza di perfezione, ma 
eminente sovrabbondanza. In questo modo, siamo condotti all’affermazione 
finale: 3. Dio è la bontà ultima. 

Notiamo il cambiamento dell’aggettivo in sostantivo. Questa semplice 
operazione linguistica sarà utilizzata dalla teologia classica per sottolineare la 
differenza radicale delle perfezioni attribuite al Dio increato in base alla nostra 
conoscenza della creazione.

Questo triplice schema si riflette nella costruzione della Summa Theologiae. 
Il primo passo è stato compiuto da Tommaso nella seconda questione, in cui 
sostiene l’esistenza di Dio come causa prima. Quando si considerano le proprietà 
ontologiche delle cose che non sono intelligibili di per sé – essere mosse, con-
tingenti, ecc. – si deve presupporre l’esistenza di un ente primo, che è la causa 
del mondo mobile e contingente. A partire dalla terza questione, Tommaso 
considererà ciò che deve necessariamente appartenere a Dio come causa prima, 
essendo Egli al di sopra di tutte le cose da Lui create. 

Poiché il punto di partenza è l’accettazione di Dio come causa prima, il 
secondo passo è il tentativo di stabilire per negazione in che modo la causa 
prima si distingua dal suo effetto. La causa prima non è l’effetto, quindi tutto 
ciò che caratterizza la condizione ontologica dell’effetto deve essere rimossa 
da Dio. Il tema della semplicità divina nella questione terza permette di fare 
questo passo. 

Infine, nella terza fase, articolata nelle questioni da 4 a 11 della Prima Pars, 
l’intenzione positiva del passo negativo deve essere rivelata portando tutta 
la sostanza positiva dell’effetto nella causa. In tal modo potremmo dire che la 
causa è l’effetto in modo più perfetto, perché possiede in sé come fonte, in un 
modo che trascende ciò che è disponibile per l’effetto, tutte le sue perfezioni.

Vediamo che il movimento triplice articola formalmente l’intelligibilità 
della causa sulla base del suo riflesso nell’effetto 16. Il ruolo della negazione non 
è espressione di una consapevolezza agnostica del fatto che la conoscenza rimanga 

16	 Velde, Aquinas on God, 77.



97La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

imperfetta e frammentata e nemmeno una manovra per collocare Dio al di là 
della nostra conoscenza: fa parte di un metodo per mettere in evidenza come 
Dio possa essere mostrato correttamente dal lato dei suoi effetti. Nell’accettare 
l’esistenza di una causa, dobbiamo riconoscere che essa non è uno degli effetti, 
ma possiede tutte le sue perfezioni in modo più perfetto di essi. La negazione 
di Tommaso è di questo tipo.

Le tre vie nella triplex via sono ancora più chiaramente articolate nel testo 
che troviamo nel Commento alla Lettera ai Romani (si tratta di un commento 
a Rm 1,19: “poiché ciò che di Dio si può conoscere è loro manifesto; Dio stesso 
lo ha manifestato a loro”):

Pertanto occorre sapere che, riguardo a Dio, c’è qualcosa che è interamente 

sconosciuto nella vita presente, cioè che cosa Dio sia. Perciò lo stesso Paolo, ad 

Atene, trovò un’ara con l’iscrizione: Al Dio ignoto (At 17,23). E questo perché la 

conoscenza dell’uomo ha inizio dalle cose che gli sono connaturali, ossia dalle 

creature sensibili, che non sono adeguate a rappresentare la divina essenza. 

Tuttavia da queste creature l’uomo può ottenere una triplice conoscenza di 

Dio, come dice Dionigi nel libro I Nomi Divini (cap. 7, lez. 4). Secondo un primo 

modo, mediante la causalità. Infatti, poiché queste creature sono difettose 

e mutevoli, é necessario ricondurle a un principio immobile e perfetto. E così si 

conosce che Dio esiste. Secondo un altro modo, mediante la via dell’eccellenza. 

Infatti non tutte le cose sono ricondotte a un principio primo, come a causa 

propria e univoca, in quanto l’uomo genera l’uomo, ma come a causa comune 

ed eccedente. E in questo modo si conosce che Dio sta al di sopra di qualsiasi 

cosa. Secondo un terzo modo, mediante la via della negazione. Perché, se è una 

causa eccedente, nulla di quanto si trova nella creatura può competergli, così 

come neppure il corpo celeste si può chiamare propriamente pesante o leggero, 

caldo o freddo. E in questo modo chiamiamo Dio immobile e infinito e quant’altro 

viene detto in questo modo. Ora, questa conoscenza fu loro infusa mediante 

il lume della ragione, come si dice in Sal 4,7: «Molti dicono: “Chi ci farà vedere il 

bene? Risplenda su di noi Signore la luce del tuo volto”» 17. 

Come elemento di curiosità, vale la pena di ricordare che nell’opera di Tom-
maso lo schema appare espresso in ordini molto diversi. Gregory P. Rocca ha 

17	 Tommaso d’Aquino, Lettera ai Romani, vol. 1 of Commento al Corpus Paulinum (Expositio 
et lectura super epistolas Pauli Apostoli), trans. Battista Mondin (Bologna: Edizioni Studio 
Domenicano, 2005), 121, nos. 114–15.



98 Michał Paluch

calcolato che si possono individuare 5 combinazioni su 6 possibili, non solo una 
disposizione eminenza-negazione-causazione. I due ordini più comuni sono: 
–	 causalità – negazione – eminenza;
–	 causalità – eminenza – negazione.

I commentatori scelgono più spesso il primo di questi, anche se va sottoli-
neato che quest’ordine non è predominante rispetto al secondo nell’opera 
di Tommaso 18. Questo probabilmente dimostra che, per Tommaso, ciò che 
era più importante nell’ordine di questi elementi era la loro interconnessione 
e interdipendenza. Questa tesi può essere suggerita per quanto riguarda le 
opere più tardive: nel Commento alle Sentenze e nel Commento alla Trinità 
di Boezio, egli sembra di vedere ancora i singoli percorsi come vie separate per 
arrivare alla verità su Dio 19.

Parlando del metodo presentato dall’Aqinate, vale la pena di notare diversi 
aspetti: 
(1)	 La negazione è strettamente legata, sia in Tommaso che precedentemente 

nello Pseudo-Dionigi, all’eminenza. Il desiderio di eminenza è il motivo 
principale della negazione 20.

(1)	 Per Tommaso, la negazione diventa possibile e significativa solo nella misura 
in cui è fatta sulla base di un’asserzione. Questo è un punto importante: se 
non lo si riconosce, si tende a cadere in interpretazioni che peccano di agno-
sticismo per quanto riguarda la possibilità di arrivare a una vera conoscenza 
nella scienza di Dio (approcci di questo tipo: David Burrell, Herwi Rijkhof, 
“di Dio sappiamo che è, non possiamo dire nulla su ciò che è”, la scienza di 
Dio sarebbe solo la grammatica del linguaggio con cui parliamo di Dio) 21.

(2)	 La triplice via è, per Tommaso, un modo di articolare la dipendenza causale 
del mondo da Dio. Può essere intesa come un tentativo di far emergere 
l’intelligibilità della relazione causa-effetto tra Dio e il mondo.

(3)	 Se notiamo questo, capiamo che la triplice via è destinata a sostituire una 
definizione che ci permetterebbe di conoscere Dio e di definire perfetta-
mente ciò che è. L’effetto ha una certa somiglianza con la causa. Anche se 
non ci permette di raggiungere l’essenza di Dio, sulla sua base è possibile 
proporre una conoscenza vera, anche se indiretta, della causa. Questo tipo 
di conoscenza non è una conoscenza approssimativa, come se avesse qualche 

18	 Rocca, Speaking the Incomprehensible God, 50.
19	 Rocca, 51.
20	 Rocca, 66, 68.
21	 Velde, Aquinas on God, 74–75.



99La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

carenza nella sua intelligibilità. La negazione come uno dei passaggi non 
abolisce, in fondo, la somiglianza con la causa, ma permette solo di metterla 
adeguatamente in evidenza: Dio non è nell’effetto come è in sé 22.

Per Tommaso, la teologia negativa non è un passo fuori dai confini della 
teologia razionale, ma un momento all’interno di un approccio positivo che 
serve a correggere le debolezze della teologia catafatica 23. La teologia apofatica 
dell’Aquinate non è priva di tracce dell’approccio mistico che caratterizza l’opera 
dello Pseudo-Dionigi, ma è soprattutto parte di un metodo teologico che cerca 
di usare il linguaggio piuttosto che abbandonarlo 24.

La triplex via di Hegel

Nel caso di Hegel, il ruolo dello schema presentato si estende alla totalità del 
suo progetto di filosofia dialettica. Devo quindi delineare brevemente il suo 
intero progetto 25. 

Hegel inizia la sua filosofia da dove Kant l’ha lasciata. Kant ha costruito 
un muro tra la conoscenza esperienziale e la “cosa-in-sé”. Non esclude che al 
di sopra del livello di conoscenza basato sull’esperienza sensoriale (conoscenza 
fenomenica delle cose come ci appaiono) ci possa essere una conoscenza della 
cosa-in-sé (conoscenza di come le cose esistono realmente). Comunque non 
escludeva che fosse possibile arrivare alla cosa-in-sé solo con un appello al do-
vere – l’imperativo categorico. Era convinto che con il ricorso alla conoscenza 
esperienziale non si è in grado di risolvere responsabilmente alcuni problemi 
legati alla cosa-in-sé.

22	 Velde, 77.
23	 Rocca, Speaking the Incomprehensible God, 72.
24	 Per un confronto di base di questi due approcci vedere: Michał Paluch, “Pseudo-Dionysius 

and Thomas Aquinas: Two Languages, the Same Purpose,” Syn/thesis, no. O (2013): 145–55.
25	 In questa e nella prossima sezione riprenderò le riflessioni presentate in forma leggermen-

te più abbreviata in: Michał Paluch, “Prawda objawiona? Propozycja podejścia zawarta 
w konstytucji Dei Verbum,” Karto-Teka Gdańska, no. 1(12) (2023): 9–12, https://doi.
org/10.26881/kg.2023.1.01. Introduzioni concise al pensiero di Hegel, utili nel contesto delle 
nostre deliberazioni: John W. Cooper, Panentheism: The Other God of the Philosophers: 
From Plato to the Present (Nottingham: Apollos, 2007), 106–19; Roger Scruton, From 
Descartes to Wittgenstein: A Short History of Modern Philosophy (New York: Harper&Row, 
1981), 165–80; Keith Ward, “Whatever Happened to Hegel,” in God and the Philosophers 
(Minneapolis, MN: Fortress Press, 2009), 89–101.

https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01


100 Michał Paluch

Anche Hegel è interessato a trovare un’idea per arrivare alla cosa-in-sé. Tut-
tavia, vuole arrivarci per una via diversa. Per raggiungere la cosa-in-sé dobbiamo 
superare il nostro punto di vista particolare. Per dirla in modo figurato, quando 
il treno inizia a muoversi, dal punto di vista del passeggero del treno la stazione 
si allontana, dal punto di vista della persona sul binario il treno si allontana. 
Chi ha ragione? Dobbiamo trovare un punto di vista oggettivo al di sopra di 
entrambe le parti che ci permetta di valutare correttamente la questione. Per 
Hegel ciò significa superare la relazione soggetto-oggetto nella nostra cognizione.

Ma cosa significherebbe? Hegel si riferisce qui alla dialettica. Dialettica non 
è un termine nuovo. Per Kant, la dialettica era la tendenza della ragione a cadere 
in contraddizioni. Egli presentava queste contraddizioni sotto forma di antino-
mie – la pura ragione teoretica non era in grado di rispondere responsabilmente 
alle domande se esistesse o meno un essere assoluto, se il mondo avesse o meno 
un inizio, se le persone fossero libere o meno. Tutte queste grandi questioni 
filosofiche dovevano essere concluse, secondo Kant, in modo deliberatamente 
paradossale: la pura ragione teoretica non poteva propendere per una delle due 
parti. Per Hegel la dialettica non finisce qui: essa sarà piuttosto il processo di 
ascesa attraverso le contraddizioni verso la cosa-in-sé e, di conseguenza, verso 
la verità assoluta.

Conosciamo molto bene la descrizione di base di questa ascesa, già men-
zionata dall’inizio, che, peraltro, non è la proposta di Hegel stesso, ma di uno 
dei suoi discepoli: tesi – antitesi – sintesi. Si tratta di abolire le contraddizioni 
in una sintesi – unità – di ordine superiore. Secondo la logica tradizionale e il 
suo principio di non contraddizione, se a una tesi A corrisponde – nello stesso 
momento e sotto lo stesso aspetto – la sua negazione -A, allora abbiamo sem-
plicemente una contraddizione che non può essere trascesa. Secondo Hegel, 
quando a una tesi A corrisponde la sua negazione -A, entrambe le proposizioni 
possono comunque essere incluse – abolite (di solito usa il verbo aufheben in 
questo contesto), nella loro sintesi, la proposizione B. Naturalmente, in relazio-
ne a questa proposizione B, probabilmente prima o poi apparirà una certa sua 
negazione -B, che sarà abolita nella proposizione C che comprende entrambe 
le tesi. In questo modo possiamo ascendere a una certa proposizione Z o Ω, 
che sarà un sapere assoluto – un sapere assolutamente vero, che comprende in 
sé tutte le contraddizioni esistenti. 

Per dare un esempio di questo processo in cui le contraddizioni vengono 
abolite, possiamo considerare alcune conversazioni in cui iniziamo come rap-
presentanti di opinioni contrastanti e alla fine arriviamo a una posizione che, 
rispetto al punto di partenza, comprende ciò che è vero in entrambe le posizioni 
iniziali. Notiamo allo stesso tempo che in questo tipo di processo passiamo dalla 



101La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

molteplicità (delle nostre opinioni) all’unità, e inoltre – se ricordiamo l’intero 
processo che deve terminare al punto Z o Ω – da ciò che è parziale, e quindi 
relativo e finito, a ciò che è intero, e quindi a ciò che è assoluto e infinito.

Consideriamo l’ultima proposizione: la dialettica nell’edizione di Hegel era 
una proposta di nuova soluzione ai problemi della filosofia che affliggevano 
i pensatori di tutti i tempi – il rapporto tra unità e molteplicità, la relazione 
tra l’Assoluto e il relativo. Non sorprende, quindi, che la descrizione presentata 
del movimento dialettico sia diventata il principale strumento sistematico ap-
plicato da Hegel per illuminare e interpretare tutti i più importanti problemi 
e campi della filosofia.

Ciò che ho presentato, tuttavia, non è ancora il cuore della questione. 
Infatti, ciò che sta veramente sullo sfondo della dialettica di Hegel, come sua 
base ultima e giustificazione più importante, è la descrizione della vita dello 
Spirito assoluto. In larga misura, è proprio per questo motivo che l’argomento 
è sembrato e si è rivelato così incredibilmente attraente e stimolante. 

Come immagina Hegel la vita dello Spirito assoluto?
Secondo Hegel, all’interno del soggetto assoluto, che egli chiama Spirito 

assoluto, esiste un processo interiore che consiste in due elementi: l’auto-diffe-
renziazione e l’auto-identificazione. Si può riassumere come segue 26. Un essere 
che non ha determinazione è il nulla. Ma ogni determinazione è possibile solo 
attraverso la differenza. Perciò, per poter parlare di essere, deve esserci una dif-
ferenza – la differenza tra la determinatezza dello Spirito e il suo “dove”, che 
senza questa determinatezza sarebbe il non-essere. Per dirla in modo leggermente 

26	 Il primo abbozzo su questo argomento è stato pubblicato nel 1807: Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel, Phänomenologie des Geistes (Leipzig: Dürr’schen Buchhandlung, 1907), 481–506. 
Il filosofo ha presentato uno studio più approfondito e sviluppato su questo argomento 
20 anni dopo in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der 
Religion (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986). Sull’aspetto trinitario del pensiero di Hegel 
si veda: Gisbert Greshake, Der dreieine Gott: Eine trinitarische Theologie, 3rd ed. (Freiburg 
im Breisgau: Herder, 1997), 136–41; Ludger Oeing-Hanhoff, “Hegels Trinitätslehre: Zur 
Aufgabe ihrer Kritik und Rezeption,” Theologie und Philosophie 52, no. 3 (1977): 378–407; 
Jörg Splett, Die Trinitätslehre G.W.F. Hegels, Symposion 20 (Freiburg im Breisgau: Karl 
Alber, 1965); Thomas Joseph White, The Trinity: On the Nature and Mystery of the One 
God, Thomistic Ressourcement Series 19 (Washington, DC: The Catholic University of 
America Press, 2021), 547–59. Tra gli importanti progetti teologici degli ultimi decenni 
sviluppati con riferimento a Hegel figurano: Piero Coda, Dalla Trinità: L’avvento di Dio 
tra storia e profezia, Per-corsi di Sophia 1 (Roma: Città Nuova, 2011); Bruno Forte, Trinità 
come storia: Saggio sul Dio cristiano (Milano: Edizioni Paoline, 1985); Eberhard Jüngel, 
Gott als Geheimnis der Welt: Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten im Streit 
zwischen Theismus und Atheismus (Tübingen: Mohr Siebeck, 1992). 



102 Michał Paluch

diverso: lo Spirito assoluto deve diventare un oggetto per se stesso. Questo 
è l’auto-differenziazione dello Spirito assoluto.

Ma non dimentichiamo che lo Spirito assoluto è un’unità: la differenza 
appena menzionata – tra il “da dove” indefinito e l’espressione definita dello 
Spirito – deve quindi essere trascesa. È nel trascendere la differenza che emerge 
dall’auto-differenziazione che consiste l’autoidentificazione dello Spirito. Questo 
processo specifico di uscita e ritorno (exitus – reditus) è completato dall’amore.

Il processo descritto può essere riassunto in modo ancora più sintetico: lo 
Spirito ha bisogno della differenza per diventare un essere, ma questa differenza 
deve essere trascesa per rimanere uno Spirito. L’auto-differenziazione e l’auto-i-
dentificazione sono quindi solo due momenti reciprocamente condizionanti 
della vita interiore dello Spirito.

Naturalmente, intuiamo senza difficoltà perché il processo che Hegel propone 
abbia due momenti correlati. Essi corrispondono infatti alle due processioni in 
Dio descritte per secoli dalla teologia cristiana. La prima di queste – la processio-
ne del Verbo eterno – è, in fondo, legata all’espressione, alla determinatezza. La 
seconda, la processione dello Spirito Santo, è legata all’amore e conduce all’unità.

Tuttavia il passo più audace e notevole di Hegel, che ha provocato un terre-
moto sia in filosofia che in teologia, è ancora davanti a noi. Si tratta dell’acco-
stamento o meglio dell’identificazione del processo che descrive la vita interiore 
dello Spirito assoluto con la storia umana. Infatti, secondo Hegel, il processo 
interiore che si svolge “dentro” lo Spirito assoluto si svolge anche nella storia 
del mondo o attraverso di essa. Lo Spirito si esprime nella storia per elevarsi al 
di sopra della differenza tra il mondo e sé stesso attraverso l’amore.

Con questa interpretazione sembrava che la filosofia avesse guadagnato una 
prospettiva di pensiero che avrebbe permesso finalmente di mettere in relazione 
più convincente Dio e il mondo, la speculazione astratta e la storia (intesa come 
la conoscenza dei fatti). 

Un unico triplice schema interpretativo per la coscienza umana, la vita di Dio 
e la storia, non poteva anche non interessare i teologi cristiani, compresi quelli 
cattolici. Perché? Le ragioni sono molte. Proviamo a ricordare quelle decisive.

1. Innanzitutto, notiamo che l’interpretazione di Hegel era essenzialmente 
trinitaria. Lo schema di pensiero dialettico da lui proposto era né più né meno 
che un tentativo di trarre conclusioni dalla descrizione della vita interiore dello 
Spirito assoluto. Ciò significava che esisteva un modello metafisico trinitario che 
permetteva di interpretare l’intera realtà (ricordiamo che Hegel cercò di passare 
in rassegna tutti i grandi campi della filosofia per mostrare come la dialettica 
permettesse di sintetizzarli). A questo proposito, Hans Küng scriveva già negli 
anni ‘70 che la proposta di Hegel era una sorta di miracolo intellettuale accaduto 



103La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

al cristianesimo 27. Qui, nella modernità critica nei confronti del cristianesimo, 
è apparso un pensatore con un enorme campo di riflessione e un’influenza 
straordinaria, che ha creato un quadro essenzialmente trinitario per la filosofia 
e la teologia. Secondo Küng, il cristianesimo non deve trascurare e ignorare una 
tale opportunità; per questo motivo scrisse che in teologia non c’era possibile 
un ritorno prima di Hegel (kein Zurück hinter Hegel) 28.

2. Sembrava anche che l’interpretazione di Hegel permettesse di “recuperare” 
la storia per la teologia. Cioè, dare un’interpretazione della storia tale che la 
storia cessasse di essere qualcosa di aggiunto, esistente, come sembrava essere 
nelle interpretazioni precedenti, accanto a Dio, e diventasse parte della sua vita 
interiore. Sembrava che grazie a Hegel fosse finalmente possibile arrivare a una 
riflessione teologica che corrispondesse al termine biblico “Emmanuele”: Dio 
cessava di essere un Dio lontano e diventava “Dio con noi”.

3. L’interpretazione hegeliana della Trinità ha permesso di pensare all’Incar-
nazione in modo tale che l’accento – in linea con la sensibilità luterana – cadesse 
sulla croce: l’“autodeterminazione” finale di Dio compiuta sulla croce si è rivelata 
un punto di svolta nel processo di auto-differenziazione e auto-identificazione 
dello Spirito assoluto. Un simile quadro sistematico di lettura della fede cristiana 
si rivelò molto auspicabile e attraente nel XX secolo, soprattutto nel mondo 
dell’esegesi protestante. Perché? Permetteva, durante le tempestose discussioni 
sulla demitologizzazione del cristianesimo suscitate da Rudolf Bultmann, di 
prendere le distanze dal problema della storicità della risurrezione. Secondo il 
modello hegeliano di riflessione su Cristo, nulla impedisce di interpretare la 
risurrezione in modo puramente spirituale, poiché l’accento, il punto di svolta 
nello sviluppo dello Spirito assoluto, cade sulla croce.

Sembra però che, nonostante tutte queste caratteristiche che a molti teologi 
sono sembrate importanti vantaggi della proposta hegeliana, sia stato e sia tut-
tora difficile assumerla come quadro filosofico per costruire un’interpretazione 
cristiana contemporanea. L’accostamento con la proposizione di Tommaso 
d’Aquino può aiutarci a capire perché.

27	 Cfr. Hans Küng, Menschwerdung Gottes: Eine Einführung in Hegels theologisches Denken 
als Prolegomena zu einer künftigen Christologie (Freiburg im Breisgau: Herder, 1970), 346. 
A proposito, c’è un’altra possibile interpretazione cristiana della dialettica hegeliana: se ci 
si aggrappa alla vita la si perde, se la si perde la si guadagna. Se si insiste su un concetto, lo 
si perde, se si lascia andare il concetto afferrato, si arriva a una comprensione più profonda. 
Küng, 373–81. Una introduzione popolare – il BBC podcast di Melvyn Bragg, “Hegel’s 
Philosophy of History,” Radio Broadcast, BBC Radio 4 – In Our Time, May 26, 2022, 
52 minutes, https://www.bbc.co.uk/programmes/m0017k8w.

28	 Küng, Menschwerdung Gottes, 296, 562, 578.

https://www.bbc.co.uk/programmes/m0017k8w


104 Michał Paluch

L’Aquinate contro Hegel: alcune differenze 
fondamentali

La formulazione della triplice via dall’Aquinate e l’idea di ascesa dialettica 
di Hegel sembrano avere una fonte comune. È il punto di partenza platonico 
o piuttosto neoplatonico. Del resto, non è un caso che l’importanza dello sche-
ma exitus – reditus sia stata sottolineata nel corso dei secoli per comprendere 
la struttura dell’architettura delle opere dell’Aquinate, e che Hegel sia stato 
talvolta definito uno degli ultimi grandi neoplatonici della cultura occidentale. 
Va inoltre sottolineato che, nel caso di entrambi gli autori, si tratta di un per-
corso intrapreso con l’intenzione di sfruttare appieno le possibilità della nostra 
ragione. Entrambi sono talvolta indicati come rappresentanti del razionalismo 
in filosofia, anche se naturalmente questa descrizione non significa la stessa 
cosa per ciascuno di loro (lo vedremo nel punto 3). 

In ogni caso, mentre la formula esterna dei ragionamenti può sembrare 
simile, il loro contenuto ci porta in direzioni molto diverse.

1. Trascendenza di Dio. La differenza più importante riguarda il rapporto 
tra Dio e il mondo creato. La triplex via interpretata da Tommaso d’Aquino 
è formulata in modo da non dimenticare nemmeno per un attimo che Dio è una 
causa prima radicalmente trascendente, non riducibile in alcun modo al livello 
dei suoi effetti. Come è noto, il suo modo di pensare la relazione tra Creatore 
e creatura troverà una espressione famosa nella sua dottrina della relazione 
asimmetrica che doveva articolare che Dio è assolutamente esterno all’insieme 
delle creature. Secondo la proposta di Hegel, lo Spirito assoluto si realizza, 
cioè prende coscienza di sé, nella storia: ha bisogno del mondo per diventare 
pienamente Dio. Parlare di trascendenza e immanenza perde di significato, Dio 
cessa di essere trascendente, almeno in senso classico.

Vale la pena di rendersi conto che l’abbandono della trascendenza in senso 
forte (Dio radicalmente diverso dal mondo che ha creato) non è in armonia 
con l’insegnamento dei concili della Chiesa indivisa del primo millennio. 
È interessante notare che H. Küng, entusiasta dell’apertura del cristianesimo 
all’hegelianesimo, notava chiaramente tutto questo; egli sosteneva, tuttavia, che 
era tempo di porre fine a una teologia che aveva un piede nell’antichità e l’altro 
nella modernità e che era necessario mettere entrambi i piedi nella modernità, 
riformulando e rivedendo l’insegnamento dei concili dell’antichità. Da autore 
intelligente, ha sostenuto che, sebbene ciò comporti un revisionismo teologico, 
la riforma dell’insegnamento della Chiesa sulla trascendenza dovrebbe essere 
fatta... in nome della tradizione cristiana, che così potrebbe essere meglio 



105La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

compresa ed espressa 29. In altre parole, dovremmo abbandonare la tradizione 
dei concili per il bene di questa tradizione: questa è l’argomentazione hegeliana 
per l’hegelianesimo.

2. L’approccio alla storia. Sembrava che l’interpretazione dialettica di Hegel 
avesse scoperto la storia e le avesse conferito una dignità straordinaria, grazie al 
fatto di averla resa parte della vita interiore dello Spirito assoluto. Si scoprì, però, 
che l’identificazione della vita interiore dello Spirito assoluto con la storia aveva 
un prezzo molto alto. Ci troviamo infatti di fronte alla seguente alternativa:
–	 o la vita interiore dello Spirito assoluto è un processo necessario e, di con-

seguenza, i processi storici diventano parte di un tutto necessario (e questa 
sembra la direzione presa da Hegel nella sua sintesi); allora la storia viene 
epurata dalla libertà e l’Incarnazione cessa di essere una libera iniziativa di 
Dio, ma diventa parte del processo necessario per arrivare all’autocoscienza 
dello Spirito assoluto; 

–	 oppure (in questa direzione andranno alcuni teologi ispirati da Hegel 30) 
cerchiamo di mostrare che la storia non è soggetta alla necessità; allora, 
nella misura in cui manteniamo ancora la tesi dell’identificazione della vita 
interiore dello Spirito assoluto con la storia, troveremo che lo Spirito assoluto 
nella sua auto-differenziazione e auto-identificazione crea la sua natura sulla 
base di una libera decisione.

Entrambe le interpretazioni sono inaccettabili alla luce della teologia classica 
ispirata ai Concili universali del primo millennio che san Tommaso ha arti-
colato in modo eccellente. In questa prospettiva, le azioni divine nella storia 
della salvezza non sono dettate dalla necessità (Dio non ha bisogno del mondo 
per essere se stesso, crea il mondo e lo porta a compimento nella libertà), e Dio 
è il Dio trino non per sua decisione, per quanto libera, ma “naturalmente”, 
semplicemente per il fatto di essere se stesso. Contrariamente alle frequenti 
e ingiuste accuse, tale prospettiva non sottovaluta il ruolo della storia della 
salvezza. Lo status contingente – libero – della storia della salvezza è la base 
per ammirare il provvidenziale piano divino di salvezza liberamente realizzato 
(cfr. l’argomentazione ex convenientia) 31.

3. Olismo. Molto meno riconosciuto, ma comunque discutibile, sembra essere 
il problema dell’interpretazione olistica. È sempre entusiasmante abbracciare 
29	 Cfr. Küng, 539. 
30	 Una preziosa panoramica delle posizioni dei teologi ispirati da Hegel si trova in: Küng, 

647–70. 
31	 Una presentazione di base dell’argomento ex convenientia: Michał Paluch, “Czy Doktor 

anielski nie doceniał Chrystusa?,” Teologia w Polsce 3, no. 1 (2009): 97–109.



106 Michał Paluch

l’intera realtà con una soluzione razionale. Sembra di possedere la chiave che 
ci permette di rispondere a tutte le domande, di abbracciare l’intera realtà con 
la nostra riflessione. Purtroppo, l’olismo è un altro nome per indicare la tenta-
zione gnostica. A tal proposito, Hegel considerava la sua filosofia come un passo 
avanti rispetto al cristianesimo, come l’espressione della riconciliazione finale 
tra l’Illuminismo e il Cristianesimo. Questa riconciliazione dovrebbe avvenire 
secondo la logica dell’ascesa dialettica, cioè dopo la tesi cristiana e l’antitesi 
illuminista, si dovrebbe arrivare alla sintesi hegeliana come soluzione a un 
livello superiore che integra in modo riconciliante le due posizioni precedenti.

L’approccio cristiano cattolico ortodosso articolato da san Tommaso insisterà 
sempre con umiltà sul fatto che la sintesi finale non è da noi raggiungibile in 
questa vita. In altre parole, “da questo lato”, resteremo per sempre nella fase 
di articolazione attenta di tutte e tre le fasi della triplice via, senza l’ambizione di 
dissolverle in un’unica visione finale dell’insieme. Inoltre, dobbiamo riconoscere 
che alcune verità – e mi riferisco ovviamente a quelle più straordinarie e intime 
riguardanti Dio, come la Trinità – non sono accessibili alla ragione e possono 
essere aperte a noi solo attraverso la magnanimità divina. Non saranno mai il 
risultato di una mera conoscenza razionale, ma anche di adorazione, amore 
e fede. Né possiamo aspettarci che in questa vita, da “questa parte”, saremo 
in grado di abbracciare in modo soddisfacente con la nostra “presa” cognitiva 
(Begriff ) l’intera realtà. Alcuni problemi – come per esempio quello dell’un-
de malum (da dove viene il male) – devono rimanere aperti, non chiusi. Ciò 
è dovuto anche al fatto che la nostra cognizione è soggetta ai limiti del tempo 
e non abbiamo ancora raggiunto la nostra destinazione finale. L’olismo cerca 
impazientemente di rispondere a domande che dovrebbero piuttosto rimanere 
aperte. Una buona teologia non dovrebbe avere paura della risposta: “non lo 
sappiamo”. Il razionalismo di Tommaso d’Aquino è di questo tipo. 

Conclusioni

Le analisi presentate in questo testo sono solo una prima – e piuttosto somma-
ria – bozza di un argomento che richiederebbe sicuramente uno studio molto 
più sistematico e approfondito. Il confronto tra due autori, le cui opere sono 
separate da più di mezzo millennio di storia dello sviluppo del pensiero umano, 
richiede sempre un ampio contesto. In questo abbozzo ciò è stato possibile in 
misura piuttosto limitata.

In attesa di studi più approfonditi, vale comunque la pena sottolineare l’im-
portanza della questione sollevata. Il tema della triplex via è profondamente 



107La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

radicato nella riflessione filosofica e nella tradizione teologica. Le sue origini 
possono essere ricercate nell’opera di Platone, anche se è stata la corrente di 
pensiero medio-platonica (Albino di Smirne) a dare forma unitaria a questa idea 
di raggiungere la conoscenza su Dio. Seguendo le ispirazioni bibliche e cercan-
do una descrizione adeguata dell’esperienza mistica, Pseudo-Dionigi ha dato 
alla triplex via la sua forma “canonica” – per le successive riflessioni intraprese 
all’interno della teologia cristiana. San Tommaso d’Aquino sistematizzò la 
riflessione su questo modo di raggiungere Dio, rendendola un elemento strut-
turale e fondamentale della riflessione teologica, che oggi chiamiamo teologia 
naturale. Hegel, partendo da un punto di vista completamente diverso, idea-
listico, ha fatto di questa figura di pensiero il nucleo della sua interpretazione 
dell’intera realtà, aprendo così la strada allo sfruttamento della triplex via come 
importante risorsa della teologia trinitaria.

Nonostante la somiglianza strutturale ed esteriore, il modo in cui san 
Tommaso ed Hegel articolano la triplice via è fondamentalmente diverso. La 
sintesi presentata nel testo sopra riportato – certamente incompleta – delle dif-
ferenze tra le proposte dei due pensatori evidenzia divergenze molto profonde 
nella comprensione di tre ambiti fondamentali dell’interpretazione teologica: 
la trascendenza di Dio, l’approccio alla storia e la comprensione delle nostre 
possibilità di giungere alla visione (in/completa) della conoscenza divina sulla 
realtà. Mentre il modo di pensare di Tommaso permette di far emergere la 
trascendenza, intesa in senso forte, di un Dio increato, il carattere contingente 
dell’intera opera della creazione e la natura parziale (ergo apofatica) della nostra 
conoscenza di Dio, tanto l’interpretazione di Hegel si allontana dall’interpre-
tazione classica – concepita alla luce dei concili del primo millennio – della 
trascendenza di Dio, abolisce la casualità degli eventi della storia della salvezza 
e dà l’illusione gnostica di raggiungere non solo la conoscenza su Dio, ma ad-
dirittura la conoscenza di Dio stesso.

Le differenze segnalate nelle interpretazioni filosofico-teologiche qui discusse 
non sono ovviamente nuove. Sono regolarmente ricordate – in particolare dai 
tomisti – da quasi due secoli. A volte, tuttavia, passano così tanto in secondo 
piano nelle discussioni specifiche da scomparire dal campo visivo dei teologi. 
In occasione dell’800° anniversario della nascita di Tommaso d’Aquino, vale 
quindi la pena ricordare che le visioni presentate stabiliscono due punti di 
partenza e contesti molto diversi per lo sviluppo e la pratica della teologia. La 
conoscenza delle loro diverse dinamiche e implicazioni deve essere uno degli 
elementi più importanti di un cantiere teologico contemporaneo.



108 Michał Paluch

Bibliografia

Bragg, Melvyn. “Hegel’s Philosophy of History.” Radio Broadcast. BBC Radio 4 – In Our 
Time, May 26, 2022. 52 minutes, https://www.bbc.co.uk/programmes/m0017k8w.

Brito, Emilio. Dieu et l’être d’après Thomas d’Aquin et Hegel. Théologiques. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1991.

Coda, Piero. Dalla Trinità: L’avvento di Dio tra storia e profezia. Per-corsi di Sophia 1. Roma: 
Città Nuova, 2011.

Cooper, John W. Panentheism: The Other God of the Philosophers: From Plato to the Present. 
Nottingham: Apollos, 2007.

Dionigi Areopagita. Tutte le opere. Edited by Piero Scazzoso and Enzo Bellini. Milano: 
Bompiani, 2009.

Forte, Bruno. Trinità come storia: Saggio sul Dio cristiano. Milano: Edizioni Paoline, 1985.
Greshake, Gisbert. Der dreieine Gott: Eine trinitarische Theologie. 3rd ed. Freiburg im Breisgau: 

Herder, 1997.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Phänomenologie des Geistes. Leipzig: Dürr’schen Buch-

handlung, 1907.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Vorlesungen über die Philosophie der Religion. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp, 1986.
Jüngel, Eberhard. Gott als Geheimnis der Welt: Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten 

im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tübingen: Mohr Siebeck, 1992.
Küng, Hans. Menschwerdung Gottes: Eine Einführung in Hegels theologisches Denken als 

Prolegomena zu einer künftigen Christologie. Freiburg im Breisgau: Herder, 1970.
Lakebrink, Bernhard. Perfectio omnium perfectionum: Studien zur Seinskonzeption bei Thomas 

von Aquin und Hegel. Studi Tomistici 24. Città del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 
1984.

Oeing-Hanhoff, Ludger. “Hegels Trinitätslehre: Zur Aufgabe ihrer Kritik und Rezeption.” 
Theologie und Philosophie 52, no. 3 (1977): 378–407.

Paluch, Michał. “Czy Doktor anielski nie doceniał Chrystusa?” Teologia w Polsce 3, no. 1 
(2009): 97–109.

Paluch, Michał. “Prawda objawiona? Propozycja podejścia zawarta w konstytucji Dei Verbum.” 
Karto-Teka Gdańska, no. 1(12) (2023): 6–26. https://doi.org/10. 26881/kg.2023.1.01.

Paluch, Michał. “Pseudo-Dionysius and Thomas Aquinas: Two Languages, the Same Purpose.” 
Syn/thesis, no. O (2013): 145–55.

Rocca, Gregory P. Speaking the Incomprehensible God: Thomas Aquinas on the Interplay of Pos-
itive and Negative Theology. Washington, DC: Catholic University of America Press, 2004.

Scruton, Roger. From Descartes to Wittgenstein: A Short History of Modern Philosophy. New 
York: Harper&Row, 1981.

Splett, Jörg. Die Trinitätslehre G.W.F. Hegels. Symposion 20. Freiburg im Breisgau: Karl 
Alber, 1965.

Tommaso d’Aquino. Lettera ai Romani. Vol. 1 of Commento al Corpus Paulinum (Expositio 
et lectura super epistolas Pauli Apostoli), translated by Battista Mondin. Bologna: Edizioni 
Studio Domenicano, 2005.

Tommaso d’Aquino. La Somma Teologica: Prima Parte. Translated by Frati Domenicani. 
Bologna: Edizioni Studio Domenicano, 2014.

https://www.bbc.co.uk/programmes/m0017k8w
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01


109La triplex via: un incontro tra l’Aquinate e Hegel?

Torrell, Jean-Pierre. Saint Thomas d’Aquin: Maître spirituel: Initiation. 2nd ed. Paris: Cerf, 2017.
Velde, Rudi te. Aquinas on God: The ‘Divine Science’ of the Summa Theologiae. Aldershote: 

Ashgate, 2006.
Ward, Keith. God and the Philosophers. Minneapolis, MN: Fortress Press, 2009.
Ward, Keith. “Whatever Happened to Hegel.” In God and the Philosophers, 89–101. Minne-

apolis, MN: Fortress Press, 2009.
White, Thomas Joseph. The Trinity: On the Nature and Mystery of the One God. Thomistic 

Ressourcement Series 19. Washington, DC: The Catholic University of America Press, 2021.

Michał Paluch OP (Dr. Hab.) – Dominican friar, lecturer in theology at the Pontifical 
University of Saint Thomas Aquinas (Angelicum) in Rome. He completed his doctoral studies 
in dogmatic theology in Freiburg (2001). He obtained his post-doctoral degree (habilitation) 
in philosophy at the Institute of Philosophy and Sociology of the Polish Academy of Sciences 
in Warsaw (2013). He served as director of the Thomistic Institute in Warsaw (2002–2010), 
rector of the Dominican College of Philosophy and Theology in Krakow (2010–2013) and 
rector of the Pontifical University Angelicum in Rome (2017–2021). His publications include: 
“La profondeur de l’amour divin”. Evolution de la doctrine de la prédestination dans l’œuvre de 
Thomas d’Aquin (Paris 2004); “Traktat o zbawieniu” [Treatise on Salvation], in Dogmatyka, 
vol. 3 (Warszawa 2006), 243–502; Dlaczego Tomasz [Why Thomas] (Warszawa 2012).


	133
	73
	_Hlk198984689
	_Hlk109420038
	_Hlk23001973
	_Hlk166504914
	_Hlk203550302
	_Hlk205826359
	_Hlk205803120
	_Hlk205822749
	_Hlk205826290
	_Hlk208599007
	_Hlk205805103
	_Hlk205804290
	_Hlk205804782
	_Hlk208654696
	gjdgxs
	30j0zll
	1fob9te
	2et92p0
	3znysh7
	tyjcwt
	_Hlk206528342
	_Hlk206528982
	_Hlk206529074
	_Hlk206529113
	_Hlk207260202
	_Hlk206529139
	_Hlk206099212
	_Hlk206098874
	_Hlk207260267
	_Hlk207260314
	_Hlk206152246
	_Hlk207260349
	_Hlk207260372
	_Hlk207260387
	_Hlk207260399
	_Hlk207174196
	_Hlk206094331
	_Hlk206154690
	_Hlk206154340
	_Hlk207260432
	_Hlk202113688
	_Hlk210747680
	_Hlk210996350
	_Hlk211256904
	_Hlk212800087
	_Hlk211260296
	_Hlk211000721
	_Hlk210995950
	_Hlk211003231
	_Hlk210996009
	_Hlk210996087
	_Hlk211075164
	_Hlk210996140
	_Hlk211003829
	_Hlk211076513
	_Hlk210996203
	_Hlk211004206
	_Hlk210996272
	corr
	hic
	bibl
	_Hlk198924871
	_Hlk215554284
	_Hlk215554362
	_Hlk215554469
	_Hlk204937348
	_Hlk208050475
	_Hlk207797441
	_Hlk212014053
	_Hlk212014065
	_Hlk212014078
	_Hlk208910961
	_Hlk46303066
	_Hlk212014090
	_Hlk208842985
	_Hlk208912504
	_Hlk209093413
	_Hlk189833318
	_Hlk213317639
	_Hlk184657924
	_Hlk212808707
	_Hlk189833262
	_Hlk212810402
	_Hlk189833304
	_Hlk189832604
	_Hlk189644639
	_Hlk189833287
	_Hlk189650423
	_Hlk189832502
	_Hlk212812173
	_Hlk189833232
	_Hlk186201834
	_Hlk186542606
	_Hlk186541555
	_Hlk216409810
	top
	_Hlk216383910
	_Hlk216514984
	_Hlk216517720
	_Hlk87468212

