Wroctawski Przeglad Teologiczny

Bo | Wyoziat 33 (2025) 2, 89-109 WROCLAWSKI
TEOLOGICZNY wroctaw Theological Review x ’?Egﬁgg}gzw

DOI: 10.52097/wpt.9789

Michat Paluch

Pontifical University of St. Thomas Aguinas, Rome, Italy
paluch@pust.it
ORCID: 0000-0003-2701-0674

La triplex via: un incontro tra '’Aquinate e Hegel?

The triplex via: An Encounter Between Aquinas and Hegel?
Triplex via — spotkanie miedzy Akwinatg a Heglem?

ABSTRACT: This article aims to draw attention to the need to compare the proposals
of Thomas Aquinas and Georg Wilhelm Friedrich Hegel regarding their projects on
attaining knowledge of God. These projects have a striking structural similarity, both
being various editions of the #riplex via presented by theologians over the centuries,
which is divided into a positive way (via affirmativa), a negative way (via negativa), and
away of eminence (via eminentiae). The presentation of the origins of the threefold
way in Greek thought and in the Bible is followed by a brief presentation of Thomas’s
approach and Hegel’s philosophical project. The outline of the two proposals makes it
possible to compare them at the end of the text and to offer their theological evaluation.
They differ substantially in their understanding of God’s transcendence, approach
to history, and interpretation of the status of knowledge of God. Awareness of the
consequences of adopting different perspectives on the interpretation of the triplex via
must become the foundation of the contemporary theologian’s work. Today, there are
many interpretations that implicitly—without extensive discussion—presuppose one
approach or the other, and each of them is fundamental to the interpretation applied
in theological methodology of the truth about God, His relationship with the created
world, and the status of theological statements.

KEYWORDS: Aquinas, Hegel, zriplex via, theological methodology, knowledge of God

ABSTRAKT: Celem niniejszego artykutu jest zwrécenie uwagi na potrzebe poréw-
nania propozycji Tomasza z Akwinu i Georga Wilhelma Friedricha Hegla co do ich
projektéw dotyczacych poznania Boga. Projekty te wykazujg uderzajace podobienstwo
strukturalne, poniewaz oba s3 réznymi wersjami potrdjnej drogi (¢riplex via) przedsta-
wianej przez teologdéw na przestrzeni wiekéw, ktéra dzieli sig na droge pozytywna (via
affirmativa), drogg negatywna (via negativa) i droge uwznio$lajaca (via eminentiae).
Po przedstawieniu Zrddet potrdjnej drogi w mysli greckiej i Biblii nast¢puje krétka
prezentacja podejécia Akwinaty i filozoficznego projektu Hegla. Zarys obu propo-
zycji umozliwi nastgpnie ich poréwnanie i zaproponowanie ich teologicznej oceny.

Creative Commons BY-SA 4.0 © Papieski Wydziat Teologiczny we Wroctawiu
BY SA


mailto:paluch@pust.it

90 Michat Paluch

Réznig si¢ one zasadniczo w rozumieniu transcendencji Boga, podejsciu do historii
oraz interpretacji statusu poznania Boga. Swiadomos¢ konsekwencji przyjecia réznych
perspektyw interpretacji #riplex via musi stanowié podstawe pracy wspdtczesnego
teologa. Istnieje obecnie wiele interpretacji, ktdre w sposéb milczacy — bez szerokiego
oméwienia — zaktadaja jedno lub drugie podejécie, a kazde z nich ma fundamentalne
znaczenie dla interpretacji prawdy o Bogu, relacji Boga do $wiata stworzonego oraz
statusu twierdzen teologicznych — stosowanej w teologii metodologii.

Stowa KLUCZOWE: Tomasz z Akwinu, Hegel, triplex via, metodologia teologiczna,
poznanie Boga

Introduzione

I_ a via triplice (¢7iplex via) ¢ un tentativo di descrivere sinteticamente come
avvicinarsi a Dio. E stata affinata nella tradizione cristiana come tentativo
di articolare adeguatamente I’insegnamento delle Scritture; gli scritti dei filosofi
greci hanno peraltro fortemente contribuito al suo sviluppo.

E interessante notare che la sua formulazione finale sembra essere molto
simile nel pensiero di Tommaso d’Aquino e nella filosofia di Hegel. Infatti,
mentre |’Aquinate parla di un percorso positivo (via affirmativa) che deve essere
accompagnato da un percorso negativo (via negativa) ¢ infine deve essere con-
cluso da un percorso di eminenza (via eminentiae), la formula principale della
dialettica del pensatore tedesco ¢ spesso resa come tesi (e quindi affermazione
positiva) — antitesi (confutazione negativa dell’affermazione presentata) — sintesi
(conclusione che tiene conto di cio che ¢ vero in entrambe le posizioni). Sebbene
un tale riassunto della dialettica non sia opera dello stesso Hegel, ma di uno dei
suoi discepoli, fu rapidamente adottato come descrizione adeguata del percorso
di ascesa allo Spirito assoluto proposto dal filosofo berlinese.

Questa somiglianz\a ¢ del tutto casuale? Qual ¢ la differenza tra i due progetti
filosofici e teologici? E possibile trovare qualcosa in comune tra loro? Quale dei
due ¢ pitr adatto a esprimere la teologia cristiana? Queste sono le domande che
vorrei affrontare in questo testo'.

Per quanto ne so, non esiste alcun tentativo sistematico e approfondito di confrontare
la triplex via di San Tommaso e quella di Hegel. II presente testo ¢ solo un tentativo di
segnalare in modo sintetico la necessita di affrontare questo argomento nella ricerca. Tale
ricerca richiede certamente la presentazione di un contesto molto piltt ampio e la proposta
di una metodologia piti precisa di quella che sono stato in grado di proporre per questo
testo. Sul confronto tra San Tommaso e Hegel, cfr. ad esempio: Emilio Brito, Dieu et [étre
d aprés Thomas d Aquin et Hegel, Théologiques (Paris: Presses Universitaires de France,
1991); Bernhard Lakebrink, Perfectio omnium perfectionum: Studien zur Seinskonzeption



La triplex via: un incontro tra l'Aquinate e Hegel? 91

La mia presentazione sara composta da quattro parti. In primo luogo, cercherd
di presentare brevemente le origini della #riplex via, poi presenterd a turno I’in-
terpretazione dell’Aquinate e di Hegel, infine tornero alle segnalate domande.
Auspico che questo piano di presentazione permetta di formarci un’opinione
sulle possibili convergenze tra la riflessione dell’Aquinate e quella di Hegel.

Genesi della triplex via

I primo autore a proporre la triplice via a Dio fu Albino di Smirne, filosofo
platonico vissuto nel II secolo dopo Cristo e maestro del famoso medico antico
Galeno®. E interessante notare che egli trasse ispirazione da diversi filoni della
tradizione filosofica greca. Nel formulare i principi del percorso negativo, l'aphai-
resis, con cui inizio, fece riferimento alla geometria euclidea; per quest’ultima,
un punto ¢ qualcosa di indivisibile e senza dimensioni. Pertanto, come si giunge
aun punto astraendo dalle sue tre dimensioni, cosi si arriva a Dio spogliandolo
dei communi predicati sensoriali, uno per uno. Il secondo passaggio della sua
descrizione, la via positiva dellznalogia, ha trovato ispirazione nella Repubblica
di Platone®; all’interno del dialogo ¢’¢ un passo che accosta Dio al sole: come il
sole ¢ causa di comprensione per la vista, cosi Dio ¢ causa di comprensione per
la mente. Infine, 'ultimo passo dell’hyperoché ha il suo punto di partenza nel
Simposio di Platone®, dove troviamo una descrizione, dai toni mistici, dell’ascesa
nell’ordine del piacere della bellezza: dalla bellezza alla mente, attraverso la
bellezza all’anima fino alla bellezza nella vita morale e nella legge.

Poco pit tardi, sia Celso (seconda meta del II secolo) che Massimo di Tiro
(retore e filosofo medioplatonico, vissuto anche lui nella seconda meta del II
secolo dopo Cristo) riprenderanno questo schema trasformandolo leggermente.
In seguito troviamo una descrizione dei tre passi anche in due frammenti di
scritti di Plotino, ciascuno in un ordine leggermente diverso’.

bei Thomas von Aquin und Hegel, Studi Tomistici 2.4 (Citta del Vaticano: Libreria Editrice
Vaticana, 1984).

In questa parte mi ispiro liberamente della presentazione dello svillupo della triplice via in:
Gregory P. Rocca, Speaking the Incomprebensible God: Thomas Aquinas on the Interplay of
Positive and Negative Theology (Washington, DC: Catholic University of America Press,
2004), 7-25.

Cfr. Platone, Reppublica, 6.508-509.

Cfr. Platone, Simposio, 210-212.

Cfr. Plotino, Enneads, 5.3.14; 6.7.36.



92 Michat Paluch

Un punto di partenza biblico

Le idee dei filosofi platonici non potevano non interessare i cristiani. Come
ricordiamo, la Scrittura ci parla di “vedere Dio”. Tuttavia, i testi non sono
affatto univoci. Alcuni sembrano indicare I’impossibilita di vedere Dio. 11 Si-
gnore risponde a Mose, che chiede di vedere la gloria del Signore: “Ma tu non
potrai vedere il mio volto, perché nessun uomo pud vedermi e restare vivo”
(Es 33,20). Anche il Nuovo Testamento sottolinea che la luce di Dio supera
ci6 che I'uomo puo raggiungere: “il Re dei re e Signore dei signori, il solo che
possiede I’immortalita e abita una luce inaccessibile: nessuno fra gli uomini lo
ha mai visto né puo vederlo” (1 Tm 6,15-16. Cfr. Gv 1,18; 1 Gv 4,12). D’altra
parte, perd, Gesu promette di vedere Dio come ricompensa per le persone dal
cuore puro: “Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio” (Mt s,8). Allo stesso
modo, san Paolo parla esplicitamente della nostra futura conoscenza di Dio:
“Adesso noi vediamo in modo confuso, come in uno specchio; allora invece
vedremo faccia a faccia. Adesso conosco in modo imperfetto, ma allora cono-
scerd perfettamente, come anch’io sono conosciuto” (1 Cor 13,12). Passi simili
si trovano in san Giovanni: “Carissimi, noi fin d’ora siamo figli di Dio, ma
cio che saremo non ¢ stato ancora rivelato. Sappiamo pero che quando egli si
sard manifestato, noi saremo simili a lui, perché lo vedremo cosi come egli ¢”
(1 Gv3,2. Cfr. Gv 14,213 Ap 22,3—4).

Potremmo riassumere tutto questo in due affermazioni: (1) la Scrittura ci
parla della visione diretta di Dio e ne sottolinea il potere trasformativo (ossia,
tale visione ci rende simili a Dio); (2) questa visione non annulla la trascendenza
di Dio, il quale rimane in definitiva incomprensibiles.

Il ruolo chiave dello Pseudo-Dionigi

Per il trasterimento dell’approccio tripartito dei platonici al cristianesimo,
Pseudo-Dionigi ¢ la sua Teologia mistica svolgeranno un ruolo fondamentale.
Si tratta di una tappa talmente cruciale nella formazione di questo approccio
che vale la pena di passare direttamente ai testi pitt importanti. Ecco il capitolo
II della Teologia mistica: “Come adorare colui che ¢ la causa di tutte le cose
e unirsi a lui”.

®  Cfr.Jean-Pierre Torrell, Saint Thomas dAquin: Maitre spirituel: Initiation, 2nd ed. (Paris:

Cerf, 2017), 46-s0. Rocca, Speaking the Incomprebensible God, 3s.



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 93

Noi preghiamo di trovarci in questa tenebra luminosissima e mediante la priva-
zione della vista e della conoscenza poter vedere e conoscere cid che sta oltre
la visione e la conoscenza con il fatto stesso di non vedere e di non conosce-
re — questa, infatti, & la maniera di vedere veramente e di conoscere — e lodare
soprasostanzialmente 'Essere soprasostanziale escludendo le caratteristiche
di tutti gli esseri; come fanno coloro che costruiscono una statua al naturale,
staccando tutto cid che si sovrappone alla pura visione della figura nascosta,
e mediante questo lavoro di eliminazione manifestano in sé e per sé la bellezza
occulta. Ma bisogna, io credo, celebrare le negazioni in maniera contraria alle
affermazioni. Infatti, noi facevamo quelle affermazioni cominciando dalle pid
alte e passando attraverso quelle di mezzo fino a giungere alle estreme. Ora,
invece, eliminiamo queste partendo dalle estreme e ascendendo fino alle piu
importanti, affinché scopertamente conosciamo quella ignoranza velata da tutte
le cose conosciute in tutti gli esseri e vediamo quella caligine soprasostanziale
nascosta da tutta la luce che brilla negli esseri’.

Cio che vale la pena sottolineare in relazione al concetto di Pseudo-Dionigi
puo essere raccolto nelle seguenti osservazioni’.

I.

Punto di arrivo: I’inconoscibilita razionale di Dio. Per Pseudo-Dionigi, Dio
¢ assolutamente inconoscibile in modo concettuale e razionale.

Primato della via mistica dell’unione sulla speculazione. Il cammino ne-
gativo nella sua versione pitt pura ¢ mistico e non concettuale — consiste
nell’ascesa nell’oscurita silenziosa di Dio. A causa della nostra debolezza,
pud assumere, in un contesto catafatico, la forma di negazioni simboliche
o concettuali. Nella sua realta pitt profonda, tuttavia, ¢ 'opposizione polare
alle affermazioni e alle negazioni razionali’.

Due tappe del cammino. Il cammino verso Dio proposto dallo Pseudo-Dio-
nigi ¢ essenzialmente un cammino in due fasi: negazione e affermazione,

Dionigi Areopagita, Tutte le opere, ed. Piero Scazzoso and Enzo Bellini (Milano: Bompiani,
2009), 607.

Cfr. Rocca, Speaking the Incomprehensible God, 2.4-25.

Un’altra interpretazione ¢ quella di Lossky, secondo il quale la via negativa non ¢ solo un
cammino verso |'unione mistica, ma anche una speculazione dogmatica sulla trascendenza
divina. Vanneste, invece, vede tre momenti che costituiscono un insieme: I’abbandono dei
termini affermativi e la logica delle negazioni successive (aphairesis), la non-cognizione
(agnosia) e 'unione finale (benosis) con Dio. Cfr. Rocca, 17. Altri autori ancora (ad esempio
Jones) indicano due teologie mistiche: una sarebbe I’ascensione mistica, laltra avrebbe
un livello di ascesa discorsivo. Rocca, 18-19. Secondo Rocca, la teologia negativa ¢ per
lo Pseudo-Dionigi prima di tutto mistica, non concettuale, e lei appare all’interno della
teologia catafatica come un dono di un altro piano.



94 Michat Paluch

piu precisamente: negazione basata su Dio come “al di la” trascendente di
. . . 10
tutta la realtd e affermazione basata su Dio come causa di tutte le cose'.

Tommaso riprendera in seguito la tesi dell’assoluta inconoscibilita divina per
affermare cose fondamentalmente diverse da quelle che intendeva dire lo Pseudo-
-Dionigi. Egli cerchera una versione della via negativa che si inserisca nella
sua teologia anche positiva”. Inoltre, trasformera lo schema in due parti dello
Pseudo-Dionigi in uno schema in tre parti®. Il testo che san Tommaso utilizzera
per giustificare la divisione in tre parti si trova anche nell'opera I nomi divini:

Inoltre, bisogna ricercare in che modo noi conosciamo Dio che non & né intelligibi-
le, né sensibile e nulla di do che possiede l'essere. Non & dunque vero dire che noi
conosciamo Dio non dalla sua natura, in quanto non é conoscibile e supera ogni
ragione e intelligenza, ma dall'ordine di tutti gli esseri, in quanto proposto da lui
e contenente alcune immagini e similitudini dei suoi esemplari divini, secondo le
nostre forze, ascendiamo ordinatamente verso do che supera tutte le cose nella
privazione e nella eccellenza e nella causa di tutte le cose? (/ nomi divini, VI, 3)".

L'interpretazione dell’Aquinate

Tommaso d’Aquino ¢ stato probabilmente il piti grande maestro dell’inter-
pretazione della #riplex via. Ecco la sua lucida e condensata descrizione di cio
che possiamo imparare per mezzo della ragione naturale. Tommaso riassume
magistralmente nella Summa Theologiae la sua posizione che altrove ¢ presentata
in modo molto piti esteso:

Risposta: la nostra conoscenza naturale trae origine dal senso; e quindi si estende
fin dove puo esser condotta come per mano dalle realta sensibili. Ora, mediante
le realta sensibili il nostro intelletto non puo giungere sino al punto di vedere

10 . . . . L
Lo Pseudo-Dionigi unisce il percorso della negazione e dell’eminenza in un unico insieme.

Per lui, la trascendenza ¢ la ragione della negazione. Per questo motivo, a volte si parla di
negazione elevante (hyperochike aphairesis). Rocca, 22.

Tommaso attenua molte delle tesi dello Pseudo-Dionigi. Ad esempio, la tesi che Dio
¢ innominabile spiega che nessuno pud presentare un essere divino con una conoscenza
perfetta, o che Dio ¢ innominabile in quanto esistente al di sopra di tutto (ma non come
causa di tutto). Rocca, 29. Cfr. Torrell, Saint Thomas d’Aquin, s9.

Rocca, Speaking the Incomprebensible God, 2.

Dionigi Areopagita, Tutte le opere, 481.

n

12



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 95

l'essenza divina, poiché le creature sensibili sono effetti di Dio che non adeguano
la potenza della loro causa. Quindi mediante la conoscenza delle realta sensi-
bili non si pud avere la piena conoscenza della potenza di Dio, e per cid stesso
neppure quella della sua essenza. Ma siccome tali realta sono effetti dipendenti
dalla loro causa, ne seqgue che per mezzo di esse possiamo essere condotti sino
a conoscere di Dio se esista, e a conoscere altresi cid che a lui conviene necessa-
riamente come a causa prima di tutte le cose, eccedente tuttiisuoi effetti. Quindi
noi conosciamo di Dio la sua relazione con le creature, che cioé egli & la causa di
tutte, e la differenza esistente tra queste e lui, che cioe egli non & nulla di quanto
€ causato da lui; e che cio va escluso da lui non gia perché egli sia mancante di
qualche cosa, ma perché tutto le supera (Summa Theologiae, 1, q. 12, a. 12, corp.)™.

. . . . .15 . .
Notiamo la struttura di questo capolavoro di sintesi”, in quattro elementi:

1.

2.

Caratteristiche generali della cognizione naturale.

Riferimento della cognizione naturale all’essenza di Dio, insieme all’indi-
cazione del (motivo del) suo carattere limitato (ovvero la trascendenza della
potenza della causa prima).

Definizione di cid che possiamo conoscere di Dio (se esiste, gli attributi di
Dio: “cio che a lui conviene necessariamente come a causa prima di tutte le
cose, eccedente tutti i suoi effetti”).

Breve caratterizzazione dell’ascesa conoscitiva — nell’ambito della teologia
naturale — a Dio (triplex via).

Lultimo elemento ¢ incentrato sulla causa prima del mondo creato. E la re-

lazione causale che si rivela essere la base di un procedimento teologico di

ascesa conoscitiva a Dio. Cosa possiamo conoscere di Dio come causa prima?

Fondamentalmente che:

(1) Egli ¢ la causa di tutte le cose,

(2) tutte le cose si distinguono da Lui in quanto Egli non ¢ uno dei loro effetti,
(3) Dio si distingue dalle cose causate non perché manchi di qualche perfezione,

ma perché trascende tutte le cose causate in perfezione.

Queste affermazioni possono essere intese come il fondamento di un’ascesa epi-
stemologica verso le perfezioni divine. Prendiamo I'esempio della bonta di Dio.

La traduzione italiana: Tommaso d’Aquino, La Somma Teologz'm: Prima Parte, trans.
Frati Domenicani (Bologna: Edizioni Studio Domenicano, 2014), 149.

Nell’analisi di questo testo seguo: Rudi te Velde, Aguinas on God: The Divine Science’ of
the Summa Theologiae (Aldershote: Ashgate, 2006), 75-77.



96 Michat Paluch

Sulla base del fatto che egli ¢ la causa prima di tutte le cose buone del mondo
creato, possiamo affermare che: 1. Dio ¢ buono.

Ma comprendiamo che egli si distingue dall’intero mondo creato nel modo
pit radicale. Pertanto, questa prima affermazione dovrebbe essere immedia-
tamente accompagnata dalla seconda: 2. Dio non ¢ buono (come le creature).

Ebbene, comprendiamo che questa seconda affermazione non vuole respin-
gere I’affermazione sulla bonta di Dio, ma vuole sottolineare che la bonta di
Dio deve essere intesa come radicalmente diversa da quella che conosciamo
nel mondo creato. Questa differenza non significa mancanza di perfezione, ma
eminente sovrabbondanza. In questo modo, siamo condotti all’affermazione
finale: 3. Dio ¢ la bonta ultima.

Notiamo il cambiamento dell’aggettivo in sostantivo. Questa semplice
operazione linguistica sara utilizzata dalla teologia classica per sottolineare la
differenza radicale delle perfezioni attribuite al Dio increato in base alla nostra
conoscenza della creazione.

Questo triplice schema si riflette nella costruzione della Summa Theologiae.
Il primo passo ¢ stato compiuto da Tommaso nella seconda questione, in cui
sostiene I’esistenza di Dio come causa prima. Quando si considerano le proprieta
ontologiche delle cose che non sono intelligibili di per sé — essere mosse, con-
tingenti, ecc. — si deve presupporre lesistenza di un ente primo, che ¢ la causa
del mondo mobile e contingente. A partire dalla terza questione, Tommaso
considerera cid che deve necessariamente appartenere a Dio come causa prima,
essendo Egli al di sopra di tutte le cose da Lui create.

Poiché il punto di partenza ¢ ’accettazione di Dio come causa prima, il
secondo passo ¢ il tentativo di stabilire per negazione in che modo la causa
prima si distingua dal suo effetto. La causa prima non ¢ I’effetto, quindi tutto
cid che caratterizza la condizione ontologica dell’effetto deve essere rimossa
da Dio. Il tema della semplicita divina nella questione terza permette di fare
questo passo.

Infine, nella terza fase, articolata nelle questioni da 4 a 11 della Prima Pars,
I’intenzione positiva del passo negativo deve essere rivelata portando tutta
la sostanza positiva dell’effetto nella causa. In tal modo potremmo dire che la
causa ¢ [effetto in modo pit perfetto, perché possiede in sé come fonte, in un
modo che trascende cio che ¢ disponibile per effetto, tutte le sue perfezioni.

Vediamo che il movimento triplice articola formalmente I’intelligibilita
della causa sulla base del suo riflesso nell’effetto®. Il ruolo della negazione non
¢ espressione di una consapevolezza agnostica del fatto che la conoscenza rimanga

' Velde, Aquinas on God, 77.



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 97

imperfetta e frammentata e nemmeno una manovra per collocare Dio al di la
della nostra conoscenza: fa parte di un metodo per mettere in evidenza come
Dio possa essere mostrato correttamente dal lato dei suoi effetti. Nell’accettare
Iesistenza di una causa, dobbiamo riconoscere che essa non ¢ uno degli effetti,
ma possiede tutte le sue perfezioni in modo piu perfetto di essi. La negazione
di Tommaso ¢ di questo tipo.

Le tre vie nella #riplex via sono ancora pili chiaramente articolate nel testo
che troviamo nel Commento alla Lettera ai Romani (si tratta di un commento
a Rm 1,19: “poiché cio che di Dio si puo conoscere ¢ loro manifesto; Dio stesso
lo ha manifestato a loro”):

Pertanto occorre sapere che, riguardo a Dio, c'é qualcosa che é interamente
sconosciuto nella vita presente, cioé che cosa Dio sia. Percio lo stesso Paolo, ad
Atene, trovo un‘ara con l'iscrizione: Al Dio ignoto (At17,23). E questo perché la
conoscenza delluomo ha inizio dalle cose che gli sono connaturali, ossia dalle
creature sensibili, che non sono adeguate a rappresentare la divina essenza.
Tuttavia da queste creature 'uomo puod ottenere una triplice conoscenza di
Dio, come dice Dionigi nel libro / Nomi Divini (cap. 7, lez. 4). Secondo un primo
modo, mediante la causalita. Infatti, poiché queste creature sono difettose
e mutevoli, é necessario ricondurle a un principio immobile e perfetto. E cosi si
conosce che Dio esiste. Secondo un altro modo, mediante la via dell'eccellenza.
Infatti non tutte le cose sono ricondotte a un principio primo, come a causa
propria e univoca, in quanto l'uomo genera 'uomo, Ma come a causa comune
ed eccedente. E in questo modo si conosce che Dio sta al di sopra di qualsiasi
cosa. Secondo un terzo modo, mediante la via della negazione. Perché, se € una
causa eccedente, nulla di quanto si trova nella creatura pud competergli, cosi
come neppure il corpo celeste si pud chiamare propriamente pesante o leggero,
caldo o freddo. E in questo modo chiamiamo Dio immobile e infinito e quant’altro
viene detto in questo modo. Ora, questa conoscenza fu loro infusa mediante
il lume della ragione, come si dice in Sal 4,7: «Molti dicono: “Chi ci fara vedere il
bene? Risplenda su di noi Signore la luce del tuo volto™»".

Come elemento di curiosita, vale la pena di ricordare che nell’'opera di Tom-
maso lo schema appare espresso in ordini molto diversi. Gregory P. Rocca ha

17 p . . ) iy
Tommaso d’Aquino, Lettera ai Romani, vol. 1 of Commento al Corpus Paulinum (Expositio

et lectura super epistolas Pauli Apostoli), trans. Battista Mondin (Bologna: Edizioni Studio
Domenicano, 2005), 121, nOS. 114-15.



98 Michat Paluch

calcolato che si possono individuare 5 combinazioni su 6 possibili, non solo una
disposizione eminenza-negazione-causazione. I due ordini pitt comuni sono:
= causalitd — negazione — eminenza;

— causalitd — eminenza — negazione.

I commentatori scelgono piti spesso il primo di questi, anche se va sottoli-
neato che questordine non ¢ predominante rispetto al secondo nell’opera
di Tommaso™. Questo probabilmente dimostra che, per Tommaso, cio che
era pitt importante nell’'ordine di questi elementi era la loro interconnessione
e interdipendenza. Questa tesi puo essere suggerita per quanto riguarda le
opere piu tardive: nel Commento alle Sentenze e nel Commento alla Trinita
di Boezio, egli sembra di vedere ancora i singoli percorsi come vie separate per
arrivare alla verita su Dio”.

Parlando del metodo presentato dall’Aqinate, vale la pena di notare diversi
aspetti:

(1) La negazione ¢ strettamente legata, sia in Tommaso che precedentemente
nello Pseudo-Dionigi, all’eminenza. Il desiderio di eminenza ¢ il motivo
principale della negazionezo.

(1) Per Tommaso, la negazione diventa possibile e significativa solo nella misura
in cui ¢ fatta sulla base di un’asserzione. Questo ¢ un punto importante: se
non lo si riconosce, si tende a cadere in interpretazioni che peccano di agno-
sticismo per quanto riguarda la possibilita di arrivare a una vera conoscenza
nella scienza di Dio (approcci di questo tipo: David Burrell, Herwi Rijkhof,
“di Dio sappiamo che ¢, non possiamo dire nulla su cio che ¢, la scienza di
Dio sarebbe solo la grammatica del linguaggio con cui parliamo di Dio)*.

(2) La triplice via ¢, per Tommaso, un modo di articolare la dipendenza causale
del mondo da Dio. Pud essere intesa come un tentativo di far emergere
Uintelligibilita della relazione causa-effetto tra Dio e il mondo.

(3) Se notiamo questo, capiamo che la triplice via ¢ destinata a sostituire una
definizione che ci permetterebbe di conoscere Dio e di definire perfetta-
mente cio che ¢. Leffetto ha una certa somiglianza con la causa. Anche se
non ci permette di raggiungere I’essenza di Dio, sulla sua base ¢ possibile
proporre una conoscenza vera, anche se indiretta, della causa. Questo tipo
di conoscenza non ¢ una conoscenza approssimativa, come se avesse qualche

® Rocca, Speaking the Incomprebensible God, so.

? Rocca, s1.
z:) Rocca, 66, 68.
Velde, Aguinas on God, 74-7s.



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 99

carenza nella sua intelligibilita. La negazione come uno dei passaggi non
abolisce, in fondo, la somiglianza con la causa, ma permette solo di metterla
adeguatamente in evidenza: Dio non ¢ nell’effetto come ¢ in N

Per Tommaso, la teologia negativa non ¢ un passo fuori dai confini della
teologia razionale, ma un momento all’interno di un approccio positivo che
serve a correggere le debolezze della teologia catafatica®. La teologia apofatica
dell’Aquinate non ¢ priva di tracce dell’approccio mistico che caratterizza I'opera
dello Pseudo-Dionigi, ma ¢ soprattutto parte di un metodo teologico che cerca
di usare il linguaggio piuttosto che abbandonarlo™.

La triplex via di Hegel

Nel caso di Hegel, il ruolo dello schema presentato si estende alla totalita del
suo progetto di filosofia dialettica. Devo quindi delineare brevemente il suo
intero progettozs.

Hegel inizia la sua filosofia da dove Kant I’ha lasciata. Kant ha costruito
un muro tra la conoscenza esperienziale e la “cosa-in-s¢”. Non esclude che al
di sopra del livello di conoscenza basato sull’esperienza sensoriale (conoscenza
fenomenica delle cose come ci appaiono) ci possa essere una conoscenza della
cosa-in-s¢ (conoscenza di come le cose esistono realmente). Comunque non
escludeva che fosse possibile arrivare alla cosa-in-sé¢ solo con un appello al do-
vere — I’imperativo categorico. Era convinto che con il ricorso alla conoscenza
esperienziale non si ¢ in grado di risolvere responsabilmente alcuni problemi
legati alla cosa-in-sé.

? Velde, 77.

Rocca, Speaking the Incomprehensible God, 72.

Per un confronto di base di questi due approcci vedere: Michat Paluch, “Pseudo-Dionysius
and Thomas Aquinas: Two Languages, the Same Purpose,” Syn/thesis, no. O (2013): 145-ss.
In questa e nella prossima sezione riprendero le riflessioni presentate in forma leggermen-
te pitt abbreviata in: Michat Paluch, “Prawda objawiona? Propozycja podejécia zawarta
w konstytucji Dei Verbum,” Karto-Teka Gdasska, no. 1(12) (2023): 9-12, https://doi.
org/10.26881/kg.2023.1.01. Introduzioni concise al pensiero di Hegel, utili nel contesto delle
nostre deliberazioni: John W. Cooper, Panentheism: The Other God of the Philosophers:
From Plato to the Present (Nottingham: Apollos, 2007), 106-19; Roger Scruton, From
Descartes to Wittgenstein: A Short History of Modern Philosophy (New York: Harper&Row,
1981), 165-80; Keith Ward, “Whatever Happened to Hegel,” in God and the Philosophers
(Minneapolis, MN: Fortress Press, zoo9), 89-10I.

N
w

25


https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01

100 Michat Paluch

Anche Hegel ¢ interessato a trovare un’idea per arrivare alla cosa-in-sé. Tut-
tavia, vuole arrivarci per una via diversa. Per raggiungere la cosa-in-sé dobbiamo
superare il nostro punto di vista particolare. Per dirla in modo figurato, quando
il treno inizia a muoversi, dal punto di vista del passeggero del treno la stazione
si allontana, dal punto di vista della persona sul binario il treno si allontana.
Chi ha ragione? Dobbiamo trovare un punto di vista oggettivo al di sopra di
entrambe le parti che ci permetta di valutare correttamente la questione. Per
Hegel cio significa superare la relazione soggetto-oggetto nella nostra cognizione.

Ma cosa significherebbe? Hegel si riferisce qui alla dialettica. Dialettica non
¢ un termine nuovo. Per Kant, la dialettica era la tendenza della ragione a cadere
in contraddizioni. Egli presentava queste contraddizioni sotto forma di antino-
mie — la pura ragione teoretica non era in grado di rispondere responsabilmente
alle domande se esistesse o meno un essere assoluto, se il mondo avesse o meno
un inizio, se le persone fossero libere o meno. Tutte queste grandi questioni
filosofiche dovevano essere concluse, secondo Kant, in modo deliberatamente
paradossale: la pura ragione teoretica non poteva propendere per una delle due
parti. Per Hegel la dialettica non finisce qui: essa sara piuttosto il processo di
ascesa attraverso le contraddizioni verso la cosa-in-sé e, di conseguenza, verso
la verita assoluta.

Conosciamo molto bene la descrizione di base di questa ascesa, gia men-
zionata dall’inizio, che, peraltro, non ¢ la proposta di Hegel stesso, ma di uno
dei suoi discepoli: tesi — antitesi — sintesi. Si tratta di abolire le contraddizioni
in una sintesi — unita — di ordine superiore. Secondo la logica tradizionale e il
suo principio di non contraddizione, se a una tesi A corrisponde — nello stesso
momento e sotto lo stesso aspetto — la sua negazione -A, allora abbiamo sem-
plicemente una contraddizione che non puo essere trascesa. Secondo Hegel,
quando a una tesi A corrisponde la sua negazione -A, entrambe le proposizioni
possono comunque essere incluse — abolite (di solito usa il verbo aufheben in
questo contesto), nella loro sintesi, la proposizione B. Naturalmente, in relazio-
ne a questa proposizione B, probabilmente prima o poi appariril una certa sua
negazione -B, che sara abolita nella proposizione C che comprende entrambe
le tesi. In questo modo possiamo ascendere a una certa proposizione Z o €,
che sara un sapere assoluto — un sapere assolutamente vero, che comprende in
sé tutte le contraddizioni esistenti.

Per dare un esempio di questo processo in cui le contraddizioni vengono
abolite, possiamo considerare alcune conversazioni in cui iniziamo come rap-
presentanti di opinioni contrastanti e alla fine arriviamo a una posizione che,
rispetto al punto di partenza, comprende cio che ¢ vero in entrambe le posizioni
iniziali. Notiamo allo stesso tempo che in questo tipo di processo passiamo dalla



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 101

molteplicita (delle nostre opinioni) all’'unita, e inoltre - se ricordiamo I’intero
processo che deve terminare al punto Z o  — da ci6 che ¢ parziale, e quindi
relativo e finito, a cio che ¢ intero, e quindi a cio che ¢ assoluto ¢ infinito.

Consideriamo I'ultima proposizione: la dialettica nell’edizione di Hegel era
una proposta di nuova soluzione ai problemi della filosofia che affliggevano
i pensatori di tutti i tempi — il rapporto tra unita e molteplicita, la relazione
tra ’Assoluto e il relativo. Non sorprende, quindi, che la descrizione presentata
del movimento dialettico sia diventata il principale strumento sistematico ap-
plicato da Hegel per illuminare e interpretare tutti i pitt importanti problemi
e campi della filosofia.

Cio che ho presentato, tuttavia, non ¢ ancora il cuore della questione.
Infatti, cid che sta veramente sullo sfondo della dialettica di Hegel, come sua
base ultima e giustificazione pitl importante, ¢ la descrizione della vita dello
Spirito assoluto. In larga misura, ¢ proprio per questo motivo che I’argomento
¢ sembrato e si ¢ rivelato cosi incredibilmente attraente e stimolante.

Come immagina Hegel la vita dello Spirito assoluto?

Secondo Hegel, all’interno del soggetto assoluto, che egli chiama Spirito
assoluto, esiste un processo interiore che consiste in due elementi: [’auto-diffe-
renziazione e ’auto-identificazione. Si puo riassumere come seguezs. Un essere
che non ha determinazione ¢ il nulla. Ma ogni determinazione ¢ possibile solo
attraverso la differenza. Percio, per poter parlare di essere, deve esserci una dif-
ferenza — la differenza tra la determinatezza dello Spirito e il suo “dove”, che
senza questa determinatezza sarebbe il non-essere. Per dirla in modo leggermente

11 primo abbozzo su questo argomento ¢ stato pubblicato nel 1807: Georg Wilhelm Friedrich
Hegel, Phinomenologie des Geistes (Leipzig: Diirr’schen Buchhandlung, 1907), 481-506.
11 filosofo ha presentato uno studio pit approfondito e sviluppato su questo argomento
20 anni dopo in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der
Religion (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986). Sull’aspetto trinitario del pensiero di Hegel
si veda: Gisbert Greshake, Der dreicine Gott: Eine trinitarische Theologie, 3rd ed. (Freiburg
im Breisgau: Herder, 1997), 136—41; Ludger Oeing-Hanhoff, “Hegels Trinititslehre: Zur
Aufgabe ihrer Kritik und Rezeption,” Theologie und Philosophie sz, no. 3 (1977): 378-407;
Jorg Splett, Die Trinititslehre G.W.F. Hegels, Symposion 20 (Freiburg im Breisgau: Karl
Alber, 1965); Thomas Joseph White, The Trinity: On the Nature and Mystery of the One
God, Thomistic Ressourcement Series 19 (Washington, DC: The Catholic University of
America Press, 2021), s47-59. Tra gli importanti progetti teologici degli ultimi decenni
sviluppati con riferimento a Hegel figurano: Piero Coda, Dalla Trinita: Lavvento di Dio
tra storia e profezia, Per-corsi di Sophia 1 (Roma: Cittd Nuova, 2011); Bruno Forte, Trinita
come storia: Saggio sul Dio cristiano (Milano: Edizioni Paoline, 198s); Eberhard Jiingel,
Gott als Gebeimnis der Welt: Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzigten im Streit
zwischen Theismus und Atheismus (Tiibingen: Mohr Siebeck, 1992).



102 Michat Paluch

diverso: lo Spirito assoluto deve diventare un oggetto per se stesso. Questo
¢ l’auto-differenziazione dello Spirito assoluto.

Ma non dimentichiamo che lo Spirito assoluto ¢ un’unita: la differenza
appena menzionata — tra il “da dove” indefinito e ’espressione definita dello
Spirito — deve quindi essere trascesa. E nel trascendere la differenza che emerge
dall’auto-differenziazione che consiste I'autoidentificazione dello Spirito. Questo
processo specifico di uscita e ritorno (exitus — reditus) ¢ completato dall’amore.

Il processo descritto puo essere riassunto in modo ancora pit sintetico: lo
Spirito ha bisogno della differenza per diventare un essere, ma questa differenza
deve essere trascesa per rimanere uno Spirito. L'auto-differenziazione e I’auto-i-
dentificazione sono quindi solo due momenti reciprocamente condizionanti
della vita interiore dello Spirito.

Naturalmente, intuiamo senza difficoltd perché il processo che Hegel propone
abbia due momenti correlati. Essi corrispondono infatti alle due processioni in
Dio descritte per secoli dalla teologia cristiana. La prima di queste — la processio-
ne del Verbo eterno - ¢, in fondo, legata all’espressione, alla determinatezza. La
seconda, la processione dello Spirito Santo, ¢ legata all'amore e conduce all’unita.

Tuttavia il passo pitt audace e notevole di Hegel, che ha provocato un terre-
moto sia in filosofia che in teologia, ¢ ancora davanti a noi. Si tratta dell’acco-
stamento o meglio dell’identificazione del processo che descrive la vita interiore
dello Spirito assoluto con la storia umana. Infatti, secondo Hegel, il processo
interiore che si svolge “dentro” lo Spirito assoluto si svolge anche nella storia
del mondo o attraverso di essa. Lo Spirito si esprime nella storia per elevarsi al
di sopra della differenza tra il mondo e sé stesso attraverso I’amore.

Con questa interpretazione sembrava che la filosofia avesse guadagnato una
prospettiva di pensiero che avrebbe permesso finalmente di mettere in relazione
pitt convincente Dio e il mondo, la speculazione astratta e la storia (intesa come
la conoscenza dei fatti).

Un unico triplice schema interpretativo per la coscienza umana, la vita di Dio
¢ la storia, non poteva anche non interessare i teologi cristiani, compresi quelli
cattolici. Perché? Le ragioni sono molte. Proviamo a ricordare quelle decisive.

1. Innanzitutto, notiamo che /’interpretazione di Hegel era essenzialmente
trinitaria. Lo schema di pensiero dialettico da lui proposto era né pitt né meno
che un tentativo di trarre conclusioni dalla descrizione della vita interiore dello
Spirito assoluto. Cio significava che esisteva un modello metafisico trinitario che
permetteva di interpretare |intera realtd (ricordiamo che Hegel cercd di passare
in rassegna tutti i grandi campi della filosofia per mostrare come la dialettica
permettesse di sintetizzarli). A questo proposito, Hans Kiing scriveva gia negli
anni 7o che la proposta di Hegel era una sorta di miracolo intellettuale accaduto



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 103

al cristianesimo®”’. Qui, nella modernita critica nei confronti del cristianesimo,
¢ apparso un pensatore con un enorme campo di riflessione e un’influenza
straordinaria, che ha creato un quadro essenzialmente trinitario per la filosofia
¢ la teologia. Secondo Kiing, il cristianesimo non deve trascurare e ignorare una
tale opportunitd; per questo motivo scrisse che in teologia non c’era possibile
un ritorno prima di Hegel (kein Zuriick hinter Hegel)™.

2. Sembrava anche che /interpretazione di Hegel permettesse di “recuperare”
la storia per la teologia. Ciog¢, dare un’interpretazione della storia tale che la
storia cessasse di essere qualcosa di aggiunto, esistente, come sembrava essere
nelle interpretazioni precedenti, accanto a Dio, e diventasse parte della sua vita
interiore. Sembrava che grazie a Hegel fosse finalmente possibile arrivare a una
riflessione teologica che corrispondesse al termine biblico “Emmanuele™ Dio
cessava di essere un Dio lontano e diventava “Dio con noi”.

3. Linterpretazione hegeliana della Trinita ha permesso di pensare all’Incar-
nazione in modo tale che [ accento — in linea con la sensibilita luterana — cadesse
sulla croce: “autodeterminazione” finale di Dio compiuta sulla croce si ¢ rivelata
un punto di svolta nel processo di auto-differenziazione e auto-identificazione
dello Spirito assoluto. Un simile quadro sistematico di lettura della fede cristiana
si riveld molto auspicabile e attraente nel XX secolo, soprattutto nel mondo
dell’esegesi protestante. Perché? Permetteva, durante le tempestose discussioni
sulla demitologizzazione del cristianesimo suscitate da Rudolf Bultmann, di
prendere le distanze dal problema della storicita della risurrezione. Secondo il
modello hegeliano di riflessione su Cristo, nulla impedisce di interpretare la
risurrezione in modo puramente spirituale, poiché I’accento, il punto di svolta
nello sviluppo dello Spirito assoluto, cade sulla croce.

Sembra pero che, nonostante tutte queste caratteristiche che a molti teologi
sono sembrate importanti vantaggi della proposta hegeliana, sia stato e sia tut-
tora difficile assumerla come quadro filosofico per costruire un’interpretazione
cristiana contemporanea. L'accostamento con la proposizione di Tommaso
d’Aquino pud aiutarci a capire perché.

27 Cfr. Hans Kiing, Menschwerdung Gottes: Eine Einfiibrung in Hegels theologisches Denken

als Prolegomena zu einer kiinftigen Christologie (Freiburg im Breisgau: Herder, 1970), 346.
A proposito, ¢’¢ un’altra possibile interpretazione cristiana della dialettica hegeliana: se ci
si aggrappa alla vita la si perde, se la si perde la si guadagna. Se si insiste su un concetto, lo
si perde, se si lascia andare il concetto afferrato, si arriva a una comprensione piti profonda.
Kiing, 373—81. Una introduzione popolare — il BBC podcast di Melvyn Bragg, “Hegel’s
Philosophy of History,” Radio Broadcast, BBC Radio 4 — In Our Time, May 26, 2022,
s2 minutes, https://www.bbc.co.uk/programmes/moor7k8w.

28 Kiing, Menschwerdung Gottes, 296, 562, 578.


https://www.bbc.co.uk/programmes/m0017k8w

104 Michat Paluch

L'’Aquinate contro Hegel: alcune differenze
fondamentali

La formulazione della triplice via dall’Aquinate ¢ I’idea di ascesa dialettica
di Hegel sembrano avere una fonte comune. Eil punto di partenza platonico
o piuttosto neoplatonico. Del resto, non ¢ un caso che I'importanza dello sche-
ma exitus — reditus sia stata sottolineata nel corso dei secoli per comprendere
la struttura dell’architettura delle opere dell’Aquinate, e che Hegel sia stato
talvolta definito uno degli ultimi grandi neoplatonici della cultura occidentale.
Va inoltre sottolineato che, nel caso di entrambi gli autori, si tratta di un per-
corso intrapreso con |’intenzione di sfruttare appieno le possibilita della nostra
ragione. Entrambi sono talvolta indicati come rappresentanti del razionalismo
in filosofia, anche se naturalmente questa descrizione non significa la stessa
cosa per ciascuno di loro (lo vedremo nel punto 3).

In ogni caso, mentre la formula esterna dei ragionamenti pud sembrare
simile, il loro contenuto ci porta in direzioni molto diverse.

1. Trascendenza di Dio. La differenza pitt importante riguarda il rapporto
tra Dio e il mondo creato. La #riplex via interpretata da Tommaso d’Aquino
¢ formulata in modo da non dimenticare nemmeno per un attimo che Dio ¢ una
causa prima radicalmente trascendente, non riducibile in alcun modo al livello
dei suoi effetti. Come ¢ noto, il suo modo di pensare la relazione tra Creatore
e creatura trovera una espressione famosa nella sua dottrina della relazione
asimmetrica che doveva articolare che Dio ¢ assolutamente esterno all’insieme
delle creature. Secondo la proposta di Hegel, lo Spirito assoluto si realizza,
cio¢ prende coscienza di sé, nella storia: ha bisogno del mondo per diventare
pienamente Dio. Parlare di trascendenza e immanenza perde di significato, Dio
cessa di essere trascendente, almeno in senso classico.

Vale la pena di rendersi conto che I’abbandono della trascendenza in senso
forte (Dio radicalmente diverso dal mondo che ha creato) non ¢ in armonia
con I’insegnamento dei concili della Chiesa indivisa del primo millennio.
E interessante notare che H. Kiing, entusiasta dell’apertura del cristianesimo
all’hegelianesimo, notava chiaramente tutto questo; egli sosteneva, tuttavia, che
era tempo di porre fine a una teologia che aveva un piede nell’antichita e I’altro
nella modernita e che era necessario mettere entrambi i piedi nella modernita,
riformulando e rivedendo I’insegnamento dei concili dell’antichita. Da autore
intelligente, ha sostenuto che, sebbene cié comporti un revisionismo teologico,
la riforma dell’insegnamento della Chiesa sulla trascendenza dovrebbe essere
fatta... in nome della tradizione cristiana, che cosi potrebbe essere meglio



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 105

compresa ed espressazg. In altre parole, dovremmo abbandonare la tradizione
dei concili per il bene di questa tradizione: questa ¢ ['argomentazione hegeliana
per I’hegelianesimo.

2. L'approccio alla storia. Sembrava che I’interpretazione dialettica di Hegel
avesse scoperto la storia e le avesse conferito una dignita straordinaria, grazie al
fatto di averla resa parte della vita interiore dello Spirito assoluto. Si scopri, pero,
che ’identificazione della vita interiore dello Spirito assoluto con la storia aveva
un prezzo molto alto. Ci troviamo infatti di fronte alla seguente alternativa:

— ola vita interiore dello Spirito assoluto ¢ un processo necessario ¢, di con-
seguenza, i processi storici diventano parte di un tutto necessario (¢ questa
sembra la direzione presa da Hegel nella sua sintesi); allora la storia viene
epurata dalla liberta e I’Incarnazione cessa di essere una libera iniziativa di
Dio, ma diventa parte del processo necessario per arrivare all’autocoscienza
dello Spirito assoluto;

— oppure (in questa direzione andranno alcuni teologi ispirati da Hegel™)
cerchiamo di mostrare che la storia non ¢ soggetta alla necessita; allora,
nella misura in cui manteniamo ancora la tesi dell’identificazione della vita
interiore dello Spirito assoluto con la storia, troveremo che lo Spirito assoluto
nella sua auto-differenziazione e auto-identificazione crea la sua natura sulla
base di una libera decisione.

Entrambe le interpretazioni sono inaccettabili alla luce della teologia classica
ispirata ai Concili universali del primo millennio che san Tommaso ha arti-
colato in modo eccellente. In questa prospettiva, le azioni divine nella storia
della salvezza non sono dettate dalla necessita (Dio non ha bisogno del mondo
per essere se stesso, crea il mondo e lo porta a compimento nella libertd), ¢ Dio
¢ il Dio trino non per sua decisione, per quanto libera, ma “naturalmente”,
semplicemente per il fatto di essere se stesso. Contrariamente alle frequenti
¢ ingiuste accuse, tale prospettiva non sottovaluta il ruolo della storia della
salvezza. Lo status contingente — libero — della storia della salvezza ¢ la base
per ammirare il provvidenziale piano divino di salvezza liberamente realizzato
(cfr. I'argomentazione ex convenientia)™.

3. Olismo. Molto meno riconosciuto, ma comunque discutibile, sembra essere
il problema dell’interpretazione olistica. E sempre entusiasmante abbracciare

29

“ Cfr. Kiing, s39.

Una preziosa panoramica delle posizioni dei teologi ispirati da Hegel si trova in: Kiing,
647-70.

Una presentazione di base dell'argomento ex convenientia: Michat Paluch, “Czy Doktor
anielski nie docenial Chrystusa?,” Teologia w Polsce 3, no. 1 (2009): 97-109.

31



106 Michat Paluch

I’intera realta con una soluzione razionale. Sembra di possedere la chiave che
ci permette di rispondere a tutte le domande, di abbracciare ’intera realta con
la nostra riflessione. Purtroppo, I’olismo ¢ un altro nome per indicare la tenta-
zione gnostica. A tal proposito, Hegel considerava la sua filosofia come un passo
avanti rispetto al cristianesimo, come [’espressione della riconciliazione finale
tra I'Tlluminismo e il Cristianesimo. Questa riconciliazione dovrebbe avvenire
secondo la logica dell’ascesa dialettica, cio¢ dopo la tesi cristiana e Iantitesi
illuminista, si dovrebbe arrivare alla sintesi hegeliana come soluzione a un
livello superiore che integra in modo riconciliante le due posizioni precedenti.
Lapproccio cristiano cattolico ortodosso articolato da san Tommaso insistera
sempre con umilta sul fatto che la sintesi finale non ¢ da noi raggiungibile in
questa vita. In altre parole, “da questo lato”, resteremo per sempre nella fase
di articolazione attenta di tutte e tre le fasi della triplice via, senza ’'ambizione di
dissolverle in un’unica visione finale dell’insieme. Inoltre, dobbiamo riconoscere
che alcune verita — e mi riferisco ovviamente a quelle piti straordinarie e intime
riguardanti Dio, come la Trinita — non sono accessibili alla ragione e possono
essere aperte a noi solo attraverso la magnanimita divina. Non saranno mai il
risultato di una mera conoscenza razionale, ma anche di adorazione, amore
e fede. Né possiamo aspettarci che in questa vita, da “questa parte”, saremo
in grado di abbracciare in modo soddisfacente con la nostra “presa” cognitiva
(Begriff) I'intera realtd. Alcuni problemi — come per esempio quello dell’zz-
de malum (da dove viene il male) — devono rimanere aperti, non chiusi. Cio
¢ dovuto anche al fatto che la nostra cognizione ¢ soggetta ai limiti del tempo
e non abbiamo ancora raggiunto la nostra destinazione finale. L'olismo cerca
impazientemente di rispondere a domande che dovrebbero piuttosto rimanere
aperte. Una buona teologia non dovrebbe avere paura della risposta: “non lo
sappiamo”. Il razionalismo di Tommaso d’Aquino ¢ di questo tipo.

Conclusioni

Le analisi presentate in questo testo sono solo una prima — e piuttosto somma-
ria — bozza di un argomento che richiederebbe sicuramente uno studio molto
piu sistematico e approfondito. Il confronto tra due autori, le cui opere sono
separate da pitt di mezzo millennio di storia dello sviluppo del pensiero umano,
richiede sempre un ampio contesto. In questo abbozzo cio ¢ stato possibile in
misura piuttosto limitata.

In attesa di studi pitt approfonditi, vale comunque la pena sottolineare I’im-
portanza della questione sollevata. Il tema della triplex via ¢ profondamente



La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 107

radicato nella riflessione filosofica e nella tradizione teologica. Le sue origini
possono essere ricercate nell’opera di Platone, anche se ¢ stata la corrente di
pensiero medio-platonica (Albino di Smirne) a dare forma unitaria a questa idea
di raggiungere la conoscenza su Dio. Seguendo le ispirazioni bibliche e cercan-
do una descrizione adeguata dell’esperienza mistica, Pseudo-Dionigi ha dato
alla #riplex via la sua forma “canonica” - per le successive riflessioni intraprese
all’interno della teologia cristiana. San Tommaso d’Aquino sistematizzo la
riflessione su questo modo di raggiungere Dio, rendendola un elemento strut-
turale e fondamentale della riflessione teologica, che oggi chiamiamo teologia
naturale. Hegel, partendo da un punto di vista completamente diverso, idea-
listico, ha fatto di questa figura di pensiero il nucleo della sua interpretazione
dell’intera realtd, aprendo cosi la strada allo sfruttamento della triplex via come
importante risorsa della teologia trinitaria.

Nonostante la somiglianza strutturale ed esteriore, il modo in cui san
Tommaso ed Hegel articolano la triplice via ¢ fondamentalmente diverso. La
sintesi presentata nel testo sopra riportato — certamente incompleta — delle dif-
ferenze tra le proposte dei due pensatori evidenzia divergenze molto profonde
nella comprensione di tre ambiti fondamentali dell’interpretazione teologica:
la trascendenza di Dio, 'approccio alla storia e la comprensione delle nostre
possibilita di giungere alla visione (in/completa) della conoscenza divina sulla
realtd. Mentre il modo di pensare di Tommaso permette di far emergere la
trascendenza, intesa in senso forte, di un Dio increato, il carattere contingente
dell’intera opera della creazione e la natura parziale (ergo apofatica) della nostra
conoscenza di Dio, tanto I’interpretazione di Hegel si allontana dall’interpre-
tazione classica — concepita alla luce dei concili del primo millennio - della
trascendenza di Dio, abolisce la casualita degli eventi della storia della salvezza
e da I'illusione gnostica di raggiungere non solo la conoscenza su Dio, ma ad-
dirittura la conoscenza di Dio stesso.

Le differenze segnalate nelle interpretazioni filosofico-teologiche qui discusse
non sono ovviamente nuove. Sono regolarmente ricordate — in particolare dai
tomisti — da quasi due secoli. A volte, tuttavia, passano cosi tanto in secondo
piano nelle discussioni specifiche da scomparire dal campo visivo dei teologi.
In occasione dell’800° anniversario della nascita di Tommaso d’Aquino, vale
quindi la pena ricordare che le visioni presentate stabiliscono due punti di
partenza e contesti molto diversi per lo sviluppo e la pratica della teologia. La
conoscenza delle loro diverse dinamiche e implicazioni deve essere uno degli
elementi pitt importanti di un cantiere teologico contemporanco.



108 Michat Paluch

Bibliografia

Bragg, Melvyn. “Hegel’s Philosophy of History.” Radio Broadcast. BBC Radio 4 — In Our
Time, May 26, 2022. 52 minutes, https://www.bbc.co.uk/programmes/mooi7k8w.

Brito, Emilio. Dien et [’étre d’aprés Thomas d’Aquin et Hegel. Théologiques. Paris: Presses
Universitaires de France, 1991.

Coda, Piero. Dalla Trinita: Lavvento di Dio tra storia e profezia. Per-corsi di Sophia 1. Roma:
Citta Nuova, 2011.

Cooper, John W. Panentheism: The Other God of the Philosophers: From Plato to the Present.
Nottingham: Apollos, 2007.

Dionigi Areopagita. Tutte le opere. Edited by Piero Scazzoso and Enzo Bellini. Milano:
Bompiani, 2009.

Forte, Bruno. Trinita come storia: Saggio sul Dio cristiano. Milano: Edizioni Paoline, 198s.

Greshake, Gisbert. Der dreieine Gott: Eine trinitarische Theologie. 3trd ed. Freiburg im Breisgau:
Herder, 1997.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Phinomenologie des Geistes. Leipzig: Diirr’schen Buch-
handlung, 1907.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1986.

Jungel, Eberhard. Gort als Geheimnis der Welt: Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzigten
im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tibingen: Mohr Siebeck, 1992.

Kiing, Hans. Menschwerdung Gottes: Eine Einfiihrung in Hegels theologisches Denken als
Prolegomena zu einer kiinftigen Christologie. Freiburg im Breisgau: Herder, 1970.

Lakebrink, Bernhard. Perfectio omnium perfectionum: Studien zur Seinskonzeption bei Thomas
von Aquin und Hegel. Studi Tomistici 24. Citta del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana,
1984.

Ocing-Hanhoff, Ludger. “Hegels Trinititslehre: Zur Aufgabe ihrer Kritik und Rezeption.”
Theologie und Philosaphie 52, no. 3 (1977): 378-407.

Paluch, Michal. “Czy Doktor anielski nie docenial Chrystusa?” Teologia w Polsce 3, no. 1
(2009): 97-109.

Paluch, Michal. “Prawda objawiona? Propozycja podejscia zawarta w konstytucji Dei Verbum.”
Karto-Teka Gdarska, no. 1(12) (2023): 6-26. https://doi.org/10. 26881/kg.2023.1.01.

Paluch, Michal. “Pseudo-Dionysius and Thomas Aquinas: Two Languages, the Same Purpose.”
Syn/thesis, no. O (2013): 145-5s.

Rocca, Gregory P. Speaking the Incomprebensible God: Thomas Aquinas on the Interplay of Pos-
itive and Negative Theology. Washington, DC: Catholic University of America Press, 2004.

Scruton, Roger. From Descartes to Wittgenstein: A Short History of Modern Philosophy. New
York: Harper&Row, 1981.

Splett, Jorg. Die Trinititslehre G.W.F. Hegels. Symposion 20. Freiburg im Breisgau: Karl
Alber, 1965.

Tommaso d’Aquino. Lettera ai Romani. Vol. 1 of Commento al Corpus Paulinum (Expositio
et lectura super epistolas Pauli Apostols), translated by Battista Mondin. Bologna: Edizioni
Studio Domenicano, 200s.

Tommaso d’Aquino. La Somma Teologica: Prima Parte. Translated by Frati Domenicani.
Bologna: Edizioni Studio Domenicano, 2014.


https://www.bbc.co.uk/programmes/m0017k8w
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01
https://doi.org/10.26881/kg.2023.1.01

La triplex via: un incontro tra 'Aquinate e Hegel? 109

Torrell, Jean-Pierre. Saint Thomas d’Aquin: Maitre spirvituel: Initiation. 2nd ed. Paris: Cerf, 2017.

Velde, Rudi te. Aquinas on God: The Divine Science’ of the Summa Theologiae. Aldershote:
Ashgate, 2006.

Ward, Keith. God and the Philosophers. Minneapolis, MN: Fortress Press, 2009.

Ward, Keith. “Whatever Happened to Hegel.” In God and the Philosophers, 89—101. Minne-
apolis, MN: Fortress Press, 2009.

White, Thomas Joseph. The Trinity: On the Nature and Mystery of the One God. Thomistic
Ressourcement Series 19. Washington, DC: The Catholic University of America Press, 2021.

MicHAt ParucH OP (DR. HaB.) - Dominican friar, lecturer in theology at the Pontifical
University of Saint Thomas Aquinas (Angelicum) in Rome. He completed his doctoral studies
in dogmatic theology in Freiburg (2001). He obtained his post-doctoral degree (habilitation)
in philosophy at the Institute of Philosophy and Sociology of the Polish Academy of Sciences
in Warsaw (2013). He served as director of the Thomistic Institute in Warsaw (2002-2010),
rector of the Dominican College of Philosophy and Theology in Krakow (2010-2013) and
rector of the Pontifical University Angelicum in Rome (2017-2021). His publications include:
“La profondeur de [ amour divin”. Evolution de la doctrine de la prédestination dans ['eunvre de
Thomas d’Aquin (Paris 2004); “Traktat o zbawieniu” [Treatise on Salvation], in Dogmatyka,
vol. 3 (Warszawa 2006), 243-502; Dlaczego Tomasz [Why Thomas] (Warszawa 2012).



	133
	73
	_Hlk198984689
	_Hlk109420038
	_Hlk23001973
	_Hlk166504914
	_Hlk203550302
	_Hlk205826359
	_Hlk205803120
	_Hlk205822749
	_Hlk205826290
	_Hlk208599007
	_Hlk205805103
	_Hlk205804290
	_Hlk205804782
	_Hlk208654696
	gjdgxs
	30j0zll
	1fob9te
	2et92p0
	3znysh7
	tyjcwt
	_Hlk206528342
	_Hlk206528982
	_Hlk206529074
	_Hlk206529113
	_Hlk207260202
	_Hlk206529139
	_Hlk206099212
	_Hlk206098874
	_Hlk207260267
	_Hlk207260314
	_Hlk206152246
	_Hlk207260349
	_Hlk207260372
	_Hlk207260387
	_Hlk207260399
	_Hlk207174196
	_Hlk206094331
	_Hlk206154690
	_Hlk206154340
	_Hlk207260432
	_Hlk202113688
	_Hlk210747680
	_Hlk210996350
	_Hlk211256904
	_Hlk212800087
	_Hlk211260296
	_Hlk211000721
	_Hlk210995950
	_Hlk211003231
	_Hlk210996009
	_Hlk210996087
	_Hlk211075164
	_Hlk210996140
	_Hlk211003829
	_Hlk211076513
	_Hlk210996203
	_Hlk211004206
	_Hlk210996272
	corr
	hic
	bibl
	_Hlk198924871
	_Hlk215554284
	_Hlk215554362
	_Hlk215554469
	_Hlk204937348
	_Hlk208050475
	_Hlk207797441
	_Hlk212014053
	_Hlk212014065
	_Hlk212014078
	_Hlk208910961
	_Hlk46303066
	_Hlk212014090
	_Hlk208842985
	_Hlk208912504
	_Hlk209093413
	_Hlk189833318
	_Hlk213317639
	_Hlk184657924
	_Hlk212808707
	_Hlk189833262
	_Hlk212810402
	_Hlk189833304
	_Hlk189832604
	_Hlk189644639
	_Hlk189833287
	_Hlk189650423
	_Hlk189832502
	_Hlk212812173
	_Hlk189833232
	_Hlk186201834
	_Hlk186542606
	_Hlk186541555
	_Hlk216409810
	top
	_Hlk216383910
	_Hlk216514984
	_Hlk216517720
	_Hlk87468212

